Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 10 (1932)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Zur Vollendung der Edition der Summa contra gentiles
der romischen Thomasausgabe.

Mit dem Erscheinen des 15. Bandes der auf Gehei3 TLeo XIIT. in
Angriff genommen Gesamtausgabe der Werke des hl. Thomas von Aquin
hat die Edition der Summa contra gentiles, dieses Kleinods der apolo-
getischen Literatur, die sich iiber die Bidnde 13-15 erstreckt, ihren Ab-
schlufl gefunden. Papst Leo XIII. groBangelegtes Werk ist so um ein
gewaltiges Stiick vorangebracht.

Dem Texte mit seinen kritischen Anmerkungen, dem gemdB den
pipstlichen Weisungen der Kommentar des Franciscus de Sylvestris von
Ferrara beigefiigt ist, gehen in jedem der drei Binde ausfiihrliche Vorreden
voran, die uns iiber die Summa contra geatiles selbst, die der Heilige auf
Einladung des hl. Raymund von Pennaforte in der Zeit zwischen 1256/7—
1264 schrieb, iiber das Autograph, die sonstige handschriftliche Uber-
lieferung und den Kommentar des Franciscus de Sylvestris wertvolle
Aufschliisse geben. Von der genauen Einsichtnahme in diese Prologomena
darf niemand, der ein richtiges Verstindnis dieser Ausgabe will, Abstand
nehmen.

Die Herausgeber waren in der glucklichen Lage, den Text zu einem
groBBen Teile dem in der Vatikanischen Bibliothek aufbewahrten Aufograph
des Aquinaten selbst entnehmen zu koénnen. Von den 463 Kapiteln der
Summa contra gentiles sind ja 219 (keines vom 4. Buche) in der Urschrift
auf uns gekommen. Der Cod. Vat. lat. 9850 enthilt namlich Fragmente
der Autographen dreier Werke des hl. Thomas: der Summa contra
gentes, der Postillae super Isaiam und des Kommentars Super Boetium
de Trinitate ; sie machen zusammen 16 Pergamentfaszikel aus und waren
bis zum Jahre 1354 zu Neapel im Predigerkonvente aufbewahrt und dann
nach Bergamo gebracht worden. Nach -mannigfachen Schicksalen kamen
sie endlich im Dezember des Jahres 1876 in den Besitz Papst Pius IX,,
der sie der Vatikanischen Bibliothek einverleiben lief3.

Der Kodex 9850 umfaf3t 115 Folia, wovon fol. 2-89 das umfangreiche
Fragment der Summa contra gentiles einnimmt. Fol. 1 ist zu lesen :
« Conventus Neapolitanus scriptum per manus Thome de Aquino.»
Thomas schrieb den Text mit guter Tinte nieder, jede Seite zu zwei
Kolumnen von a 45-50 Zeilen mit Freilassung eines breiten Randes. Die
Kursivschrift, die er zumeist verwendet, erscheint beim ersten Anblicke
unleserlich (littera inintelligibilis ) « usu tamen (scriptum) non ita difficile
invenitur », erklaren die Herausgeber (tom. XIII, pag. VIII ), deren
staunenswerten Bemiihungen es gelungen ist, fast alles zu entziffern. Die



532 Literarische Besprechungen

Abkiirzungen, die zur Anwendung kommen, sind die gebriduchlichen. Der
Text ist gegliedert, Kapitel und Paragraphen sind kenntlich gemacht.

Diesen ersten Entwurf unterzog Thomas einer wiederholten genauen
Durchsicht und Korrektur. Wir begegnen wiederholt Streichungen, Ande-
rungen, Zusitzen ; es kommt vor, daB sich Streichungen auf ganze Kolumnen
erstrecken, nachdem zuweilen vorher schon einzelne Teile des betreffenden
Abschnittes getilgt worden waren. Die Zusitze machen oft viele Zeilen
aus und sind selbst wieder, mitunter mehrfach, korrigiert. Wir treffen
auch Erneuerungen und Umstellungen ganzer Kapitel, ja sogar einzelner
Traktate an. Wenn auf einer Seite fiir die Verbesserungen kein Raum mehr
ist, wird der Rand der nichsten Seite beschrieben; Verbesserungen aber, fiir
die auch dort kein Raum mehr zu finden war, wurden auf eigenen Blattern
vermerkt, die im Vatikanischen Kodex den ersten Faszikel ausmachen.

Thomas unterzog seine Niederschrift zu wiederholtenmalen einer
Revision. Wenn sich nun auch in einzelnen Fillen die Abfolge der Ander-
ungen feststellen 1468t, war es doch unmdoglich, eine chronologische Ordnung
der Revisionen fiir die ganze Schrift zu ermitteln. Wie aber St. Thomas
durch mannigfache und vielfiltige Anderungen zur endgiltigen Fassung
des Textes gelangte, zeigt uns ein eigener Anhang in den Bénden XIII
und XTIV, der alle diese Korrekturen, Streichungen, Zusitze und Umstell-
ungen, die der endgiltigen Textgestalt vorausgingen, also den ganzen
vorbereitenden Apparat vorfiihrt, sodal wir gewissermaflen das Werk in
seinem Werden zu studieren und die Gedankenginge, sowie die iiberaus
griindliche Arbeitsweise seines Urhebers kennen zu lernen vermégen. Durch
zwei beigegebene Faksimile wird das iiber das Autograph Gesagte trefflich
veranschaulicht.

Wenn wir nun auf die Grundsdtze dev Textrezension zu sprechen kommen,
so ist fiir einen groBen Teil der Summa contra gentes eben das Autograph
maBgebend. Dabei mdgen immerhin unfreiwillige, zufillige Versehen,
die dem Autor beim Schreiben unterliefen und gegen die kein Mensch
gefeit ist, korrigiert werden ; derartige materielle Mingel werden im kritischen
Apparate mit dem Zusatze « A casu» vermerkt, in den Text selbst aber
wird die vom Autor zweifellos intendierte richtige Lesart aufgenommen ;
es geht nicht an, dieser die zweite Stelle, einem rein zufilligen Fehler aber
die Stelle im Texte selbst anzuweisen. Bei allen Anderungen, wie sie hier
angedeutet werden, wird iibrigens mit gré8ter Zuriickhaltung und Pietit
vorgegangen : « Tota nostra cooperatio hoc absolvitur, quod quasi pulvis-
culum abegimus a vestimento Magistri summe wvenerati» (tom. XIII,
pag. XXXI.).

Was sodann die Rekonstruktion des auBerhalb des uns erhaltenen
Autographs liegenden Textes anlangt, so wurden =zunidchst die den
Herausgebern dauernd zur Verfiigung stehenden Kodizes der Vatikanischen
Bibliothek, welche die Summa contra gentiles enthalten, mit der editio
Piana Wort fiir Wort kollationiert und so aus einer Menge von Varianten
zwischen dem Autograph und den Handschriften, sowie zwischen diesen
selbst ein dreifaches Verhiltnis der Kodizes unter beiderlei Hinsicht in
seinen Grundziigen erkannt. Aus der Fiille dieser Stellen wurden geeignete



Literarische Besprechungen 5333

ausgewihlt, an denen man das Verhdltnis der auswirtigen Handschriften
zu den Vatikanischen priifen und feststellen konnte (textkritischer Apparat) ;
spiater (vgl. tom. XV, praef. pag. VII) zog man es vor, entsprechend
ausgewihlte Kapitel des Werkes diesen vergleichenden Untersuchungen
zugrundezulegen. Die Gesamtzahl der untersuchten Kodizes samt den im
Variantenapparate .verwendeten belduft sich schlieBlich im Verzeichnisse
des letzten Bandes der Ausgabe der Summa contra gentiles (tom. XV der
Gesamtausgabe) auf 150.

Wenn auch in der neuen Ausgabe der Summa contra gentiles wie
tiberhaupt schon von der Herausgabe der Secunda Secundae (ab Band VIII
der Gesamtausgabe) an nur ein kleiner Teil der Kodizes und darunter
vor allem die romischen zur Herstellung des Textes und des kritischen
Apparates direkt herangezogen erscheinen, der andere, groBere Teil aber,
der die ganze iibrige Tradition umfaBt, nur in den Einleitungen besprochen
wird, so kann nichtsdestoweniger behauptet werden, daB sich diese Thomas-
ausgabe auf das Zeugnis der ganzen, in den Vorreden beschriebenen Tradition
stiitzt. Es war den Herausgebern bei ihrem Unternehmen vornehmlich
darum zu tun, den Text auf denselben Wegen, auf denen er im Laufe der Zeit
von seiner urspriinglichen Reinheit abkam, soweit es die erhaltenen Text-
zeugen ermoglichten, auf seine Urform zuriickzufiihren. Da galt es nun
vor allem, mit Hilfe der guten, aber auch der schlechten Varianten, und
zwar dieser insbesondere, die gegenseitigen Beziehungen und den Ursprung
der einzelnen Texte, ihre Genealogie zu erforschen. Es gelang aus den
verschiedenen Lesarten eine ganze Reihe unzweifelhafte Proben des
iltesten Textes zu ermitteln, deren man sich in dem Labyrinthe der mannig-
faltigen Lesarten als Leitfaden bedienen kann, der uns den Weg vom ersten
Ursprunge des Textes durch die erhaltenen dltern Zeugen bis zu den jiingsten
weist.

Fiir diese Ausgabe der Summa contra gentes bildete nicht ein bereits
edierter Text oder derjenige eines bestimmten Kodex, der dann mit Hilfe
anderer Handschriften verbessert werden sollte, die Grundlage der Rezension,
sondern TFundament dieser Ausgabe war der Archetypus der ganzen
Uberlieferung, die erste und einzige Abschrift des Autographs selbst, auf
welche die ganze Uberlieferung zuriickgeht. Es galt vor allem den Text
dieser Abschrift wiederherzustellen ; dazu dienten insbesondere diejenigen
Kodizes, die am treuesten das Geprige dieses alten Textes bewahrt hatten.
Die groBere Treue mit Bezug auf die erste Abschrift und das Verhéltnis
der Kodizes zur ganzen Tradition wurde, wie bereits angedeutet, mit Hilfe
der typischen, kritisch ausgewidhlten, iiber das ganze Werk verstreuten
Musterlesarten, Mustersitze und Musterkapitel festgestellt. Aus den
treueren Handschriften wurden dann diejenigen ausgewihlt, die anmittelbar
der Textrezension im kritischen Apparate dienen sollten; im Apparate
bezeichnen somit die Siglen der Kodizes zuniachst nur die Lesarten dieser,
virtuell jedoch geht ihre Bedeutung viel weiter, weil die Kodizes dort als
Zeugen fiir diese oder jene Textfamilie angefiithrt werden.

Zwischen dem Autograph (A) und der erhaltenen handschriftlichen
Uberlieferung muB, um nun auf einzelnes etwas niher einzugehen, eine

Divus Thomas. 35



534 Literarische Besprechungen

erste Abschrift des Autographs angenommen werden, von der all das stammt,
worin einerseits alle Kodizes mit A iibereinstimmen und anderseits gemei-
niglich von A abweichen. Es erscheinen in dieser Textgestalt, zu der fast
4/5 aller Handschriften gehdren, Worte umgestellt, Partikeln vertauscht,
Abbreviaturen nicht genau genug geschrieben, einzelne Wérter ausgelassen,
sowie Auslassungen per homoeoteleuton und Substitution dhnlicher Worter.
Manche Fehler sind auch daraus zu erkliren, daB der Schreiber, sobald
er gewahr wurde, da er irre, das Richtige hinschrieb, aber vergal}, das
Irrige zu tilgen. Fiir einen Fall (lib. I, cap. 26, pag. 119b, 45-48) wird eine
willkiirliche und durchaus unzulissig erscheinende Textsubstitution nach-
gewiesen ; Texterweiterungen, erklirende und ergidnzende Zusidtze begegnen
uns mehrfach; es mag den Abschreiber dabei das Bestreben geleitet haben,
eine Satzkonstruktion klarer zu gestalten oder eine Beweisfilhrung zu
vervollstindigen oder eine vermeintliche Liicke zu erginzen. Nicht zum
Vorwurf wird man dem Abschreiber die Weglassung des von Petrus Antonius
Uccelli schon im Jahre 1846 zu Bergamo herausgegebenen und vor Kapitel
130 des IV. Buches eingefiigten sogenannten « Caput anecdotum » machen.
Es sind dies fiinf Schriftkolumnen (262 Schriftzeilen) des Autographs, die,
obwohl sie darin nicht getilgt erscheinen, doch in allen Handschriften
und Ausgaben fehlen. Es 4Bt sich zeigen, daB hier kein Irrtum des
Abschreibers vorliegt, sondern der Autor selbst diesen Abschnitt nicht
als Bestandteil des endgiiltigen Textes wollte. Von dem eben genannten
Uccelli existieren iibrigens zwei freilich unzulingliche Ausgaben des Auto-
graphs der Summa contra gentes aus den Jahren 1857 (Paris) und 1878 (Rom).

Die Untersuchung der Handschriften (Unterdriickung der Zusitze,
Wiederherstellung der Auslassungen, Verbesserung schwieriger Fehler,
die an sich keine Mdéglichkeit bieten, die Lesart A auf’s Wort herauszufinden,
Zuriickfiihrung mancher den Sinn nicht sonderlich beeintrichtigender
Varianten auf die wahre Lesart usw.) ergab auch, dall eine Anzahl von
Handschriften den Text o mit A vermischt aufweist ; dieser Mischtext sei
nachtriglich durch Korrektur einer Handschrift der Familie & oder vielleicht
auch durch mehrere Korrekturen verschiedener Handschriften auf Grund
einer freilich nicht durchgingigen Vergleichung mit dem Autograph ent-
standen. Diese Textgestalt 3 zeigen etwa 35 Kodizes.

In einigen Handschriften endlich wurden auch Lesarten angetroffen,
die auf den Text des Autographs zuriickgehen, bevor dieses seine end-
giiltige Fassung erhalten hatte: was in A (endgiltige Gestalt der Ur-
schrift) getilgt erscheint, begegnet uns nichtsdestoweniger manchmal in
diesen Kodizes wieder. Es wire somit das Autograph, noch bevor es der
letzten Revision unterzogen worden war, bereits, wenigstens teilweise, ab-
geschrieben worden. Diese Textgestalt pA (= A prima recensione) zeigen
7 Handschriften.

In der Praefatio des XIV. Bandes, S. xx1x ff., wird bei allem Fest-
halten an dem Prinzip der Abhingigkeit der ganzen Tradition von einer
einzigen, unmittelbar nach der Urschrift angefertigten Abschrift doch die
im XTII. Bande versuchte Erklirung des Verhiltnisses von «, 3, pA zu A
und zur ersten Abschrift, wie wir sie eben angedeutet haben, einigermafBen



Literarische Besprechungen 535

modifiziert. Es wird angenommen, da3 jene erste und einzig direkte Ab-
schrift gleich dem Autograph selbst in ihrer Weise mehrere Redaktionen
nacheinander erfahren habe. In der Urschrift werden zwei Arten von
Korrekturen festgestellt: fiirs erste hat sich St. Thomas wihrend des
Schreibens 6fter selbst korrigiert, dann hat er auch nachtriglich noch
wiederholt verschiedentliche Streichungen, Erweiterungen und Umstellungen
vorgenommen. Wie viele Redaktionen der letzten endgiltigen Fassung
vorangingen, 148t sich nicht sagen. So konnte es geschehen, daB manche
Teile des Autographs, die der Autor vielleicht selbst eine Zeitlang fiir
vollendet hielt, schon vor der letzten Uberarbeitung abgeschrieben wurden,
wie die Tradition pA zeigt. Das ware umso eher anzunehmen, wenn man
die letzte Revision nach Abschlu8 der einzelnen Traktate oder gar erst
der einzelnen Biicher ansetzt. Es ist wohl kaum glaublich, daB der dem
Heiligen wahrscheinlich nahestehende, kundige Schreiber, dem dieser so
oft . fiir die Abschrift des Autographs kurze Weisungen erteilt durch
Wendungen, wie « quaere in parvo; quaere infra ad tale signum et tunc
scribas, quod hic sequitur » usw., den er auch zweifelsohne miindlich iiber
den oft ganz verwickelten Text des Autographs aufkliart, die Abschrift
immer erst geraume Zeit nach der Niederschrift des Heiligen und nach
AbschluBB3 der letzten Redaktion begonnen habe, wahrend andere uner-
fahrenere Schreiber Teile der Urschrift, die noch nicht auf die vollendetste
Form gebracht war, abschreiben hatten konnen. Die ganze iibrige Tra-
dition o und , die ohne allen Zweifel von einer einzigen gemeinsamen
Quelle, ndamlich der ersten Abschrift, stammt, weist den Text ganz und
gar nach der letzten Redaktion auf. :

LaBt man nun diese Abschrift, bevor ihr die letzten Korrekturen des
Autographs beigefiigt wurden, als Ausgangspunkt der Textgestalt pA gelten,
so ist damit nicht nur der Ursprung der Textiiberlieferung pA, sondern
auch die Beschaffenheit des Textes selbst klargestellt ; alle, die das Werk
des verehrten Lehrmeisters abschreiben wollten, mullten es ja angezeigter
finden, sich an diese erste Abschrift zu halten als an den infolge der
Tilgungen und Korrekturen ecinem foérmlichen Labyrinthe dhnlich gewor-
denen Text der Urschrift ; damit ist aber dann auch das Vorhandensein
der Fehler der ersten Abschrift in der Tradition pA aufgeklirt; bei Vor-
aussetzung des Ursprunges der Uberlieferung pA von A vermittels der
ersten Abschrift ist dies ohne weiteres verstandlich.

Es wird in der Vorrede des XIV. Bandes auch die Frage nach der
Identitdt der ersten Abschrift mit dem offiziellen Pariser Exemplare, die
in der Vorrede des XIII. Bandes angenommen wurde, einer genaueren
Priifung unterzogen und eher im negativen Sinne entschieden. Nach der
zuvor entwickelten Hypothese mufBte die Abschrift mindestens jene Kor-
rekturen enthalten, welche die Fragmente pA, die aus der Abschrift in die
handschriftliche Uberlieferung pA iibergingen, in der letzten Redaktion
erfuhren ; in diesem Zustande aber erschien die Abschrift wohl wenig
geeignet, als offizielles Exemplar zu dienen. Auch lassen sich Bedenken
erheben, ob fiir den Text der Abschrift der Raum von 57 Pariser Petien,
wie er uns von den Taxierungen der Exemplare der Universitit und der



536 Literarische Besprechungen

Handschriften her, die die Petien angeben, bekannt ist, ausreiche ; muBte
doch nach der soeben dargelegten Annahme die Abschrift auBer dem end-
giltigen Texte auch viele Stiicke enthalten, die in der spiteren Korrektur
getilgt erscheinen. Davon, daB3 aber etwa Cod. Paris. Nat. Lat. 3107,
wenn nicht zur Génze, so doch wenigstens zum Teile aus den Faszikeln
(Petien) des Pariser Normalexemplares bestehe, wie J. A. Destrez meinte,
kann keine Rede sein.

Abweichend von der Praefatio im XIII. Bande wird sodann auch der
Ursprung der Textfamilie 3 erklirt. Es wird niamlich angenommen, daB
die beiden Uberlieferungen o und B in gerader Linie als zwei getrennte
Familien von einem gemeinsamen Stamme, der ersten Abschrift, ohne
gegenseitige Abhiangigkeit ausgingen, und zwar wire die eine, gewohnlichere,
namlich die Tradition ¢, vermittels des Pariser offiziellen Exemplars, mit
einer gewissen Bestindigkeit des Textes verbreitet worden, die andere
seltenere Textfamilie der Kodizes 3 gehe wohl auch auf dieselbe Abschrift
zuriick, sei aber eher auf privatem Wege verbreitet und infolgedessea auch
(wegen Verwendung mehrerer Exemplare beim Abschreiben und wegen
des Versuches, Stellen, die unrichtig gelesen oder nicht gehorig verstanden
wurden oder tasidchlich im Texte standen, zu korrigieren) gréBeren Ver-
dnderungen unterworfen worden.

Nach-dieser Erklarung des Ursprunges der Textfamﬂlen PA, o und
werden auch andere Erscheinungen in der Beschaffenheit der Texte ver-
standlich, so das Vorhandensein von pA-Stiicken in Kodizes der Familie 3
eher als in jenen der Famlie or (wegen des privaten Charakters der Uber-
licferung pA), dann das Vorherrschen der Kodizes der Uberlieferung e,
also der Pariser Tradition. Dieser geistige Mittelpunkt der Welt von damals
zog eben Lehrer und Horer aus aller Herren Lander an, welche die unter dem
Schutze der Universititsstatuten angefertigten Kodizes iiberallhin ver-
breiteten. So wird auch erklirlich, daB man wohl Kodizes 3, die in den
Text von o umgeandert wurden, aber nicht das Umgekehrte antriftt ; auch
werden die Varianten und Fehler in der Tradition « zu einem guten Teile
auf die Rechnung des Urhebers der Tradition «, der Pariser Tradition,
zu setzen und nicht alle dem kundigen Schreiber des hl. Thomas zur Last
zu legen sein. Gegen die frithere Annahme endlich, da@} die Textiiberlieferung
f dadurch entstanden sei, da ein Kodex o mit A verglichen und darnach
verbessert wurde, 148t sich einwenden, warum der Korrektor nur manche
Fehler nach dem ihm vorliegenden Autograph verbessert, andere ebenso
falsche und oft noch dazu an derselben Stelle vorkommende aber {ibergangen
habe.

Gemiall der pipstlichen Wel'sung in der Enzyklika « Aeterni Patris »
vom 15. Oktober 1879 und im Motuproprio vom 18. Januar 1880 wird,
wie der Summa theologiae der Kommentar des Kardinals Thomas de Vio
Cajetanus, so der Ausgabe der Summa contra gentiles der Kommentar
des Franz de Sylvestris von Ferrara beigegeben. Im Jahre 1474 zu Ferrara
geboren, trat Franz schon mit vierzehn Jahren in den Predigerorden ein
und betdtigte sich spéter vor allem zu Bologna im Lehramte. Im Jahre 1524
wurde er von Papst Klemens VII. zum Generalvikar des Ordens berufen



Literarische Besprechungen 537

und im Jahre darauf vom Generalkapitel zu Rom einstimmig zum Ordens-
general gewihlt. Er wandte seine Sorge besonders der Forderung der
wissenschaftlichen Studien im Orden zu. Schon im Jahre 1528 ereilte ihn
auf einer Visitationsreise zu Rennes der Tod.

Den vielgeriihmten Kommentar zur Summa contra gentes hatte er
schon nach dem Mai des Jahres 1508 begonnen und, obwohl er schon im
Jahre 1517 vollendet vorlag, erschien er doch erst im Jahre 1524 zugleich
mit dem Texte des hl. Thomas zu Venedig im Drucke (A). Weitere Aus-
gaben des Kommentars des Franz de Sylvestris sind heransgekommen zu
Paris 1552 (C), Lyon 1567 (L), Antwerpen 1568, ferner im IX. Bande der
rémischen, von Papst Pius V. veranlaBten Gesamtausgabe der Werke des
Aquinaten 1570 (P), ebenso im IX. Bande des Nachdruckes der editio
Piana zu Venedig 1593, dann in der Ausgabe der Werke des hl. Thomas
von Kosmas Morelles, Antwerpen 1612, die auch der Piana folgt, sowie
im XXIII. und XXIV. Bande der Pariser Gesamtausgabe der Werke des
hl. Thomas, die im Jahre 1660 abgeschlossen wurde (N); hernach erfolgte
kein Neudruck dieses Kommentars mehr bis zu der von Joachim Sestili
zu Rom in den Jahren 1897-1901 veranstalteten Ausgabe (S).

Der allein maBgebende Text fiir den Kommentar des Franz von
Ferrara ist derjenige, der in der ersten Ausgabe, Venedig 1524, vorliegt.
Claudius Spinaeus, der im Jahre 1552 die zweite Ausgabe besorgte, hatte
hiefiir keine andere Quelle. Dieser Text freilich wimmelt von Druck-
fehlern und erforderte eine weitgehende Verbesserung, wofiir die spateren
Ausgaben kaum eine nennenswerte Hilfe boten.

Im vorausgehenden wurde versucht, aus den ungemein ausfiihrlichen
und inhaltsreichen Einleitungen der drei Bande der neuen kritischen Aus-
gabe der Summa contra gentiles einiges hervorzuheben, was in etwa zur
Beurteilung und Wiirdigung dieses gewaltigen Werkes, dessen Zustande-
kommen eine Unsumme miihsamster und opfervoller, jahrelanger Arbeit
gekostet hat, dienen mag. P. Konstantin Suermondt O. P. (f 1925), dem
das gréBte Verdienst dabei gebiihrt, der sich durch mehr als 44 Jahre mit
ganzer Hingebung der Edition der Thomaswerke gewidmet und sie geleitet
hatte, erlebte nicht mehr den Abschlufl der Herausgabe der Summa contra
gentiles ; bei der Korrektur der ersten Blitter des Anhanges des zweiten
Bandes erlitt er einen Schlaganfall und verschied wenige Tage nachher.
Diesem edlen Gelehrten sowie allen seinen Mitarbeitern gebiihrt der gréBte
Dank all derer, die sich die Friichte ihrer Miihen zunutze machen und sich
von Herzen darob freuen, daB das zur Ehre des Doctor communis und
zum Besten der kirchlichen Wissenschaft begonnene Unternehmen nunmehr
soweit gediehen ist, daBl ihnen nun auch die kleinere Summa des heiligen
Lehrers, und zwar in einer ganz mustergiiltigen Ausgabe, zur Verfiigung
steht.

Abtei Seitenstetten. Dr. Carl Jellouschek O.S. B.



538 Literarische Besprechungen

Philosophie. -

Hans André : Urbild und Ursache in der Biologie. Mit 127 Abbildungen
und 3 Tafeln. — Miinchen und Berlin, R. Oldenbourg. 1931. x1-360 SS.

Dieses biologische Werk soll im « Divus Thomas » zur Besprechung
kommen, weil und insofern es einen starken philosophischen Einschlag hat.
-— « Urbild in der Biologie » ist fiir den Verf. der Gegenstand nach allen
seinen Eigenschaften, so wie er sich dem Erkennen darbietet. Und
« Ursache » ist ihm dementsprechend die Ursache nach ihrem ganzen
Umfang, so wie sie nicht nur mechanisch bewegend, sondern auch quali-
tativ und substantiell verandernd wirkt. Damit betont er seinen Gegensatz
zum « quantitdtsbezogenen Denken der mathematisierenden Physik », das
nur einen Ausschnitt aus der Wirklichkeit betrachtet: die ausgedehnte
Masse mit ihrer mechanischen Bewegung. Die Methode der Biologie muB
die des « bildbedingten typologischen und konkret-kausalen Denkens » sein
das « die Phianomene nicht nach Maligabe rein quantitativer Gesichtspunkte
,libersetzt‘, sondern umgekehrt aus ihrem Bildgehalt ihre ,Eigensprache’ zu
entziffern trachtet. Die Ubersetzung zwecks des Messens und der MeB-
barkeit ist an und fiir sich berechtigt, wenn sie als abstrakt-kausales Schema
sich ihres rein methodischen Charakters bewufit bleibt » (S. 79).

Der erste Teil des Buches (S. 1-79) gibt eine geschichtliche Grundlegung :
« Das bildbedingt-typologische und das konkret-kausale Denken in seinen
antiken Wurzeln (Platon und Aristoteles) und in seiner klassischen Synthese
(Thomas von Aquin). » Hier bringt der Verf. auch seine philosophischen
Grundanschauungen zur Darstellung. Der zweite Teil schildert den Kampf
der mathematisierenden und der biologischen Naturanschauungen : « Reak-
tion des abstrakt-kausalen (mechanomorphen) Denkens und sein Umschlagen
in anthropomorphe Naturdeutung. Wiederherstellung des bildbedingten
Denkens in der Biologie durch Goethe und K. Chr. Plank.» Der dritte
Teil legt den Ausgang dieses Kampfes in der Gegenwart dar : « Die zweite
Reaktion durch die neuere positivistische Biologie. Uberwindungsversuche
dieser Reaktion durch kritische Analyse (bei Driesch), positive Wesens-
forschung (bei Scheler und Buytendijk), neue Kritik der Sinne (bei PleBner
und Friedmann) und neuen Realismus (bei N. Hartmann). » Der vierte
Teil : « Anwendung auf die heutige biologische Erkenntnis, besonders in der
Botanik », behandelt die Probleme der individuellen Formgestaltung der
Pflanze, das Todes- und Verjiingungsproblem in der Individual-Art und
Stammesentwicklung, die mogliche phylogenetische Entwicklung auf Grund-
lage der Stoffbereitung ; er gibt einen Einblick in die fortschreitende Wesens-
entwicklung der Pflanze und zeigt die Vereinigung der bildbedingten mit
der kausalen Grundlegung der Phylogenie.

Man kann dem Verfasser nicht veriibeln, da3 er seinem Buch einen so
starken philosophischen Einschlag gegeben hat. Naturphilosophie und
Biologie haben ja denselben Gegenstand. Sie unterscheiden sich nur durch
ihr Vorgehen. Das des Philosophen ist mehr absteigend : vom Wesen zu
den Eigenschaften, von den Ursachen zu den Wirkungen. Das Vorgehen
des Biologen hingegen ist mehr aufsteigend : vom Einzelnen zum Allge-



Literarische Besprechungen ’ 539

meinen, von der Erscheinung, von den Eigenschaften zum Wesen, von den
Wirkungen zu den Ursachen. Aber es li3t sich zwischen Naturphilosophie
und Biologie keine genaue Grenze ziehen. Sie gehen flieBend ineinander
iiber. Daher ist es nur zum Vorteil der Wissenschaft, wenn ein Biologe
ohne Vernachlissigung der genauen Einzelforschung auch Sinn hat fiir
die mehr philosophische Betrachtung seines Gegenstandes. Und ein auf
thomistischem Standpunkte stehender Philosoph wird sich herzlich freuen,
wenn er sieht, wie richtig und wie tief André die Philosophie des hl. Thomas
erfal3t hat und wie er es versteht, solche, die dieser Philosophie fern stehen,
allmahlich in deren Verstindnis einzufiihren. André beginnt mit den fiir
die aristotelisch-thomistische Philosophie so grundlegenden Begriffen des
Wirklichseins und Mdoglichseins : « das bestimmungsbereite Moglichsein und
das durchbestimmte Wirklichsein » ; « das Materialfeld und das Verwirk-
lichungsfeld ». Er macht diese Begriffe an geeigneten Beispielen klar und
zeigt dann das « Werden » als den Ubergang des Méoglichseins in das
Wirklichsein durch ein anderes Wirklichseiendes : die Ursache. Fiir die
biologisch-naturphilosophische Betrachtung ist das Mdglichsein der Stoff,
das Wirklichsein die Form, die Seele, die den Stoff bestimmt und mit ihm
ein Wesen, einen Titigkeitsgrund ausmacht. Fiir die metaphysische Be-
trachtung ist das Moglichsein das geschépfliche Wesen, das von seinem
Wirklichsein sachlich verschieden ist. Alles Geschaffene empfingt das Sein
vom fiir sich seienden Wirklichsein, von Gott. Nur so ist auch die
geschopfliche Ursichlichkeit zu erkliren. André kommt mit seiner « bild-
bedingten typologischen Analyse» von der Phinomenologie her. Aber er
hat deren Wesensschau durch die thomistische Erkenntnislehre verbessert
und vertieft. Vor allem betont er als Grundlage den natiirlichen Sinnes-
realismus : Wir erkennen durch die Sinne unmittelbar die Dinge nach ihren
duBeren sinnfilligen Eigenschaften, so wie sie an sich sind. Dieses so gebotene
Sinnesbild, das Phantasiebild ist dann das Werkzeug, durch das wir unter
dem Lichte des titigen Verstandes zur Wesenserkenntnis kommen. Wir
unterscheiden wesentlich das Lebende vom Unbelebten durch die Selbst-
bewegung, das Tier und den Menschen unterscheiden wir von der Pflanze
durch das Erkennen, den Menschen vom Tiere durch das Denken. Die ganze
Biologie des vierten Teiles ist getragen durch die Lehre von Potenz und
Akt, Stoff und Form. «Die Biologie », sagt der Verf., «hat die Wirklich-
keitsbestimmung zwar nicht in ihrer Verwurzelung mit den obersten Seins-
differenzen und Seinsgesetzen aufzuzeigen, aber sie hat das auf den Dualis-
mus von Materialfeld und Verwirklichungsfeld gegriindete Werdeschema
als Leitfaden zur Beschreibung der konkret-kausalen Bestimmungsprozesse
zu benutzen » (S. 199). Dall André auch Verstindnis hat fiir die schwieri-
geren Lehrpunkte der thomistischen Philosophie, zeigen seine Ausfithrungen
iiber den gegenstandlichen Besitz von Bestimmtheiten im Erkennen. Durch
die Aufnahme der Bestimmtheit im Erkennenden entsteht kein Drittes,
sondern die Bestimmtheit als solche wird einfach ins BewuBtsein auf-
genommen.

Eine Unzutraglichkeit liegt in Andrés Auffassung von der gottlichen
Mitwirkung, durch die auch eine natiirliche Pflanzen- oder Tierart in eine



540 Literarische Besprechungen

andere iibergefiihrt werden und der Korper zum Empfang der von Gott
geschaffenen geistigen Menschenseele veranlagt werden kénnte auf dem
Wege der Abstammung. Beides wire ja ein aullerhalb der Naturordnung
liegender ganz besonderer Eingriff Gottes, womit ein Hervorgehen auf dem
Wege der Abstammung ausgeschlossen ist. Ausdriicklich hervorgehoben sei,
dal André von einer blofen Moglichkeit der Abstammung spricht. In der
FuBnote S. 323 heillt es : « Von einem vollkommenen Beweis der leiblichen
Deszendenz des Menschen kann wohl heute noch nicht die Rede sein. »
Ich verbessere den Druckfehler « von seinem vollkommenen Beweis » anstatt
«von einem ». Karl Frank S. J., der vorher in der FubBnote angefiihrt ist,
lehnt die Abstammung des Menschen vom Tiere ab. Er erklart sogar in
seiner 1926 erschienenen Philosophia naturalis (S. 345), auch die bloB auf
den Kérper beschrankte Abstammung des Menschen vom Tiere fiir unméglich.

Rom (S. Anselmo). P. Jos. Gredt O.S. B.

M. Paligyi : Wahrnehmungslehre. (Ausgewihlte Werke, 2. Bd.) Mit
einer Einfiilhrung von Dr. Ludwig Klages. Leipzig, J. A. Barth. 1925.
XXI1I-123 SS.

Erst vor kurzem hat der Verlag das Buch zur Besprechung geschickt.
Die neun Abhandlungen, die es enthilt, sind aus dem Nachlafl des 1924
verstorbenen Verfassers zusammengestellt. Fiihrt auch die folgende Ab-
handlung stets die Untersuchung der sorhergehenden weiter, so ist jede doch
etwas in sich Abgeschlossenes. Daher erkldren sich auch die Wiederholungen,
die vorkommen. Das klar geschriebene Vorwort von L. Klages «kniipft
die verbindenden Faden» zwischen den Vorlesungen und den friihern
Werken des Verf. einerseits und der vorliegenden Wahrnehmungslehre
andererseits. Es fithrt geschickt in die im Buch behandelten Probleme
ein, versaumt auch nicht, auf vorkommende Mingel hinzuweisen.

Gegen den englischen Sensualismus und den festlindischen Ideo-
logismus kdmpfend entwickelt Pdlagyi in tiefgriindigen, psychologischen
Untersuchungen und in gutverstindlicher, anschaulicher Sprache seine
bereits in frithern Verdffentlichungen angebahnte Lehre von der Wahr-
nehmung, bezw. der Bewufitheit, und sucht vermittelst der gewonnenen
Resultate programmartig die Basis sowohl fiir eine wissenschaftliche
BewuBtseinslehre als auch fiir eine wissenschaftliche Biologie und eine
echte mechanistische Auffassung der Naturvorginge zu legen.

Descartes hatte die sinnliche Natur fiir einen kunstreichen Mecha-
nismus gehalten, die englischen Philosophen machten das Sinnliche zum
Psychischen, ja zur Idee. Beiden Auffassungen gegeniiber scheidet der
Verf. streng zwischen Empfindung und Erkenntnis-, d. h. BewuBtseins-
titigkeit. Erstere ist ihm kein psychisches Geschehen, sondern ein vitaler,
physiologischer Vorgang, ein Verschmelzungserzeugnis und nichts Ein-
faches, wie die Gegner behaupteten. Die wahrnehmende Besinnung dagegen
ist ein geistiger Akt und begleitet die Empfindung, ohne imstande zu sein,
die allerkleinsten Teile, aus denen diese erwichst, einzeln zum Bewultsein
zu bringen. Die Empfindung ist zeitlich, kontinuierlich, flieend, die
Besinnungs- oder BewuBtseinsakte sind instantan, diskontinuierlich.



Literarische Besprechungen 541

Dem BewuBtseinsakt, der das Empfundene zur Erkenntnis bringt,
schlief3t sich die Selbstbesinnung an. Diese vollendet das SachbewuBtsein,
und jetzt kann erst von eigentlichem menschlichem Wissen gesprochen
werden. Die Selbstbesinnung oder das SelbstbewuBtsein hat eine doppelte
Funktion gemiB der Lebensvorgdnge, die ihm vorangehen und mit denen
es verbunden ist. Denn die geistigen Akte schlieBen sich durchgehends
physischen Lebensvorgdngen an. Wie das SachbewuBtsein sich auf Ein-
drucks- oder Empfindungsvorginge beziecht, so die Selbstbesinnung auf
Gedichtnisvorginge. Und zwar spielt zuerst das rezeptorische oder Gegen-
warts-Gedichtnis eine Rolle. Es halt das empirische Jetzt der Empfindung
fest. VeranlaBt durch Gemiitserregungen tritt sodann das motorische oder
Vergangenheitsgeddchtnis in Tatigkeit. Diesen vitalen Vorgingen ent-
spricht in der geistigen Sphare die Titigkeit des rezeptorischen und des
motorischen BewuBtseins. ILetzteres verliBt das empirische Jetzt, an das
das rezeptorische Bewulitsein gebunden war, und wendet sich, sich selber
dirigierend, der Vergangenheit zu, um von dieser wieder zur Gegenwart
zuriickzukehren. Die verschiedenen geistigen Akte des Sach-, des rezep-
torischen und des motorischen BewulBtseins zusammen machen erst die
BewulBtheit aus.

Die Empfindungsvorginge, die den ErkenntnisprozeB3 einleiten, sind
ihrerseits wieder durch korperliche Bewegungen und Widerstande bedingt.
Ohne Bewegung des Leibes keine Empfindung. Die Widerstandsempfin-
dungen bilden die fundamentalste Empfindungsart. Auf diese Weise fiihrt
der Verf. seine Unterscheidung der zeitlich flieBenden physischen Vorginge
einerseits und der punktuellen geistigen BewulBtseinsakte andererseits durch.
Freilich besteht in Wirklichkeit zwischen beiden ein harmonischer Zu-
sammenhang. Die physischen Vorginge teilt er wieder ein in physisch-
vitale (Empfindung, Gefiihl, Einbildung, Gedichtnis) und physisch-mecha-
nsiche Vorgiange. Die Bewegungen sind entweder reelle, die in Wirklichkeit
asugefithrt werden, oder virtuelle, eingebildete. Wir haben in der
Phantasie nicht nur Gesichts- und Gehors-, sondern vor allem auch Tast-,
Bewegungs- und Widerstandsvorstellungen. Mit Hilfe der Bewegungen
der Einbildung und tiberhaupt der Tétigkeit der Phantasie sucht der Vertf.
weiterhin das Problem zu losen, wie die disparaten Empfindungsinhalte
miteinander in Verbindung zu bringen sind. Die Sensualisten kamen hier
mit ihrer Assoziationstheorie, die aber das Problem nicht 16ste, sondern
nur hinausschob. Auch die Raumwahrnehmung fiithrt der Verf. auf seine
Lehre von den virtuellen oder eingebildeten Bewegungen zuriick.

Mit Interesse folgt man den feinsinnigen Untersuchungen und Beob-
achtungen des originellen Denkers. Braucht und vermag man auch nicht
allen seinen Aufstellungen zuzustimmen, so enthalten sie doch viele, fiir
die Sinnes- und die BewuBtseinspsychologie wertvolle und wahre Bestand-
teile. Sehr richtig sind seine Ergebnisse beziiglich des reflektierenden
Denkens. Wir koénnen keinen Erkenntnisakt setzen, der sich selber zum
ausgesprochenen Gegenstand hitte. Unsere Selbstbeobachtung besteht
darin, daB3 wir uns immer nur durch einen weitern Akt auf den oder die
vorhergehenden Akte zuriickwenden und so zur Erkenntnis unserer selbst



542 Literarische Besprechungen

kommen. Auch was der Verf. iiber Gedachtnis- und Phantasietitigkeit
und iiber die virtuellen Bewegungen ausfiihrt, leuchtet ein. Allerdings
handelt es sich bei ihm bei der Erklarung der Zusammenordnung der
disparaten Empfindungsinhalte nur um den Sinnesbereich. Ein Hinweis
wenigstens auf die Zusammenhinge zwischen Sinneserkenntnis und ver-
stindlicher Erkenntnis der Wesenheiten der Dinge wire hier am Platz
gewesen, vorausgesetzt, daf3 der Verf. von dem wesentlichen Unterschied
von Sinnes- und Verstandesgegenstand iiberzeugt ist, was aus vorliegender
Schrift nicht hervorgeht. Die Raumwahrnehmung kann aus der Phantasie-
erkenntnis allein nicht hergeleitet werden, da es Tatsache ist, daB auch
unsere auflern Sinne, das Auge und namentlich der Tastsinn, sich an der
Erkenntnis des Raumes beteiligen. In all diesen Fragen hitten dem Verf.
die von der Scholastik festgehaltenen innern Sinne, der Gemeinsinn und
das triebhafte Erkennen (das Schitzungsvermégen oder der Instinkt)
gute Dienste geleistet.

Widerspruch erregt besonders die gidnzliche Eliminierung der Emp-
findung (und der Sinnesbetitigungen iiberhaupt) aus der psychischen
Sphiare. Was der Verf. iiber den flieBenden Charakter der Empfindung,
iiber ihre Zusammensetzung aus allerkleinsten Teilchen sagt, auch dariiber,
daB diese allerkleinsten Teile nicht erkannt bzw. bewul3t werden und daf
infolgedessen keine vollstindige Parallelitit besteht zwischen Empfindung
und BewuBtseinsakt, ist im groflen und ganzen richtig. Aber einmal muf(
festgehalten werden, daB psychisch nicht einfach identisch ist mit geistig.
Die Empfindung und iiberhaupt die Sinnesvorginge sind wesentlich an
korperliche Organe gebunden — und von diesem Umstande leiten sich
die physiologischen Eigenschaften her, die der Verf. den Empfindungen
im Gegensatz zu den geistigen Akten zuschreibt —, sie sind aber trotzdem
psychische Vorginge, Erkenntnistiatigkeiten, denen teilweise auch jene
Merkmale zukommen, die er den BewuBtseinsakten beigelegt hat. Sodann
darf man BewuBtsein nicht ausschlieBlich fiir eine geistige Betatigung
halten. Ein gewisses, begleitendes Bewuftsein ist schon mit jedem Erkennt-
nisakt, auch mit der Empfindung, verbunden, insofern er den Gegenstand
von sich, vom Erkennenden, als ein anderes abhebt und aufweist. Damit
konnotiert dieser sich ipso facto selber. Ferner darf das sinnliche Bewul3t-
sein, das gerade in den vom Verf. behandelten Fragen eine groBe Rolle
spielt, nicht iibersehen werden. Die einzelnen Empfindungen empfinden
sich selber nur dunkel und nebenbei, da sie ausdriicklich auf ihren
Formalgegenstand, die Korperbeschaffenheiten, gehen. Der erste innere
Sinn, der Gemeinsinn, empfindet die Empfindungen der verschiedenen
aulern Sinne, insofern sie subjektive Behaftungen des Erkenntnistragers
sind, ausdriicklich als seinen Formalgegenstand, weshalb er das sinnliche
Bewultsein genannt wird. Thm schlieft sich erst das geistige BewubBtsein,
das auf die Betitigung des eigenen Vermogens und auf die Sinnesvorginge
reflektierende Denken des Verstandes, an. Der Gemeinsinn, der die Emp-
findungen simtlicher duBern Sinne wahrnimmt, ordnet auch die verschie-
denen Sinnesgegenstande auf einander hin, wahrend der Verstand auf
Grund dieser Titigkeit deren Wesenheit und die sie zusammenhaltende




Literarische Besprechungen 543

korperliche Substanz erkennt. Drittens endlich ist in den vorliegenden
Fragen erkennen und bewuBthaben nicht schlechthin gleichzusetzen. Sicher
werden unsere Empfindungen (und die andern sinnlichen Vorgédnge) nicht
alle vom geistigen BewufBtsein erfaBt. Unaufmerksamkeit oder auch die
Phantasie, von der der Verstand objektiv abhdngig ist, kénnen das ver-
hindern. Da die Empfindungen, wenn auch sehr geringe, Zeit brauchen,
um von der Peripherie zum Gehirn zu gelangen, sind sie simtlich im
Anfang auch vom sinnlichen BewuBtsein, dem Gemeinsinn, nicht wahr-
genommen. Es ist also auch moglich, da8 manche Empfindungen iiberhaupt
nicht zum Gehirn, zum Organ des Gemeinsinnes, gelangen, oder vom
Gemeinsinn niemals erfaBt werden, weil hier schon Hindernisse und Sto-
rungen vorliegen koénnen. Erkannt und bewuft werden sind also an sich
verschiedene Dinge.

Auf seiner eigenartigen Auffassung von der Empfindung beruht auch
des Verf. Ansicht von der Realitit der AuBenwelt. Freilich deutet er sie
S. 13 nur an. Er meint, weil immer nur das mathematische, zeitlose, unaus-
gedehnte Jetzt der physischen Vorginge auf die Empfindungen einwirkten,
nicht aber dieses, sondern das empirische, zeitliche, ausgedehnte Jetzt
wahrgenommen werde, sei das, was wir erkennen, etwas anderes als das,
was wirklich sei. Aber wir nehmen mit unsern duBern Sinnen ja nicht
die allerdings sehr schnellen Schwingungen des Athers, der Luft, wahr,
sondern die durch sie erzeugten korperlichen Beschaffenheiten, das FFarbige,
Toénende usw., die zeitlich und ausgedehnt sind und folglich von den
Empfindungen, die, weil an das korperliche Organ gebunden ebenfalls zeit-
lich und ausgedehnt sind, so wahrgenommen werden, wie sie objektiv sind.
Zudem ist auch das Gegenwartsgedichtnis, auf das der Verf. groBe Stiicke
hilt, gerade bei der Empfindung tdtig. Man darf schlieBlich auch nicht
vergessen, dafBl die kontinuierlichen Bewegungsvorgidnge, wenn sie auch
nur durch ihre indivisibilia actu existieren, doch nicht nur aus indivisibilia,
sondern vor allem auch aus Teilen bestehen, die eben durch die indivisibilia
gegenwartig werden.

Maria-Laach. P. Petvus Waintrath O. S. BT

G. Schulemann : Asthetik. Breslau, Borgmeier. 1930. 238 SS.

Der Verfasser behandelt in neun Kapiteln in klarer, logischer Folge
die Hauptfragen der Asthetik, und zwar im ersten Kapitel Wesen, Aufgabe
und Einteilung der Astehtik, ihr Verhiltnis zur Philosophie und ihre
Geschichte im UmriB. Der Inhalt der folgenden Kapitel kann mit den
Worten des Verfassers selbst (S. 16) kurz zusammengefaBt werden : « Nach
den einleitenden Untersuchungen des ersten Kapitels behandeln das zweite
und dritte grundlegende Erwigungen iiber das Schone, hauptsachlich nach
den Gesichtspunkten des subjektiven und objektiven Moments. Das vierte
untersucht das Wesen der Kunst iiberhaupt und die Griinde ihrer Mannig-
faltigkeit. Das fiinfte befaBt sich mit den einzelnen hohen Kiinsten im
besonderen, das sechste mit den sie begleitenden, schmiickenden Fertig-
keiten und den die Mannigfaltigkeit wieder vereinheitlichenden, einzelnen



544 Literarische Besprechungen

Stilformen. Das siebente handelt vom kiinstlerischen Produzieren und
Wiirdigen, das achte von isthetischen Zusammenfassungen und das neunte
von der Eingliederung der Asthetik in den Zusammenhang der philo-
sophischen Systeme. »

Mit Recht betont der Verfasser die Zugehorigkeit der Asthetik zur
Philosophie und weist hin auf ihre Grundlagen in der Psychologie und
Metaphysik. Es war ihm auch darum zu tun, bei der Besprechung der
einzelnen Kiinste Persien, Indien, China und Japan miteinzubeziehen,
wozu ihm ausgedehnte Kenntnisse zur Verfiigung stehen, wie seine friitheren
Werke dartun. Die Anmerkungen, in denen S. Thomas vielfach aufscheint,
sowie die reichen Literaturangaben geben, was der Autor beabsichtigt:
« Anregung zur weiteren Vertiefung auf diesem reichen Arbeitsfeld. » — Im
Gegensatz zu Theodor Vischer, der die Dichtkunst iiber die Tonkunst
stellt und dessen Einteilung der Kiinste, je nach der Abstraktion von der
Materie, scholastischen Prinzipien naher steht, stellt Schulemann die
Tonkunst iiber die Dichtkunst. Er folgt hierin Schopenhauer, den er in
der Anmerkung zu S. 93 auch anfiihrt. — Sehr schén wird S. 197-200
ausgefiihrt, wie in der katholischen Liturgie das Gesamtkunstwerk zur
Tatsache geworden sei. Im letzten Kapitel, welches die Eingliederung der
Asthetik in den Zusammenhang der philosophischen Systeme behandelt,
erwartet man sich mehr. Es wird dort lediglich der Begriff des Schénen
als species boni naher erldutert und in schongeistiger Weise seinem Wesen
nach als Anndherung an die géttliche Idee bezeichnet.

Seitenstetten. P. Hievonymus Gassner O. S. B.

J. Pieper : Die Wirklichkeit und das Gute nach Thomas von Aquin 2.
(Universitas-Archiv, Philos. Abtig. Bd. 2.) Miinster i. W., Helios-Verlag.
1931. 78 SS.

Unter dem obigen Titel erscheint die zweite Auflage einer Schrift,
die 1920 erschienen ist unter dem Titel: « Die ontische Grundlage des
Sittlichen nach Thomas wvon Aquin.» Zweifeln kénnte man, ob die
Anderung des Titels von Vorteil war ; der friithere schien uns sprechender
zu sein. Im iibrigen aber bedeutet die neue Auflage einen entschiedenen
Fortschritt, der sich schon durch das verianderte Setzbild duBerlich kund-
tut. Die Schrift hat an Klarheit gewonnen. Dadurch ist mancher Anlal}
zu MiBverstindnissen, der in der ersten Auflage ohne Zweifel bestand,
weggefallen. Gewil spricht schon die Tatsache, dal von einer fachwissen-
schaftlichen Schrift binnen kurzer Zeit eine zweite Auflage notwendig
wurde, dafiir, daB diese etwas zu sagen hat.

Aus dem Gesamtbereich des Ethischen hat P. einen eng umgrenzten
Fragenkomplex herausgegriffen. Die Arbeit will also keine Gesamtdar-
stellung der Ethik bieten, noch auch sich anheischig machen, eine allgemeine
Grundlegung des Ethischen zu versuchen. Die Frage also nach der letzten
Begriindung der Sittlichkeit im Wesen oder Willen Gottes liegt einfach
auBerhalb des Themas. Dies ist auch zu beriicksichtigen bei Beurteilung
eines Satzes, in dem die Grundthese kurz und klar formuliert ist : « Grund-



Literarische Besprechungen 545

lage des Sittlichen ist die Wirklichkeit » (3), d. h. die Richtschnur unseres
Handelns ist nicht einzig in unserem Innern zu suchen, sondern auler uns :
Das Sittliche hat keine bloB subjektive, sondern eine objektive Norm.
Einzig die Bedeutung der objektiven Wirklichkeit fiir das Ethische méchte
Verf. in vorsichtigem, schrittweisem Vorgehen an den Tag legen. Wer die
verheerenden Wirkungen des Subjektivismus gerade auf dem Gebiet des
Ethischen kennt, wird ihm dafiir Dank wissen. Auf dem von ihm gewihlten
Roden ist eine Verstindigung mit dem Gegner am ehesten moglich. Auch
hier erweist sich die Lehre des Aquinaten als im hoéchsten Grade gegen-
wartsnahe.

Was an diesem Buche besonders sympathisch beriihrt, ist die grofBe
Sachlichkeit, Kiirze und Klarheit. Jedes Wort behauptet seinen Platz.
Die Formulierungen sind oft von wundervoller Prignanz. Freilich ist
nicht zu leugnen, daB hin und wieder die Kiirze bis zum UbermaB und auf
Kosten eines adaequaten Ausdruckes fiir den zugrunde liegenden Gedanken
getrieben ist. In dieser Hinsicht die schwichste Stelle des Buches bilden
wohl die — iibrigens im Gesamtaufbau des Werkes nur eine untergeordnete
Rolle spielenden — Ausfiihrungen iiber das Verhdltnis von Sosein und
Dasein der endlichen Wesen auf S. 46. Es ist wirklich schwer, des Verf.
Absicht klar zu erkennen. Was P. sagen will, ist sicherlich dies: Er faBt
sozusagen den von ihm ganz thomistisch gefaBten Unterschied zwischen
Wesen und Dasein (bezw. deren Identitit bei Gott) rein vom ethischen
Gesichtspunkt aus ins Auge.. Von diesem Standpunkt aus stellt sich diese
metaphysische Tatsache dar als eine Spannung zwischen Existierendem
und Seinsollendem beim Geschopf, als ein vollendetes, einer Entwicklung
nicht unterliegendes Sein bei Gott. Durch die Unterscheidung zwischen
Wesen und Dasein ergibt sich im Geschépf ein potentielles, noch nicht
wirkliches Voll-Sein, das erst ein Streben und eine Entwicklung erméglicht,
wihrend das vollendete Sein bei Gott jede Bewegung ausschlieBt. Die
eigentlich grundlegenden Ausfiihrungen sind aber mit groBer Klarheit
dargelegt. Es entsteht ein anschauliches Bild der sittlichen Totalhandlung,
die von spekulativem Erkennen allgemeiner Wesenheiten iiber die ver-
schiedenen Verstandes- und Willensakte zu immer groBerer Hinwendung
zum Praktischen und Einzelhaften fortschreitet. Als Grundlage der Aus-
fithrungen wird der thomistische ethische Intellektualismus und erkenntnis-
theoretische Realismus mit seltener Klarheit entwickelt. Besonders auf-
schluBreich erscheint uns die Erklirung der Wirklichkeit-Intellekt-Bezichung
aus den Begriffen «Sosein» und « Dasein ». Durch sie wird es klar und
einleuchtend, wie ein und dasselbe Wesen (¢ Sosein »), das auBerhalb des
Intellektes Dasein hat, ein neues Dasein im erkennenden Verstande gewinnt :
« Identitit im Sosein bei gleichzeitiger Realverschiedenheit im Dasein.
Essential-Tdentitit bei gleichzeitiger Existential-Verschiedenheit » (23).
Vortrefflich ist der Exkurs « iiber die Sachlichkeit im Ethischen » (57-60 ; vgL.
von dems. Verf. «Sachlichkeit und Klugheit », in « Der kath. Gedanke »,
5, 1032, 68-81). Der in Anm. 11 (S. 76) mit Berufung auf Wintrath (Divus
Thomas 1925, S. 160 ff.) ausgesprochene Satz, «daB nach Thomas kein
qualitativer Unterschied besteht zwischen géttlichem und menschlichem



546 Literarische Besprechungen

Erkennen, sondern nur ein extensiver» mag fiir die Zwecke der vor-
liegenden Arbeit eingeriumt werden. Im iibrigen ist er u. E. sehr anfechtbar.
Wo wesentlicher Unterschied besteht — und hier haben wir mehr als bloB3
eine differentia specifica — da mufBl auch qualitativer Unterschied, da
mubB3 ein anderes Formalobjekt sein. Doch hierauf ndher einzugehen,
verbietet die untergeordnete Stellung dieses Satzes in der zu besprechenden
Schrift. Die Behauptung, «daBl Thomas den Ausdruck ,Gesetz® im Sinne
eines Aktes und nur fiir geistige Wesen gebraucht» (48), in sich im
Zusammenhang genommen richtig, bediirfte ndherer Erklirung. S. 23,
Note 69, wird auf des Verf. « Kritik an Hans Freyer » verwiesen, aber nicht
angegeben, wo diese zu finden ist (« Archiv fiir Sozialwissenschaft und
Sozialpolitik », 66, 1931, 394-407).

Fassen wir unser Gesamturteil kurz zusammen, so kénnen wir nicht
umhin, der Schrift P.s, wegen ihrer Aktualitit, ihrer vorbildlichen Sach-
lichkeit und Klarheit, aufrichtige Anerkennung zu zollen.

Gerleve, Abtei St. Joseph. P. Leo von Rudloff O.S. B.

Apologetik.

1. B. Goebel O.M. Cap. : Katholische Apologetik. FIreiburg i. Br,
Herder. 1930. viI-487 SS.

2. H. Dieckmann 8. J.: De Revelatione Christiana. Tractatus philo-
sophico-historici. Freiburg i. Br., Herder. 1930. xXX11-694 SS.

3. Ae. Dorsch S.J.: Institutiones theologiae fundamentalis. Vol. II.
De Ecclesia Christi. Ed. altera. xv-774 SS. — Vol. III. De inspiratione
s. Scripturae. X-449 SS. — Oeniponte, Fel. Rauch. 1928. 1927.

4. G. Rabeau : Apologétique. Paris, Bloud et Gay. 1930. 176 SS.

5. A. Meyenberg : Leben Jesu-Werk. III. Bd. 2., 3. u. 4. Lieferung.
Luzern, Riber u. Cie. 1930-1932. SS. 305-1851.

Die katholische Apologetik hat die Aufgabe, die iibernatiirliche
Glaubwiirdigkeit der go&ttlichen Offenbarungstatsache und Stiftung der
katholischen Kirche aus Vernunft und Geschichte zu beweisen und gegen
alle Angriffe aus diesen Gebieten zu verteidigen. Die erste, positive Aufgabe
kann auf Grund so allgemeiner und unverdnderlicher Prinzipien geldst
werden, daB die wandelbaren Geistesstromungen daran nichts &ndern
koénnen, sodaB diese Seite der Apologetik dem Wechsel der Zeit wenig
ausgesetzt ist. Die zweite, negative Aufgabe gebietet, den jeweiligen Wider-
sachern entgegenzutreten und nach deren Angriffen und Einwiirfen die
Abwehr zu gestalten: so wird sie heute vielfach andere Ausfiihrungen
fordern als vor fiinfzig Jahren und eine Apologetik wird nach dieser Seite
hin einen veralteten Eindruck machen, wenn sie keine Gegner mehr kennt
nach StrauBl und Renan. Noch verhangnisvoller miiBte es freilich werden,
wenn der Apologet die unverinderlichen Prinzipien der katholischen Apolo-
getik vernachlissigte und so im Kampfe gegen die jeweiligen Tagesirrtiimer
den festen Boden unter den FiiBen selber verlore. Sein Streben mufB also
darauf abzielen, in den alten Prinzipien sich mdglichst tief zu begriinden



Literarische Besprechungen 547

und dann im Lichte dieser Prinzipien méoglichst vollstindig auch die heutigen
Irrtiimer zu iiberwinden. Das erstere ist aber das Wichtigere und Not-
wendigere, namentlich fiir ein Lehrbuch. Denn wer die positiven Beweise
fiir die iibernatiirliche Glaubwiirdigkeit der gottlichen Offenbarung und der
gottlichen Stiftung der katholischen Kirche griindlich beherrscht, kann
bei einiger Gewandtheit des Geistes und einigem kritischen Sinn die stets
wiederkehrenden Tagesirrtiimer selbst widerlegen. Wer aber in den Prin-
zipien nicht festgegriindet ist, wird im Wirrwarr der modernen Ideen auch
bei gutem Willen Gefahr laufen, selbst den KompaBl zu verlieren.

Die katholischen Apologeten, wenigstens jene, die den Geist der Uber-
lieferung hochhalten, suchen allgemein, beiden genannten Aufgaben gerecht
zu werden, wobel es, angesichts der Verschiedenheit der Anlagen und
Neigungen, nicht iiberraschen kann, dafB der eine nach dieser, der andere
nach jener Richtung in Erreichung des Zieles gliicklicher ist. Was die
prinzipiellen Fragen betrifft, scheint dem Rez. Garrigou-Lagrange in seinem
Werk De Revelatione divina an Tiefe und Griindlichkeit unter den Neueren
unerreicht dazustehen. Bei anderen liegt die Hauptstiarke in der Bertick-
sichtigung der modernen und modernsten Gegner und ihrer Einwiirfe. Zu
diesen letzteren diirfte auch Dr. Goebels schones Werk : « Katholische
Apologetik » zu zihlen sein.

1. Goebels Einteilung ist klar und iibersichtlich : die Einleitung behandelt
Begriff, Aufgabe, Methode und Einteilung der Apologetik, sowie deren
Geschichte. Der erste Teil fiithrt den Titel : Mitteilung der Offenbarung in
Jesus Christus, und umfat die Theorie der Offenbarung und die Beweise
fiir deren Tatsachlichkeit. Der zweite Teil ist iiberschrieben : Die Verkiindi-
gung der Offenbarung in der katholischen Kirche und behandelt die
Stiftung der Kirche durch Jesus Christus und die katholische Kirche als
die einzige wahre Kirche Christi. Der dritte Teil endlich zeigt die Hinter-
legung der Offenbarung in der Heiligen Schrift und Uberlieferung.

Was den Begriff der Apologetik und ihre Stellung in der Reihe der
theologischen Disziplinen angeht, so verweist Dr. Goebel zwar (S. 3, Anm. 4)
auf Garrigou-Lagrange, De Revel. 12, S. 43 f. und zitiert (ib.) die Worte
R. Schultes, De Eccl. cath. 12: «... apologetica dirigitur ab Ecclesia
tamquam norma intrinseca et positiva, inquantum fides et Ecclesia neces-
sario edocet finem et media apologeticae. Spiter aber (S. 5 u. 22) erscheiiit
die Apologetik wieder als «innerwesentlich von allen theologischen Diszi-
plinen » unterschieden, als «von der Theologie spezifisch verschiedene
Disziplin ». Das ist ein Widerspruch. Auch sonst zeigt sich in mehr
spekulativen Dingen zuweilen eine gewisse Unsicherheit. Die apolo-
getischen Werke von De Groot, Garrigou-Lagrange, R. Schultes, die in
der geschichtlichen Ubersicht alle iibergangen sind, hdatten ihm da gute
Dienste tun kénnen.

Als Grundlage fiir den Beweis der Tatsache der Offenbarung haben ohne
Zweifel die Schriften des Neuen Testamentes zu gelten. Darum gibt Goebel
im Anschlu3 an Felder, Jesus Christus3, S. 30-67, eine treffliche Abhandlung
iiber die Echtheit, Unverfilschtheit und Glaubwiirdigkeit dieser Schriften,
was besonders fiir Laien sehr dankenswert ist. Wenn aber der Verfasser



548 Literarische Besprechungen

es ratsam fand, «den an sich so glinzenden Beweis fiir die Gottlichkeit
des Christentums und der Kirche, wie ihn deren zweitausendjihrige Ge-
schichte darstellt, der katholischen Apologie zu iiberlassen » (Vorwort), so
ist das beim groBlen Streben nach Kiirze zwar begreiflich, auch kann er
sich auf das Beispiel mancher Fachgenossen berufen, aber zu bedauern
bleibt es doch. Auch daB nur von der Lehrgewalt der Kirche gehandelt,
ihre Jurisdiktionsgewalt aber nur ganz allgemein beriihrt wird, ist eine
Liicke, die um so fithlbarer ist, als ein eigener theologischer Traktat iiber
die Kirche neben dem apologetischen doch selten méglich sein wird. Man
verweise nicht auf das Kirchenrecht. Die Anspriiche, die die Kirche auf
dem Gebiet der Jurisdiktionsgewalt zu machen hat, werden viel leichter
verstdndlich im Zusammenhang der ganzen dogmatischen Lehre iiber die
Kirche, als ohne diesen Zusammenhang.

Im iibrigen ist von dieser Apologetik nur Gutes und viel Gutes zu sagen.
Sie ist eingestellt auf die heutigen Zeiten und Fragen, klar und schén in
der Darstellung, reich in ihrer Information, solid und schlagend in ihrer
Beweisfiihrung, echt kirchlich in ihrer Gesinnung und bei aller Wahrung
des katholischen Standpunktes vornehm und maBvoll in der Form. Da
zudem auf edlen sprachlichen Ausdruck mit mdoglichster Vermeidung
fremder Idiome erfolgreich Bedacht genommen ist, so darf das Werk auch
ganz besonders den gebildeten Laien wiarmstens empfohlen werden.

Fiir eine wiinschbare baldige Neuauflage sei zum Druckfehlerverzeichnis
noch nachgetragen : S. 407, Z. 27 v. o. : hl. Hippolyt (} 235), st. (T 255);
ib. Z. 28, ist die Zahl (320) bei Julius Afrikanus mindestens sehr irrefithrend.
— Auf S. 8o sollte in der Anm. 3 die Verweisung : « Vgl. S. Thom. c. Gent.
3, 94 » gestrichen werden, denn der hl. Thomas lehrt dort das Gegenteil
von dem, wofiir er angefithrt wird.

2. Der Verf. dieses Werkes ist vor Vollendung seiner Drucklegung
am 15. Oktober 1928, erst 48-jahrig, durch den Tod einem fruchtbaren
und verdienstlichen wissenschaftlichen Wirken entrissen worden. Die
vielen Vorziige dieses letzten Werkes lassen die GroBe des Verlustes um
so schmerzlicher empfinden.

Den Band eréffnet eine lingere Einleitung iiber die Theologie im all-
gemeinen und iiber Wesen, Aufgabe, Methode und Stellung der Fundamental-
theologie im System der Theologie und endlich iiber ihre Geschichte. Darauf
folgen die zwei Traktate De revelatione und De Jesu Christo Legato Divino.
Der theoretischen Abhandlung iiber die Offenbarung geht ein Hauptstiick
iiber die Religion voraus, worin auf religionsgeschichtlichem, metaphy-
sischem und religionspsychologischem Wege der Grundbegriff der Religion
und sodann deren Notwendigkeit bewiesen wird. Im Folgenden werden
dann einlaBlich die grundlegenden Fragen iiber die Moglichkeit, Notwendig-
keit und Erkennbarkeit der Offenbarung besprochen, wobei natiirlich die
letztere Frage eine eingehende Behandlung der Kriterien, namentlich der
Wunder erfordert und erfahrt.

Der Traktat De Jesu Christo Legato Divino zeigt klar und biindig
die Gliederung : 1. was behauptete Jesus von sich und seiner Sendung ?
Antwort : der Messias zu sein im biblischen, zu seiner vollkommenen



Literarische Besprechungen 549

Reinheit erhobenen Sinn, der wahre Gottessohn und gottgesandte Lehrer ;
2. wie bewies er diese Behauptung ? Ein gewisser Beweis liegt schon im
Zeugnis Christi selbst, darin ndmlich, daB es verniinftigerweise weder des
Betruges noch auch des Irrtums geziehen werden kann und folglich auf
Wahrheit beruhen muB. Den Hauptbeweis aber bilden die Wunder : die
auf Christus hinzielenden Wunder, d. h. namentlich die Prophezeiungen ;
die 7n Christus zutage tretenden Wunder, seine iibermenschliche Weisheit
und Heiligkeit ; die von Christus gewirkten Wunder und gegebenen Weis-
sagungen und endlich das Wunder aller Wunder, seine Auferstehung von
den Toten.

Diese kurze Inhaltsangabe zeigt, daB P. Dieckmann im allgemeinen
Aufbau seiner Apologetik sich als Anhdnger der traditionellen Methode
erweist. Dal} dies der einzig richtige Weg ist, zeigt er auch grundsiitzlich
und griindlich durch seine Ausfiihrungen iiber die Methode der Funda-
mentaltheologie und iiber die Kriterien der Offenbarung. Vgl. seine Bemer-
kungen gegen die Methode des Immanentismus und die Erlebnisapologetik,
n. 103 ff.

Dabei kommt aber die persénliche Art des Verf. nicht zu kurz. Sie
zeigt sich besonders in der groflen, man mochte fast sagen édngstlichen
Sorgfalt, mit der der status quaestionis und der Beweisgang methodisch
behandelt werden. De sensu et scopo, de fontibus, de methodo sequenda,
variae sententiae, de modo procedendi, de divisione assertionis : solche und
idhnliche Untersuchungen leiten fast jede These ein. Das macht das Voran-
schreiten zwar etwas miihsam, bietet aber den Vorteil, da man {iberall
resten Boden unter den FiiBen hat. Einen andern Vorteil gewihren die
feichen Literaturangaben, die der Verfasser zu den zahlreich auftauchenden
Problemen in den Anmerkungen beigegeben hat. Sodann ist diese Vertei-
digung der christlichen Offenbarung wie kaum eine andere eine Verteidigung
von heute und fiir heute : es werden nicht bloB die alten Rationalisten,
sondern auch die neuen und neuesten Wandlungen der alten Irrtiimer
gekennzeichnet und widerlegt.

We voneinander abweichende Auffassungen auch unter den katho-
lischen Theologen herrschen, werden die verschiedenen Ansichten in még-
lichster Vollstandigkeit zusammengestellt, mit dem sichtlichen Bestreben,
die Verschiedenheit mehr in die Ausdrucksweise als in die Sache zu
verlegen. So geschieht es z. B. bei der Darstellung des Verhiltnisses der
Fundamentaltheologie zur Dogmatik, n. 65 ff. Dieckmann vertritt die
Ansicht, die Fundamentaltheologie und die Dogmatik seien zwei spezifisch
verschiedene Disziplinen ein und derselben Theologie, da ja die Wissen-
schaften spezifiziert wiirden durch ihr Formalobjekt und folglich durch die
Methode, die sie befolgen (n. 68). Dabei beachtet er doch wohl zu wenig,
daB das objectum formale quod der Fundamentaltheologie nicht die natiir-
liche Glaubwiirdigkeit der Offenbarungstatsache ist, sondern die iibernatiir-
liche, das objectum formale quo nicht die ganz sich selbst iiberlassene
Vernunft, sondern die Vernunft unter Leitung des Glaubens und der Kirche
in bezug auf Objekt und Methode der Beweisfiilhrung. Unter Beachtung
dieses wichtigen Unterschiedes, der eine Normierung der Apologetik durch

Divus Thomas. 36



550 Literarische Besprechungen

Glaube und Kirche innerlich und wesentlich begriindet, ist doch wohl die
Auffassung von Gardeil, Garrigou-Lagrange, Schultes u. a. vorzuziehen,
die besagt: die Fundamentaltheologie ist schlechthin ein Teil der Dog-
matik, wenn auch unter einer gewissen Riicksicht von ihr unterschieden.
Freilich glaubt Dieckmann auf die Grundlage dieser Auffassung, die Uber-
natiirlichkeit des Glaubensaktes und folglich der von der Apologetik zu
beweisenden Glaubwiirdigkeit, nicht eintreten zu sollen. Die Frage nach
der Natur des Glaubensaktes, mit dem die Offenbarung anzunehmen ist,
sei dem Traktat De Fide zu iiberlassen (n. 70); ja in der beigefiigten
Anmerkung scheint er mit Lennerz die Ansicht Garrigou-Lagranges als
ganz sinnlos abzuweisen. Aber diese Frage ist doch fiir die Zielsetzung
der katholischen Apologetik von entscheidender Bedeutung und wird darum
von G.-L. nicht ohne Grund in der Apologetik auch behandelt. Seine
Losung : die Apologetik oder Fundamentaltheologie hat mit der natiirlichen
Erkenntnis die iibernatiirliche Glaubwiirdigkeit der Offenbarung zu beweisen
und dann hat der Mensch mit der Gnade Gottes durch den Glaubensakt
die iibernatiirliche Auktoritit Gottes um ihrer selbst willen (objectum
formale quod et quo) anzunehmen — ist durchaus wohl begriindet. Diese
Losung ist auch nicht bloB eine von G.-L. aus Suarez wieder aufgenommene
Meinung (so Lennerz, 1. c.), sondern eine alte Lehre der Thomistenschule,
die aber gerade auch fiir die Einordnung der Fundamentaltheologie in das
System der Dogmatik die besten Dienste leistet und iiberhaupt fiir viele
theologische Fragen von weitgehender Bedeutung ist. Gerade bei solchen
Fragen zeigt sich der groBe Unterschied der philosophischen Elemente
bei G.-L. und Dieckmann : dort ein geschlossenes, einheitliches, in der
Lehre des Aquinaten bis ins einzelne fest verankertes Systeni, hier zwar
groBe Gewandtheit im einzelnen, aber ohne dafl man die machtvolle
Wirkung des einheitlichen Systems wahrnihme. Damit soll aber der oben
ausgesprochenen Anerkennung der groBen Vorziige dieses Werkes kein Ein-
trag geschehen. Es ist eine sehr tiichtige Leistung, die jedem ernsten Leser
reiche Belehrung bietet und aufrichtigen Dank und warme Empfehlung
verdient.~

3. Der zweite Band der theologia fundamentalis Dorschs — der erste ist
.dem Rezensenten nicht zu Gesicht gekommen — enthdlt den Traktat von
der Kirche Christi und den ersten Teil des Traktates De locis theologicis,
die Lehre von der Uberlieferung, wihrend die Lehre von der Inspiration der
Heiligen Schrift einem eigenen, umfangreichen dritten Band zugewiesen ist.

Der Traktat von der Kirche Christi ist in vier Teile zerlegt: I. De
Ecclesiae Christi institutione et constitutione; II. De Ecclesia in se consti-
tuta, mit den drei Abschnitten: De potestate hierarchica, de membris
.Ecclesiae, de Ecclesiae fine ; IT1. De proprietatibus Ecclesiae ; in diesem Teil
wird bei der These iiber die Sichtbarkeit der Kirche auch von den Kenn-
zeichen der wahren Kirche und deren Anwendung auf die katholische
Kirche gehandelt; IV. De Ecclesia fonte revelationis sive de traditione.

DaB bei dieser Einteilung jeder Stoff gerade an seinem passendsten
Platz stehe und eine vollbefriedigende Ordnung erreicht sei, wird nicht
gesagt werden kénnen. Man frigt sich z. B., warum durch die Kennzeichen



Literarische Besprechungen 551

der Kirche und ihre Anwendung die Wahrheit der katholischen Kirche
noch einmal bewiesen werden solle, nachdem schon ausfiihrlich bewiesen
ist, daB Christus in seiner Kirche den Primat eingesetzt hat, da8 dieser
im romischen Papst fortdauert und daB die Trennung von ihm Ausschlu
von der Mitgliedschaft der Kirche Christi bedeutet. Doch wird aus dieser
Unebenheit nur der dem Verf. einen Vorwurf machen, der nicht weil,
wie- schwierig es ist, ein allseitig befriedigendes System dieses Traktates
aufzustellen.

Die Behandlungsweise ist die apologetische, aber, wenn auch nicht
ausdriicklich, so doch tatsdchlich — sub manuductione fidei. Mehr auch
als die beiden vorher besprochenen Autoren hilt sich Dorsch an die
gewohnten Geleise der hergebrachten Fundamentaltheologie, besonders an
Gedanken Hurters wird man oft erinnert. Dorsch geht grundsatzlich diesen
Weg : er war, sagt er (ILI, Praef.), « minus intentus ut novas aperirem vias
et rationes, quam ut super vias tritas et communi usu probatas tamquam
dispensator fidelis eos, quos divina providentia mihi tradere voluit instruen-
dos, ad necessariam et convenientem scientiam adducerem.» Diesem Vor-
haben ist er treu und erfolgreich nachgekommen, ohne jedoch dabei die
notige Selbstindigkeit vermissen zu lassen. Wiederholt begegnet man
Fragen, deren Beantwortung bei ihm iiberrascht. Ob z. B. die Verbindung
des Primats mit dem romischen Bischofsstuhl eine unabanderliche sei, auch
fiir den Papst selber, was die kathclischen Theologen heute fast allgemein
bejahen, betrachtet er, nach eingehender Priifung der Beweise, sehr zuriick-
haltend, callenfalls als eine theologische Wahrheit, die aus der Art und
Weise, wie das Dogma selbst vom Primat der rémischen Bischéfe in den
kirchlichen Dokumenten ausgedriickt worden ist, irgendwie hergeleitet
wird » (S. 228). — In der Frage, ob die einzelnen Bischofe die Jurisdiktions-
gewalt unmittelbar von Gott durch die Weihe erhalten, oder mittelbar
durch die kanonische Sendung durch den Papst, entscheidet er nicht, neigt
aber mehr zur ersten Ansicht. — Weniger Zustimmung diirfte er finden,
wenn er (S. 249 ff.) die Ausdehnung der Fkirchlichen Jurisdiktionsgewalt
auch auf rein innere Akte der Glaubigen behauptet. Die dort vorgebrachten
Beweise diirften nicht weiter reichen als zur Ausdehnung jener Gewalt
auf sog. gemischten Handlungen, d. h. jene inneren Akte, die mit duBern,
von der Kirche befehlbaren notwendig verbunden sind. — Die Lehre des
hl. Cyprian iiber den Primat Petri und des rémischen Papstes (S. 173) diirfte
doch etwas zu apologetisch aufgefaBt sein. Wohl finden sich bei ihm einige
ganz giinstige Stellen; ob er aber der Tragweite derselben sich bewufBt
gewesen sei, ist angesichts anderer Ausspriiche iiber allseitige Gleichheit der
Bischofe und ihre Verantwortlichkeit einzig vor Christus doch sehr zweifel-
haft ; vgl. epist. 59, 14; 69, 17; 71, 3; 72 etc. — S. 418, in der Anmerkung,
wird die Ansicht Marin-Solas, daf3 eine virtuell geoffenbarte Wahrheit, die
mit metaphysischer Notwendigkeit aus einer formell geoffenbarten hervor-
gehe, nach ihrer Definition durch die Kirche auch Gegenstand der fides
divina sei, abgelehnt. — S. 433 sind die scharfen Worte gegen Melchior
Cano psychologisch verstandlich, doch diirfte dabei zu wenig beachtet sein,
daB Cano die Irrtumsfahigkeit des Papstes bei Approbation religioser Orden



552 Literarische Besprechungen

sichtlich nicht auf das iudicium doctrinale, sondern nur auf das iudicium
prudentiale bezieht. — S. 593, Anmerkung und S. 652 wiirde die Frage
nach der Moglichkeit von Wundern, die durch unschuldig irrende Aka-
tholiken gewirkt wiirden, wohl besser dahin beantwortet, daB solche wohl
innerlich nicht unméglich sind unter der Bedingung, daB durch die Umstinde
ihre Deutung als géttliche Bestitigung des Irrtums oder Schismas offen-
kundig ausgeschlossen sei. Vgl. Jugie, Doctr. dogm. Christian. Orient. t. IV,
P- 540-65. — S. 756 werden als Fragen, in deren Beantwortung die Theologen
heute allgemein vom hl. Thomas abweichen, aufgezihlt : utrum idem ab
eodem sciri et credi possit, utrum mundus possit esse ab aeterno, utrum
ordines minores vera sint sacramenta, utrum episcopatus peculiaris sit ordo
sacramentalis etc. Da ist wohl die Ordensschule des Verfassers mit der
allgemeinen Lehre der Theologie verwechselt worden.

Ahnliches ist zu sagen, wenn S. 65 der Einwurf, den die Sozinianer
von der Willensfreiheit aus gegen die Unvergénglichkeit der Kirche erhoben,
zuriickgewiesen wird durch den Hinweis auf die scientia media ; ebenso
S. 589 der gleiche Einwurf gegen die Unfehlbarkeit der Kirche. Die scientia
media ist doch eine zu zerbrechliche Waffe, als dal sie in den ernsten
Geisteskampf mit den Gegnern der Kirche getragen werden diirfte. Ubrigens
beweist der Verfasser die Unverginglichkeit der Kirche auch nicht mit
Stellen der Schrift, die auf das Wissen Gottes, sondern mit solchen, die
auf seine Macht hinweisen (S. 66 ff.).

Die Abhandlung iiber die Inspiration der Heiligen Schrift ist verhiltnis-
maBig recht ausfiihrlich, sehr solid und dankenswert. Sie handelt: 1. von
der Imspirvation selbst, ihrem Begriff, ihrer Tatsidchlichkeit, ihrem Wesen
und ihrer Ausdehnung; dann 2. von thren Wirkungen : von der Wiirde
und Einheit der Heiligen Schrift, ihrem Sinn und ihrer Auslegung und ihrer
makellosen Wahrhaftigkeit. S. 198 wird die auf Bafez zuriickgefiihrte
Verbalinspiration abgelehnt und die bekannte, von Kardinal Franzelin
weiter ausgebaute Theorie zustimmend entwickelt. Die Hauptschwierigkeit
scheint sich fiir Dorsch daraus zu ergeben, daB er durch die thomistische
Verbalinspiration die Freiheit und Individualitit der heiligen Verfasser
gefihrdet glaubt, was bekanntlich von den Vertretern der Verbalinspiration
in Abrede gestellt wird. Gott beniitzt die heiligen Verfasser als freie Werk-
zeuge unter Wahrung ihrer Freiheit und Individualitit. Sehr eingehend
wird die absolute Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift im traditionellen
Sinne verteidigt. Die Begriindung erscheint durchaus solid und unanfechtbar.

Abschliefend ist zu sagen, dall auch das vorliegende Werk eine tiichtige
Leistung und ein sehr niitzliches Hilfsmittel fiir das apologetische Studium
darstellt und ungeachtet der angefiihrten und einiger anderer abweichenden
Ansichten den Theologiestudierenden warm zu empfehlen ist.

4. In der verdienstlichen Sammlung der Bibliotheque catholique des
sciences religieuses gibt Gaston Rabeau das Biandchen Apologétique heraus.
Es ist klein an Umfang, 176 Seiten in 16°, aber reich an Gedankengehalt :
wir haben es ndmlich nicht mit einer ausfiihrlichen Apologetik zu tun,
sondern vielmehr mit einer Theorie derselben. Es sei versucht, einen kurzen
Uberblick iiber die Ideen des Verfassers zu geben.



Literarische Besprechungen 553

Rabeau kennt die Apologetik, die methodisch vom Standpunkt des
noch nicht Glaubenden ausgeht und von da ihn zum Glauben fiithren will.
Er bevorzugt mit Recht die Apologetik vom Standpunkt des Glaubens
aus, «La vraie apologétique est celle de la possession réfléchie» (S. 8).
Dieser bewuBte Wahrheitsbesitz ist allen Gliubigen gegeben in der erlebten
Erfahrung der Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit, die innerstes Wesen des
christlichen Lebens und der katholischen Kirche ist. Da strengste Wahrheits-
liebe ihre Quelle nicht in Irrtum oder Trug haben kann, ist in dieser
lebendigen Erfahrung allen, Ungelehrten und Gelehrten, eine verniinftige
Grundlage ihres Glaubens gegeben, von der aus auch eine streng wissen-
schaftliche Apologetik sich entwickeln lat.

Je nach dem Ausgangspunkt, auf den sie sich stiitzt, kann sodann die
Apologetik eine akzidentelle oder eine wesentliche sein. Erstere (ch. II)
stiitzt sich entweder auf Tatsachen, die zwar der Religion nicht an sich
wesentlich sind, deren Vorhandensein und Beschaffenheit aber doch einen
ganz sichern SchluB auf die Wahrheit und géttliche Stiftung der katholischen
Kirche gestatten ; oder dann ist sie einfach Aufklirung und Wegraumung
von MiBverstiandnissen und Verzerrungen der katholischen Religion. Fiir
erstere Art gibt der Verf. zwei Beispiele : das eine bietet die Ereignisse,
die sich an den Namen Lourdes kniipfen, das andere ist das ergreifende
Lebensbild einer vom katholischen Geiste ganz erfiillten Frau, der GroB-
mutter des Verfassers, die, aus einer unglaubigen Familie stammend, durch
den Religionsunterricht fiir den Glauben gewonnen wurde und dann ihrer-
seits durch unentwegte Glaubenstrene und tatkraftige, sich selbst hin-
opfernde Liebe und Giite auch alle ihre Angehorigen fiir den Glauben
gewann. — Beide Tatsachen geh6ren nicht zum Inhalt des katholischen
Glaubens, beweisen aber doch seine Wahrheit, weil sie ohne ihn keine
befriedigende Erklirung finden. Ahnliche Tatsachen sind in sehr vielen
praktischen Fallen ein Grund der Anndherung an den Glauben. Dennoch
aber hat die apologetische Wissenschaft mit diesem Gebiete sich noch
kaum befaBt. Rabeau sieht hier eine noch zu lésende Aufgabe fiir die
katholische Apologetik (S. 23).

Die wesentliche Apologetik stiitzt sich auf Tatsachen, die dem Glaubens-
inhalt angehoéren. Sie kann in volkstiimlicher Form auftreten (apologétique
des simples, ch. III) oder in wissenschaftlicher Ausfiihrung. Dann mufB
sie die Methoden sowohl des Immanentismus als auch des Extrinsecismus
anwenden (ch. IV). Mit dem Immanentismus muB sie im Unglaubigen und
Gleichgiiltigen das Bediirfnis nach der wahren Religion wecken und zum
BewuBtsein bringen. Das geschieht durch die Priapologetik, die zeigt,
daB der Mensch sowohl von seiten seines Verstandes als auch seines Willens
zur Religion, und zwar gerade zur katholischen Religion gedringt wird.
Denn die Wissenschaft : Geschichte, Psychologie und Soziologie, stellt das
Problem der Religion in einer Weise, daf einzig die katholische Kirche
dessen Losung ist (ch. V). Fiir den Willen sodann ist eine befriedigende
Betitigung ein unabweisbares und unverkennbares Bediirfnis, das wiederum
einzig in der Religion, wie die katholische Kirche sie darstellt, seine
Genugtuung findet (ch. VI). Hier sucht Rabeau den wahren Kern der



554 Literarische Besprechungen

Blondel’schen « apologétique de 1'action » seinem System einzugliedern, was
einige nicht leicht verstindliche Seiten zur Folge hat. Das Ergebnis der
vorapologetischen Untersuchungen ist die Erkenntnis, daB sowohl vom
Standpunkt der Wissenschaft als dem des Willensbediirfnisses a priori die
Wahrscheinlichkeit sich aufdringt, daB die wahre Religion eine iiber-
natiirliche, gesellschaftlich organisierte, lebendig mit Gott vereinigende,
mit Wundern aller Art ausgestattete Religion sein miisse, die auch den
Anspruch auf unfehlbare, endgiiltige Wahrheit erhebt. Damit ist der
Wahrheitssucher auch schon zum vornherein auf die katholische Kirche
hingewiesen, die allein diesen Anforderungen entspricht (ch. VII).

Ist aber die Kirche von heute, die offenbar die Kirche des Konzils
von Trient ist, auch die des hl. Paulus ? Sie ist zunichst, heute wenigstens,
unbestritten die Kirche des Mittelalters, die Kirche des hl. Augustin ; ein
Sohm findet den Katholizismus schon im ersten Klemensbrief, Harnack und
Giinther Holstein sehen ihn darin wenigstens angebahnt. So kommen wir
bis hinauf zu Petrus und Paulus. Die Kirche der Apostel ist aber auch
die Kirche Christi. Alle Theorien, die das Verhiltnis Christi zur Kirche des
I. und II. Jahrhunderts anders erkliren, als daB Christus eben ihr Stiffer sei,
sind durchaus ungeniigend, so die Sohms, Harnacks, Holsteins. Sie scheitern
vor allem an den klassischen Stellen Mt. 16, 18 f. und 28, 18-20 (ch. VIII).

So gelangen wir also von der Kirche der Gegenwart ohne eine Bruch-
stelle zu Jesus Christus selbst. Er ist der Mittelpunkt, ja der Gesamtinhalt
unserer Religion wie unserer Apologetik. Zwei Wege fithren von der Kirche
ohne Subtilititen und Gelehrsamkeit zu ihm: 1. der gewohnliche, der
ausgeht vom Selbstzeugnis Jesu und dessen Wahrheitserweis durch seinen
geistigen und moralischen Charakter, seine Wunder und Weissagungen ;
2. der kiihnere, aber kiirzere und nicht minder sichere Weg der Betrachtung
des Bildes Jesu, wie es in.den Evangelien erscheint, ein Bild von solcher
moralischer Schonheit, durchsichtiger Wahrhaftigkéit und erhabener Heilig-
keit, wie kein Irrtum, kein Zufall und kein Menschengeist es erfinden
konnte (ch. IX).

Im SchluBabschnitt wird noch die Schwierigkeit aufgeklirt, die aus
dem allgemeinen Heilswillen Gottes und der beschriankten Zahl der Christen
sich zu ergeben scheint: Christus hat alle erlgst, und zwar durch sein
Kreuzesleiden, nicht durch das Wissen ; die allernotigste Gotteserkenntnis
ist allen von der Uroffenbarung her zuginglich und so kénnen alle des Heiles
in Christo teilhaftig werden.

Der von Rabeau hier vorgelegte Grundrifl einer Apologetik ist ohne
Zweifel weitausschauend. Eine in seinem Geist ausgearbeitete Apologetik
wiirde sich von dem {iblichen Schema besonders durch die Aufnahme der
akzidentellen und der vorbereitenden Apologetik in das wissenschaftliche
System unterscheiden ; denn die beiden Gebiete wurden bisher von der
Wissenschaft kaum erfaBt und vielmehr der praktischen Apologie iiber-
wiesen. Fiir den Schulbetrieb wird es wohl auch in absehbarer Zeit nicht
anders werden. Denn es diirfte die strengwissenschaftliche Durchfiihrung
der Rabeau’schen Ideen eine nicht leicht zu bewiltigende Aufgabe sein.
Ein ernster Versuch wiirde immerhin des aufrichtigen Dankes der katho-



Literarische Besprechungen 555

lischen Wissenschaft nicht ermangeln. Vielleicht unternimmt ihn Rabeau
selbst, den seine hervorragende Kenntnis des modernen Geisteslebens
besonders in Frankreich und Deutschland bei solider Orientierung an der
echten katholischen Wissenschaft dafiir als besonders geeignet erweisen
wiirde. Unterdessen sei ihm unser Dank fiir die vorliegende Skizze des
erhofften groBen Werkes ausgesprochen. Zum SchluB8 noch ein Bedenken !
S. 9o scheint fiir den Bestand der menschlichen Gesellschaft eine zibernatiiv-
liche Religion als notwendig bezeichnet zu werden, was nicht zu billigen wire.

5. Das groBangelegte Leben Jesu-Werk Meyenbergs ist mit den drei
vorgenannten, ziemlich rasch sich folgenden Lieferungen zu seinem gliick-
lichen AbschluB gelangt.

Lieferung 2 fiithrt die Auseinandersetzung mit StrauB zu Ende
(StrauBens Hegelianismus, sein Mythosproblem), wendet sich dann zu
Christian Bauer und der kritischen Tiibingerschule, behandelt mit Alfred
Renan die freisinnige Leben Jesu-Forschung «im Mantel der Romantik »,
um dann zur Darstellung und Kritik der Zeit nach Strau8 und Bauer
iiberzugehen. Der Verfasser steht da vor einem Chaos von sich gegenseitig
bekdampfenden Anschauungen, vor einem Chaos, aus dem bis an die
Grenzen der neuesten Zeit keine Namen hervorragen, die sich allgemeinere
Gefolgschaft zu erringen vermocht hitten. Immerhin glaubt er, in der
Markus-Hypothese mit ihren Verzweigungen den Ariadnefaden gefunden
zu haben, der einigermaflen durch das Labyrinth hindurchleiten kénnte.

An diesem Faden der Markus-Hypothese gelangen wir also gegen den
Schluf3 der zweiten und im Anfang der dritten Lieferung zu einer ganzen
Reihe von Forschergruppen ; bald begegnet uns eine liberale, bald eine
radikale Stellungnahme zu besagtem Problem, bald eine eschatologische,
eine skeptische und schlieBlich auch noch eine germanische. Der Autor
schenkt besondere Aufmerksamkeit den Ansichten Harnacks und den Aus-
strahlungen seiner Schule. Sehr ausfiihrlich und griindlich ist die Dar-
stellung und namentlich die Widerlegung des Eschatologismus in der Leben
Jesu-Darstellung. Das Christusbild Newmans ist ein trostlicher Lichtblick
im Wirrsal der Verzerrungen. — Auch die «ernsten Bibelforscher », der
Modernismus, die buddhistisch gerichteten Kreise und die modernsten
philosophischen Richtungen sind nicht vergessen. Mit einer gewissen
Sympathie handelt M. von der Theologie der Krisis. Sie steht uns ja in
der Fundamentalfrage iiber die Gottheit Christi niher als die Rationalisten.
Doch diirfen wir Katholiken daraus keine zu weit gehenden Schliisse ziehen :
im Dogma stehen uns diese Theologen im iibrigen kaum weniger fern als
Calvin und Luther. — Dal das Jesusbild Wittigs rund 6o Seiten fiillt, ist
wohl mehr seiner Bedeutung in schongeistigen Kreisen als seinem wissen-
schaftlichen Wert zuzuschreiben.

An der Wende der dritten zur vierten Lieferung macht uns der
Verfasser mit der Geschichte der letztmdoglichen Vereinigung, d. h. mit der
Leugnung der Geschichtlichkeit Jesu bekannt. Die SchluBlieferung bringt
die vernichtende Kritik dieser unglaublich verstiegenen Theorien oder besser
gesagt Hirngespinste und die siegreiche Darstellung der iiber allen ver-
niinftigen Zweifel erhabenen Geschichtlichkeit Jesu Christi, indem die



556 Literarische Besprechungen

geschichtliche Zuverlissigkeit der Evangelien aus den iltesten Zeugnissen,
eines Ignatius, Polykarp, Klemens, Papias, Justinus, Irendus, der Heiden
und Juden zur Evidenz bewiesen wird. Eine liebevolle, eingehende Unter-
suchung der einzelnen Evangelien unter dem Gesichtspunkt des Zeugnisses
fiir die Geschichtlichkeit Christi bestatigt und bekriftigt dieses Ergebnis.

Nachdem so die vollig sichere Grundlage aller Leben Jesu-Forschung
aufgezeigt ist, faBt der Autor zum Abschluf noch einmal alles positiv
Aufbauende in ein herrliches Gesamtbild zusammen. Das Jesusbild ! Jesus,
der Idealmensch, der Gottgesandte, der Messias, der wahre, wesensgleiche
Gottessohn, in seiner Jugendgeschichte, seinem offentlichen Leben und
seinem Leiden und Sterben, in seiner glorreichen Auferstehung und Himmel-
fahrt tritt in wirklich groBartiger, begeisterter Schilderung vor unser Auge :
die letzte und iiberwiltigendste Antwort auf die Frage nach der Tragweite
der Leben Jesu-Fragen.

Das Werk ist die Frucht einer immensen Arbeit. Eine ganze Bibliothek
muBte nicht bloB durchgelesen, sondern durchstudiert und beurteilt werden.
Und die Arbeit war weiterhin eine opfervolle, ein Wandern durch eine
trostlose Wiiste. Was konnte entsagungsreicher sein, als, wie Meyenberg,
das gelobte Land des Lebens Jesu vor sich zu sehen und das Betreten
dieses Landes zuerst erkimpfen zu miissen durch das Studium und die
Widerlegung zahlloser Systeme, die ja viel Gedankenarbeit enthalten mégen,
aber von weitem als auf Sand gebaut und dem Untergang geweiht erscheinen
miissen, weil sie alle von der augenscheinlich falschen Voraussetzung aus-
gehen, das Ubernatiirliche, das Wunder sei etwas Unmdgliches. Aber
Prialat Meyenberg hat mit unermiidlicher Geisteskraft die Arbeit geleistet
und sich die Bahn freigemacht fiir den Eintritt in das Land, das voll Milch
und Honig flieBt. Aber er hat nicht blof3 fiir sich, sondern fiir uns alle
gearbeitet.  Wenigen ist es moglich, selbst Einsicht zu nehmen in all die
modernen Werke verschiedenster Richtung iiber die Frage aller Fragen,
iiber Jesus Christus. Und doch ist es fiir Theologen und Laien von groBer
Wichtigkeit, von den Auffassungen auBerkirchlicher Kreise Kenntnis zu
haben und sie im Lichte der Wahrheit richtig zu beurteilen. Prilat Meyenberg
ist uns zugleich ein zuverlassiger Berichterstatter und unbeirrter, erleuchteter
Fithrer durch alle Windungen der Irrtiimer zur rettenden Wahrheit. Er
hat unser aller reichen Dank verdient.

Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

A. Rademacher : Religion und Leben. Ein Beitrag zur Losung des
christlichen Kulturproblems. ? Freiburg i. Br., Herder. 1929. viir-z33 SS.

Gegenstand dieser Arbeit ist die groBe Krise der Gegenwart, insofern
in dem Auseinanderfallen von Religion und Leben und weiterhin von
Christentum und Menschentum, von Katholizismus und Weltkultur alle
einzelnen Krisen der Gegenwart sich begegnen. Der Verfasser will mit-
helfen, die Losung dieses Problems herbeizufiihren durch den Hinweis auf
die beiden moglichen und notwendigen Wege die Einheit von Religion
und Leben zu gewinnen — im weltabgewandten Mystiker und im welt-
zugewandten, religidsen Aktivisten, der gerade in der Gegenwart des



Literarische Besprechungen 557

technischen Zeitalters als besonders notwendig erscheint und daher vom
Verfasser in besonderer Weise gezeichnet wird.

Das Werk enthilt sieben Kapitel und behandelt im ersten das grund-
sitzliche Verhiltnis von Religion und Leben, im zweiten die Tatsache der
Gespaltenheit von Religion und Leben, im dritten die Folgen der Spaltung
von Religion und Leben fiir die christliche Kultur, im vierten die Verbindung
von Religion und Leben als Aufgabe, im fiinften und sechsten Kapitel die
beiden Grundtypen der Verbindung von Religion und Leben im religi6s-
mystischen und religis aktivistischen Lebensstil, im letzten Kapitel gibt der
Verfasser eine groBe Synthese in der Betrachtung von Weltkultur u. Heiligkeit.

Gegeniiber der ersten Auflage findet in der vorliegenden zweiten das
Verhiltnis von Aktivitit und Beschaulichkeit, mit Heranziehung der Lehre
des hl. Thomas, genauere Behandlung.

An sich bietet dieser Querschnitt durch die Kultur der Gegenwart
manch interessante und vielfach differenzierte Gegeniiberstellungen ; ander-
seits aber ist die entwicklungsgeschichtliche Ableitung der gegenwirtigen
Krise aus der Renaissance und Reformation kein ganz neuer Gedanke.
Ferner ist das vorliegende Buch gewi3 keine fachwissenschaftlich philo-
sophische oder theologische Abhandlung und will es auch gar nicht sein,
da es aus Vortrigen vor breiteren akademischen Kreisen herausgewachsen
ist. Daher darf man manche seiner Aufstellungen nicht allzu kritisch
betrachten. Anderseits aber setzen einzelne, allzu grofBziigig behandelte
Antithesen das Werk und den Verfasser leicht der Gefahr der Unwissen-
schaftlichkeit aus. Rademacher sagt z. B. S. 17: « Man kann mit gleicher
Wahrheit den Satz aufstellen ,Das Ganze ist friiher als die Teile‘, wie auch
den Satz ,Die Teile sind frither als das Ganze‘. Man kann mit gleichem
Recht von dem Primat des Logos iiber den Eros reden, aber auch vom
Primat des Eros iiber den Logos; ... denn Teil und Ganzes, Logos und
Eros stehen zueinander in einem Spannungsverhdltnis.» — Dazu ist zu
bemerken : Was von dem einen nur secundum quid gilt, vom anderen aber
simpliciter, kann man nicht mit gleichem Recht von beiden aussagen ; so
ist eben nach dem hl. Thomas auch der Verstand simpliciter perfectior
als der Wille, welch letzterer daher auch nur einen Primat secundum quid
haben kann. — Der Mangel an Prézision zeigt sich auch in der Behandlung
der Frage: Thomismus-Molinismus. Wir geben ja gerne zu, daB die
Spannung zwischen Molinismus und Thomismus zur Entwicklung der
Lehre iiber Gnade und Wille beigetragen habe ; aber damit ist noch nichts
gesagt iiber die Gleichberechtigung beider was die objektive Richtigkeit
angeht. Der Theologe sieht zwischen Thomismus und Molinismus einen
kontradiktorischen Gegensatz, wihrend Rademacher meint, daB «der eine
Begriff zwar den entgegengesetzten Begriff ausschlieBt, aber nicht das
Vorkommen des dem Begriffe entsprechenden Sachverhaltes an dem Gegen-
stande. » Wenn der Verf. auch ausdriicklich von seinem Spannungsgesetz
den Synkretismus der genannten Systeme ausschlieBen will, so fragt man
sich doch, ob micht seine Lehre vom «Spannungsverhiltnis » wieder auf
einen geistreichen, aber unwissenschaftlichen Synkretismus hinausgehe.

Seitenstetten. P. Hieronymus Gassner O. S. B.



558 Literarische Besprechungen

Dogmatik.

M. T.-L. Penido : Le role de I’analogie en théologie dogmatique. (Biblio
théque thomiste XV.) Paris, J. Vrin. 1931. 478 SS.

« Wollte man die Summa theologica Artikel fiir Artikel durchgehen,

so wiirde man iiberall den Wert der Analogie entdecken» (S. 248). In
der modernen theologischen Literatur tritt allerdings diese allgemeine
Bedeutung der Analogie nicht geniigend hervor. Darum ist es sehr zu
begriiBen, daB sie in vorliegender Studie einmal eigens behandelt wird.
Begreiflicherweise bietet P. keine ausfiihrliche philosophische Untersuchung
des Analogieproblems ; vielmehr setzt er die thomistische — andere werden
sagen die kajetanische — Lehre als bekannt und zugegeben voraus. Nur
das erste Kapitel (Préliminaires philosophiques) des ersten Teiles (Caractére
analogique de la connaissance théologique) beriihrt kurz die rein philo-
sophischen Grundlagen. Im zweiten und dritten Kapitel wird die analoge
Erkenntnis des gottlichen Wesens und der iibernatiirlichen Geheimnisse im
allgemeinen behandelt. Im zweiten Teil (Quelques applications théologiques
de I’analogie) bringt P. in vier Kapiteln die Anwendung der Analogielehre
auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit, den Schopfungsbegriff, die hypo-
statische Union, die Transsubstantiation und sakramentale Gegenwart.
T Trotz der Mannigfaltigkeit der beriihrten Probleme gewinnt man
iiberall den Eindruck einer griindlichen Belesenheit und Sachkenntnis (so
z. B. in Fragen der jiidischen und arabischen Philosophie). Der streng
thomistischen Auffassung der Analogie, der P. huldigt, glaubte ich vollauf
zustimmen zu miissen. Gut sind die gelegentlichen Verteidigungen gegen
moderne unrichtige Interpretationen (gegen Descogs, S. 142 ff., und Sertil-
langes, S. 170 ff.). Jedoch scheint es mir weniger gliicklich, wenn im
Hinblick auf den universellen Charakter der via remotionis der Thomismus
als « Agnosticisme par excés» (S. 117) bezeichnet wird. Agnostizismus besagt
doch etwas anderes. Richtiger ist es, die von Thomas bekampfte Lehre
des Maimonides « Agnosticisme par excés» zu nennen, wie dies P. in einer
fritheren Studie auch tat (Revue néo-scol. 1924, S. 145).

Sehr wertvoll sind die Ausfithrungen iiber die Bedeutung der Analogie
in der Erklirung der iibernatiirlichen Geheimnisse. « Seule elle affirme un
dogme, qui n’est ni contre la raison, ni selon la raison, mais au-dessus
de la raison » (S: 221). In ihr ist die Unbeweisbarkeit der géttlichen Geheim-
nisse gerechtfertigt ; in ihr griindet sich aber auch das thomistische Ablehnen
eines dogmatischen Agnostizismus. Bei der Bestimmung des Verhiltnisses
von Natur und Ubernatur ist die Analogie ebenfalls von grundlegender
Bedeutung ; ihre Vernachlissigung fiihrt unfehlbar zum MiBachten der
Grenzen (S. 253). Hier wiren weitere Ausfiihrungen am Platz gewesen ;
es ist in der Tat sehr bedauerlich, daB P. die Arbeiten de Broglies nicht
beriicksichtigt hat. Ich glaube nicht, da man heute noch so leicht ein
desiderium innatum zur unmittelbaren Gottesschau als unthomistisch ab-
lehnen kann, wie dies P. zu tun scheint. Mehr im Sinn des hl. Thomas



Literarische Besprechungen 559

ist es wohl, wenn man im natiirlichen Verlangen nach der Gottesschau die
Garantie fiir das harmonische Verhiltnis, in der Analogie fiir den Unter-
schied von Natur und Gnade sieht. Wenn P. sagt: « Ainsi voit-on Scot
admettre un désir inné de la vision béatifique et soutenir que la distinction
entre nature et surnaturel n’est pas objective, mais dépend simplement
d’une détermination volontaire de Dieu» (S. 254), so miiBte er den inneren
Zusammenhang zwischen diesen beiden Thesen beweisen. Mit groBem
Interesse folgt man auch den Ausfiihrungen iiber den Wert der thomistischen
Erklarung der innergottlichen Hervorgidnge (S. 295 ff.). «Avant d’étre
¢laborée philosophiquement, ce n’est qu’une analogie au sens vulgaire,
tirée de notre psychologie, c’est-a-dire, un exemple, une comparaison a
portée purement subjective : une image facilitant intellection. Aprés 'inter-
vention de l'analyse métaphysique, c’'est une analogie de proportionalité
propre, pouvant atteindre formellement la réalité divine» (S. 299 f.). Mit
Recht lehnt P. energisch die Versuche de Régnons, den Wert der thomi-
stischen Theorie abzuschwichen, ab und kennzeichnet als deren tieferen
Grund ein Verkennen der Analogielehre. Leider sind einem solchen « Agno-
stizismus » auBer de Régnon auch andere, nicht unbedeutende Theologen
zum Opfer gefallen (z. B. Rousselot, Intellectualisme de saint Thomas,
1924, S. 157).

Diese wenigen Proben lassen erkennen, welches Interesse man den
Ausfiihrungen Penidos entgegenbringen muf3. Da eine so grofle Anzahl von
theologischen Fragen beriihrt wird, muBte P. des 6fteren allgemeine Uber-
sichten und Zusammenfassungen geben. In einzelnen Fillen scheint er mir
dabei etwas zu summarisch vorgegangen zu sein. So z. B. wenn S. 8o die
griechische Spekulation «peu religieuse » genannt wird. Im Gegenteil ;
die philosophische Bildung hatte wesentlich religisen Charakter. Dieser
offenbart sich vor allem im Neuplatonismus, der ja gerade deswegen eine
der groBten Gefahren fiir die Entwicklung des Christentums wurde. Der
hl. Anselm wird, ohne dafB die neueren Studien iiber seine theologische
Methode gebiihrend beriicksichtigt werden, der Reihe der « démonstrateurs
de mystéres » zugerechnet.

Die Zitationen lassen, wie einige Stichproben ergeben, bisweilen an
Genauigkeit zu wiinschen {ibrig. Das S. 12, Anm. von Habbel zitierte
Buch ist 1928 nicht in Miinster, sondern Regensburg erschienen. Die
Verunstaltung der Thomasstelle S. 117, Anm. liBt sich kaum auf einen
Druckfehler zuriickfiihren. S. 171 oben steht « 1. art. cit. I. p. 64», was
sich aus den vorhergehenden Zitationen unméglich identifizieren 148t.

Diese Ausstellungen schmilern den Wert der Arbeit Penidos als Ganzes
nicht. Wir besitzen in ihr eine eindrucksvolle Darstellung der Bedeutung
der Analogie fiir die Dogmatik, die vom Dogmatiker als eine groBe Hilfe
zum tieferen Eindringen in wichtige spekulative Probleme begriit wird ;
an ihr erkennt er zudem klarer den Wert seines Arbeitens : die theologische
Spekulation verliert sich ja nicht in einem Sammeln von Bildern und
Gleichnissen, sondern erreicht — wenn auch nur in analoger Erkenntnis —
Wahrheiten von absoluter Giiltigkeit. Darin liegt die Stdrke und die
Schwiche unserer Theologie : intellectus humanus magis desiderat et amat



560 Literarische Besprechungen

et delectatur in cognitione divinorum, quamvis modicum quidem de illis
percipere possit, quam in perfecta cognitione, quam habet de rebus infimis
(3 cg. 25).

Rom, S. Anselmo. ’ P. Anselm Stolz O. S. B.

K. Barth : Fides quarens intellectum. Anselms Beweis der Existenz
Gottes im Zusammenhang seines theologischen Programms. (Forschungen
zur Geschichte und Lehre des Protestantismus. Vierte Folge, Bd. 3.)
Miinchen, Kaiser. 1931. v-199 SS.

Wie schon der Untertitel besagt, will Barth Anselms Gottesbeweis im
Zusammenhang seines gesamten theologischen Programms verstehen, das
daher auch in einem eigenen Teil (S. 1-75) behandelt wird. Der zweite Teil
der Arbeit ist den Voraussetzungen und der Durchfiihrung des eigentlichen
Gottesbeweises (Proslog. 2-4) gewidmet.

Das allgemeine theologische Programm Anselms ist in Barths
Erlauterungen im Wesentlichen richtig wiedergegeben. Mit Recht wird der
anselmianische Grundgedanke, daB alles theologische Arbeiten notwendig die
Autoritit voraussetzt, hervorgehoben. Deshalb besagen nach Barth auch die
Texte, in denen Anselm die Schrift auszuschlieBen scheint, nicht, da er « um
den intellectus fidei zu suchen, die Heilige Schrift als Quelle und Norm seines
Denkens iiberhaupt zu suspendieren beabsichtigte, um, ohne um ihren
Inbalt zu wissen, tabula rasa, das Credo aus anderweitig gewonnenen
Erkenntniselementen zu rekonstruieren » (S. 40). Leider hat Barth in seiner
Arbeit die neueren Ergebnisse katholischer Forscher iiber die theologische
Methode Anselms unberiicksichtigt gelassen. Fiir die Bedeutung des «sola
ratione » und beziiglich der Voraussetzungen des Cur Deus Homo hitten
ihm die Ausfiihrungen von v. d. Plas (Des hl. Anselm Cur Deus Homo
auf dem Boden der jiidisch-christlichen Polemik des Mittelalters ; Divus
Thomas, 1929, 446), fiir die «rationes necessariae » die Arbeit von Jacquin
(Les rationes necessariae de saint Anselme, Mélanges Mandonnet II, 67 ff.)
Bestiatigungen und wichtige Hinweise bieten konnen. Unter Beriicksich-
tigung der dort angegebenen Ergebnisse ist es nicht moglich, mit Barth
in dem Beweisenwollen ex rationibus necessariis ein ErschlieBen eines als
unbekannt gesetzten Glaubenssatzes aus anderen als bekannt voraus-
gesetzten zu sehen. Es handelt sich vielmehr um eine gegen die Behauptung
der Unverniinftigkeit unseres Glaubens gerichtete Darlegung der Verniinf-
tigkeit bezw. Widerspruchslosigkeit des betreffenden Glaubensartikels.
Wichtig dabei ist, daB3 die infideles des hl. Anselm in erster Linie Juden
sind. Man braucht dann auch nicht zur Rechtfertigung gewisser Gedanken-
gange zu einer « gottlichen Einfalt» seine Zuflucht zu nehmen, in der
Anselm die Voraussetzung wagte, « daB der Unglaube, das quia non credi-
mus, der Zweifel, das Nein und der Spott des Ungliubigen so ernst gar
nicht zu nehmen sei, wie er selber es wohl ernst genommen haben wollte »
(S. 74).

Der eigentliche Gottesbeweis des Proslogion hat nach Barth mit dem
ontologischen Gottesbeweis nichts gemein. Der ganze Beweisgang setzt



Literarische Besprechungen 561

den Namen Gottes aus der Offenbarung voraus. «Anselm ist auch und
gerade, indem er seinen Beweis der Existenz Gottes antritt, durchaus und
korrekt in der Awusfiihrung seines theologischen Programms begriffen.
Vorgegebener Glaubenssatz ist ihm selbstverstdndlich auch die Existenz
Gottes (Da mihi, ut ... intelligam, sicut credimus). Diese geglaubte
Existenz Gottes soll nun unter Voraussetzung des gleichfalls geglaubten
Namens Gottes erkannt und bewiesen, als notwendig zu denken verstanden
werden. Wobei der Gottesname diesmal das dem Credo entnommene a ist,
mittels dessen die jetzt als x gesetzte Existenz Gottes aus einer unbekannten
(nicht ungeglaubten aber noch unerkannten) in eine bekannte GroéBe ver-
wandelt werden soll » (S. 82). Ziel des Beweisganges ist also zu zeigen,
«daB3 der als Gott bezeichnete Gegenstand unmdglich als nur gedacht
daseiend gedacht werden kann» (S. 103).

Barth begriindet seine Interpretation in einer eingehenden Textexegese
der entsprechenden Kapitel des Proslogion. Mit Recht legt er bei den
letzten Worten von Kap. 2 : Existit ergo procul dubio aliquid quo majus
cogitari non valet et in intellectu et in re, den Ton auf ef-ef und nicht auf
das vorausstehende ewistit. Er stellt sich damit in offenen Gegensatz zur
Ubersetzung Brinktrines, der in seiner deutschen Ubertragung des Proslogion
durch die Betonung des ersten Wortes diesen SchluBsatz eindeutig zur
Conclusio eines ontologischen Gottesbeweises macht. (Ubrigens verkennt
Brinktrine durchaus das theologische Arbeiten des hl. Anselm, wenn er
in seiner Einleitung (S. v) das Proslogion eine « theologia naturalis oder
eine Theodizee ... die den Hohepunkt der Philosophie darstellt », nennt.)

Eine dhnliche Auffassung, wie Barth, vertritt v. d. Woestyne in seinem
Cursus philosophiae, II, 1925 (Mecheln) : « Itaque ... S. Anselmus jam
habens ex fide catholica conceptum objectivo-realem entis quo majus
excogitari nequit, potest inhaerere in simplici inspectione illius conceptus
et ex eo deducere rationes seu notas, quas comprehendit: si conceptus
objective realis est, objective reales sint oportet rationes ex eo deductae »
(S. 713-714). Diesen Sinn sucht Barth durch eingehende Textexegese aus
dem Proslogion herauszuschilen. Dabei geht er jedenfalls Anselms Beweis-
fithrung mit mehr Sorgfalt nach als jene, die in Prosl. 2-4 einen ontologischen
Gottesbeweis finden. Und doch ist er m. E. Anselm nicht gerecht geworden.
Das liegt daran, daB er die spezielle Methode des in seiner Art einzigen
Proslogion im Interesse des allgemeinen theologischen Programms ganz
vernachlissigt. Die Beriicksichtigung dieser Methode hitte ihm gezeigt,
daB in den strittigen Kapiteln iiberhaupt kein Beweis fiir das Dasein Gottes
weder ein rein philosophischer noch ein theologischer enthalten ist, sondern
nur eine Einsicht in die vom Glauben gelehrte eigene Seinsweise Gottes.

Aber damit haben wir bereits auf eine neue Deutung der Kapitel
hingewiesen, die wir in Bilde ausfiihrlicher darzulegen hoffen.

Rom, S. Anselmo. P. Anselm Stolz O.S. B.



	Literarische Besprechungen

