
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Zur Vollendung der Edition der Summa contra gentiles
der römischen Thomasausgabe.

Mit dem Erscheinen des 15. Bandes der auf Geheiß Leo XIII. in
Angriff genommen Gesamtausgabe der Werke des hl. Thomas von Aquin
hat die Edition der Summa contra gentiles, dieses Kleinods der
apologetischen Literatur, die sich über die Bände 13-15 erstreckt, ihren
Abschluß gefunden. Papst Leo XIII. großangelegtes Werk ist so um ein

gewaltiges Stück vorangebracht.
Dem Texte mit seinen kritischen Anmerkungen, dem gemäß den

päpstlichen Weisungen der Kommentar des Franciscus de Sylvestris von
Ferrara beigefügt ist, gehen in jedem der drei Bände ausführliche Vorreden

voran, die uns über die Summa contra gentiles selbst, die der Heilige auf
Einladung des hl. Raymund von Pennaforte in der Zeit zwischen 1256/7—

1264 schrieb, über das Autograph, die sonstige handschriftliche
Überlieferung und den Kommentar des Franciscus de Sylvestris wertvolle
Aufschlüsse geben. Von der genauen Einsichtnahme in diese Prologomena
darf niemand, der ein richtiges Verständnis dieser Ausgabe will, Abstand
nehmen.

Die Herausgeber waren in der glücklichen Lage, den Text zu einem
großen Teile dem in der Vatikanischen Bibliothek aufbewahrten Autograph
des Aquinaten selbst entnehmen zu können. Von den 463 Kapiteln der
Summa contra gentiles sind ja 21g (keines vom 4. Buche) in der Urschrift
auf uns gekommen. Der Cod. Vat. lat. 9850 enthält nämlich Fragmente
der Autographen dreier Werke des hl. Thomas : der Summa contra
gentes, der Postillae super Isaiam und des Kommentars Super Boetium
de Trinitate ; sie machen zusammen 16 Pergamentfaszikel aus und waren
bis zum Jahre 1354 zu Neapel im Predigerkonvente aufbewahrt und dann
nach Bergamo gebracht worden. Nach -mannigfachen Schicksalen kamen
sie endlich im Dezember des Jahres 1876 in den Besitz Papst Pius IX.,
der sie der Vatikanischen Bibliothek einverleiben ließ.

Der Kodex 9850 umfaßt 115 Folia, wovon fol. 2-89 das umfangreiche
Fragment der Summa contra gentiles einnimmt. Fol. 1 ist zu lesen :

« Conventus Neapolitanus scriptum per manus Thome de Aquino. »

Thomas schrieb den Text mit guter Tinte nieder, jede Seite zu zwei
Kolumnen von à 45-50 Zeilen mit Freilassung eines breiten Randes. Die
Kursivschrift, die er zumeist verwendet, erscheint beim ersten Anblicke
unleserlich (littera inintelligibilis « usu tarnen (scriptum) non ita difficile
invenitur », erklären die Herausgeber (torn. XIII, pag. VIII deren
gtaunenswerten Bemühungen es gelungen ist, fast alles zu entziffern. Die



532 Literarische Besprechungen

Abkürzungen, die zur Anwendung kommen, sind die gebräuchlichen. Der
Text ist gegliedert, Kapitel und Paragraphen sind kenntlich gemacht.

Diesen ersten Entwurf unterzog Thomas einer wiederholten genauen
Durchsicht und Korrektur. Wir begegnen wiederholt Streichungen,
Änderungen, Zusätzen ; es kommt vor, daß sich Streichungen auf ganze Kolumnen
erstrecken, nachdem zuweilen vorher schon einzelne Teile des betreffenden
Abschnittes getilgt worden waren. Die Zusätze machen oft viele Zeilen
aus und sind selbst wieder, mitunter mehrfach, korrigiert. Wir treffen
auch Erneuerungen und Umstellungen ganzer Kapitel, ja sogar einzelner
Traktate an. Wenn auf einer Seite für die Verbesserungen kein Raum mehr
ist, wird der Rand der nächsten Seite beschrieben ; Verbesserungen aber, für
die auch dort kein Raum mehr zu finden war, wurden auf eigenen Blättern
vermerkt, die im Vatikanischen Kodex den ersten Faszikel ausmachen.

Thomas unterzog seine Niederschrift zu wiederholtenmalen einer
Revision. Wenn sich nun auch in einzelnen Fällen die Abfolge der Änderungen

feststellen läßt, war es doch unmöglich, eine chronologische Ordnung
der Revisionen für die ganze Schrift zu ermitteln. Wie aber St. Thomas
durch mannigfache und vielfältige Änderungen zur endgiltigen Fassung
des Textes gelangte, zeigt uns ein eigener Anhang in den Bänden XIII
und XIV, der alle diese Korrekturen, Streichungen, Zusätze und Umstellungen,

die der endgiltigen Textgestalt vorausgingen, also den ganzen
vorbereitenden Apparat vorführt, sodaß wir gewissermaßen das Werk in
seinem Werden zu studieren und die Gedankengänge, sowie die überaus
gründliche Arbeitsweise seines Urhebers kennen zu lernen vermögen. Durch
zwei beigegebene Faksimile wird das über das Autograph Gesagte trefflich
veranschaulicht.

Wenn wir nun auf die Grundsätze der Textrezension zu sprechen kommen,
so ist für einen großen Teil der Summa contra gentes eben das Autograph
maßgebend. Dabei mögen immerhin unfreiwillige, zufällige Versehen,
die dem Autor beim Schreiben unterliefen und gegen die kein Mensch
gefeit ist, korrigiert werden ; derartige materielle Mängel werden im kritischen
Apparate mit dem Zusätze « A casu » vermerkt, in den Text selbst aber
wird die vom Autor zweifellos intendierte richtige Lesart aufgenommen ;

es geht nicht an, dieser die zweite Stelle, einem rein zufälligen Fehler aber
die Stelle im Texte selbst anzuweisen. Bei allen Änderungen, wie sie hier
angedeutet werden, wird übrigens mit größter Zurückhaltung und Pietät
vorgegangen : « Tota nostra cooperatio hoc absolvitur, quod quasi pulvis-
culum abegimus a vestimento Magistri summe venerati » (torn. XIII,
pag. XXXI.).

Was sodann die Rekonstruktion des außerhalb des uns erhaltenen
Autographs liegenden Textes anlangt, so wurden zunächst die den
Herausgebern dauernd zur Verfügung stehenden Kodizes der Vatikanischen
Bibliothek, welche die Summa contra gentiles enthalten, mit der editio
Piana Wort für Wort kollationiert und so aus einer Menge von Varianten
zwischen dem Autograph und den Handschriften, sowie zwischen diesen
selbst ein dreifaches Verhältnis der Kodizes unter beiderlei Hinsicht in
seinen Grundzügen erkannt. Aus der Fülle dieser Stellen wurden geeignete



Literarische Besprechungen 533

ausgewählt, an denen man das Verhältnis der auswärtigen Handschriften
zu den Vatikanischen prüfen und feststellen konnte (textkritischer Apparat) ;

später (vgl. torn. XV, praef. pag. VII) zog man es vor, entsprechend
ausgewählte Kapitel des Werkes diesen vergleichenden Untersuchungen
zugrundezulegen. Die Gesamtzahl der untersuchten Kodizes samt den im
Variantenapparate verwendeten beläuft sich schließlich im Verzeichnisse
des letzten Bandes der Ausgabe der Summa contra gentiles (torn. XV der
Gesamtausgabe) auf 150.

Wenn auch in der neuen Ausgabe der Summa contra gentiles wie
überhaupt schon von der Herausgabe der Secunda Secundae (ab Band VIII
der Gesamtausgabe) an nur ein kleiner Teil der Kodizes und darunter
vor allem die römischen zur Herstellung des Textes und des kritischen
Apparates direkt herangezogen erscheinen, der andere, größere Teil aber,
der die ganze übrige Tradition umfaßt, nur in den Einleitungen besprochen
wird, so kann nichtsdestoweniger behauptet werden, daß sich diese Thomasausgabe

auf das Zeugnis der ganzen, in den Vorreden beschriebenen Tradition
stützt. Es war den Herausgebern bei ihrem Unternehmen vornehmlich
darum zu tun, den Text auf denselben Wegen, auf denen er im Laufe der Zeit
von seiner ursprünglichen Reinheit abkam, soweit es die erhaltenen
Textzeugen ermöglichten, auf seine Urform zurückzuführen. Da galt es nun
vor allem, mit Hilfe der guten, aber auch der schlechten Varianten, und
zwar dieser insbesondere, die gegenseitigen Beziehungen und den Ursprung
der einzelnen Texte, ihre Genealogie zu erforschen. Es gelang aus den
verschiedenen Lesarten eine ganze Reihe unzweifelhafte Proben des
ältesten Textes zu ermitteln, deren man sich in dem Labyrinthe der mannigfaltigen

Lesarten als Leitfaden bedienen kann, der uns den Weg vom ersten
Ursprünge des Textes durch die erhaltenen ältern Zeugen bis zu den jüngsten
weist.

Für diese Ausgabe der Summa contra gentes bildete nicht ein bereits
edierter Text oder derjenige eines bestimmten Kodex, der dann mit Hilfe
anderer Handschriften verbessert werden sollte, die Grundlage der Rezension,
sondern Fundament dieser Ausgabe war der Archetypus der ganzen
Überlieferung, die erste und einzige Abschrift des Autographs selbst, auf
welche die ganze Überlieferung zurückgeht. Es galt vor allem den Text
dieser Abschrift wiederherzustellen ; dazu dienten insbesondere diejenigen
Kodizes, die am treuesten das Gepräge dieses alten Textes bewahrt hatten.
Die größere Treue mit Bezug auf die erste Abschrift und das Verhältnis
der Kodizes zur ganzen Tradition wurde, wie bereits angedeutet, mit Hilfe
der typischen, kritisch ausgewählten, über das ganze Werk verstreuten
Musterlesarten, Mustersätze und Musterkapitel festgestellt. Aus den
treueren Handschriften wurden dann diejenigen ausgewählt, die unmittelbar
der Textrezension im kritischen Apparate dienen sollten ; im Apparate
bezeichnen somit die Siglen der Kodizes zunächst nur die Lesarten dieser,
virtuell jedoch geht ihre Bedeutung viel weiter, weil die Kodizes dort als

Zeugen für diese oder jene Textfamilie angeführt werden.
Zwischen dem Autograph (A) und der erhaltenen handschriftlichen

Uberlieferung muß, um nun auf einzelnes etwas näher einzugehen, eine

Divus Thomas. 35



534 Literarische Besprechungen

erste Abschrift des Autographs angenommen werden, von der all das stammt,
worin einerseits alle Kodizes mit A übereinstimmen und anderseits
gemeiniglich von A abweichen. Es erscheinen in dieser Textgestalt, zu der fast
4/5 aller Handschriften gehören, Worte umgestellt, Partikeln vertauscht,
Abbreviaturen nicht genau genug geschrieben, einzelne Wörter ausgelassen,
sowie Auslassungen per homoeoteleuton und Substitution ähnlicher Wörter.
Manche Fehler sind auch daraus zu erklären, daß der Schreiber, sobald
er gewahr wurde, daß er irre, das Richtige hinschrieb, aber vergaß, das

Irrige zu tilgen. Für einen Fall (lib. I, cap. 26, pag. 119b, 45-48) wird eine
willkürliche und durchaus unzulässig erscheinende Textsubstitution
nachgewiesen ; Texterweiterungen, erklärende und ergänzende Zusätze begegnen
uns mehrfach ; es mag den Abschreiber dabei das Bestreben geleitet haben,
eine Satzkonstruktion klarer zu gestalten oder eine Beweisführung zu
vervollständigen oder eine vermeintliche Lücke zu ergänzen. Nicht zum
Vorwurf wird man dem Abschreiber die Weglassung des von Petrus Antonius
Uccelli schon im Jahre 1846 zu Bergamo herausgegebenen und vor Kapitel
130 des IV. Buches eingefügten sogenannten « Caput anecdot'um » machen.
Es sind dies fünf Schriftkolumnen (262 Schriftzeilen) des Autographs, die,
obwohl sie darin nicht getilgt erscheinen, doch in allen Handschriften
und Ausgaben fehlen. Es läßt sich zeigen, daß hier kein Irrtum des

Abschreibers vorliegt, sondern der Autor selbst diesen Abschnitt nicht
als Bestandteil des endgültigen Textes wollte. Von dem eben genannten
Uccelli existieren übrigens zwei freilich unzulängliche Ausgaben des
Autographs der Summa contra gentes aus den Jahren 1857 (Paris) und 1878 (Rom).

Die Untersuchung der Handschriften (Unterdrückung der Zusätze,
Wiederherstellung der Auslassungen, Verbesserung schwieriger Fehler,
die an sich keine Möglichkeit bieten, die Lesart A auf's Wort herauszufinden,
Zurückführung mancher den Sinn nicht sonderlich beeinträchtigender
Varianten auf die wahre Lesart usw.) ergab auch, daß eine Anzahl von
Handschriften den Text a. mit A vermischt aufweist ; dieser Mischtext sei

nachträglich durch Korrektur einer Handschrift der Familie a oder vielleicht
auch durch mehrere Korrekturen verschiedener Handschriften auf Grund
einer freilich nicht durchgängigen Vergleichung mit dem Autograph
entstanden. Diese Textgestalt ß zeigen etwa 35 Kodizes.

In einigen Handschriften endlich wurden auch Lesarten angetroffen,
die auf den Text des Autographs zurückgehen, bevor dieses seine
endgültige Fassung erhalten hatte : was in A (endgiltige Gestalt der
Urschrift) getilgt erscheint, begegnet uns nichtsdestoweniger manchmal in
diesen Kodizes wieder. Es wäre somit das Autograph, noch bevor es der
letzten Revision unterzogen worden war, bereits, wenigstens teilweise,
abgeschrieben worden. Diese Textgestalt pA A prima recensione) zeigen
7 Handschriften.

In der Praefatio des XIV. Bandes, S. xxix ff., wird bei allem
Festhalten an dem Prinzip der Abhängigkeit der ganzen Tradition von einer
einzigen, unmittelbar nach der Urschrift angefertigten Abschrift doch die
im XIII. Bande versuchte Erklärung des Verhältnisses von oc, ß, pA zu A
und zur ersten Abschrift, wie wir sie eben angedeutet haben, einigermaßen



Literarische Besprecnungen 535

modifiziert. Es wird angenommen, daß jene erste und einzig direkte
Abschrift gleich dem Autograph selbst in ihrer Weise mehrere Redaktionen
nacheinander erfahren habe. In der Urschrift werden zwei. Arten von
Korrekturen festgestellt : fürs erste hat sich St. Thomas während des
Schreibens öfter selbst korrigiert, dann hat er auch nachträglich noch
wiederholt verschiedentliche Streichungen, Erweiterungen und Umstellungen
vorgenommen. Wie viele Redaktionen der letzten endgiltigen Fassung
vorangingen, läßt sich nicht sagen. So konnte es geschehen, daß manche
Teile des Autographs, die der Autor vielleicht selbst eine Zeitlang für
vollendet hielt, schon vor der letzten Überarbeitung abgeschrieben wurden,
wie die Tradition pA zeigt. Das wäre umso eher anzunehmen, wenn man
die letzte Revision nach Abschluß der einzelnen Traktate oder gar erst
der einzelnen Bücher ansetzt. Es ist wohl kaum glaublich, daß der dem
Heiligen wahrscheinlich nahestehende, kundige Schreiber, dem dieser so
oft für die Abschrift des Autographs kurze Weisungen erteilt durch
Wendungen, wie « quaere in parvo ; quaere infra ad tale Signum et tunc
scribas, quod hic sequitur »' usw., den er auch zweifelsohne mündlich über
den oft ganz verwickelten Text des Autographs aufklärt, die Abschrift
immer erst geraume Zeit nach der Niederschrift des Heiligen und nach
Abschluß der letzten Redaktion begonnen habe, während andere
unerfahrenere Schreiber Teile der Urschrift, die noch nicht auf die vollendetste
Form gebracht war, abschreiben hätten können. Die ganze übrige
Tradition a und ß, die ohne allen Zweifel von einer einzigen gemeinsamen
Quelle, nämlich der ersten Abschrift, stammt, weist den Text ganz und
gar nach der letzten Redaktion auf.

Läßt man nun diese Abschrift, bevor ihr die letzten Korrekturen des

Autographs beigefügt wurden, als Ausgangspunkt der Textgestalt pA gelten,
so ist damit nicht nur der Ursprung der Textüberlieferung pA, sondern
auch die Beschaffenheit des Textes selbst klargestellt ; alle, die das Werk
des verehrten Lehrmeisters abschreiben wollten, mußten es ja angezeigter
finden, sich an diese erste Abschrift zu halten als an den infolge der
Tilgungen und Korrekturen einem förmlichen Labyrinthe ähnlich gewordenen

Text der Urschrift ; damit ist aber dann auch das Vorhandensein
der Fehler der ersten Abschrift in der Tradition pA aufgeklärt ; bei
Voraussetzung des Ursprunges der Überlieferung pA von A vermittels der
ersten Abschrift ist dies ohne weiteres verständlich.

Es wird in der Vorrede des XIV. Bandes auch die Frage nach der
Identität der ersten Abschrift mit dem offiziellen Pariser Exemplare, die
in der Vorrede des XIII. Bandes angenommen wurde, einer genaueren
Prüfung unterzogen und eher im negativen Sinne entschieden. Nach der
zuvor entwickelten Hypothese mußte die Abschrift mindestens jene
Korrekturen enthalten, welche die Fragmente pA, die aus der Abschrift in die
handschriftliche Überlieferung pA übergingen, in der letzten Redaktion
erfuhren ; in diesem Zustande aber erschien die Abschrift wohl wenig
geeignet, als offizielles Exemplar zu dienen. Auch lassen sich Bedenken
erheben, ob für den Text der Abschrift der Raum von 57 Pariser Petien,
wie er uns von den Taxierungen der Exemplare der Universität und der



536 Literarische Besprechungen

Handschriften her, die die Petien angeben, bekannt ist, ausreiche ; mußte
doch nach der soeben dargelegten Annahme die Abschrift außer dem end-
giltigen Texte auch viele Stücke enthalten, die in der späteren Korrektur
getilgt erscheinen. Davon, daß aber etwa Cod. Paris. Nat. Lat. 3x07,
wenn nicht zur Gänze, so doch wenigstens zum Teile aus den Faszikeln
(Petien) des Pariser Normalexemplares bestehe, wie J. A. Destrez meinte,
kann keine Rede sein.

Abweichend von der Praefatio im XIII. Bande wird sodann auch der
Ursprung der Textfamilie ß erklärt. Es wird nämlich angenommen, daß
die beiden Uberlieferungen a und ß in gerader Linie als zwei getrennte
Familien von einem gemeinsamen Stamme, der ersten Abschrift, ohne
gegenseitige Abhängigkeit ausgingen, und zwar wäre die eine, gewöhnlichere,
nämlich die Tradition a, vermittels des Pariser offiziellen Exemplars, mit
einer gewissen Beständigkeit des Textes verbreitet worden, die andere
seltenere Textfamilie der Kodizes ß gehe wohl auch auf dieselbe Abschrift
zurück, sei aber eher auf privatem Wege verbreitet und infolgedessen auch
(wegen Verwendung mehrerer Exemplare beim Abschreiben und wegen
des Versuches, Stellen, die unrichtig gelesen oder nicht gehörig verstanden
wurden oder tasächlich im Texte standen, zu korrigieren) größeren
Veränderungen unterworfen worden.

Nach" dieser Erklärung des Ursprunges der Textfamilien pA, a und ß
werden auch andere Erscheinungen in der Beschaffenheit der Texte
verständlich, so das Vorhandensein von pA-Stücken in Kodizes der Familie ß
eher als in jenen der Famlie a (wegen des privaten Charakters der
Überlieferung pA), dann das Vorherrschen der Kodizes der Überlieferung a,
also der Pariser Tradition. Dieser geistige Mittelpunkt der Welt von damals
zog eben Lehrer und Hörer aus aller Herren Länder an, welche die unter dem
Schutze der Universitätsstatuten angefertigten Kodizes überallhin
verbreiteten. So wird auch erklärlich, daß man wohl Kodizes ß, die in den
Text von a umgeändert wurden, aber nicht das Umgekehrte antrifft ; auch
werden die Varianten und Fehler in der Tradition oc zu einem guten Teile
auf die Rechnung des Urhebers der Tradition a, der Pariser Tradition,
zu setzen und nicht alle dem kundigen Schreiber des hl. Thomas zur Last
zu legen sein. Gegen die frühere Annahme endlich, daß die Textüberlieferung
ß dadurch entstanden sei, daß ein Kodex oc mit A verglichen und darnach
verbessert wurde, läßt sich einwenden, warum der Korrektor nur manche
Fehler nach dem ihm vorliegenden Autograph verbessert, andere ebenso
falsche und oft noch dazu an derselben Stelle vorkommende aber übergangen
habe.

Gemäß der päpstlichen Weisung in der Enzyklika « Aeterni Patris »

vom 15. Oktober 1879 und im Motuproprio vom 18. Januar 1880 wird,
wie der Summa theologiae der Kommentar des Kardinals Thomas de Vio
Cajetanus, so der Ausgabe der Summa contra gentiles der Kommentar
des Franz de Sylvestris von Ferrara beigegeben. Im Jahre 1474 zu Ferrara
geboren, trat Franz schon mit vierzehn Jahren in den Predigerorden ein
und betätigte sich später vor allem zu Bologna im Lehramte. Im Jahre 1524.
wurde er von Papst Klemens VII. zum Generalvikar des Ordens berufen



Literarische Besprechungen 537

und im Jahre darauf vom Generalkapitel zu Rom einstimmig zum Ordensgeneral

gewählt. Er wandte seine Sorge besonders der Förderung der
wissenschaftlichen Studien im Orden zu. Schon im Jahre 1528 ereilte ihn
auf einer Visitationsreise zu Rennes der Tod.

Den vielgerühmten Kommentar zur Summa contra gentes hatte er
schon nach dem Mai des Jahres 1508 begonnen und, obwohl er schon im
Jahre 1517 vollendet vorlag, erschien er doch erst im Jahre 1524 zugleich
mit dem Texte des hl. Thomas zu Venedig im Drucke (A). Weitere
Ausgaben des Kommentars des Franz de Sylvestris sind herausgekommen zu
Paris 1552 (C), Lyon 1567 (L), Antwerpen 1568, ferner im IX. Bande der

römischen, von Papst Pius V. veranlaßten Gesamtausgabe der Werke des

Aquinaten 1570 (P), ebenso im IX. Bande des Nachdruckes der editio
Piana zu Venedig 1593, dann in der Ausgabe der Werke des hl. Thomas
von Kosmas Morelles, Antwerpen 1612, die auch der Piana folgt, sowie

im XXIII. und XXIV. Bande der Pariser Gesamtausgabe der Werke des

hl. Thomas, die im Jahre 1660 abgeschlossen wurde (N) ; hernach erfolgte
kein Neudruck dieses Kommentars mehr bis zu der von Joachim Sestili
zu Rom in den Jahren 1897-1901 veranstalteten Ausgabe (S).

Der allein maßgebende Text für den Kommentar des Franz von
Ferrara ist derjenige, der in der ersten Ausgabe, Venedig 1524, vorliegt.
Claudius Spinaeus, der im Jahre 1552 die zweite Ausgabe besorgte, hatte
hiefür keine andere Quelle. Dieser Text freilich wimmelt von Druckfehlern

und erforderte eine weitgehende Verbesserung, wofür die späteren
Ausgaben kaum eine nennenswerte Hilfe boten.

Im vorausgehenden wurde versucht, aus den ungemein ausführlichen
und inhaltsreichen Einleitungen der drei Bände der neuen kritischen
Ausgabe der Summa contra gentiles einiges hervorzuheben, was in etwa zur
Beurteilung und Würdigung dieses gewaltigen Werkes, dessen Zustandekommen

eine Unsumme mühsamster und opfervoller, jahrelanger Arbeit
gekostet hat, dienen mag. P. Konstantin Suermondt O. P. (f 1925), dem
das größte Verdienst dabei gebührt, der sich durch mehr als 44 Jahre mit
ganzer Hingebung der Edition der Thomaswerke gewidmet und sie geleitet
hatte, erlebte nicht mehr den Abschluß der Herausgabe der Summa contra
gentiles ; bei der Korrektur der ersten Blätter des Anhanges des zweiten
Bandes erlitt er einen Schlaganfall und verschied wenige Tage nachher.
Diesem edlen Gelehrten sowie allen seinen Mitarbeitern gebührt der größte
Dank all derer, die sich die Früchte ihrer Mühen zunutze machen und sich

von Herzen darob freuen, daß das zur Ehre des Doctor communis und
zum Besten der kirchlichen Wissenschaft begonnene Unternehmen nunmehr
soweit gediehen ist, daß ihnen nun auch die kleinere Summa des heiligen
Lehrers, und zwar in einer ganz mustergültigen Ausgabe, zur Verfügung
steht.

Abtei Seitenstetten. Dr. Carl Jellouschek O. S. B.



53» Literarische Besprechungen

Philosophie.

Hans André : Urbild und Ursache in der Biologie. Mit 127 Abbildungen
und 3 Tafeln. — München und Berlin, R. Oldenbourg. 1931. xi-360 SS.

Dieses biologische Werk soll im « Divus Thomas » zur Besprechung
kommen, weil und insofern es einen starken philosophischen Einschlag hat.
— « Urbild in der Biologie » ist für den Verf. der Gegenstand nach allen
seinen Eigenschaften, so wie er sich dem Erkennen darbietet. Und
« Ursache » ist ihm dementsprechend die Ursache nach ihrem ganzen
Umfang, so wie sie nicht nur mechanisch bewegend, sondern auch qualitativ

und substantiell verändernd wirkt. Damit betont er seinen Gegensatz
zum « quantitätsbezogenen Denken der mathematisierenden Physik », das
nur einen Ausschnitt aus der Wirklichkeit betrachtet : die ausgedehnte
Masse mit ihrer mechanischen Bewegung: Die Methode der Biologie muß
die des « bildbedingten typologischen und konkret-kausalen Denkens » sein
das « die Phänomene nicht nach Maßgabe rein quantitativer Gesichtspunkte
,übersetzt', sondern umgekehrt aus ihrem Bildgehalt ihre ,Eigensprache' zu
entziffern trachtet. Die Übersetzung zwecks des Messens und der
Meßbarkeit ist an und für sich berechtigt, wenn sie als abstrakt-kausales Schema
sich ihres rein methodischen Charakters bewußt bleibt » (S. 79).

Der erste Teil des Buches (S. 1-79) gibt eine geschichtliche Grundlegung :

« Das bildbedingt-typologische und das konkret-kausale Denken in seinen
antiken Wurzeln (Piaton und Aristoteles) und in seiner klassischen Synthese
(Thomas von Aquin). » Hier bringt der Verf. auch seine philosophischen
Grundanschauungen zur Darstellung. Der zweite Teil schildert den Kampf
der mathematisierenden und der biologischen Naturanschauungen : « Reaktion

des abstrakt-kausalen (mechanomorphen) Denkens und sein Umschlagen
in anthropomorphe Naturdeutung. Wiederherstellung des bildbedingten
Denkens in der Biologie durch Goethe und K. Chr. Plank. » Der dritte
Teil legt den Ausgang dieses Kampfes in der Gegenwart dar : « Die zweite
Reaktion durch die neuere positivistische Biologie. Überwindungsversuche
dieser Reaktion durch kritische Analyse (bei Driesch), positive
Wesensforschung (bei Scheler und Buytendijk), neue Kritik der Sinne (bei Pleßner
und Friedmann) und neuen Realismus (bei N. Hartmann). » Der vierte
Teil : « Anwendung auf die heutige biologische Erkenntnis, besonders in der
Botanik », behandelt die Probleme der individuellen Formgestaltung der
Pflanze, das Todes- und Verjüngungsproblem in der Individual-Art und
Stammesentwicklung, die mögliche phylogenetische Entwicklung auf Grundlage

der Stoffbereitung ; er gibt einen Einblick in die fortschreitende
Wesensentwicklung der Pflanze und zeigt die Vereinigung der bildbedingten mit
der kausalen Grundlegung der Phylogenie.

Man kann dem Verfasser nicht verübeln, daß er seinem Buch einen so

starken philosophischen Einschlag gegeben hat. Naturphilosophie und
Biologie haben ja denselben Gegenstand. Sie unterscheiden sich nur durch
ihr Vorgehen. Das des Philosophen ist mehr absteigend : vom Wesen zu
den Eigenschaften, von den Ursachen zu den Wirkungen. Das Vorgehen
des Biologen hingegen ist mehr aufsteigend : vom Einzelnen zum Allge-



Literarische Besprechungen 539

meinen, von der Erscheinung, von den Eigenschaften zum Wesen, von den
Wirkungen zu den Ursachen. Aber es läßt sich zwischen Naturphilosophie
und Biologie keine genaue Grenze ziehen. Sie gehen fließend ineinander
über. Daher ist es nur zum Vorteil der Wissenschaft, wenn ein Biologe
ohne Vernachlässigung der genauen Einzelforschung auch Sinn hat für
die mehr philosophische Betrachtung seines Gegenstandes. Und ein auf
thomistischem Standpunkte stehender Philosoph wird sich herzlich freuen,
wenn er sieht, wie richtig und wie tief André die Philosophie des hl. Thomas
erfaßt hat und wie er es versteht, solche, die dieser Philosophie fern stehen,
allmählich in deren Verständnis einzuführen. André beginnt mit den für
die aristotelisch-thomistische Philosophie so grundlegenden Begriffen des

Wirklichseins und Möglichseins : « das bestimmungsbereite Möglichsein und
das durchbestimmte Wirklichsein » ; « das Materialfeld und das
Verwirklichungsfeld ». Er macht diese Begriffe an geeigneten Beispielen klar und
zeigt dann das « Werden » als den Übergang des Möglichseins in das
Wirklichsein durch ein anderes Wirklichseiendes : die Ursache. Für die
biologisch-naturphilosophische Betrachtung ist das Möglichsein der Stoff,
das Wirklichsein die Form, die Seele, die den Stoff bestimmt und mit ihm
ein Wesen, einen Tätigkeitsgrund ausmacht. Für die metaphysische
Betrachtung ist das Möglichsein das geschöpfliche Wesen, das von seinem
Wirklichsein sachlich verschieden ist. Alles Geschaffene empfängt das Sein

vom für sich seienden Wirklichsein, von Gott. Nur so ist auch die
geschöpfliche Ursächlichkeit zu erklären. André kommt mit seiner «

bildbedingten typologischen Analyse » von der Phänomenologie her. Aber er
hat deren Wesensschau durch die thomistische Erkenntnislehre verbessert
und vertieft. Vor allem betont er als Grundlage den natürlichen
Sinnesrealismus : Wir erkennen durch die Sinne unmittelbar die Dinge nach ihren
äußeren sinnfälligen Eigenschaften, so wie sie an sich sind. Dieses so gebotene
Sinnesbild, das Phantasiebild ist dann das Werkzeug, durch das wir unter
dem Lichte des tätigen Verstandes zur Wesenserkenntnis kommen. Wir
unterscheiden wesentlich das Lebende vom Unbelebten durch die
Selbstbewegung, das Tier und den Menschen unterscheiden wir von der Pflanze
durch das Erkennen, den Menschen vom Tiere durch das Denken. Die ganze
Biologie des vierten Teiles ist getragen durch die Lehre von Potenz und
Akt, Stoff und Form. « Die Biologie », sagt der Verf., « hat die
Wirklichkeitsbestimmung zwar nicht in ihrer Verwurzelung mit den obersten
Seinsdifferenzen und Seinsgesetzen aufzuzeigen, aber sie hat das auf den Dualismus

von Materialfeld und Verwirklichungsfeld gegründete Werdeschema
als Leitfaden zur Beschreibung der konkret-kausalen Bestimmungsprozesse
zu benutzen» (S. 199). Daß André auch Verständnis hat für die schwierigeren

Lehrpunkte der thomistischen Philosophie, zeigen seine Ausführungen
über den gegenständlichen Besitz von Bestimmtheiten im Erkennen. Durch
die Aufnahme der Bestimmtheit im Erkennenden entsteht kein Drittes,
sondern die Bestimmtheit als solche wird einfach ins Bewußtsein
aufgenommen.

Eine Unzuträglichkeit liegt in Andrés Auffassung von der göttlichen
Mitwirkung, durch die auch eine natürliche Pflanzen- oder Tierart in eine



540 Literarische Besprechungen

andere übergeführt werden und der Körper zum Empfang der von Gott
geschaffenen geistigen Menschenseele veranlagt werden könnte auf dem
Wege der Abstammung. Beides wäre ja ein außerhalb der Naturordnung
liegender ganz besonderer Eingriff Gottes, womit ein Hervorgehen auf dem
Wege der Abstammung ausgeschlossen ist. Ausdrücklich hervorgehoben sei,
daß André von einer bloßen Möglichkeit der Abstammung spricht. In der
Fußnote S. 323 heißt es : « Von einem vollkommenen Beweis der leiblichen
Deszendenz des Menschen kann wohl heute noch nicht die Rede sein. »

Ich verbessere den Druckfehler « von seinem vollkommenen Beweis » anstatt
«von einem ». Karl Frank S. J., der vorher in der Fußnote angeführt ist,
lehnt die Abstammung des Menschen vom Tiere ab. Er erklärt sogar in
seiner 1926 erschienenen Philosophia naturalis (S. 345), auch die bloß auf
den Körper beschränkte Abstammung des Menschen vom Tiere für unmöglich.

Rom (S. Anselmo). P.Jos. Gredt O.S.B.

M. Palägyi : Wahrnehmungslehre. (Ausgewählte Werke, 2. Bd.) Mit
einer Einführung von Dr. Ludwig Klages. Leipzig, J. A. Barth. 1925.
xxiii-123 SS.

Erst vor kurzem hat der Verlag das Buch zur Besprechung geschickt.
Die neun Abhandlungen, die es enthält, sind aus dem Nachlaß des 1924
verstorbenen Verfassers zusammengestellt. Führt auch die folgende
Abhandlung stets die Untersuchung der /orhergehenden weiter, so ist jede doch
etwas in sich Abgeschlossenes. Daher erklären sich auch die Wiederholungen,
die vorkommen. Das klar geschriebene Vorwort von L. Klages « knüpft
die verbindenden Fäden » zwischen den Vorlesungen und den frühern
Werken des Verf. einerseits und der vorliegenden Wahrnehmungslehre
andererseits. Es führt geschickt in die im Buch behandelten Probleme
ein, versäumt auch nicht, auf vorkommende Mängel hinzuweisen.

Gegen den englischen Sensualismus und den festländischen
Ideologismus kämpfend entwickelt Pâlagyi in tiefgründigen, psychologischen
Untersuchungen und in gutverständlicher, anschaulicher Sprache seine
bereits in frühern Veröffentlichungen angebahnte Lehre von der
Wahrnehmung, bezw. der Bewußtheit, und sucht vermittelst der gewonnenen
Resultate programmartig die Basis sowohl für eine wissenschaftliche
Bewußtseinslehre als auch für eine wissenschaftliche Biologie und eine
echte mechanistische Auffassung der Naturvorgänge zu legen.

Descartes hatte die sinnliche Natur für einen kunstreichen Mechanismus

gehalten, die englischen Philosophen machten das Sinnliche zum
Psychischen, ja zur Idee. Beiden Auffassungen gegenüber scheidet der
Verf. streng zwischen Empfindung und Erkenntnis-, d. h. Bewußtseinstätigkeit.

Erstere ist ihm kein psychisches Geschehen, sondern ein vitaler,
physiologischer Vorgang, ein Verschmelzungserzeugnis und nichts
Einfaches, wie die Gegner behaupteten. Die wahrnehmende Besinnung dagegen
ist ein geistiger Akt und begleitet die Empfindung, ohne imstande zu sein,
die allerkleinsten Teile, aus denen diese erwächst, einzeln zum Bewußtsein
zu bringen. Die Empfindung ist zeitlich, kontinuierlich, fließend, die
Besinnungs- oder Bewußtseinsakte sind instantan, diskontinuierlich.



Literarische Besprechungen 541

Dem Bewußtseinsakt, der das Empfundene zur Erkenntnis bringt,
schließt sich die Selbstbesinnung an. Diese vollendet das Sachbewußtsein,
und jetzt kann erst von eigentlichem menschlichem Wissen gesprochen
werden. Die Selbstbesinnung oder das Selbstbewußtsein hat eine doppelte
Funktion gemäß der Lebensvorgänge, die ihm vorangehen und mit denen
es verbunden ist. Denn die geistigen Akte schließen sich durchgehends
physischen Lebensvorgängen an. Wie das Sachbewußtsein sich auf
Eindrucks- oder Empfindungsvorgänge bezieht, so die Selbstbesinnung auf
Gedächtnisvorgänge. Und zwar spielt zuerst das rezeptorische oder
Gegenwarts-Gedächtnis eine Rolle. Es hält das empirische Jetzt der Empfindung
fest. Veranlaßt durch Gemütserregungen tritt sodann das motorische oder
Vergangenheitsgedächtnis in Tätigkeit. Diesen vitalen Vorgängen
entspricht in der geistigen Sphäre die Tätigkeit des rezeptorischen und des
motorischen Bewußtseins. Letzteres verläßt das empirische Jetzt, an das
das rezeptorische Bewußtsein gebunden war, und wendet sich, sich selber
dirigierend, der Vergangenheit zu, um von dieser wieder zur Gegenwart
zurückzukehren. Die verschiedenen geistigen Akte des Sach-, des
rezeptorischen und des motorischen Bewußtseins zusammen machen erst die
Bewußtheit aus.

Die Empfindungsvorgänge, die den Erkenntnisprozeß einleiten, sind
ihrerseits wieder durch körperliche Bewegungen und Widerstände bedingt.
Ohne Bewegung des Leibes keine Empfindung. Die Widerstandsempfindungen

bilden die fundamentalste Empfindungsart. Auf diese Weise führt
der Verf. seine Unterscheidung der zeitlich fließenden physischen Vorgänge
einerseits und der punktuellen geistigen Bewußtseinsakte andererseits durch.
Freilich besteht in Wirklichkeit zwischen beiden ein harmonischer
Zusammenhang. Die physischen Vorgänge teilt er wieder ein in physischvitale

(Empfindung, Gefühl, Einbildung, Gedächtnis) und physisch-mecha-
nsiche Vorgänge. Die Bewegungen sind entweder reelle, die in Wirklichkeit
asugeführt werden, oder virtuelle, eingebildete. Wir haben in der
Phantasie nicht nur Gesichts- und Gehörs-, sondern vor allem auch Tast-,
Bewegungs- und Widerstandsvorstellungen. Mit Hilfe der Bewegungen
der Einbildung und überhaupt der Tätigkeit der Phantasie sucht der Verf.
weiterhin das Problem zu lösen, wie die disparaten Empfindungsinhalte
miteinander in Verbindung zu bringen sind. Die Sensualisten kamen hier
mit ihrer Assoziationstheorie, die aber das Problem nicht löste, sondern

nur hinausschob. Auch die Raumwahrnehmung führt der Verf. auf seine
Lehre von den virtuellen oder eingebildeten Bewegungen zurück.

Mit Interesse folgt man den feinsinnigen Untersuchungen und
Beobachtungen des originellen Denkers. Braucht und vermag man auch nicht
allen seinen Aufstellungen zuzustimmen, so enthalten sie doch viele, für
die Sinnes- und die Bewußtseinspsychologie wertvolle und wahre Bestandteile.

Sehr richtig sind seine Ergebnisse bezüglich des reflektierenden
Denkens. Wir können keinen Erkenntnisakt setzen, der sich selber zum
ausgesprochenen Gegenstand hätte. Unsere Selbstbeobachtung besteht
darin, daß wir uns immer nur durch einen weitern Akt auf den oder die
vorhergehenden Akte zurückwenden und so zur Erkenntnis unserer selbst



542 Literarische Besprechungen

kommen. Auch was der Verf. über Gedächtnis- und Phantasietätigkeit
und über die virtuellen Bewegungen ausführt, leuchtet ein. Allerdings
handelt es sich bei ihm bei der Erklärung der Zusammenordnung der
disparaten Empfindungsinhalte nur um den Sinnesbereich. Ein Hinweis
wenigstens auf die Zusammenhänge zwischen Sinneserkenntnis und
verständlicher Erkenntnis der Wesenheiten der Dinge wäre hier am Platz
gewesen, vorausgesetzt, daß der Verf. von dem wesentlichen Unterschied
von Sinnes- und Verstandesgegenstand überzeugt ist, was aus vorliegender
Schrift nicht hervorgeht. Die Raumwahrnehmung kann aus der Phantasieerkenntnis

allein nicht hergeleitet werden, da es Tatsache ist, daß auch
unsere äußern Sinne, das Auge und namentlich der Tastsinn, sich an der
Erkenntnis des Raumes beteiligen. In all diesen Fragen hätten dem Verf.
die von der Scholastik festgehaltenen innern Sinne, der Gemeinsinn und
das triebhafte Erkennen (das Schätzungsvermögen oder der Instinkt)
gute Dienste geleistet.

Widerspruch erregt besonders die gänzliche Eliminierung der
Empfindung (und der Sinnesbetätigungen überhaupt) aus der psychischen
Sphäre. Was der Verf. über den fließenden Charakter der Empfindung,
über ihre Zusammensetzung aus allerkleinsten Teilchen sagt, auch darüber,
daß diese allerkleinsten Teile nicht erkannt bzw. bewußt werden und daß

infolgedessen keine vollständige Parallelität besteht zwischen Empfindung
und Bewußtseinsakt, ist im großen und ganzen richtig. Aber einmal muß
festgehalten werden, daß psychisch nicht einfach identisch ist mit geistig.
Die Empfindung und überhaupt die Sinnesvorgänge sind wesentlich an
körperliche Organe gebunden — und von diesem Umstände leiten sich
die physiologischen Eigenschaften her, die der Verf. den Empfindungen
im Gegensatz zu den geistigen Akten zuschreibt —, sie sind aber trotzdem
psychische Vorgänge, Erkenntnistätigkeiten, denen teilweise auch jene
Merkmale zukommen, die er den Bewußtseinsakten beigelegt hat. Sodann
darf man Bewußtsein nicht ausschließlich für eine geistige Betätigung
halten. Ein gewisses, begleitendes Bewußtsein ist schon mit jedem Erkenntnisakt,

auch mit der Empfindung, verbunden, insofern er den Gegenstand
von sich, vom Erkennenden, als ein anderes abhebt und aufweist. Damit
konnotiert dieser sich ipso facto selber. Ferner darf das sinnliche Bewußtsein,

das gerade in den vom Verf. behandelten Fragen eine große Rolle
spielt, nicht übersehen werden. Die einzelnen Empfindungen empfinden
sich selber nur dunkel und nebenbei, da sie ausdrücklich auf ihren
Formalgegenstand, die Körperbeschaffenheiten, gehen. Der erste innere
Sinn, der Gemeinsinn, empfindet die Empfindungen der verschiedenen
äußern Sinne, insofern sie subjektive Behaftungen des Erkenntnisträgers
sind, ausdrücklich als seinen Formalgegenstand, weshalb er das sinnliche
Bewußtsein genannt wird. Ihm schließt sich erst das geistige Bewußtsein,
das auf die Betätigung des eigenen Vermögens und auf die Sinnesvorgänge
reflektierende Denken des Verstandes, an. Der Gemeinsinn, der die
Empfindungen sämtlicher äußern Sinne wahrnimmt, ordnet auch die verschiedenen

Sinnesgegenstände auf einander hin, während der Verstand auf
Grund dieser Tätigkeit deren Wesenheit und die sie zusammenhaltende



Literarische Besprechungen 543

körperliche Substanz erkennt. Drittens endlich ist in den vorliegenden
Fragen erkennen und bewußthaben nicht schlechthin gleichzusetzen. Sicher
werden unsere Empfindungen (und die andern sinnlichen Vorgänge) nicht
alle vom geistigen Bewußtsein erfaßt. Unaufmerksamkeit oder auch die

Phantasie, von der der Verstand objektiv abhängig ist, können das

verhindern. Da die Empfindungen, wenn auch sehr geringe, Zeit brauchen,

um von der Peripherie zum Gehirn zu gelangen, sind sie sämtlich im
Anfang auch vom sinnlichen Bewußtsein, dem Gemeinsinn, nicht
wahrgenommen. Es ist also auch möglich, daß manche Empfindungen überhaupt
nicht zum Gehirn, zum Organ des Gemeinsinnes, gelangen, oder vom
Gemeinsinn niemals erfaßt werden, weil hier schon Hindernisse und
Störungen vorliegen können. Erkannt und bewußt werden sind also an sich
verschiedene Dinge.

Auf seiner eigenartigen Auflassung von der Empfindung beruht auch
des Verf. Ansicht von der Realität der Außenwelt. Freilich deutet er sie
S. 13 nur an. Er meint, weil immer nur das mathematische, zeitlose,
unausgedehnte Jetzt der physischen Vorgänge auf die Empfindungen einwirkten,
nicht aber dieses, sondern das empirische, zeitliche, ausgedehnte Jetzt
wahrgenommen werde, sei das, was wir erkennen, etwas anderes als das,

was wirklich sei. Aber wir nehmen mit unsern äußern Sinnen ja nicht
die allerdings sehr schnellen Schwingungen des Äthers, der Luft, wahr,
sondern die durch sie erzeugten körperlichen Beschaffenheiten, das Farbige,
Tönende usw., die zeitlich und ausgedehnt sind und folglich von den
Empfindungen, die, weil an das körperliche Organ gebunden ebenfalls zeitlich

und ausgedehnt sind, so wahrgenommen werden, wie sie objektiv sind.
Zudem ist auch das Gegenwartsgedächtnis, auf das der Verf. große Stücke
hält, gerade bei der Empfindung tätig. Man darf schließlich auch nicht
vergessen, daß die kontinuierlichen Bewegungsvorgänge, wenn sie auch

nur durch ihre indivisibilia actu existieren, doch nicht nur aus indivisibilia,
sondern vor allem auch aus Teilen bestehen, die eben durch die indivisibilia
gegenwärtig werden.

Maria-Laach. P. Petrus Wintrath O. S. B.

G. Schulemann : Ästhetik. Breslau, Borgmeier. 1930. 238 SS.

Der Verfasser behandelt in neun Kapiteln in klarer, logischer Folge
die Hauptfragen der Ästhetik, und zwar im ersten Kapitel Wesen, Aufgabe
und Einteilung der Ästehtik, ihr Verhältnis zur Philosophie und ihre
Geschichte im Umriß. Der Inhalt der folgenden Kapitel kann mit den
Worten des Verfassers selbst (S. 16) kurz zusammengefaßt werden : « Nach
den einleitenden Untersuchungen des ersten Kapitels behandeln das zweite
und dritte grundlegende Erwägungen über das Schöne, hauptsächlich nach
den Gesichtspunkten des subjektiven und objektiven Moments. Das vierte
untersucht das Wesen der Kunst überhaupt und die Gründe ihrer
Mannigfaltigkeit. Das fünfte befaßt sich mit den einzelnen hohen Künsten im
besonderen, das sechste mit den sie begleitenden, schmückenden Fertigkeiten

und den die Mannigfaltigkeit wieder vereinheitlichenden, einzelnen



544 Literarische Besprechungen

Stilformen. Das siebente handelt vom künstlerischen Produzieren und
Würdigen, das achte von ästhetischen Zusammenfassungen und das neunte
von der Eingliederung der Ästhetik in den Zusammenhang der
philosophischen Systeme. »

Mit Recht betont der Verfasser die Zugehörigkeit der Ästhetik zur
Philosophie und weist hin auf ihre Grundlagen in der Psychologie und
Metaphysik. Es war ihm auch darum zu tun, bei der Besprechung der
einzelnen Künste Persien, Indien, China und Japan miteinzubeziehen,
wozu ihm ausgedehnte Kenntnisse zur Verfügung stehen, wie seine früheren
Werke dartun. Die Anmerkungen, in denen S. Thomas vielfach aufscheint,
sowie die reichen Literaturangaben geben, was der Autor beabsichtigt :

« Anregung zur weiteren Vertiefung auf diesem reichen Arbeitsfeld. » — Im
Gegensatz zu Theodor Vischer, der die Dichtkunst über die Tonkunst
stellt und dessen Einteilung der Künste, je nach der Abstraktion von der
Materie, scholastischen Prinzipien näher steht, stellt Schulemann die
Tonkunst über die Dichtkunst. Er folgt hierin Schopenhauer, den er in
der Anmerkung zu S. 93 auch anführt. — Sehr schön wird S. 197-200
ausgeführt, wie in der katholischen Liturgie das Gesamtkunstwerk zur
Tatsache geworden sei. Im letzten Kapitel, welches die Eingliederung der
Ästhetik in den Zusammenhang der philosophischen Systeme behandelt,
erwartet man sich mehr. Es wird dort lediglich der Begriff des Schönen
als species boni näher erläutert und in schöngeistiger Weise seinem Wesen
nach als Annäherung an die göttliche Idee bezeichnet.

Seitenstetten. P. Hieronymus Gassner O. S. B.

J. Pieper : Die Wirklichkeit und das Gute nach Thomas von Aquin
(Universitas-Archiv, Philos. Abtlg. Bd. 2.) Münster i. W., Helios-Verlag.
1931 78 SS-

Unter dem obigen Titel erscheint die zweite Auflage einer Schrift,
die 1929 erschienen ist unter dem Titel : « Die ontische Grundlage des

Sittlichen nach Thomas von Aquin. » Zweifeln könnte man, ob die
Änderung des Titels von Vorteil war ; der frühere schien uns sprechender
zu sein. Im übrigen aber bedeutet die neue Auflage einen entschiedenen
Fortschritt, der sich schon durch das veränderte Setzbild äußerlich kundtut.

Die Schrift hat an Klarheit gewonnen. Dadurch ist mancher Anlaß
zu Mißverständnissen, der in der ersten Auflage ohne Zweifel bestand,
weggefallen. Gewiß spricht schon die Tatsache, daß von einer
fachwissenschaftlichen Schrift binnen kurzer Zeit eine zweite Auflage notwendig
wurde, dafür, daß diese etwas zu sagen hat.

Aus dem Gesamtbereich des Ethischen hat P. einen eng umgrenzten
Fragenkomplex herausgegriffen. Die Arbeit will also keine Gesamtdarstellung

der Ethik bieten, noch auch sich anheischig machen, eine allgemeine
Grundlegung des Ethischen zu versuchen. Die Frage also nach der letzten
Begründung der Sittlichkeit im Wesen oder Willen Gottes liegt einfach
außerhalb des Themas. Dies ist auch zu berücksichtigen bei Beurteilung
eines Satzes, in dem die Grundthese kurz und klar formuliert ist : « Grund-



Literarische Besprechungen 545

läge des Sittlichen ist die Wirklichkeit » (3), d. h. die Richtschnur unseres
Handelns ist nicht einzig in unserem Innern zu suchen, sondern außer uns :

Das Sittliche hat keine bloß subjektive, sondern eine objektive Norm.
Einzig die Bedeutung der objektiven Wirklichkeit für das Ethische möchte
Verf. in vorsichtigem, schrittweisem Vorgehen an den Tag legen. Wer die
verheerenden Wirkungen des Subjektivismus gerade auf dem Gebiet des

Ethischen kennt, wird ihm dafür Dank wissen. Auf dem von ihm gewählten
Boden ist eine Verständigung mit dem Gegner am ehesten möglich. Auch
hier erweist sich die Lehre des Aquinaten als im höchsten Grade
gegenwartsnahe.

Was an diesem Buche besonders sympathisch berührt, ist die große
Sachlichkeit, Kürze und Klarheit. Jedes Wort behauptet seinen Platz.
Die Formulierungen sind oft von wundervoller Prägnanz. Freilich ist
nicht zu leugnen, daß hin und wieder die Kürze bis zum Übermaß und auf
Kosten eines adaequaten Ausdruckes für den zugrunde liegenden Gedanken
getrieben ist. In dieser Hinsicht die schwächste Stelle des Buches bilden
wohl die — übrigens im Gesamtaufbau des Werkes nur eine untergeordnete
Rolle spielenden — Ausführungen über das Verhältnis von Sosein und
Dasein der endlichen Wesen auf S. 46. Es ist wirklich schwer, des Verf.
Absicht klar zu erkennen. Was P. sagen will, ist sicherlich dies : Er faßt
sozusagen den von ihm ganz thomistisch gefaßten Unterschied zwischen
Wesen und Dasein (bezw. deren Identität bei Gott) rein vom ethischen
Gesichtspunkt aus ins Auge. Von diesem Standpunkt aus stellt sich diese

metaphysische Tatsache dar als eine Spannung zwischen Existierendem
und Seinsollendem beim Geschöpf, als ein vollendetes, einer Entwicklung
nicht unterliegendes Sein bei Gott. Durch die Unterscheidung zwischen
Wesen und Dasein ergibt sich im Geschöpf ein potentielles, noch nicht
wirkliches Voll-Sein, das erst ein Streben und eine Entwicklung ermöglicht,
während das vollendete Sein bei Gott jede Bewegung ausschließt. Die
eigentlich grundlegenden Ausführungen sind aber mit großer Klarheit
dargelegt. Es entsteht ein anschauliches Bild der sittlichen Totalhandlung,
die von spekulativem Erkennen allgemeiner Wesenheiten über die
verschiedenen Verstandes- und Willensakte zu immer größerer Hinwendung
zum Praktischen und Einzelhaften fortschreitet. Als Grundlage der

Ausführungen wird der thomistische ethische Intellektualismus und
erkenntnistheoretische Realismus mit seltener Klarheit entwickelt. Besonders
aufschlußreich erscheint uns die Erklärung der Wirklichkeit-Intellekt-Beziehung
aus den Begriffen « Sosein » und « Dasein ». Durch sie wird es klar und
einleuchtend, wie ein und dasselbe Wesen (« Sosein »), das außerhalb des

Intellektes Dasein hat, ein neues Dasein im erkennenden Verstände gewinnt :

« Identität im Sosein bei gleichzeitiger Realverschiedenheit im Dasein.
Essential-Identität bei gleichzeitiger Existential-Verschiedenheit » (23).
Vortrefflich ist der Exkurs « über die Sachlichkeit im Ethischen » (57~6° VS^-

von dems. Verf. «Sachlichkeit und Klugheit », in «Der kath. Gedanke»,

5, 1932, 68-81). Der in Anm. it (S. 76) mit Berufung auf Wintrath (Divus
Thomas 1925, S. 160 ff.) ausgesprochene Satz, « daß nach Thomas kein
qualitativer Unterschied besteht zwischen göttlichem und menschlichem



546 Literarische Besprechungen

Erkennen, sondern nur ein extensiver », mag für die Zwecke der
vorliegenden Arbeit eingeräumt werden. Im übrigen ist er u. E. sehr anfechtbar.
Wo wesentlicher Unterschied besteht — und hier haben wir mehr als bloß
eine differentia specifica — da muß auch qualitativer Unterschied, da
muß ein anderes Formalobjekt sein. Doch hierauf näher einzugehen,
verbietet die untergeordnete Stellung dieses Satzes in der zu besprechenden
Schrift. Die Behauptung, «daß Thomas den Ausdruck ,Gesetz' im Sinne
eines Aktes und nur für geistige Wesen gebraucht » (48), in sich im
Zusammenhang genommen richtig, bedürfte näherer Erklärung. S. 25,
Note 69, wird auf des Verf. « Kritik an Hans Freyer » verwiesen, aber nicht
angegeben, wo diese zu finden ist (« Archiv für Sozialwissenschaft und
Sozialpolitik», 66, 1931, 394-407).

Fassen wir unser Gesamturteil kurz zusammen, so können wir nicht
umhin, der Schrift P.s, wegen ihrer Aktualität, ihrer vorbildlichen
Sachlichkeit und Klarheit, aufrichtige Anerkennung zu zollen.

Gerleve, Abtei St. Joseph. P. Leo von Rudioff O. S. B.

Apologetik.
1. B. Goebel 0. M. Cap. : Katholische Apologetik. Freiburg i. Br.,

Herder. 1930. vn-487 SS.

2. H. Dieckmann S. J. : De Revelatione Christiana. Tractatus philo-
sophico-historici. Freiburg i. Br., Herder. 1930. xxn-694 SS.

3. Ae. Dorsch S. J. : Institutiones theologiae îundamentalis. Vol. II.
De Ecclesia Christi. Ed. altera, xv-774 SS. — Vol. III. De inspiratione
s. Scripturae. x-449 SS. — Oeniponte, Fei. Rauch. 1928. 1927.

4. G. Rabeau : Apologétique. Paris, Bloud et Gay. 1930. 176 SS.

5. A. Meyenberg : Leben Jesu-Werk. III. Bd. 2., 3. u. 4. Lieferung.
Luzern, Räber u. Cie. 1930-1932. SS. 305-1851.

Die katholische Apologetik hat die Aufgabe, die übernatürliche
Glaubwürdigkeit der göttlichen Offenbarungstatsache und Stiftung der
katholischen Kirche aus Vernunft und Geschichte zu beweisen und gegen
alle Angriffe aus diesen Gebieten zu verteidigen. Die erste, positive Aufgabe
kann auf Grund so allgemeiner und unveränderlicher Prinzipien gelöst
werden, daß die wandelbaren Geistesströmungen daran nichts ändern
können, sodaß diese Seite der Apologetik dem Wechsel der Zeit wenig
ausgesetzt ist. Die zweite, negative Aufgabe gebietet, den jeweiligen
Widersachern entgegenzutreten und nach deren Angriffen und Einwürfen die
Abwehr zu gestalten : so wird sie heute vielfach andere Ausführungen
fordern als vor fünfzig Jahren und eine Apologetik wird nach dieser Seite
hin einen veralteten Eindruck machen, wenn sie keine Gegner mehr kennt
nach Strauß und Renan. Noch verhängnisvoller müßte es freilich werden,
wenn der Apologet die unveränderlichen Prinzipien der katholischen Apologetik

vernachlässigte und so im Kampfe gegen die jeweiligen Tagesirrtümer
den festen Boden unter den Füßen selber verlöre. Sein Streben muß also

darauf abzielen, in den alten Prinzipien sich möglichst tief zu begründen



Literarische Besprechungen 547

und dann im Lichte dieser Prinzipien möglichst vollständig auch die heutigen
Irrtümer zu überwinden. Das erstere ist aber das Wichtigere und
Notwendigere, namentlich für ein Lehrbuch. Denn wer die positiven Beweise
für die übernatürliche Glaubwürdigkeit der göttlichen Offenbarung und der
göttlichen Stiftung der katholischen Kirche gründlich beherrscht, kann
bei einiger Gewandtheit des Geistes und einigem kritischen Sinn die stets
wiederkehrenden Tagesirrtümer selbst widerlegen. Wer aber in den
Prinzipien nicht festgegründet ist, wird im Wirrwarr der modernen Ideen auch
bei gutem Willen Gefahr laufen, selbst den Kompaß zu verlieren.

Die katholischen Apologeten, wenigstens jene, die den Geist der
Überlieferung hochhalten, suchen allgemein, beiden genannten Aufgaben gerecht
zu werden, wobei es, angesichts der Verschiedenheit der Anlagen und
Neigungen, nicht überraschen kann, daß der eine nach dieser, der andere
nach jener Richtung in Erreichung des Zieles glücklicher ist. Was die
prinzipiellen Fragen betrifft, scheint dem Rez. Garrigou-Lagrange in seinem
Werk De Revelatione divina an Tiefe und Gründlichkeit unter den Neueren
unerreicht dazustehen. Bei anderen liegt die Hauptstärke in der
Berücksichtigung der modernen und modernsten Gegner und ihrer Einwürfe. Zu
diesen letzteren dürfte auch Dr. Goebels schönes Werk : « Katholische
Apologetik » zu zählen sein.

X. Goebels Einteilung ist klar und übersichtlich : die Einleitung behandelt
Begriff, Aufgabe, Methode und Einteilung der Apologetik, sowie deren
Geschichte. Der erste Teil führt den Titel : Mitteilung der Offenbarung in
Jesus Christus, und umfaßt die Theorie der Offenbarung und die Beweise
für deren Tatsächlichkeit. Der zweite Teil ist überschrieben : Die Verkündigung

der Offenbarung in der katholischen Kirche und behandelt die
Stiftung der Kirche durch Jesus Christus und die katholische Kirche als
die einzige wahre Kirche Christi. Der dritte Teil endlich zeigt die Hinterlegung

der Offenbarung in der Heiligen Schrift und Überlieferung.
Was den Begriff der Apologetik und ihre Stellung in der Reihe der

theologischen Disziplinen angeht, so verweist Dr. Goebel zwar (S. 3, Anm. 4)
auf Garrigou-Lagrange, De Revel. 12, S. 43 f. und zitiert (ib.) die Worte
R. Schultes, De Eccl. cath. 12 : «... apologetica dirigitur ab Ecclesia
tamquam norma intrinseca et positiva, inquantum fides et Ecclesia neces-
sario edocet finem et media apologeticae. Später aber (S. 5 u. 22) erscheirft
die Apologetik wieder als « innerwesentlich von allen theologischen
Disziplinen » unterschieden, als « von der Theologie spezifisch verschiedene
Disziplin ». Das ist ein Widerspruch. Auch sonst zeigt sich in mehr
spekulativen Dingen zuweilen eine gewisse Unsicherheit. Die
apologetischen Werke von De Groot, Garrigou-Lagrange, R. Schultes, die in
der geschichtlichen Übersicht alle übergangen sind, hätten ihm da gute
Dienste tun können.

Als Grundlage für den Beweis der Tatsache der Offenbarung haben ohne
Zweifel die Schriften des Neuen Testamentes zu gelten. Darum gibt Goebel
im Anschluß an Felder, Jesus Christus3, S. 30-67, eine treffliche Abhandlung
über die Echtheit, Unverfälschtheit und Glaubwürdigkeit dieser Schriften,
was besonders für Laien sehr dankenswert ist. Wenn aber der Verfasser



548 Literarische Besprechungen

es ratsam fand, « den an sich so glänzenden Beweis für die Göttlichkeit
des Christentums und der Kirche, wie ihn deren zweitausendjährige
Geschichte darstellt, der katholischen Apologie zu überlassen » (Vorwort), so

ist das beim großen Streben nach Kürze zwar begreiflich, auch kann er
sich auf das Beispiel mancher .Fachgenossen berufen, aber zu bedauern
bleibt es doch. Auch daß nur von der Lehrgewalt der Kirche gehandelt,
ihre Jurisdiktionsgewalt aber nur ganz allgemein berührt wird, ist eine
Lücke, die um so fühlbarer ist, als ein eigener theologischer Traktat über
die Kirche neben dem apologetischen doch selten möglich sein wird. Man
verweise nicht auf das Kirchenrecht. Die Ansprüche, die die Kirche auf
dem Gebiet der Jurisdiktionsgewalt zu machen hat, werden viel leichter
verständlich im Zusammenhang der ganzen dogmatischen Lehre über die
Kirche, als ohne diesen Zusammenhang.

Im übrigen ist von dieser Apologetik nur Gutes und viel Gutes zu sagen.
Sie ist eingestellt auf die heutigen Zeiten und Fragen, klar und schön in
der Darstellung, reich in ihrer Information, solid und schlagend in ihrer
Beweisführung, echt kirchlich in ihrer Gesinnung und bei aller Wahrung
des katholischen Standpunktes vornehm und maßvoll in der Form. Da
zudem auf edlen sprachlichen Ausdruck mit möglichster Vermeidung
fremder Idiome erfolgreich Bedacht genommen ist, so darf das Werk auch

ganz besonders den gebildeten Laien wärmstens empfohlen werden.
Für eine wünschbare baldige Neuauflage sei zum Druckfehlerverzeichnis

noch nachgetragen : S. 407, Z. 27 v. o. : hl. Hippolyt (f 235), st. (J 255) ;

ib. Z. 28, ist die Zahl (320) bei Julius Afrikanus mindestens sehr irreführend.
— Auf S. 80 sollte in der Anm. 3 die Verweisung : « Vgl. S. Thom. c. Gent.
3, 94 » gestrichen werden, denn der hl. Thomas lehrt dort das Gegenteil
von dem, wofür er angeführt wird.

2. Der Verf. dieses Werkes ist vor Vollendung seiner Drucklegung
am 15. Oktober 1928, erst 48-jährig, durch den Tod einem fruchtbaren
und verdienstlichen wissenschaftlichen Wirken entrissen worden. Die
vielen Vorzüge dieses letzten Werkes lassen die Größe des Verlustes um
so schmerzlicher empfinden.

Den Band eröffnet eine längere Einleitung über die Theologie im
allgemeinen und über Wesen, Aufgabe, Methode und Stellung der Fundamentaltheologie

im System der Theologie und endlich über ihre Geschichte. Darauf
folgen die zwei Traktate De revelatione und De Jesu Christo Legato Divino.
Der theoretischen Abhandlung über die Offenbarung geht ein Hauptstück
über die Religion voraus, worin auf religionsgeschichtlichem, metaphysischem

und religionspsychologischem Wege der Grundbegriff der Religion
und sodann deren Notwendigkeit bewiesen wird. Im Folgenden werden
dann einläßlich die grundlegenden Fragen über die Möglichkeit, Notwendigkeit

und Erkennbarkeit der Offenbarung besprochen, wobei natürlich die
letztere Frage eine eingehende Behandlung der Kriterien, namentlich der
Wunder erfordert und erfährt.

Der Traktat De Jesu Christo Legato Divino zeigt klar und bündig
die Gliederung : 1. was behauptete Jesus von sich und seiner Sendung
Antwort : der Messias zu sein im biblischen, zu seiner vollkommenen



Literarische Besprechungen 549

Reinheit erhobenen Sinn, der wahre Gottessohn und gottgesandte Lehrer ;

2. wie bewies er diese Behauptung Ein gewisser Beweis liegt schon im
Zeugnis Christi selbst, darin nämlich, daß es vernünftigerweise weder des

Betruges noch auch des Irrtums geziehen werden kann und folglich auf
Wahrheit beruhen muß. Den Hauptbeweis aber bilden die Wunder : die
auf Christus hinzielenden Wunder, d. h. namentlich die Prophezeiungen ;

die in Christus zutage tretenden Wunder, seine übermenschliche Weisheit
und Heiligkeit ; die von Christus gewirkten Wunder und gegebenen
Weissagungen und endlich das Wunder aller Wunder, seine Auferstehung von
den Toten.

Diese kurze Inhaltsangabe zeigt, daß P. Dieckmann im allgemeinen
Aufbau seiner Apologetik sich als Anhänger der traditionellen Methode
erweist. Daß dies der einzig richtige Weg ist, zeigt er auch grundsätzlich
und gründlich durch seine Ausführungen über die Methode der
Fundamentaltheologie und über die Kriterien der Offenbarung. Vgl. seine
Bemerkungen gegen die Methode des Immanentismus und die Erlebnisapologetik,
n. 103 ff.

Dabei kommt aber die persönliche Art des Verf. nicht zu kurz. Sie

zeigt sich besonders in der großen, man möchte fast sagen ängstlichen
Sorgfalt, mit der der status quaestionis und der Beweisgang methodisch
behandelt werden. De sensu et scopo, de fontibus, de methodo sequenda,
variae sententiae,. de modo procedendi, de divisione assertionis : solche und
ähnliche Untersuchungen leiten fast jede These ein. Das macht das
Voranschreiten zwar etwas mühsam, bietet aber den Vorteil, daß man überall
resten Boden unter den Füßen hat. Einen andern Vorteil gewähren die
feichen Literaturangaben, die der Verfasser zu den zahlreich auftauchenden
Problemen in den Anmerkungen beigegeben hat. Sodann ist diese Verteidigung

der christlichen Offenbarung wie kaum eine andere eine Verteidigung
von heute und für heute : es werden nicht bloß die alten Rationalisten,
sondern auch die neuen und neuesten Wandlungen der alten Irrtümer
gekennzeichnet und widerlegt.

Wo voneinander abweichende Auffassungen auch unter den
katholischen Theologen herrschen, werden die verschiedenen Ansichten in
möglichster Vollständigkeit zusammengestellt, mit dem sichtlichen Bestreben,
die Verschiedenheit mehr in die Ausdrucksweise als in die Sache zu
verlegen. So geschieht es z. B. bei der Darstellung des Verhältnisses der
Fundamentaltheologie zur Dogmatik, n. 65 ff. Dieckmann vertritt die
Ansicht, die Fundamentaltheologie und die Dogmatik seien zwei spezifisch
verschiedene Disziplinen ein und derselben Theologie, da ja die
Wissenschaften spezifiziert würden durch ihr Formalobjekt und folglich durch die
Methode, die sie befolgen (n. 68). Dabei beachtet er doch wohl zu wenig,
daß das objectum formale quod der Fundamentaltheologie nicht die natürliche

Glaubwürdigkeit der Offenbarungstatsache ist, sondern die übernatürliche,

das objectum formale quo nicht die ganz sich selbst überlassene
Vernunft, sondern die Vernunft unter Leitung des Glaubens und der Kirche
in bezug auf Objekt und Methode der Beweisführung. Unter Beachtung
dieses wichtigen Unterschiedes, der eine Normierung der Apologetik durch

Divus Thomas. 36



550 Literarische Besprechungen

Glaube und Kirche innerlich und wesentlich begründet, ist doch wohl die
Auffassung von Gardeil, Garrigou-Lagrange, Schuttes u. a. vorzuziehen,
die besagt : die Fundamentaltheologie ist schlechthin ein Teil der Dog-
matik, wenn auch unter einer gewissen Rücksicht von ihr unterschieden.
Freilich glaubt Dieckmann auf die Grundlage dieser Auffassung, die
Übernatürlichkeit des Glaubensaktes und folglich der von der Apologetik zu
beweisenden Glaubwürdigkeit, nicht eintreten zu sollen. Die Frage nach
der Natur des Glaubensaktes, mit dem die Offenbarung anzunehmen ist,
sei dem Traktat De Fide zu überlassen (n. 70) ; ja in der beigefügten
Anmerkung scheint er mit Lennerz die Ansicht Garrigou-Lagranges als

ganz sinnlos abzuweisen. Aber diese Frage ist doch für die Zielsetzung
der katholischen Apologetik von entscheidender Bedeutung und wird darum
von G.-L. nicht ohne Grund in der Apologetik auch behandelt. Seine

Lösung : die Apologetik oder Fundamentaltheologie hat mit der natürlichen
Erkenntnis die übernatürliche Glaubwürdigkeit der Offenbarung zu beweisen
und dann hat der Mensch mit der Gnade Gottes durch den Glaubensakt
die übernatürliche Auktorität Gottes um ihrer selbst willen (objectum
formale quod et quo) anzunehmen — ist durchaus wohl begründet. Diese
Lösung ist auch nicht bloß eine von G.-L. aus Suarez wieder aufgenommene
Meinung (so Lennerz, 1. c.), sondern eine alte Lehre der Thomistenschule,
die aber gerade auch für die Einordnung der Fundamentaltheologie in das

System der Dogmatik die besten Dienste leistet und überhaupt für viele
theologische Fragen von weitgehender Bedeutung ist. Gerade bei solchen
Fragen zeigt sich der große Unterschied der philosophischen Elemente
bei G.-L. und Dieckmann : dort ein geschlossenes, einheitliches, in der
Lehre des Aquinaten bis ins einzelne fest verankertes System, hier zwar
große Gewandtheit im einzelnen, aber ohne daß man die machtvolle
Wirkung des einheitlichen Systems wahrnähme. Damit soll aber der oben
ausgesprochenen Anerkennung der großen Vorzüge dieses Werkes kein Eintrag

geschehen. Es ist eine sehr tüchtige Leistung, die jedem ernsten Leser
reiche Belehrung bietet und aufrichtigen Dank und warme Empfehlung
verdiente

3. Der zweite Band der theologia fundamentalis Dorschs — der erste ist
dem Rezensenten nicht zu Gesicht gekommen — enthält den Traktat von
der Kirche Christi und den ersten Teil des Traktates De locis theologicis,
die Lehre von der Überlieferung, während die Lehre von der Inspiration der
Heiligen Schrift einem eigenen, umfangreichen dritten Band zugewiesen ist.

Der Traktat von der Kirche Christi ist in vier Teile zerlegt : I. De
Ecclesiae Christi institutione et constitutione; II. De Ecclesia in se consti-
tuta, mit den drei Abschnitten : De potestate hierarchica, de membris
.Ecclesiae, de Ecclesiae fine ; III. De proprietatibus Ecclesiae ; in diesem Teil
wird bei der These über die Sichtbarkeit der Kirche auch von den
Kennzeichen der wahren Kirche und deren Anwendung auf die katholische
Kirche gehandelt ; IV. De Ecclesia fonte revelationis sive de traditione.

Daß bei dieser Einteilung jeder Stoff gerade an seinem passendsten
Platz stehe und eine vollbefriedigende Ordnung erreicht sei, wird nicht
gesagt werden können. Man frägt sich z. B., warum durch die Kennzeichen



Literarische Besprechungen 551

der Kirche und ihre Anwendung die Wahrheit der katholischen Kirche
noch einmal bewiesen werden solle, nachdem schon ausführlich bewiesen

ist, daß Christus in seiner Kirche den Primat eingesetzt hat, daß dieser

ifii römischen Papst fortdauert und daß die Trennung von ihm Ausschluß

von der Mitgliedschaft der Kirche Christi bedeutet. Doch wird aus dieser

Unebenheit nur der dem Verf. einen Vorwurf machen, der nicht weiß,
wie schwierig es ist, ein allseitig befriedigendes System dieses Traktates
aufzustellen.

Die Behandlungsweise ist die apologetische, aber, wenn auch nicht
ausdrücklich, so doch tatsächlich — sub manuductione fidei. Mehr auch
als die beiden vorher besprochenen Autoren hält sich Dorsch an die

gewohnten Geleise der hergebrachten Fundamentaltheologie, besonders an
Gedanken Hurters wird man oft erinnert. Dorsch geht grundsätzlich diesen
Weg : er war, sagt er (III, Praef.), « minus intentus ut novas aperirem vias
et rationes, quam ut super vias tritas et communi usu probatas tamquam
dispensator fidelis eos, quos divina Providentia mihi tradere voluit instruen-
dos, ad necessariam et convenientem scientiam adducerem. » Diesem
Vorhaben ist er treu und erfolgreich nachgekommen, ohne jedoch dabei die

nötige Selbständigkeit vermissen zu lassen. Wiederholt begegnet man
Fragen, deren Beantwortung bei ihm überrascht. Ob z. B. die Verbindung
des Primats mit dem römischen Bischofsstuhl eine unabänderliche sei, auch
für den Papst selber, was die katholischen Theologen heute fast allgemein
bejahen, betrachtet er, nach eingehender Prüfung der Beweise, sehr
zurückhaltend, « allenfalls als eine theologische Wahrheit, die aus der Art und
Weise, wie das Dogma selbst vom Primat der römischen Bischöfe in den
kirchlichen Dokumenten ausgedrückt worden istj irgendwie hergeleitet
wird » (S. 228). — In der Frage, ob die einzelnen Bischöfe die Jurisdiktionsgewalt

unmittelbar von Gott durch die Weihe erhalten, oder mittelbar
durch die kanonische Sendung durch den Papst, entscheidet er nicht, neigt
aber mehr zur ersten Ansicht. — Weniger Zustimmung dürfte er finden,
wenn er (S. 249 ff.) die Ausdehnung der kirchlichen Jurisdiktionsgewalt
auch auf rein innere Akte der Gläubigen behauptet. Die dort vorgebrachten
Beweise dürften nicht weiter reichen als zur Ausdehnung jener Gewalt
auf sog. gemischten Handlungen, d. h. jene inneren Akte, die mit äußern,
von der Kirche befehlbaren notwendig verbunden sind. — Die Lehre des

hl. Cyprian über den Primat Petri und des römischen Papstes (S. 173) dürfte
doch etwas zu apologetisch aufgefaßt sein. Wohl finden sich bei ihm einige
ganz günstige Stellen ; ob er aber der Tragweite derselben sich bewußt
gewesen sei, ist angesichts anderer Aussprüche über allseitige Gleichheit der
Bischöfe und ihre Verantwortlichkeit einzig vor Christus doch sehr zweifelhaft

; vgl. epist. 59, 14; 69, 17 ; 71, 3 ; 72 etc. — S. 4x8, in der Anmerkung,
wird die Ansicht Marin-Solas, daß eine virtuell geoffenbarte Wahrheit, die
mit metaphysischer Notwendigkeit aus einer formell geoffenbarten hervorgehe,

nach ihrer Definition durch die Kirche auch Gegenstand der fides
divina sei, abgelehnt. — S. 433 sind die scharfen Worte gegen Melchior
Cano psychologisch verständlich, doch dürfte dabei zu wenig beachtet sein,
daß Cano die Irrtumsfähigkeit des Papstes bei Approbation religiöser Orden



552 Literarische Besprechungen

sichtlich nicht auf das iudicium doctrinale, sondern nur auf das iudicium
prudentiale bezieht. — S. 593, Anmerkung und S. 652 würde die Frage
nach der Möglichkeit von Wundern, die durch unschuldig irrende Aka-
tholiken gewirkt würden, wohl besser dahin beantwortet, daß solche wohl
innerlich nicht unmöglich sind unter der Bedingung, daß durch die Umstände
ihre Deutung als göttliche Bestätigung des Irrtums oder Schismas
offenkundig ausgeschlossen sei. Vgl. Jugie, Doctr. dogm. Christian. Orient, t. IV,
p. 540-65. — S. 756 werden als Fragen, in deren Beantwortung die Theologen
heute allgemein vom hl. Thomas abweichen, aufgezählt : utrum idem ab
eodem sciri et credi possit, utrum mundus possit esse ab aeterno, utrum
ordines minores vera sint sacramenta, utrum episcopatus peculiaris sit ordo
sacramentalis etc. Da ist wohl die Ordensschule des Verfassers mit der
allgemeinen Lehre der Theologie verwechselt worden.

Ähnliches ist zu sagen, wenn S. 65 der Einwurf, den die Sozinianer
von der Willensfreiheit aus gegen die Unvergänglichkeit der Kirche erhoben,
zurückgewiesen wird durch den Hinweis auf die scientia media ; ebenso
S. 589 der gleiche Einwurf gegen die Unfehlbarkeit der Kirche. Die scientia
media ist doch eine zu zerbrechliche Waffe, als daß sie in den ernsten
Geisteskampf mit den Gegnern der Kirche getragen werden dürfte. Übrigens
beweist der Verfasser die Unvergänglichkeit der Kirche auch nicht mit
Stellen der Schrift, die auf das Wissen Gottes, sondern mit solchen, die
auf seine Macht hinweisen (S. 66 ff.).

Die Abhandlung über die Inspiration der Heiligen Schrift ist verhältnismäßig

recht ausführlich, sehr solid und dankenswert. Sie handelt : 1. von
der Inspiration selbst, ihrem Begriff, ihrer Tatsächlichkeit, ihrem Wesen
und ihrer Ausdehnung ; dann 2. von ihren Wirkungen : von der Würde
und Einheit der Heiligen Schrift, ihrem Sinn und ihrer Auslegung und ihrer
makellosen Wahrhaftigkeit. S. 198 wird die auf Banez zurückgeführte
Verbalinspiration abgelehnt und die bekannte, von Kardinal Franzelin
weiter ausgebaute Theorie zustimmend entwickelt. Die Hauptschwierigkeit
scheint sich für Dorsch daraus zu ergeben, daß er durch die thomistische
Verbalinspiration die Freiheit und Individualität der heiligen Verfasser
gefährdet glaubt, was bekanntlich von den Vertretern der Verbalinspiration
in Abrede gestellt wird. Gott benützt die heiligen Verfasser als freie Werkzeuge

unter Wahrung ihrer Freiheit und Individualität. Sehr eingehend
wird die absolute Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift im traditionellen
Sinne verteidigt. Die Begründung erscheint durchaus solid und unanfechtbar.

Abschließend ist zu sagen, daß auch das vorliegende Werk eine tüchtige
Leistung und ein sehr nützliches Hilfsmittel für das apologetische Studium
darstellt und ungeachtet der angeführten und einiger anderer abweichenden
Ansichten den Theologiestudierenden warm zu empfehlen ist.

4. In der verdienstlichen Sammlung der Bibliothèque catholique des
sciences religieuses gibt Gaston Rabeau das Bändchen Apologétique heraus.
Es ist klein an Umfang, 176 Seiten in 160, aber reich an Gedankengehalt :

wir haben es nämlich nicht mit einer ausführlichen Apologetik zu tun,
sondern vielmehr mit einer Theorie derselben. Es sei versucht, einen kurzen
Überblick über die Ideen des Verfassers zu geben.



Literarische Besprechungen 553

Rabeau kennt die Apologetik, die methodisch vom Standpunkt des

noch nicht Glaubenden ausgeht und von da ihn zum Glauben führen will.
Er bevorzugt mit Recht die Apologetik vom Standpunkt des Glaubens

aus, «La vraie apologétique est celle de la possession réfléchie» (S. 8).
Dieser bewußte Wahrheitsbesitz ist allen Gläubigen gegeben in der erlebten

Erfahrung der Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit, die innerstes Wesen des

christlichen Lebens und der katholischen Kirche ist. Da strengste Wahrheitsliebe

ihre Quelle nicht in Irrtum oder Trug haben kann, ist in dieser

lebendigen Erfahrung allen, Ungelehrten und Gelehrten, eine vernünftige
Grundlage ihres Glaubens gegeben, von der aus auch eine streng
wissenschaftliche Apologetik sich entwickeln läßt.

Je nach dem Ausgangspunkt, auf den sie sich stützt, kann sodann die
Apologetik eine akzidentelle oder eine wesentliche sein. Erstere (ch. II)
stützt sich entweder auf Tatsachen, die zwar der Religion nicht an sich
wesentlich sind, deren Vorhandensein und Beschaffenheit aber doch einen

ganz sichern Schluß auf die Wahrheit und göttliche Stiftung der katholischen
Kirche gestatten ; oder dann ist sie einfach Aufklärung und Wegräumung
von Mißverständnissen und Verzerrungen der katholischen Religion. Für
erstere Art gibt der Verf. zwei Beispiele : das eine bietet die Ereignisse,
die sich an den Namen Lourdes knüpfen, das andere ist das ergreifende
Lebensbild einer vom katholischen Geiste ganz erfüllten Frau, der
Großmutter des Verfassers, die, aus einer ungläubigen Familie stammend, durch
den Religionsunterricht für den Glauben gewonnen wurde und dann ihrerseits

durch unentwegte Glaubenstreue und tatkräftige, sich selbst
hinopfernde Liebe und Güte auch alle ihre Angehörigen für den Glauben
gewann. — Beide Tatsachen gehören nicht zum Inhalt des katholischen
Glaubens, beweisen aber doch seine Wahrheit, weil sie ohne ihn keine
befriedigende Erklärung finden. Ähnliche Tatsachen sind in sehr vielen
praktischen Fällen ein Grund der Annäherung an den Glauben. Dennoch
aber hat die apologetische Wissenschaft mit diesem Gebiete sich noch
kaum befaßt. Rabeau sieht hier eine noch zu lösende Aufgabe für die
katholische Apologetik (S. 23).

Die wesentliche Apologetik stützt sich auf Tatsachen, die dem Glaubensinhalt

angehören. Sie kann in volkstümlicher Form auftreten (apologétique
des simples, ch. III) oder in wissenschaftlicher Ausführung. Dann muß
sie die Methoden sowohl des Immanentismus als auch des Extrinsecismus
anwenden (ch. IV). Mit dem Immanentismus muß sie im Ungläubigen und
Gleichgültigen das Bedürfnis nach der wahren Religion wecken und zum
Bewußtsein bringen. Das geschieht durch die Präapologetik, die zeigt,
daß der Mensch sowohl von Seiten seines Verstandes als auch seines Willens
zur Religion, und zwar gerade zur katholischen Religion gedrängt wird.
Denn die Wissenschaft : Geschichte, Psychologie und. Soziologie, stellt das
Problem der Religion in einer Weise, daß einzig die katholische Kirche
dessen Lösung ist (ch. V). Für den Willen sodann ist eine befriedigende
Betätigung ein unabweisbares und unverkennbares Bedürfnis, das wiederum
einzig in der Religion, wie die katholische Kirche sie darstellt, seine

Genugtuung findet (ch. VI). Hier sucht Rabeau den wahren Kern der



554 Literarische Besprechungen

Blondel'schert « apologétique de l'action » seinem System einzugliedern, was
einige nicht leicht verständliche Seiten zur Folge hat. Das Ergebnis der
vorapologetischen Untersuchungen ist die Erkenntnis, daß sowohl vom
Standpunkt der Wissenschaft als dem des Willensbedürfnisses a priori die
Wahrscheinlichkeit sich aufdrängt, daß die wahre Religion eine
übernatürliche, gesellschaftlich organisierte, lebendig mit Gott vereinigende,
mit Wundern aller Art ausgestattete Religion sein müsse, die auch den
Anspruch auf unfehlbare, endgültige Wahrheit erhebt. Damit ist der
Wahrheitssucher auch schon zum vornherein auf die katholische Kirche
hingewiesen, die allein diesen Anforderungen entspricht (ch. VII).

Ist aber die Kirche von heute, die offenbar die Kirche des Konzils
von Trient ist, auch die des hl. Paulus Sie ist zunächst, heute wenigstens,
unbestritten die Kirche des Mittelalters, die Kirche des hl. Augustin ; ein
Sohm findet den Katholizismus schon im ersten Klemensbrief, Harnack und
Günther Holstein sehen ihn darin wenigstens angebahnt. So kommen wir
bis hinauf zu Petrus und Paulus. Die Kirche der Apostel ist aber auch
die Kirche Christi. Alle Theorien, die das Verhältnis Christi zur Kirche des
1. und II. Jahrhunderts anders erklären, als daß Christus eben ihr Stifter sei,
sind durchaus ungenügend, so die Sohms, Harnacks, Holsteins. Sie scheitern
vor allem an den klassischen Stellen Mt. 16, 18 f. und 28, 18-20 (ch. VIII).

So gelangen wir also von der Kirche der Gegenwart ohne eine Bruchstelle

zu Jesus Christus selbst. Er ist der Mittelpunkt, ja der Gesamtinhalt
unserer Religion wie unserer Apologetik. Zwei Wege führen von der Kirche
ohne Subtilitäten und Gelehrsamkeit zu ihm : 1. der gewöhnliche, der
ausgeht vom Selbstzeugnis Jesu und dessen Wahrheitserweis durch seinen
geistigen und moralischen Charakter, seine Wunder und Weissagungen ;

2. der kühnere, aber kürzere und nicht minder sichere Weg der Betrachtung
des Bildes Jesu, wie es in. den Evangelien erscheint, ein Bild von solcher
moralischer Schönheit, durchsichtiger Wahrhaftigkeit und erhabener Heiligkeit,

wie kein Irrtum, kein Zufall und kein Menschengeist es erfinden
konnte (ch. IX).

Im Schlußabschnitt wird noch die Schwierigkeit aufgeklärt, die aus
dem allgemeinen Heilswillen Gottes und der beschränkten Zahl der Christen
sich zu ergeben scheint : Christus hat alle erlöst, und zwar durch sein
Kreuzesleiden, nicht durch das Wissen ; die allernötigste Gotteserkenntnis
ist allen von der Uroffenbarung her zugänglich und so können alle des Heiles
in Christo teilhaftig werden.

Der von Rabeau hier vorgelegte Grundriß einer Apologetik ist ohne
Zweifel weitausschauend. Eine in seinem Geist ausgearbeitete Apologetik
würde sich von dem üblichen Schema besonders durch die Aufnahme der
akzidentellen und der vorbereitenden Apologetik in das wissenschaftliche
System unterscheiden ; denn die beiden Gebiete wurden bisher von der
Wissenschaft kaum erfaßt und vielmehr der praktischen Apologie
überwiesen. Für den Schulbetrieb wird es wohl auch in absehbarer Zeit nicht
anders werden. Denn es dürfte die strengwissenschaftliche Durchführung
der Rabeau'schen Ideen eine nicht leicht zu bewältigende Aufgabe sein.

Ein ernster Versuch würde immerhin des aufrichtigen Dankes der katho-



Literarische Besprechungen 555

lischen Wissenschaft nicht ermangeln. Vielleicht unternimmt ihn Rabeau
selbst, den seine hervorragende Kenntnis des modernen Geisteslebens
besonders in Frankreich und Deutschland bei solider Orientierung an der
echten katholischen Wissenschaft dafür als besonders geeignet erweisen
würde. Unterdessen sei ihm unser Dank für die vorliegende Skizze des

erhofften großen Werkes ausgesprochen. Zum Schluß noch ein Bedenken
S. 90 scheint für den Bestand der menschlichen Gesellschaft eine übernatürliche

Religion als notwendig bezeichnet zu werden, was nicht zu billigen wäre.
5. Das großangelegte Leben Jesu-Werk Meyenbergs ist mit den drei

vorgenannten, ziemlich rasch sich folgenden Lieferungen zu seinem glücklichen

Abschluß gelangt.
Lieferung 2 führt die Auseinandersetzung mit Strauß zu Ende

(Straußens Hegelianismus, sein Mythosproblem), wendet sich dann zu
Christian Bauer und der kritischen Tübingerschule, behandelt mit Alfred
Renan die freisinnige Leben Jesu-Forschung «im Mantel der Romantik»,
um dann zur Darstellung und Kritik der Zeit nach Strauß und Bauer
überzugehen. Der Verfasser steht da vor einem Chaos von sich gegenseitig
bekämpfenden Anschauungen, vor einem Chaos, aus dem bis an die
Grenzen der neuesten Zeit keine Namen hervorragen, die sich allgemeinere
Gefolgschaft zu erringen vermocht hätten. Immerhin glaubt er, in der
Markus-Hypothese mit ihren Verzweigungen den Ariadnefaden gefunden
zu haben, der einigermaßen durch das Labyrinth hindurchleiten könnte.

An diesem Faden der Markus-Hypothese gelangen wir also gegen den
Schluß der zweiten und im Anfang der dritten Lieferung zu einer ganzen
Reihe von Forschergruppen ; bald begegnet uns eine liberale, bald eine
radikale Stellungnahme zu besagtem Problem, bald eine eschatologische,
eine skeptische und schließlich auch noch eine germanische. Der Autor
schenkt besondere Aufmerksamkeit den Ansichten Harnacks und den
Ausstrahlungen seiner Schule. Sehr ausführlich und gründlich ist die
Darstellung und namentlich die Widerlegung des Eschatologismus in der Leben
Jesu-Darstellung. Das Christusbild Newmans ist ein tröstlicher Lichtblick
im Wirrsal der Verzerrungen. — Auch die « ernsten Bibelforscher », der
Modernismus, die buddhistisch gerichteten Kreise und die modernsten
philosophischen Richtungen sind nicht vergessen. Mit einer gewissen
Sympathie handelt M. von der Theologie der Krisis. Sie steht uns ja in
der Fundamentalfrage über die Gottheit Christi näher als die Rationalisten.
Doch dürfen wir Katholiken daraus keine zu weit gehenden Schlüsse ziehen :

im Dogma stehen uns diese Theologen im übrigen kaum weniger fern als
Calvin und Luther. — Daß das Jesusbild Wittigs rund 60 Seiten füllt, ist
wohl mehr seiner Bedeutung in schöngeistigen Kreisen als seinem
wissenschaftlichen Wert zuzuschreiben.

An der Wende der dritten zur vierten Lieferung macht uns der
Verfasser mit der Geschichte der letztmöglichen Vereinigung, d. h. mit der
Leugnung der Geschichtlichkeit Jesu bekannt. Die Schlußlieferung bringt
die vernichtende Kritik dieser unglaublich verstiegenen Theorien oder besser

gesagt Hirngespinste und die siegreiche Darstellung der über allen
vernünftigen Zweifel erhabenen Geschichtlichkeit Jesu Christi, indem die



556 Literarische Besprechungen

geschichtliche Zuverlässigkeit der Evangelien aus den ältesten Zeugnissen,
eines Ignatius, Polykarp, Klemens, Papias, Justinus, Irenaus, der Heiden
und Juden zur Evidenz bewiesen wird. Eine liebevolle, eingehende
Untersuchung der einzelnen Evangelien unter dem Gesichtspunkt des Zeugnisses
für die Geschichtlichkeit Christi bestätigt und bekräftigt dieses Ergebnis.

Nachdem so die völlig sichere Grundlage aller Leben Jesu-Forschung
aufgezeigt ist, faßt der Autor zum Abschluß noch einmal alles positiv
Aufbauende in ein herrliches Gesamtbild zusammen. Das Jesusbild Jesus,
der Idealmensch, der Gottgesandte, der Messias, der wahre, wesensgleiche
Gottessohn, in seiner Jugendgeschichte, seinem öffentlichen Leben und
seinem Leiden und Sterben, in seiner glorreichen Auferstehung und Himmelfahrt

tritt in wirklich großartiger, begeisterter Schilderung vor unser Auge :

die letzte und überwältigendste Antwort auf die Frage nach der Tragweite
der Leben Jesu-Fragen.

Das Werk ist die Frucht einer immensen Arbeit. Eine ganze Bibliothek
mußte nicht bloß durchgelesen, sondern durchstudiert und beurteilt werden.
Und die Arbeit war weiterhin eine opfervolle, ein Wandern durch eine
trostlose Wüste. Was könnte entsagungsreicher sein, als, wie Meyenberg,
das gelobte Land des Lebens Jesu vor sich zu sehen und das Betreten
dieses Landes zuerst erkämpfen zu müssen durch das Studium und die
Widerlegung zahlloser Systeme, die ja viel Gedankenarbeit enthalten mögen,
aber von weitem als auf Sand gebaut und dem Untergang geweiht erscheinen
müssen, weil sie alle von der augenscheinlich falschen Voraussetzung
ausgehen, das Übernatürliche, das Wunder sei etwas Unmögliches. Aber
Prälat Meyenberg hat mit unermüdlicher Geisteskraft die Arbeit geleistet
und sich die Bahn freigemacht für den Eintritt in das Land, das voll Milch
und Honig fließt. Aber er hat nicht bloß für sich, sondern für uns alle
gearbeitet. Wenigen ist es möglich, selbst Einsicht zu nehmen in all die
modernen Werke verschiedenster Richtung über die Frage aller Fragen,
über Jesus Christus. Und doch ist es für Theologen und Laien von großer
Wichtigkeit, von den Auffassungen außerkirchlicher Kreise Kenntnis zu
haben und sie im Lichte der Wahrheit richtig zu beurteilen. Prälat Meyenberg
ist uns zugleich ein zuverlässiger Berichterstatter und unbeirrter, erleuchteter
Führer durch alle Windungen der Irrtümer zur rettenden Wahrheit. Er
hat unser aller reichen Dank verdient.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

A. Rademacher : Religion und Lehen. Ein Beitrag zur Lösung des
christlichen Kulturproblems.2 Freiburg i. Br., Herder. 1929. vni-233 SS.

Gegenstand dieser Arbeit ist die große Krise der Gegenwart, insofern
in dem Auseinanderfallen von Religion und Leben und weiterhin von
Christentum und Menschentum, von Katholizismus und Weltkultur alle
einzelnen Krisen der Gegenwart sich begegnen. Der Verfasser will
mithelfen, die Lösung dieses Problems herbeizuführen durch den Hinweis auf
die beiden möglichen und notwendigen Wege die Einheit von Religion
und Leben zu gewinnen — im weitabgewandten Mystiker und im
weltzugewandten, religiösen Aktivisten, der gerade in der Gegenwart des



Literarische Besprechungen 557

technischen Zeitalters als besonders notwendig erscheint und daher vom
Verfasser in besonderer Weise gezeichnet wird.

Das Werk enthält sieben Kapitel und behandelt im ersten das
grundsätzliche Verhältnis von Religion und Leben, im zweiten die Tatsache der
Gespaltenheit von Religion und Leben, im dritten die Folgen der Spaltung
von Religion und Leben für die christliche Kultur, im vierten die Verbindung
von Religion und Leben als Aufgabe, im fünften und sechsten Kapitel die
beiden Grundtypen der Verbindung von Religion und Leben im
religiösmystischen und religiös aktivistischen Lebensstil, im letzten Kapitel gibt der
Verfassereine große Synthese in der Betrachtung von Weltkultur u. Heiligkeit.

Gegenüber der ersten Auflage findet in der vorliegenden zweiten das
Verhältnis von Aktivität und Beschaulichkeit, mit Heranziehung der Lehre
des hl. Thomas, genauere Behandlung.

An sich bietet dieser Querschnitt durch die Kultur der Gegenwart
manch interessante und vielfach differenzierte Gegenüberstellungen ; anderseits

aber ist die entwicklungsgeschichtliche Ableitung der gegenwärtigen
Krise aus der Renaissance und Reformation kein ganz neuer Gedanke.
Ferner ist das vorliegende Buch gewiß keine fachwissenschaftlich
philosophische oder theologische Abhandlung und will es auch gar nicht sein,
da es aus Vorträgen vor breiteren akademischen Kreisen herausgewachsen
ist. Daher darf man manche seiner Aufstellungen nicht allzu kritisch
betrachten. Anderseits aber setzen einzelne, allzu großzügig behandelte
Antithesen das Werk und den Verfasser leicht der Gefahr der
Unwissenschaftlichkeit aus. Rademacher sagt z. B. S. 17 : « Man kann mit gleicher
Wahrheit den Satz aufstellen ,Das Ganze ist früher als die Teile', wie auch
den Satz ,Die Teile sind früher als das Ganze'. Man kann mit gleichem
Recht von dem Primat des Logos über den Eros reden, aber auch vom
Primat des Eros über den Logos ; denn Teil und Ganzes, Logos und
Eros stehen zueinander in einem Spannungsverhältnis. » — Dazu ist zu
bemerken : Was von dem einen nur secundum quid gilt, vom anderen aber
simpliciter, kann man nicht mit gleichem Recht von beiden aussagen ; so
ist eben nach dem hl. Thomas auch der Verstand simpliciter perfectior
als der Wille, welch letzterer daher auch nur einen Primat secundum quid
haben kann. — Der Mangel an Präzision zeigt sich auch in der Behandlung
der Frage : Thomismus-Molinismus. Wir geben ja gerne zu, daß die
Spannung zwischen Molinismus und Thomismus zur Entwicklung der
Lehre über Gnade und Wille beigetragen habe ; aber damit ist noch nichts
gesagt über die Gleichberechtigung beider was die objektive Richtigkeit
angeht. Der Theologe sieht zwischen Thomismus und Molinismus einen
kontradiktorischen Gegensatz, während Rademacher meint, daß « der eine

Begriff zwar den entgegengesetzten Begriff ausschließt, aber nicht das
Vorkommen des dem Begriffe entsprechenden Sachverhaltes an dem
Gegenstande. » Wenn der Verf. auch ausdrücklich von seinem Spannungsgesetz
den Synkretismus der genannten Systeme ausschließen will, so fragt man
sich doch, ob nicht seine Lehre vom « Spannungsverhältnis » wieder auf
einen geistreichen, aber unwissenschaftlichen Synkretismus hinausgehe.

Seitenstetten. P. Hieronymus Gassner O. S. B.



558 Literarische Besprechungen

Dogmatik.

M. T.-L. Penido : Le rôle de l'analogie en théologie dogmatique. (Biblio
thèque thomiste XV.) Paris, J. Vrin. 1931. 478 SS.

« Wollte man die Summa theologica Artikel für Artikel durchgehen,
so würde man überall den Wert der Analogie entdecken» (S. 248). In
der modernen theologischen Literatur tritt allerdings diese allgemeine
Bedeutung der Analogie nicht genügend hervor. Darum ist es sehr zu
begrüßen, daß sie in vorliegender Studie einmal eigens behandelt wird.
Begreiflicherweise bietet P. keine ausführliche philosophische Untersuchung
des Analogieproblems ; vielmehr setzt er die thomistische — andere werden
sagen die kajetanische — Lehre als bekannt und zugegeben voraus. Nur
das erste Kapitel (Préliminaires philosophiques) des ersten Teiles (Caractère
analogique de la connaissance théologique) berührt kurz die rein
philosophischen Grundlagen. Im zweiten und dritten Kapitel wird die analoge
Erkenntnis des göttlichen Wesens und der übernatürlichen Geheimnisse im
allgemeinen behandelt. Im zweiten Teil (Quelques applications théologiques
de l'analogie) bringt P. in vier Kapiteln die Anwendung der Analogielehre
auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit, den Schöpfungsbegriff, die
hypostatische Union, die Transsubstantiation und sakramentale Gegenwart.

Trotz der Mannigfaltigkeit der berührten Probleme gewinnt man
überall den Eindruck einer gründlichen Belesenheit und Sachkenntnis (so
z. B. in Fragen der jüdischen und arabischen Philosophie). Der streng
thomistischen Auflassung der Analogie, der P. huldigt, glaubte ich vollauf
zustimmen zu müssen. Gut sind die gelegentlichen Verteidigungen gegen
moderne unrichtige Interpretationen (gegen Descoqs, S. 142 ff., und Sertil-
langes, S. 170 ff.). Jedoch scheint es mir weniger glücklich, wenn im
Hinblick auf den universellen Charakter der via remotionis der Thomismus
als « Agnosticisme par excès» (S. 117) bezeichnet wird. Agnostizismus besagt
doch etwas anderes. Richtiger ist es, die von Thomas bekämpfte Lehre
des Maimonides « Agnosticisme par excès » zu nennen, wie dies P. in einer
früheren Studie auch tat (Revue néo-scol. 1924, S. 145).

Sehr wertvoll sind die Ausführungen über die Bedeutung der Analogie
in der Erklärung der übernatürlichen Geheimnisse. « Seule elle affirme un
dogme, qui n'est ni contre la raison, ni selon la raison, mais au-dessus
de la raison » (S: 221). In ihr ist die Unbeweisbarkeit der göttlichen Geheimnisse

gerechtfertigt ; in ihr gründet sich aber auch das thomistische Ablehnen
eines dogmatischen Agnostizismus. Bei der Bestimmung des Verhältnisses
von Natur und Ubernatur ist die Analogie ebenfalls von grundlegender
Bedeutung ; ihre Vernachlässigung führt unfehlbar zum Mißachten der
Grenzen (S. 253). Hier wären weitere Ausführungen am Platz gewesen ;

es ist in der Tat sehr bedauerlich, daß P. die Arbeiten de Broglies nicht
berücksichtigt hat. Ich glaube nicht, daß man heute noch so leicht ein
desiderium innatum zur unmittelbaren Gottesschau als unthomistisch
ablehnen kann, wie dies P. zu tun scheint. Mehr im Sinn des hl. Thomas



Literarische Besprechungen 559

ist es wohl, wenn man im natürlichen Verlangen nach der Gottesschau die
Garantie für das harmonische Verhältnis, in der Analogie für den Unterschied

von Natur und Gnade sieht. Wenn P. sagt : « Ainsi voit-on Scot
admettre un désir inné de la vision béatifique et soutenir que la distinction
entre nature et surnaturel n'est pas objective, mais dépend simplement
d'une détermination volontaire de Dieu » (S. 254), so müßte er den inneren
Zusammenhang zwischen diesen beiden Thesen beweisen. Mit großem
Interesse folgt man auch den Ausführungen über den Wert der thomistischen
Erklärung der innergöttlichen Hervorgänge (S. 295 ff.). «Avant d'être
élaborée philosophiquement, ce n'est qu'une analogie au sens vulgaire,
tirée de notre psychologie, c'est-à-dire, un exemple, une comparaison à

portée purement subjective : une image facilitant intellection. Après
l'intervention de l'analyse métaphysique, c'est une analogie de proportionalité
propre, pouvant atteindre formellement la réalité divine » (S. 299 f.). Mit
Recht lehnt P. energisch die Versuche de Régnons, den Wert der
thomistischen Theorie abzuschwächen, ab und kennzeichnet als deren tieferen
Grund ein Verkennen der Analogielehre. Leider sind einem solchen «

Agnostizismus » außer de Régnon auch andere, nicht unbedeutende Theologen
zum Opfer gefallen (z. B. Rousselot, Intellectualisme de saint Thomas,

1924, S. 157).
Diese wenigen Proben lassen erkennen, welches Interesse man den

Ausführungen Penidos entgegenbringen muß. Da eine so große Anzahl von
theologischen Fragen berührt wird, mußte P. des öfteren allgemeine
Übersichten und Zusammenfassungen geben. In einzelnen Fällen scheint er mir
dabei etwas zu summarisch vorgegangen zu sein. So z. B. wenn S. 80 die
griechische Spekulation « peu religieuse » genannt wird. Im Gegenteil ;

die philosophische Bildung hatte wesentlich religiösen Charakter. Dieser
offenbart sich vor allem im Neuplatonismus, der ja gerade deswegen eine
der größten Gefahren für die Entwicklung des Christentums wurde. Der
hl. Anselm wird, ohne daß die neueren Studien über seine theologische
Methode gebührend berücksichtigt werden, der Reihe der « démonstrateurs
de mystères » zugerechnet.

Die Zitationen lassen, wie einige Stichproben ergeben, bisweilen an
Genauigkeit zu wünschen übrig. Das S. 12, Anm. von Habbel zitierte
Buch ist 1928 nicht in Münster, sondern Regensburg erschienen. Die

Verunstaltung der Thomasstelle S. 117, Anm. läßt sich kaum auf einen
Druckfehler zurückführen. S. 171 oben steht « x. art. cit. I. p. 64 », was
sich aus den vorhergehenden Zitationen unmöglich identifizieren läßt.

Diese Ausstellungen schmälern den Wert der Arbeit Penidos als Ganzes

nicht. Wir besitzen in ihr eine eindrucksvolle Darstellung der Bedeutung
der Analogie für die Dogmatik, die vom Dogmatiker als eine große Hilfe
zum tieferen Eindringen in wichtige spekulative Probleme begrüßt wird ;

an ihr erkennt er zudem klarer den Wert seines Arbeitens : die theologische
Spekulation verliert sich ja nicht in einem Sammeln von Bildern und
Gleichnissen, sondern erreicht — wenn auch nur in analoger Erkenntnis —
Wahrheiten von absoluter Gültigkeit. Darin liegt die Stärke und die
Schwäche unserer Theologie : intellectus humanus magis desiderat et amat



56° Literarische Besprechungen

et delectatur in cognitione divinorum, quamvis modicum quidem de illis
percipere possit, quam in perfecta cognitione, quam habet de rebus infimis
(3 cg. 25).

Rom, S. Anselmo. P. Anselm Stolz O. S. B.

K. Barth : Fides quarens intellectum. Anselms Beweis der Existenz
Gottes im Zusammenhang seines theologischen Programms. (Forschungen
zur Geschichte und Lehre des Protestantismus. Vierte Folge, Bd. 3.)
München, Kaiser. 1931. v-199 SS.

Wie schon der Untertitel besagt, will Barth Anselms Gottesbeweis im
Zusammenhang seines gesamten theologischen Programms verstehen, das
daher auch in einem eigenen Teil (S. 1-75) behandelt wird. Der zweite Teil
der Arbeit ist den Voraussetzungen und der Durchführung des eigentlichen
Gottesbeweises (Proslog. 2-4) gewidmet.

Das allgemeine theologische Programm Anselms ist in Barths
Erläuterungen im Wesentlichen richtig wiedergegeben. Mit Recht wird der
anselmianische Grundgedanke, daß alles theologische Arbeiten notwendig die
Autorität voraussetzt, hervorgehoben. Deshalb besagen nach Barth auch die
Texte, in denen Anselm die Schrift auszuschließen scheint, nicht, daß er « um
den intellectus fidei zu suchen, die Heilige Schrift als Quelle und Norm seines
Denkens überhaupt zu suspendieren beabsichtigte, um, ohne um ihren
Inhalt zu wissen, tabula rasa, das Credo aus anderweitig gewonnenen
Erkenntniselementen zu rekonstruieren » (S. 40). Leider hat Barth in seiner
Arbeit die neueren Ergebnisse katholischer Forscher über die theologische
Methode Anselms unberücksichtigt gelassen. Für die Bedeutung des « sola
ratione » und bezüglich der Voraussetzungen des Cur Deus Homo hätten
ihm die Ausführungen von v. d. Pias (Des hl. Anselm Cur Deus Homo
auf dem Boden der jüdisch-christlichen Polemik des Mittelalters ; Divus
Thomas, 1929, 446), für die « rationes necessariae» die Arbeit von Jacquin
(Les rationes necessariae de saint Anselme, Mélanges Mandonnet II, 67 ff.)
Bestätigungen und wichtige Hinweise bieten können. Unter Berücksichtigung

der dort angegebenen Ergebnisse ist es nicht möglich, mit Barth
in dem Beweisenwollen ex rationibus necessariis ein Erschließen eines als
unbekannt gesetzten Glaubenssatzes aus anderen als bekannt
vorausgesetzten zu sehen. Es handelt sich vielmehr um eine gegen die Behauptung
der Unvernünftigkeit unseres Glaubens gerichtete Darlegung der Vernünftigkeit

bezw. Widerspruchslosigkeit des betreffenden Glaubensartikels.
Wichtig dabei ist, daß die infidèles des hl. Anselm in erster Linie Juden
sind. Man braucht dann auch nicht zur Rechtfertigung gewisser Gedankengänge

zu einer « göttlichen Einfalt » seine Zuflucht zu nehmen, in der
Anselm die Voraussetzung wagte, «daß der Unglaube, das quia non credi-
mus, der Zweifel, das Nein und der Spott des Ungläubigen so ernst gar
nicht zu nehmen sei, wie er selber es wohl ernst genommen haben wollte »

(s- 74)-
Der eigentliche Gottesbeweis des Proslogion hat nach Barth mit dem

ontologischen Gottesbeweis nichts gemein. Der ganze Beweisgang setzt



Literarische Besprechungen 56I

den Namen Gottes aus der Offenbarung voraus. « Anselm ist auch und
gerade, indem er seinen Beweis der Existenz Gottes antritt, durchaus und
korrekt in der Ausführung seines theologischen Programms begriffen.
Vorgegebener Glaubenssatz ist ihm selbstverständlich auch die Existenz
Gottes (Da mihi, ut intelligam, sicut credimus). Diese geglaubte
Existenz Gottes soll nun unter Voraussetzung des gleichfalls geglaubten
Namens Gottes erkannt und bewiesen, als notwendig zu denken verstanden
werden. Wobei der Gottesname diesmal das dem Credo entnommene a ist,
mittels dessen die jetzt als x gesetzte Existenz Gottes aus einer unbekannten
(nicht ungeglaubten aber noch unerkannten) in eine bekannte Größe
verwandelt werden soll» (S. 82). Ziel des Beweisganges ist also zu zeigen,
« daß der als Gott bezeichnete Gegenstand unmöglich als nur gedacht
daseiend gedacht werden kann» (S. 103).

Barth begründet seine Interpretation in einer eingehenden Textexegese
der entsprechenden Kapitel des Proslogion. Mit Recht legt er bei den
letzten Worten von Kap. 2 : Existit ergo procul dubio aliquid quo majus
cogitari non valet et in intellectu et in re, den Ton auf et-et und nicht auf
das vorausstehende existit. Er stellt sich damit in offenen Gegensatz zur
Übersetzung Brinktrines, der in seiner deutschen Übertragung des Proslogion
durch die Betonung des ersten Wortes diesen Schlußsatz eindeutig zur
Conclusio eines ontologischen Gottesbeweises macht. (Übrigens verkennt
Brinktrine durchaus das theologische Arbeiten des hl. Anselm, wenn er
in seiner Einleitung (S. v) das Proslogion eine « theologia naturalis oder
eine Theodizee die den Höhepunkt der Philosophie darstellt », nennt.)

Eine ähnliche Auffassung, wie Barth, vertritt v. d. Woestyne in seinem
Cursus philosophiae, II, 1925 (Mecheln) : « Itaque S. Anseimus jam
habens ex fide catholica conceptum objectivo-realem entis quo majus
excogitari nequit, potest inhaerere in simplici inspectione illius conceptus
et ex eo deducere rationes seu notas, quas comprehendit : si conceptus
objective realis est, objective reales sint oportet rationes ex eo deductae »

(S. 713-714). Diesen Sinn sucht Barth durch eingehende Textexegese aus
dem Proslogion herauszuschälen. Dabei geht er jedenfalls Anselms
Beweisführung mit mehr Sorgfalt nach als jene, die in Prosl. 2-4 einen ontologischen
Gottesbeweis finden. Und doch ist er m. E. Anselm nicht gerecht geworden.
Das liegt daran, daß er die spezielle Methode des in seiner Art einzigen
Proslogion im Interesse des allgemeinen theologischen Programms ganz
vernachlässigt. Die Berücksichtigung dieser Methode hätte ihm gezeigt,
daß in den strittigen Kapiteln überhaupt kein Beweis für das Dasein Gottes
weder ein rein philosophischer noch ein theologischer enthalten ist, sondern
nur eine Einsicht in die vom Glauben gelehrte eigene Seinsweise Gottes.

Aber damit haben wir bereits auf eine neue Deutung der Kapitel
hingewiesen, die wir in Bälde ausführlicher darzulegen hoffen.

Rom, S. Anselmo. P. Anselm Stolz O. S. B.


	Literarische Besprechungen

