Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Sacrificium Mediatoris : die Opferanschauung des Aquinaten
[Fortsetzung]

Autor: Rupprecht, P. Placidus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sacrificium Mediatoris.

Die Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Griissau.

(Fortsetzung und Schluf.)

II. Sacrificium Externum.

c) Sakrament und Opfer zugleich.

Die Eigenart unseres Sakramentes besteht darin, daB nicht, wie
bei den andern Sakramenten, die Heiligung des Menschen unmittelbar
erfolgt, sondern zunichst efwas Heiliges bezeichnet und bewirkt wird,
in dem erst dann die Menschen die Gnaden erhalten.’ Darum geht die
eigentliche sakramentale Handlung auf das Herstellen dieses Heiligen.
Die Kommunion ist nur dessen Anwendung. 2

Beachten wir, daff die Sakramentsmaterie vom Volk als Opfergabe
dargebracht wird, so haben wir alles gegeben, was nach dem Ritus zum
sacrificium gehort. Das Volk bringt seine Gaben, Brot und Wein. Diese
werden konsekriert, geheiligt. Sie wverlieren ihr natiirliches Sein, um
Trdger heiligen Lebens zu werden. Als solche werden sie dann vom Volke
genossen. '

Was von einem wahren Opferakt zu verlangen ist, wird also geleistet.
« Circa res oblatas aliquid fit.»® «... in aliquod sacrum, quod inde

1 IV D. 7,2, 1, 3 ad 2: In sacramento Eucharistiae illud, quod est res et
sacramentum, est extra suscipientem.

IIT 73, 1 ad 3 : In sacramento Eucharistiae id, quod est res et sacramentum
est in ipsa materia ; id autem, quod est res tantum est in suscipiente scil. gratia,
quae confertur.

2 III 73, 1 ad 3: Eucharistia continet aliquid sacrum absolute. ... Et ideo
sacramentum Eucharistiae perficitur in ipsa consecratione materiae ; alia vero
. sacramenta perficiuntur in applicatione materiae ad hominem sanctificandum.
Cf. 8o, 1 ad 1.

III 78, 1c : Hoc sacramentum perficitur in consecratione materiae, alia vero
sacramenta perficiuntur in usu materiae consecratae. Cf. IV D. 8, 2, 1, 1 ad 2. —
D. 11,2, 1, 3ad 3.

3 TI-IT 85, 3 ad 3.



Sacrificium Mediatoris 515

fieri debeat, consumendum.»! Die heilige Wandlung erscheint also
als Sakramentsverwivklichung und Opferdarbringung zugleich.?® Die
heilige Handlung schreitet dann zum kultischen Mahl fort. ® Sakrament
und Opfer sind bei der Eucharistie also eins. Sie treffen nicht nur
zeitlich zusammen, sondern die Sakramentsverwirklichung, das Bereiten
der heiligen Gabe unter sichtbaren Zeichen, ist zugleich actio sacrifi-
calis. 4 Dies ist der Fall, weil die hier zur Heiligung der Menschen
bestimmte Gnade die verklirte Menschennatur des Heilandes selbst
ist. Deren Hingabe ist aber nur moglich durch Christus selbst, also
als die Selbsthingabe des Herrn. Sie geschieht zudem nicht zum
Heil eines einzelnen Menschen, sondern zur Erneuerung des ganzen
Geschlechtes, zur Vereinigung der Schopfung mit Gott. Die Sakraments-
bereitung hat mithin vollkommen den Charakter der Mittlerhingabe
Christi und somit die Eigenschaften einer wahren Opferhandlung.
Dies ist kaum anders moglich als bei einem Speiseopfer, da die heilige
Speise zugleich Opfermahl und sakramentales Mittel sein kann.

Diese opfermiBige Hingabe des Herrnleibes wird durch den Ritus,
das sakramentale Zeichen, bestitigt.

Von der Symbolik der Materie war bereits die Rede. Es ist nur noch
herauszustellen, daf3 auch die Worte der Wandlung diese Hingabe des
Herrn zur Lebensspeise der Welt kundtun und nicht etwa eine andere.

Zunichst miissen wir da feststellen, daB3 die von Lukas und Paulus
iiberlieferten Worte, die auf die Passion bezogen werden, nicht in
den Kanon aufgenommen wurden, ndmlich : quod pro vobis datur?
tradetur. ¢ Diese Tatsache zeigt wohl, dal} die Kirche den Kreuzesakt
bei der Wandlung nicht so sehr vor Augen hat. Dagegen deutet alles
auf ein Mahl hin, demgemil auf ein Speiseopfer, da Jesus Brot nahm,
es brach und den Seinen reichte und sie zum Essen aufforderte.
« ... accepit panem in sanctas ac venerabiles manus suas ... benedixit,
fregit, deditque discipulis suis, dicens; Accipite et manducate ex hoc
omnes. »? St. Thomas sieht in den Wandlungsworten, ihrem ganzen
Umfange nach genommen, die Bezeichnung der Speise, zu deren

1 II-IT 86, 1c. .

2 IIT 61, 3 ad 3: Sacrificium novae legis oblatione panis et vini perficitur.

3 IV D. 12, 3, 2, 2c: Semper ille, qui consecrat, debet sumere corpus et
sanguinem Christi.

4 TII 79, 53¢ : Hoc sacramentum simul est sacrificium et sacramentum.

5 Luc. 22, I0.

¢ 1. Cor. TI,24.

7 Kanon.



516 Sacrificium Mediatoris

Vollendung ihr Genuf3 gehoért.! Es deuten also alle Worte auf das
Darbieten des bereits am Kreuz genullfihig gewordenen Herrnleibes.
Auch die Konsekrationsworte des Weines bringen die Gegenwarts-
bezeichnung des MeBopfers klar zum Ausdruck. Das Blut wird nidmlich
durch den Kelch als Trank bezeichnet.? Auch die anschliefenden
Worte gehen auf die Wirkung des Blutes Christi, nicht aber auf dessen
Vergossenwerden am Kreuz. 3

Da Christus sein Blut zum Trinken anbietet, handelt es sich um
die Applikation des bereits geheiliglen Opferblutes. Nachdem im Vorbild-
opfer das Blut durch den Opfernden vergossen war, wurde es durch
den Priester an den Altar appliziert und durch diese Beriithrung geweiht.
Bei den Wesheopfern * des Volkes ® der Aaroniten ¢ wurde nur die Hilfte
des Blutes an den Altar gebracht, mit dem andern Teil des nunmehr
heiligen Blutes das Volk besprengt, bezw. Aaron und seine Séhne am
rechten Ohr, Daumen und FuBzehe bestrichen und ihre Kleider
besprengt. 7 Moses sprach bei der Blutapplikation auf das Volk : « Hic
est sanguis testamenti . . . ». Durch Aufnahme dieser Worte kennzeichnet
der Herr klar die Bedeutung seines Tuns®, so auch die Kirche bei
der heiligen Wandlung. Es handelt sich also nicht um Blut, das hier
vergossen wird, sondern um das bereits dargebrachte und geheiligte
Blut, durch dessen Anwendung die Menschen Gott besonders ver-
bunden werden (Bund — Priestertum). ® Genau wie der Leib, ist also
auch das Blut in der Eucharistie als bereits geopfert bezeichnet, und
zwar als Gott dargebracht, als von ihm angenommen und geheiligt

1 ITI 78, 1 ad 2 : In his verbis : Accipite et comedite intelligitur usus maferiae
consecvatae ... per omnia ista verba exprimitur tota perfectio huius sacramenti.

2 III 78, 3 ad 1: .. in calice, de quo fit mentio ... inquantum est pofus
fidelium, quod non importatur in ratione sanguinis ; et ideo oportuit hoc designari
per vas huic usut accomodatum.

3 1. c. 3¢: Per verba sequentia designatur virfus sanguinis effusi in passione,
quae operatur in hoc sacramento ... ad adipiscendam aeternam hereditatem ...
ad ijustitiam gratiae ... ad removendum impedimenta utriusque praedictorum,
scilicet peccata.

l.c.ad 2 : ... fit mentio de effectu passionis.

4 Cf. Schegg, Biblische Archiologie, 509 f.

5 Exodus 24, 8.

6 Leviticus 8, 22-24.

7 II-IT 81, 8c: ... sanctus, quasi sanguine tinctus, eo quod antiquitus illi
qui purificari volebant, sanguine hostiae tingebantur.

8 Mt. 26, 28 ; Mc. 14, 24 ; Lc. 22, 20.

91. c. ad 3: Testamentum est dispositio hereditatis. Hereditatem autem
caelestem disposuit Deus hominibus dandam per virtutem sanguinis Jesu Christi.



Sacrificium Mediatoris 517

und somit als jetzt in neuer Hingabe applizierbar zur Heiligung der
Gemeinde — als genieBbare kultische Speise. Den BlutgenuB als Opfer-
applikation bezeugt der Aquinate fiir die Gotzendiener. 1

Auch die Doppelgestaltigkeit dieses Sakramentes geht auf die
Gegenwart ; natiirlich klingt bei ihr die Erinnerung an den Opferakt
mit. So liegt in ihr zwar eine significatio passionis, notwendig aber ist
sie besonders wegen der perfectio sacramenti. « Traditur hoc sacramentum
sub duplici specie propter tria : 1. propter eius perfectionem, quia cum
sit spiritualis refectio, debet habere spiritualem cibum et spiritualem
potum, nam et corporalis rectio non perficitur sine potu et cibo,
2. propter eius significationem ... memoriale dominicae passionis (wird
spiter behandelt), 3. propter huius sacramenti effectum salutarem,
valet enim ad salutem corporis, et ideo offertur corpus, et valet ad
salutem animae, et ideo offertur sanguis, nam anima in sanguine est. » 2
Wire die Darstellung der Passion wichtiger, dann wiren klarere
Bezeichnungen moglich gewesen, so aber gibt die Bezeichnung des
Speiseopfers den Ausschlag. « Licet carnes animalium occisorum ex-
pressius repraesentant Christi passionem, tamen minus competunt ad
communem usum huius sacramenti et ad ecclesiasticam unitatem signi-
ficandam. »® Zeigen die beiden Gestalten die Fiille des uns gebotenen
Lebens fiir Leib und Seele an, so wiirde doch schon eine Gestalt geniigen,
den Heiland als unsern Lebenserhalter zu bezeichnen, — und somit
fiir die Eucharistie als Sakrament ausreichen. Dasselbe konnte man
wohl auch von ihr als sacrificium behaupten, da auch hier ein Opfer-
element den eucharistischen Opfergedanken ausdriickt : Christus gibt
seine Menschheit hin, uns mit iibernatiirlichem Leben zu nihren. Der
Aquinate scheint dieser Ansicht zu sein, sonst miil3te er confra morem
und nicht praeter morem sagen, da hier der Brauch der Kirche Gesetzes-
kraft besitzt. ¢ Zu bedenken ist weiterhin, dafl nach dem heiligen Lehrer

1 I-II 102, 3 ad 8 : Idololatrae bibebant de sanguine victimarum ; Cf. ib. 6 ad 1.
2 In 1. Cor. 11, 24 L. 5; Cf. III 76, 2 ad 1.

III 79, 1 ad 3: Secundum quandam assimilationem dicitur, quod in hoc
sacramento corpus offertur pro salute corporis et sanguis pro salute animae,
quamvis utrumque ad salutem utriusque operetur, cum sub utroque totus sit
Christus.

3 IIT 74, 1 ad 1.

41V D. 11, 2, 1, 1 ad 4 : Quamvis consecratio panis non dependeat a conse-
cratione vini ... tamen potius deberet desistere, qui non haberet utrumque, quam
conficere praeter morem Ecclesiae in una tantum specie ; quamvis etiam si in una
tantum specie consecraret, consecratum esset.

Divus Thomas. ‘ 34



518 ' Sacrificium Mediatoris

die Konsekration die eigentliche Opferdarbringung ist. Ist sie giiltig
— was fiir sie auch unter einer Gestalt auller Frage steht — so ist auch
eine wahre actio sacrificalis und somit ein sacrificium vorhanden.

Der Begriff der Selbsthingabe verlangt Christi aktive Gegenwart,
wie auch der des Opfers nach dem Priester ruft.! Der menschliche
Priester ist nur sein ausfithrendes Werkzeug, das er durch die
Ordination in seinen Dienst nahm. Virtus consecrativa non solum
consistit in ipsis verbis, sed etiam in potestate sacerdoti tradita in sua
consecratione et ordinatione.? Seinen aktiven Anteil (das Hingeben)
vollfithrt der Heiland also durch den ordinierten Priester. Die Konse-
kration enthdlt demnach die wahve Selbsthingabe des Weltenmittlers. Sie
ist ein wirklicher Opferakt. Mag es sich bei der Eucharistie auch um
ein Speiseopfer handeln, so geht ihm doch auch das Gott versihnende
Moment, das wesentlich zum Opfer gehort, nicht ab. Bei der Abhandlung
iiber das sacrificium internum war davon bereits die Rede. 3

Entsprechend dem Opferbegriff ist die Opferfrucht universell. Als
Opferfrucht {iberschreitet sie die Wirkung des Sakramentes. Die
Kommunion niitzt nur dem Empfinger, der andern an seinen Gnaden
hochstens ex opere operantis Anteil gewdhren kann. Als Opfer bringt
die Eucharistie allen Gliedern der Kirche Segen. Fiir sie wird sie ja
dargebracht. ¢+ Selbst die, welche des zeitlichen oder iibernatiirlichen
Lebens entbehren (arme Seelen — Siinder) empfangen durch ihre
Darbringung. ®

Betrachten wir die eigentliche Opferhandlung, so miissen wir eine
Eigenart des ecucharistischen sacrifictum feststellen. Als das Heilige,
was aus der Gabe entsteht, haben wir den verklirten Herrnleib, also
die eigentliche Kreuzesfrucht. Brot und Wein, die Gaben der Glaubigen,
werden nicht einfach geheiligtés Brot und geheiligter Wein, sondern es
tritt an ihre Stelle durch die Wesenswandlung etwas anderes. ® Die

1 1IT 22, 3 ad 2 : Sacerdos ipse Christus offerens.

2 ITIT 82, 1 ad 1.

3 Divus Thomas 1931, 297 ff.

41V D. 45, 2, 3, 1 ad 3: ... ex ipso opere operalo eius efficacia in alterum
transire potest, quod non contingit de aliis sacramentis.

51V D. 12, 2, 2, 2 ad 4: Inquantum est sacrificium, habet effectum etiam
in aliis, pro quibus offertur, in quibus non praeexigit vitam spiritualem in actu,
sed in potentia tantum (verlangt-aber Disposition fir die Gnade).

6 IIT 78, 1¢c: ... in quadam miraculosa conversione substantiae.

IV D. 8, 2, 1, 1c: Tota perfectio huius sacramenti in ipsa materiae conse-

cratione consistit, quae est per transsubstantiationem panis in corpus Christi.



Sacrificium Mediatoris 5I9

anfinglichen Opfergaben bleiben im Heiligungsproze3 nur den Gestalten
nach, damit durch diese die Kreuzesfrucht uns zuginglich werde. Die
consummatio sacrificii verlangt bekanntlich die Geniebarkeit der
Opfergabe. Da demgemill bei der Messe die Heiligung der Opfergabe
durch die Verwandlung in die Kreuzopferfrucht erfolgt, erweist sich das
eucharistische Opfer als ein abhdngiges sacrificium. Es selbst bedeutet
somit nicht den Anfang einer Heilsordnung, sondern das Auswirken
einer bereits begonnenen — der des Kreuzopfers.

Das blutige Opfer ist sozusagen das Ur- oder Stammopfer dieser
Heilsordnung. Es gibt in der Messe keine neue Opferfrucht, sondern die
des Kreuzes wird geboten. Der Messe liegt nur ob, der verklirten
Menschheit des Erlosers die Mittel zur Vereinigung mit uns darzubieten.
Dal} der verkldirte Christus in der Brotsgestalt zugegen ist, ist uns allen
vertraut. St. Thomas gibt diesem Gedanken auch ottmals Ausdruck,
wenn er von der Gegenwart des passus spricht.1 Das Partizipium
Perfecti anders als im Sinn der Vergangenheit zu deuten, liegt kein
Grund vor. Es entspricht der allgemein anerkannten dogmatischen
Lehre. Naturgemil bedeutet es nicht Christus im Todeszustande,
sondern ihn, der das Leiden durchgemacht, es hinter sich hat, und
der die Frucht der passio fiir seine Person und seine Mittlerhingabe
auch geerntet hat. Ohne die Auferstehung ist die Passion nicht ab-
geschlossen. Sie bedarf ihrer Kronung in der Verherrlichung des Gottes-
lammes. Als Auferstandener weilt Christus zur Rechten des Vaters
und in der Eucharistie. Als Auferstandener, der die Passion siegreich
iberstand, ist er die Quelle aller Gnaden fiir uns Siinder.2 Dal} der
Ausdruck passus gebraucht wird, ist vielleicht zu erkliren durch den
Mangel eines geeigneten Partizipiums von resurgere. Vielleicht auch soll
er die Opferliebe des Herrn mehr in den Vordergrund stellen und die
Eucharistie als Gedichtnis seines Leidens der Erinnerung tiefer ein-
prigen. Christus erfihrt in der eucharistischen Opferhandlung keinerlei
Verinderung mehr. Anderseits werden die Elemente von Brot und
Wein restloser « aufgebraucht », als wir es bei den andern Opferfeiern
beobachten kénnen. Die Heiligung, die sie erfahren, ist aber auch umso

LIV D. 8, 1, 2, 2¢: ... quantum ad id, quod est res et sacramentum, scil.
ipsum Christum passum.

Cf. IIT 73, 3 ad 3; 5 ad 2; 6¢c; 73, IC.
2 I-II 101, 4 ad 2: Eucharistia continet ipsum Christum, qui est sancti-
ficationis auctor.

In Isai. 1, 3: Nostra sacrificia in seipsis continent gratiam sanctificantem.



520 Sacrificium Mediatoris

grofler, da die Gott innigst geeinte und verklirte menschliche Natur
Christi substantiell gegenwirtig wird. Das MeBopfer-kann man als
Erinnerungs- und Zuwendungsopfer bezeichnen.

d) Memoria passionis.

Hiermit kommen wir zur Bezeichnung der Vergangenheit in der
Eucharistie, ihres Ursprunges: der Passion, des Kreuzes. Wie im
Adamsgeschlecht jeder einzelne Vertreter die Ziige seiner Vorfahren
und des ersten Menschen irgendwie widerspiegelt, so sehen wir etwas
Ahnliches auch in der christlichen Heilsordnung. Alles bekundet sich
irgendwie als vom Kreuzesopfer abhingig. So vor allem die Sakra-
mente und in hervorragender Weise deren hochstes, die Eucharistie.

Im Ritus der heiligen Messe findet St. Thomas vielerlei Erinnerungs-
zeichen an Christi Leiden. Er nennt ihn: imago repraesentativa
passionis Christi.? « In sacramento recordatio illius fit, quod factum
est semel. Sacerdos enim non solum verbis sed etiam factis Christi
passionem repraesentat.? Vom eucharistischen Hochgebet lesen wir
dort : «Verba canonis ad Eucharistiam consecrandam principaliter
pertinent, sed signa ad historiam recolendam.» Auch in der Summe
fiihrt er den ganzen Verlauf der Passion an den Kreuzzeichen durch. 3
Aber diese Deutungen haben kaum Berechtigung. Schon eher kann
man den zusammenfassenden Worten beistimmen, in denen die Kreuz-
zeichen als Erinnerung an die Quelle aufgefaBt werden, aus der das
eucharistische Geschehen flieBt. Potest autem brevius dici, quod
consecratio huius sacramenti, et acceptio huius sacrificii, et fructus
ipsius procedit ex virtute crucis Christi, et ideo ubicumque fit mentio
de aliquo horum, sacerdos crucesignatione utitur.? Jedoch kénnen
nicht alle Zeremonien auf die Erinnerung an das Kreuz gedeutet
werden. « Significantur verbis in celebratione huius sacramenti quaedam
pertinentia ad passionem Christi, quae repraesentatur in hoc sacramento,

1 TII 83, 1 ad 2.
2 IV D. 12, 3, Exp. textus.

(Kreuzzeichen, Beten mit ausgebreiteten Handen, Verneigungen, Brechung,
Mischung — die fiinf Wendungen zum Volke entsprichen den fiinf Erscheinungen
des Auferstandenen, die sieben BegriiBungen erinnerten an die sieben Geistesgaben.)

3 III 83, 5 ad 3.

4°Ib.; 1. c. ad 4: Sacerdos post consecrationem non utitur crucesignatione
ad benedicendum et consecrandum, sed solum ad commemorandum virtutem
crucis et modum passionis Christi.



Sacrificium Mediatoris 521

vel etiam ad corpus mysticum, quod significatur in hoc sacramento,
et quaedam pertinentia ad u#sum huius sacramenti, qui debet esse cum
devotione et reverentia.»! Dies kommt besonders bei der fractio zum
Ausdruck. So verlockend es auch sein mag, in ihr ein Bild des Opfer-
leidens zu sehen, die Beziehung des eucharistischen Fronleichnams zur
Kirche ist zu hervortretend, um nicht vor allem nach dieser Richtung
eine Erklirung der fractio nahe zu legen.* Vor allem sieht St. Thomas
die Erinnerung an das Herrnleiden im Ritus der Wandlung selbst :
« ... passionis, quae per consecrationem exprimitur.?® Repraesentatio
dominicae passionis agitur in ipsa consecratione huius sacramenti, in
qua non debet corpus sine sanguine consecrari. 4 Significatur passio
Christi, in qua separatus fuit eius sanguis a corpore ; et ideo separatim
in hoc sacramento offerri debet signum corporis et signum sanguinis,
duplici materia existente. > Non seorsum a corpore consecraretur
sanguis Christi, sicut nec aliae partes, nisi pro eo, quod est in passione
effusus. »® Der Ausdruck sanguis consecratur — sanguis consecratus
ist dogmengeschichtlich zu erklaren. ” Die Redewendungen separatim
offerre, seorsum consecrare, consecratione exprimere gehen alle auf den
Ritus, das' sacramentum tantum. Somit steht diese repraesentatio
crucis bei der Konsekration wmat der durch die andern Zeremonien auf
einer Stufe. Es ist darum nicht befremdend, wenn der heilige Lehrer
auch in der 2weigestaltigen Kommunion eine Erinnerung an das Herrn-
leiden sieht. «In hoc sacramento, quod est memoriale dominicae
passionis, seorsum sumitur panis ut sacramentum corporis et vinum ut
sacramentum sanguinis. » ® Auch das getrennte Vorhandensein des Leibes

1 1. ¢ 56 Cf 36 -

2 IV D. 12, 1, 3, 3¢:"Sicut in hoc sacramento est duplex res sacramenti,
scilicet corpus Christi verum et mysticum, ita etiam fractio duo significat, scilicet
ipsam divisionem corporis veri, quae facta est in passione ... et distributionem

vivtutis vedemptoris Christi per diversa membra Ecclesiae ... (Lebende, Verklirte,
Harrende). Cf. 1. ¢. ad 1 ; ad 2.

3IVD.S, 2, 2 3ad8.

4 TIT 80, 12 ad 3

51V D. 11, 2, 1, 1¢; Cf. III 76, 2 ad 1.

S$IVD.8, 2 2 1ad 3;Cf.in 1. Cor. 11, 24 L. 5; TII 76, 2ad 2 ; Cf. 1. c. 1
ad 2; ad 6.

Cf. Adam, Op. cit. 9 f.; 25 f.; 62 1.

1II 74, 1c.

Hieher scheint auch folgende Stelle zu gehéren. Sie weist wohl auf die
Kommunion hin, da der Speisecharakter der Eucharistie betont wird.

Cg. 4, 61: ... separatim nobis traditur sacramentum corporis eius sub

@ -~



522 Sacrificium Mediatoris

und Blutes nach der Wandlung erinnert an die Art und Weise, wie diese
Heilsfrucht erworben wurde. !

Geht nun das signum rememorativum {iiber den Ritus hinaus ?
Entspricht dieser Bezeichnung auch eine sakrvamentale Wirklichkeit ?
Wird die Passion als WKorgang nun irgendwie, wenn auch noch so
geheimnisvoll bewirkt oder gegenwirtig ? St. Thomas spricht unbedenk-
lich von der Gegenwart des Herrnleibes in der Eucharistie, aber nicht
von der des Leidensvorganges. Im Gegenteil, diese lehnt er ab. « Hoc
sacramentum est signum passionis Christi, et non ipsa passio.»* Man
beachte ferner die scharfe Gegeniiberstellung von continere und reprae-
sentare. « Hoc sacramentum dicitur sacrificium, inquantum repraesentat
ipsam passionem Christi, dicitur autem hostia, inquantum continet
ipsum Christum, qui est hostia salutaris. » 2

Auch die Erwiigungen iiber eine etwaige Konsekration zur Zeit der
Grabesruhe des Herrn sprechen nicht von einer Vergegenwirtigung des
Leidensvorganges, sondern nur davon, dafl der Zustand des euchari-
stischen Leibes stets dem des wahren entspricht. « Christus, secundum
quod est in hoc sacramento, pati non potest, potest tamen mori. »*
Ist der Herrnleib im Sakrament auch duflern Einfliissen (pati) entzogen,
so wiirde er doch die Veridnderung, die der Heiland an seinem Leibe
erfihrt, auch durchmachen (mori). Mit der repraesentatio passionis in
der Eucharistie hat der Satz nichts zu tun.

Ferner sahen wir in dem Abschnitt iiber die Sakramentenlehre, daf3
die bewirkende Kraft nur auf die Gegenwartsbezeichnung (Gnade)
gehen kann. «Sacramenta operantur salutem, quam significant
corpus offertur pro salute corporis et sanguis pro salute animae. »5 Die
sakramentale Wirkweise ist an das Zeichen gebunden. Dieses geht aber
auf den Herrnleib als Lebenssperse. Mag in folgender Stelle die Einheit-
lichkeit der Eucharistie trotz ihrer zweifachen Materie behandelt werden,

specie panis et sanguis sub specie vini, ut sic in hoc sacramento passionis
dominicae memoria et repraesentatio habeatur.
1 11T 82, 2 ad 2 : Sanguis specialius est imago dominicae passionis.
I1I 83, 5 ad g : ... per calicem ... significari ... ipsa passio Christi, quae
repraesentatur in hoc sacramento. -
III 78, 3 ad 2; ad 7: Sanguis seorsum consecratus expresse passionem
Christi repraesentat.
2 IVD. 12,1, 3, 1 ad 2; Cf. 1. c. 3 Exp. textus.
3 111 73, 4 ad 3.
4 TIT 81, 4 ad 1.
5 III 79, 1 ad 3.



Sacrificium Mediatoris 523

so beweist sie doch auch, dal} alle ihre Wirkung auf die Gegenwart
zu beziehen ist. « Omnia, quae in Eucharistia sunt, pertinent ad idem
repraesentandum, scil. mortem Domini et idem efficiendum, scil. gratiam,
per quam homo incorporatur corpori mystico.»' Die Passionsbezeich-
nung wird auch deutlich von der wirksamen Bezeichnung unterschicden.
« Significatio sacramenti est duplex : Una secundum quod repraesentat
praeteritum ; et sic in hoc sacramento significatur passio Christi
separatim ... offerri debet signum corporis et signum sanguinis, duplici
materia existente. Alia significatio sacramenti est de effectu per sacra-
mentum inducendo, quia sacramenta efficiunt, quod figurant, . .. oportet
quod sub specie panis ad significandam salutem corporis et sub specie
vini ad significandam salutem animae hoc sacramentum perficiatur. »
Die ex vi verborum getrennte sakramentale Vergegenwirtigung des
Leibes und Blutes ist kein mystisches Bewirken der Passion. Sie gehort
vielmehr zum Effekt des Sakramentes und ist darum in dessen Richtung
zu erkliren — und nicht nach der Vergangenheit hin. Wo St. Thomas
iiber die Gegenwart des Herrn ex vi sacramenti und ex concomitantia,
handelt, niitzt er diese Lehre keineswegs fiir die memoria passionis
aus. Nur in den beiden Gestalten sieht er eine Versinnbildung des
Herrnleidens. 3

Das Suchen nach einer anderweitigen Bezeichnungsrichtung fiir die
res et sacramentum ist aullerdem iiberfliissig. Threm Symbolwert ist
durch das sacramentum tantum bereits die Richtung gewiesen. Dieses
bezeichnet als res et sacramentum, wie des oftern ausgefithrt wurde,
den Heiland insofern er unsere kultische Lebensspeise sein will. Ist nun
der Herr zugegen, bereit, uns durch seine Menschheit zu nihren, so
kann das auf nichts weiteres hinweisen, als auf die Wirkungen, die
in den Seelen, in der Kirche durch dieses Himmelsbrot erzielt werden.
Diese als die res non contenta waren bereits im sacramentum tantum
bezeichnet. Jetzt ist die Bezeichnung eindrucksvoller, weil nicht erst
auf die Ursache der Gnadenwirkung hingewiesen wird, sondern diese
Ursache gegenwiirtig und wirkbereit ist.

Der Akt der Doppelkonsekration mag — im Ritus — an die Passion
erinnern, weckt doch schon das Aussprechen der Worte — Leib — Blut
— in solcher Nebeneinanderstellung unwillkiirlich die Erinnerung an

1 1V D. 8, 1, 1, 2, Contra.

2 IV D. 11, 2, 1, IcC.

3 1II 76, 2 obi. 1: Videtur, quod altera (species) illarum superfluat.
1. c. ad 1: Hoc valet ad repraesentandum passionem Christi.



524 Sacrificinm Mediatoris

ein Blutvergieflen. Seiner ganzen Bedeutung nach ist er Mahlbereitung.
Er ist die entsprechende Einkleidung fiir das grofle Gnadengehermnis, daf
der verklirte Heiland seinen Leib und sein Blut zur Speise fiir uns
hingibt.

Wer den Vorgang der Doppelwandlung auf den der Passion deutet,
ist gezwungen, zunidchst die Materie des Sakramentes bei seinem
Erklirungsversuch unbeachtet zu lassen. Sie bietet keinen Anhalt fiir
ein Leidensgedichtnis, da sie Leib und Blut nicht an und fiir sich
versinnbildet. Die Materie weist vielmehr, nach dem Aquinaten, auf
den effectus sacramenti, also auf die Gnade, hin.* Ferner wird er der
sakramentalen Form nicht gerecht. In ihr ist die Hingabe Christi zur
Speisung der Welt ausgedriickt, nicht die zur blutigen Siihneleistung.
Das Wort effundetur bietet ihm auch keine Stiitze. Durch sein Tempus
erweist es sich als im Sinn des Abendmahles gesprochen, an dem der
Heiland sowohl das blutige als das eucharistische Priestertum auf sich
nahm. Es ist auch schwer einzusehen, warum gerade die Trennung
des Ieibes und Blutes am Kreuz, die doch zum Malum an der Passion
gehort, durchaus dargestellt sein soll. Viel wichtiger ist die Reprisen-
tation des opus patientis, in dem doch allein die Bedeutung des Kreuzes-
vorganges als sacrificium beruht.

Trotz der vorangehenden Ausfiihrungen mit der nachdriicklichen
Betonung des signum demonstrativam, soll die Bedeutung des signum
rememorativum nicht verkiirzt werden. Finden wir auch beim Aquinaten
keine Anhaltspunkte fiir die Versinnbildung des duBern Kreuzes-
geschehens im eigentlichen Konsekrationsvorgang, so lernen wir doch
von ihm die memoria passionis in einem andern Sinn verstehen. Er
sieht das Leidensgedichtnis in der Austeilung der Friichte der Passion.
Dort war die Oblatio. Hier ist die Consummatio. Gerade in der Betonung
der Gegenwartsaufgabe der Messe wird ihre Verdienstquelle, das Kreuz,
als der Anfang des eucharistischen Opferdienstes, besonders wirksam
ins Gedichtnis zuriickgerufen. «In hoc sacramento recolitur passio
Christi secundum quod eius effectus ad fideles derivatur. ... Quotidie
autem fructum dominicae passionis fideles percipiunt ... quotidie
propter fructum et propter iugem memoriam. » > « Passio Christi ...
prout tn nos eius effectus provenit, quotidie debet repraesentari, quia
eius effectus in nobis continuus est, et sic repraesentatur in hoc sacra-

1 IV D. 3, 4, 3 ad 2 ; vgl. Divus Thomas 1932, S. 72.
2 TIT 83, z ad 1; Cf. L. c. 1cC.



Sacrificium Mediatoris 525

mento. »? «Nihil est hoc sacramentum, quam applicatio dominicae
passionis ad nos. »

Die A7t der Zuwendung der Kreuzesfriichte ist dem Sakrament
entsprechend die der Speisung. «In sacramento Eucharistiae comme-
moratur mors Christi, inquantum ipse passus Christus exhibetur nobis
quasi paschale convivium. »3 «In hoc sacramento traditur nobis
memoriale passionis Christi per modum cibi, qui quotidie sumitur. »
Die bei der Konsekration des Weines beigefiigten Worte zeigen das
eucharistische Blut i seiner Wirkung — und nicht im Akt des Vergossen-
werdens. « Verba illa, quae adduntur in consecratione sanguinis ex-
primunt conditiones passionis et praecipue secundum quod operatur in
sacramentis . . . effectus . .. remissio peccatorum, . .. medium effectus ...
fides, ... finis, ad quem perducit, qui est aeternorum perceptio, ad quem
introduxit Christus per sanguinem propriae passionis. »* Die Gedanken-
vorstellung von der memoria im Sinn der Zuwendung ist so lebhaft,
daf sie beim Anblick des Kelches zum Ausdruck dringt. Sanguis
seorsum consecratus expresse passionem Christi repraesentat, ideo potius
in consecratione sanguinis fit mentio de effectus passionis. »® Auch die
Trennung von Leib und Blut vi sacramenti liegt — wie oben ausgefiihrt
wurde — in dieser Richtung. « Quamvis totus Christus sit sub specie
panis secundum rei veritatem, non tamen est ibi ex vi sacramenti nisi
corpus eius, ... et secundum quod venit in usum fidelium. » ¢

Die Erinnerung an die Uberwindung der Siinde und des Todes durch
den Herrn am Kreuz wird durch die Wiederherstellung der menschlichen
Lebensfihigkeit und somit des Lebens begangen. «In hoc sacramento
recolitur passio secundum quod per ipsam reficimur, et quia tali refec-

11V D. 13, 1, 2, 3ad 1.

IV D. 2, 1, 2 ad 1: Quamvis Eucharistia sit memoriale ipsius dominicae
passionis ... non tamen ad omnes effectus eius ... Eucharistia ordinatur ad
ultimum effectum passionis Christi,

2 In Joan. 6, 52 L. 6.
3 IIT 66, g ad 5.

IIT 8o, 10 ad 2: In hoc sacramento traditur nobis memoriale passionis

Christi per modum cibi, qui quotidie sumitur.
4 IV D. 8, 2, 2, 3¢; Cf. III 78, 3.
5 TII 78, 3 ad 2.

l. c. ad 7 : Sanguis seorsum consecratus a corpore expressius repraesentat
passionem Christi : et ideo potius in consecratione sanguinis fit mentio de passione
Christi et fructu ipsius.

Corp. art.: ... per verba sequentia designatur vir/us sanguinis effusi in
passione.

6 IVD. 11,2, 1, 1ad 2.



526 Sacrificium Mediatoris

tione pluries indigemur, ideo pluries hoc modo recolitur dominica
passio. » 1 Der uns in dieser Hinsicht vertrauteste Text ist die Fron-
leichnamsoration. Die Eucharistie wird als Gedichtnis des Herrn-
leidens anerkannt. Und wie soll sich dieses auswirken ? Dadurch, dal
wir die Lebenskrifte des Auferstandenen stetig erfahren. « Deus qui
nobis sub sacramento mirabili passionis tuae memoriam reliquisti :
tribue, quaesumus, ita nos corporis et sanguinis tui sacra mysteria
venerari, ut redemptionis tuae fructum in nobis iugiter sentiamus. » 2

So ist auch das Genieflen der Kreuzopferjrucht in der Kommunion
ein Kiinden des Todes des Herrn. 3 Und der tédglich nur einmal gestattete
Empfang kann an die Einmaligkeit des Kreuzopfers erinnern.* Die
memoria passionis erfolgt also in der Eucharistie durch die Vergegen-
wirtigung und Auswirkung ihrer Frucht, des genuBfihig gewordenen
Leibes und Blutes des Herrn.

Bei einem derartigen Zeichen, in dem die Frucht auf die Ursache
zuriickweist, bestehen nach St. Thomas zwei Moglichkeiten : das Abbild
und die Spur. «Omnis effectus aliqualiter repraesentat suam causam, sed
diversimode. Nam aliquis effectus repraesentat solam causalitatem
causae, non autem formam eius, sicut fumus repraesentat ignem ; et
talis repraesentatio dicitur esse repraesentatio wvestigii ; vestigium
autem demonstrat motum alicuius transeuntis, sed non qualis sit.
Aliquis autem effectus repraesentat causam quantum ad similitudinem
formae eius, sicut ignis generatus ignem generantem, et statua
Mercurii Mercurium ; et haec est repraesentatio maginis. » ®

Da alle Sakramente aus der Passion fliefen, haben sie das signum
rememorativum — und zwar per modum vestigii. Bei ihnen wird ja
nichts Gleichartiges hervorgebracht. Anders dagegen verhilt es sich
bei der Eucharistie. Sie ist eine repraesentatio per modum imaginis.
In ihr mufl darum nicht nur eine Wirkung des Leidens vorliegen, sondern

1 IV D. 12, 3, 1, 3 ad 2.
1. c. 1 ad 2 : Eucharistia repraesentat illam hostiam, secundum quod reficit,
et ideo oportet quod frequenter sumatur.
IV D. 4, 2, 1, 2 ad 3: Eucharistia ... memoriale passionis Christi ...
ordinatur ... ut iam regeneratus ei (crucifixo) adhaereat et in ipso perficiatur.
I1I 73, 3 ad 3 : Eucharistia est sacramentum passionis Christi prout homo
perficitur in unione ad Christum passum.
2 Opusc. 57.
3 Cf. 1. Cor, 11, 20.
4 111 80, 10 ad 4 : Ut per hoc, quod aliquis semel in die communicat, reprae-
sentetur unitas passionis Christi.
5 1, 45, 7¢; Cf. 93, 6¢.



Sacrificium Mediatoris 527

eine Wirkung, die die Eigenart desselben wiedergibt — similitudo
secundum speciem.® Das Wesentliche am Kreuzesakt, wodurch er sich
von allem andern Geschehen mit dhnlicher Ausprigung unterscheidet,
ist, da er ein wahwes sacrifictum ist. Demgemill besitzt er in all den
Riten ein Abbild, die ihn irgendwie zur Voraussetzung haben und selbst
Opferhandlungen sind. So kann der heilige Lehrer sowohl den MeBritus
als auch die alttestamentlichen Opfer Bilder des Kreuzes nennen und
sagen, in ihren Gaben werde Christus geopfert. *

Vollendet aber wird die imago crucis sein, wenn die Ahnlichkeit
der Handlung bis zur Gleichartigkeit gesteigert wird, wie wir es in der
MeBfeier vorfinden. Hier sind zunichst Priester und Gabe die nimlichen
wie am Kreuz. ® Der Begriff des Abbildens fordert, da3 Christus nicht in
eigener Gestalt zugegen ist, und daB3 die Art seiner Erscheinungsform
durch das Kreuzopfer bedingt ist. Der Mittler wird im Opfer verklirt
und zugleich — insofern er Gabe ist — genuBfdhig fiir das kultische
Mahl. Demgemil ist es entsprechend, wenn der erhohte Herr durch
den festlich gekleideten menschlichen Stellvertreter sein tiberriumliches
und iiberzeitliches Priestertum a dextris Patris ausiibt und sich —
soweit er Gabe ist — unter den Gestalten von Speise und Trank darbietet.
Die Einheit von Priester und Gabe bei Kreuz- und MeBopfer bleibt
bei der sakramentalen Gegenwart (Ordo — Eucharistie) gewahrt. ¢ Ob
dieser Einheit sagt der heilige Lehrer von der Eucharistie: directe
repraesentativum est dominicae passionis.® Die Gleichartigkeit wird
aber erst vollstindig durch die wesentliche gleiche Handlung. Diese ist
eigentlich schon angegeben durch die Ausdriicke : derselbe Priester,
dieselbe Gabe. Christus kann in der Messe nur Priester und Gabe sein,
wenn er sich selbst hingibt fiir das Heil der Welt, wie er es auch am
Kreuze getan hat. Somit ist in diesen Termini auch die wesentlich
gleiche Handlung verbiirgt, und zwar im Sinn einer actio sacrificalis.
Christus iibt also in der Messe sein Mittleramt durch wirkliche Hingabe
seines Opferleibes, nicht nur durch Anteilgewihren an dessen Glorie,
wie bei den andern Sakramenten. Diese Hingabe erfolgt auch in
derselben mittlerischen Gesinnung wie auf Kalvaria. In seiner Liebe

I, 93; 26
Cf. III 83, 1c. ‘
TII 22, 3 ad 2 : Sacerdos ipse Christus offerens ipse et oblatio.
IV D. 8, 2, 1, 4 ad 4 : Hostia, quam sacerdos offert, est una cum illa, quam
Christus obtulit, secandum rem, quia Christum realiter continet ; minister autem
offerens non est idem realiter, unde oportet, quod sit idem repraesentatione.

51. c.

W o

4



528 Sacrificium Mediatoris

L3

zum Vater setzt der Herr wiederum sich selbst ein zur Wiederherstellung
der Gnadenwelt, zur Rettung und Verklirung der Menschen. « Recolitur
memoria illius, quam in sua passione Christus monstravit, excellen-
tissimae charitatis. »* Die Mittlerhandlung der Messe ist also die
niamliche wie am Kreuz. Da sie anderseits von dieser auch bedingt ist,
ist sie somit deren vollkommenes Ebenbild. Das Abbilden geht aber
nur auf das, was am Kreuz das eigentliche Wertvolle und W ertgebende
war, auf die passio in operatione patientis 2, auf das Sichhergeben, Sich-
zur-Verfiigung-stellen, also auf das kultische Wesentliche, wodurch aus
jenem Vorgange ein sacrificium verum wurde. In der Melfeier findet
dieser Gedanke seine entsprechende Darstellung, und zwar in der
Konsekration. Ist doch auch hier Christus ebenso aktiv wie am Kreuz.
Er ist der eigentliche Opferpriester. Der menschliche Stellvertreter
handelt bekanntlich nur in persona Christi. Der Heiland ist ebenso
frei und ungezwungen hier wie dort. Kraft seiner Allmacht setzt er
seinen Leib und sein Blut sakramental gegenwirtig, und in seiner Liebe
fordert er die Menschheit auf, die Lebensspeise zu geniellen. In den
Konsekrationsworten kommt diese Selbsthingabe Christi klar zum
Ausdruck.

Als Resultat dieser heiligen Handlung haben wir die Kreuzesopfer-
gabe im Zustande ihrer Opferverklirung. Cum hoc sacramentum sit
dominicae passionis, continet in se Christum passum. 3

Um den Wert dieses Abbildens klar erkenntlich zu machen, seien
einige Worte des Aquinaten iiber das Bild wiedergegeben. « Requiritur
ad rationem imaginis, quod sit similitudo secundum speciem, sicut
imago regis est in filio suo ; vel ad minus secundum aliquod proprium
speciei, et praecipue secundum figuram, sicut hominis imago dicitur
esse in cupro. * «Est (aequalitas) de ratione perfectae imaginis ; nam
in perfecta imagine non deest aliquid imagini, quod insit illi, de quo
expressa est.»® Das heilige MeBopfer ist also nicht irgendwie ein

1 Opusc. 57, 2. Nokt.
IV D. 12, 3, Exp. textus: Illa. quae important comparationem Christi ad
Deum Patrem, dicuntur, quotidie fieri, sicut offerre, sacrificare et huiusmodi, eo,
quod hostia illa perpetua est; et hoc modo est semel oblata per Christum, quod
quotidie per membra ipsius offerri potest. ‘
% Cf. Sacrificium Mediatoris, « Divus Thomas» 1931, 307-8.
3 In Joan. 6, 52 L. 6.
III 73, 5 ad 2 : Eucharistia est sacramentum perfectum dominicae passionis,
tamquam continens ipsum Christum passum.
%1, 93,20 51, e TG



Sacrificium Mediatoris 529

Abbild — secundum aliquod proprium speciei, secundum figuram. Dies
wire der Fall, wenn z. B. das Verbluten, also die Trennung des Leibes
und Blutes, auf unsern Altdren dargestellt wiirde. Sie ist vielmehr
das vollkommene Ebenbild — secundum speciem, da das Wesentliche des
Kreuzesvorganges, die Selbsthingabe des Mittlers fiir das Heil unseres
Geschlechtes in Gott reprasentiert wird — und zwar auf die hdochste
mogliche Art, durch eine abhingige und doch gleichwertige actio
sacrificalis.

Das eucharistische Opfer geniigt also den hochsten Anforderungen,
die an ein Bild gestellt werden kénnen. Es hat die aequalitas perfectae
imaginis. So wird die Messe zum Geddchtnis des Kreuzes. « Sacrificium,
quod quotidie in Ecclesia offertur, non est aliud a sacrificio, quod ipse
Christus obtulit, sed eius commemoratio.»? «Est hoc sacramentum
repraesentativum divinae passionis, per quam corpus suum tradidit in
mortem pro nobis. »2 Es gibt auch andere Erinnerungen an das Kreuz,
z. B. Kreuzbilder und Passionsspiele. Aber nur mit Riicksicht auf die
in der MeBfeier verwirklichte Art kann man sagen : « Inquantum in hoc
sacramento repraesentatur passio Christi, qua Christus obtulit se
hostiam Deo, habet rationem sacrificii. »® So ungewohnt uns diese
Anschauung des Aquinaten zuerst auch sein mag, wir werden uns
ohne Schwierigkeiten in sie einleben konnen. Was ist schlieflich
natiirlicher als, dal ein Heilsgeschehen durch ein anderes von ihm ab-
hingiges abgebildet wird, wie der Vater durch den Sohn (cfr. oben).
Diese Art des Abbildens ist weit vollkommener als die, die nur die
duBern Erscheinungsformen wiedergibt. Sie gibt ein lebendiges Bild.

Demgemil kénnten wir in der MeBfeier ein doppeltes Abbilden des
Kreuzesgeschiehens feststellen. Zunidchst Erinnerungen an das AufBere
jenes Vorganges — ndmlich im Ritus : Kreuzzeichen, getrenntes Ver-
wandeln, zweigestaltiges Kommunizieren. Sodann das sakramental-
sakrifizielle Abbilden — nicht seiner Erscheinungsform —- sondern
seiner Eigenart durch eine neue, aber in jener bedingten, mittlerischen
Hingabe des heiligsten Leibes und Blutes. Aus dem Begriff des Mittler-
tumes folgt, daf diese heilige Handlung fiir andere heilbringend sein
muf3. Somit ist die Messe gerade in ihrer Eigenschaft als applicatio

1 III 22, 3 ad 2.
2 In 1. Cor. 11, 24 L. 5.
3 TII 79, 7c; 6cC.
IIT 73, 4¢: Inquantum est commemorativum dominicae passionis, quae
fuit verum sacrificium ... et secundum hoc nominatur sacrificium.



530 Sacrificium Mediatoris

fructum crucis geeignet, das Kreuzopfer wirksam abzubilden. Sie bringt
die Elemente, die der weitern Mittlerhingabe entsprechen, und ermoglicht
somit die Fortsetzung jenes Priestertums, die consummatio jener oblatio.

Ist das MeBopfer die memoria passionis, insofern diese sich in uns
auswirkt, so gibt es noch eine andere memoria passionis, und zwar des
Leidens und Sterbens als eines Vorganges — in der Karwoche. Eine
kleine Gegeniiberstellung wird zu weiterer Klirung beitragen. « Ecclesia
tempore Passionis recolit ipsam passionem secundum se. » ! « Tempore
Passionis recolitur passio Christi solum secundum hoc, quod in ipso
capite nostro fuit perfecta, quod quidem factum est semel. »* Um diese
Erinnerung lebhafter zu gestalten, unterbleibt an ihrem Tage, dem
Karfreitage, die eucharistische memoria.® Das Leidensgedichtnis der
Karwoche geht {ibrigens auch nicht auf den dufern Verlauf der Passion.
Vielmehr handelt es sich hier um ein Erfassen dieses Heilsgeschehens
nach seinem dogmatischen Gehalt, um ein Sichvertiefen in die Ver-
wirklichung der_ gottlichen Heilsgedanken : dall Christus die Welt
entsithnte und selbst die Wurzel des neuen Heilsgeschlechtes wurde.
Auf dullere Einzelheiten der Passion kommt es dabei nicht an, sondern
nur auf ihre Wirkung an Christus, unserm Haupte.

1 IVD. 12 3,1, 3ad 2.

2 1183, 2ad 1;Cf.IVD. 13,1, 2, 3ad 1.

3 IV D. 13, 1, 2, 3 ad 2 : Ecclesia volens populum christianum circa ipsam
dominicam passionem, prout in capite fuit, mente occupari, statuit, ut illa die non
consecraretur corpus Christi. ’



	Sacrificium Mediatoris : die Opferanschauung des Aquinaten [Fortsetzung]

