
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Sacrificium Mediatoris : die Opferanschauung des Aquinaten
[Fortsetzung]

Autor: Rupprecht, P. Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sacrificium Mediatoris.
Die Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Gnissau.

(Fortsetzung und Schluß.)

II. Sacrificium Externum.

c) Sakrament und Opfer zugleich.

Die Eigenart unseres Sakramentes besteht darin, daß nicht, wie
bei den andern Sakramenten, die Heiligung des Menschen unmittelbar
erfolgt, sondern zunächst etwas Heiliges bezeichnet und bewirkt wird,
in dem erst dann die Menschen die Gnaden erhalten.1 Darum geht die

eigentliche sakramentale Handlung auf das Herstellen dieses Heiligen.
Die Kommunion ist nur dessen Anwendung. 2

Beachten wir, daß die Sakramentsmaterie vom Volk als Opfergabe

dargebracht wird, so haben wir alles gegeben, was nach dem Ritus zum
sacrificium gehört. Das Volk bringt seine Gaben, Brot und Wein. Diese
werden konsekriert, geheiligt. Sie verlieren ihr natürliches Sein, um
Träger heiligen Lehens zu werden. Als solche werden sie dann vom Volke

genossen.
Was von einem wahren Opferakt zu verlangen ist, wird also geleistet.

« Circa res oblatas aliquid fit. » 3 «... in aliquod sacrum, quod inde

1 IV D. 7, 2, i, 3 ad 2 : In Sacramento Eucharistiae illud, quod est res et
säcramentum, est extra suscipientem.

III 73, i ad 3 : In sacramento Eucharistiae id, quod est res et sacramentum
est in ipsa materia ; id autem, quod est res tantum est in suscipiente seil, gratia,
quae confertur.

2 III 73, i ad 3 : Eucharistia continet aliquid sacrum absolute. Et ideo
sacramentum Eucharistiae perficitur in ipsa consecratione materiae ; alia vero
sacramenta perficiuntur in applicatione materiae ad hominem sanctificandum.
Cf. 8o, i ad i.

III 78, ic : Hoc sacramentum perficitur in consecratione materiae, alia vero
sacramenta perficiuntur in usu materiae consecratae. Cf. IV D. 8, 2, 1, 1 ad 2. —
D. 11, 2, 1, 3 ad 3.

3 II-II 85, 3 ad 3.



Sacrificium Mediatoris 515

fieri debeat, consumendum. »1 Die heilige Wandlung erscheint also

als Sakramentsverwirklichung und Opferdarbringung zugleich.2 Die

heilige Handlung schreitet dann zum kultischen Mahl fort. 3 Sakrament
und Opfer sind bei der Eucharistie also eins. Sie treffen nicht nur
zeitlich zusammen, sondern die Sakramentsverwirklichung, das Bereiten
der heiligen Gabe unter sichtbaren Zeichen, ist zugleich actio sacrifi-
calis. 4 Dies ist der Fall, weil die hier zur Heiligung der Menschen

bestimmte Gnade die verklärte Menschennatur des Heilandes selbst

ist. Deren Hingabe ist aber nur möglich durch Christus selbst, also

als die Selbsthingabe des Herrn. Sie geschieht zudem nicht zum
Heil eines einzelnen Menschen, sondern zur Erneuerung des ganzen
Geschlechtes, zur Vereinigung der Schöpfung mit Gott. Die Sakramentsbereitung

hat mithin vollkommen den Charakter der Mittlerhingabe
Christi und somit die Eigenschaften einer wahren Opferhandlung.
Dies ist kaum anders möglich als bei einem Speiseopfer, da die heilige
Speise zugleich Opfermahl und sakramentales Mittel sein kann.

Diese opfermäßige Hingabe des Herrnleibes wird durch den Ritus,
das sakramentale Zeichen, bestätigt.

Von der Symbolik der Materie war bereits die Rede. Es ist nur noch

herauszustellen, daß auch die Worte der Wandlung diese Hingabe des

Herrn zur Lebensspeise der Welt kundtun und nicht etwa eine andere.
Zunächst müssen wir da feststellen, daß die von Lukas und Paulus

überlieferten Worte, die auf die Passion bezogen werden, nicht in
den Kanon aufgenommen wurden, nämlich : quod pro vobis datur5
tradetur. 6 Diese Tatsache zeigt wohl, daß die Kirche den Kreuzesakt
bei der Wandlung nicht so sehr vor Augen hat. Dagegen deutet alles
auf ein Mahl hin, demgemäß auf ein Speiseopfer, da Jesus Brot nahm,
es brach und den Seinen reichte und sie zum Essen aufforderte.
« accepit panem in sanctas ac venerabiles manus suas benedixit,
fregit, deditque discipulis suis, dicens : Accipite et manducate ex hoc

omnes. »7 St. Thomas sieht in den Wandlungsworten, ihrem ganzen
Umfange nach genommen, die Bezeichnung der Speise, zu deren

1 II-II 86, ic.
2 III 61, 3 ad 3 : Sacrificium novae legis oblatione panis et vini perficitur.
3 IV D. 12, 3, 2, 2c : Semper ille, qui consecrat, debet sumere corpus et

sanguinem Christi.
1 III 79, 5c : Hoc sacramentum simul est sacrificium et sacramentum.
6 Luc. 22, 19.
6 1. Cor. 11, 24.
7 Kanon.



5i6 Sacrificium Mediatoris

Vollendung ihr Genuß gehört.1 Es deuten also alle Worte auf das

Darbieten des bereits am Kreuz genußfähig gewordenen Herrnleibes.
Auch die Konsekrationsworte des Weines bringen die
Gegenwartsbezeichnung des Meßopfers klar zum Ausdruck. Das Blut wird nämlich
durch den Kelch als Trank bezeichnet.2 Auch die anschließenden
Worte gehen auf die Wirkung des Blutes Christi, nicht aber auf dessen

Vergossenwerden am Kreuz. 3

Da Christus sein Blut zum Trinken anbietet, handelt es sich um
die Applikation des bereits geheiligten Opferblutes. Nachdem im Vorbildopfer

das Blut durch den Opfernden vergossen war, wurde es durch
den Priester an den Altar appliziert und durch diese Berührung geweiht.
Bei den Weiheopî&m 4 des Volkes6 der Aaroniten6 wurde nur die Hälfte
des Blutes an den Altar gebracht, mit dem andern Teil des nunmehr
heiligen Blutes das Volk besprengt, bezw. Aaron und seine Söhne am
rechten Ohr, Daumen und Fußzehe bestrichen und ihre Kleider
besprengt. 7 Moses sprach bei der Blutapplikation auf das Volk : « Hic
est sanguis testamenti... ». Durch Aufnahme dieser Worte kennzeichnet
der Herr klar die Bedeutung seines Tuns 8, so auch die Kirche bei
der heiligen Wandlung. Es handelt sich also nicht um Blut, das hier

vergossen wird, sondern um das bereits dargebrachte und geheiligte
Blut, durch dessen Anwendung die Menschen Gott besonders
verbunden werden (Bund — Priestertum). 9 Genau wie der Leib, ist also

auch das Blut in der Eucharistie als bereits geopfert bezeichnet, und
zwar als Gott dargebracht, als von ihm angenommen und geheiligt

1 III 78, i ad 2 : In his verbis : Accipite et comedite intelligitur usus materiae
consecratae per omnia ista verba exprimitur tota perfectio huius sacramenti.

2 III 78, 3 ad 1 : in calice, de quo fit mentio inquantum est potus
fidelium, quod non importatur in ratione sanguinis ; et ideo oportuit hoc designari
per vas huic usui accomodation.

3 1. c. 3c : Per verba sequentia designatur virtus sanguinis effusi in passione,
quae operatur in hoc sacramento ad adipiscendam aeternam hereditatem
ad iustitiam gratiae ad removendum impedimenta utriusque praedictorum,
scilicet peccata.

1. c. ad 2 : fit mentio de efjectu passionis.
4 Cf. Schegg, Biblische Archäologie, 509 f.
5 Exodus 24, 8.
6 Leviticus 8, 22-24.
7 II-II 81, 8c: sanctus, quasi sanguine tinctus, eo quod antiquitus illi

qui purificari volebant, sanguine hostiae tingebantur.
8 Mt. 26, 28 ; Mc. 14, 24 ; Lc. 22, 20.
9 1. c. ad 3 : Testamentum est dispositio hereditatis. Hereditatem autem

caelestem disposuit Deus hominibus dandam per virtutem sanguinis Jesu Christi.



Sacrificium Mediatoris 517

und somit als jetzt in neuer Hingabe applizierbar zur Heiligung der
Gemeinde — als genießbare kultische Speise. Den Blutgenuß als

Opferapplikation bezeugt der Aquinate für die Götzendiener. 1

Auch die Doppelgestaltigkeit dieses Sakramentes geht auf die

Gegenwart; natürlich klingt bei ihr die Erinnerung an den Opferakt
mit. So liegt in ihr zwar eine significatio passionis, notwendig aber ist
sie besonders wegen der perfectio sacramenti. « Traditur hoc sacramentum

sub duplici specie propter tria : 1. propter eius perfectionem, quia cum
sit spiritualis refectio, debet habere spiritualem cibum et spiritualem
potum, nam et corporalis rectio non perficitur sine potu et cibo,
2. propter eius significaiionem memoriale dominicae passionis (wird
später behandelt), 3. propter huius sacramenti effectum salutarem,
valet enim ad salutem corporis, et ideo offertur corpus, et valet ad

salutem animae, et ideo offertur sanguis, nam anima in sanguine est. » 2

Wäre die Darstellung der Passion wichtiger, dann wären klarere

Bezeichnungen möglich gewesen, so aber gibt die Bezeichnung des

Speiseopfers den Ausschlag. « Licet carnes animalium occisorum ex-
pressius repraesentant Christi passionem, tarnen minus competunt ad

communem usum huius sacramenti et ad ecclesiasticam unitatem signi-
ficandam. » 3 Zeigen die beiden Gestalten die Fülle des uns gebotenen
Lebens für Leib und Seele an, so würde doch schon eine Gestalt genügen,
den Heiland als unsern Lebenserhalter zu bezeichnen, — und somit
für die Eucharistie als Sakrament ausreichen. Dasselbe könnte man
wohl auch von ihr als sacrificium behaupten, da auch hier ein
Opferelement den eucharistischen Opfergedanken ausdrückt : Christus gibt
seine Menschheit hin, uns mit übernatürlichem Leben zu nähren. Der

Aquinate scheint dieser Ansicht zu sein, sonst müßte er contra morem
und nicht praeter morem sagen, da hier der Brauch der Kirche Gesetzeskraft

besitzt. 4 Zu bedenken ist weiterhin, daß nach dem heiligen Lehrer

1 I-II 102, 3 ad 8 : Idololatrae bibebant de sanguine victimarum ; Cf. ib. 6 ad 1.
2 In 1. Cor. 11, 24 L. 5 ; Cf. III 76, 2 ad 1.

III 79, 1 ad 3 : Secundum quandam assimilationem dicitur, quod in hoc
Sacramento corpus offertur pro salute corporis et sanguis pro salute animae,
quamvis utrumque ad salutem utriusque operetur, cum sub utroque totus sit
Christus.

3 III 74, 1 ad 1.
4 IV D. 11, 2, 1, 1 ad 4: Quamvis consecratio panis non dependeat a conse-

cratione vini tarnen potius deberet desistere, qui non haberet utrumque, quam
conficere praeter morem Ecclesiae in una, tantum specie ; quamvis etiam si in una
tantum specie consecraret, consecratum esset.

Divus Thomas. 34



5i8 Sacrificium Mediatoris

die Konsekration die eigentliche Opferdarbringung ist. Ist sie gültig
— was für sie auch unter einer Gestalt außer Frage steht — so ist auch
eine wahre actio sacrificalis und somit ein sacrificium vorhanden.

Der Begriff der Selbsthingabe verlangt Christi aktive Gegenwart,
wie auch der des Opfers nach dem Priester ruft.1 Der menschliche

Priester ist nur sein ausführendes Werkzeug, das er durch die
Ordination in seinen Dienst nahm. Virtus consecrativa non solum
consistit in ipsis verbis, sed etiam in potestate sacerdoti tradita in sua
consecratione et ordinatione. 2 Seinen aktiven Anteil (das Hingeben)
vollführt der Heiland also durch den ordinierten Priester. Die
Konsekration enthält demnach die wahre Selbsthingabe des Weltenmittlers. Sie

ist ein wirklicher Opferakt. Mag es sich bei der Eucharistie auch um
ein Speiseopfer handeln, so geht ihm doch auch das Gott versöhnende

Moment, das wesentlich zum Opfer gehört, nicht ab. Bei der Abhandlung
über das sacrificium internum war davon bereits die Rede. 3

Entsprechend dem Opferbegriff ist die Opferfrucht universell. Als
Opferfrucht überschreitet sie die Wirkung des Sakramentes. Die

Kommunion nützt nur dem Empfänger, der andern an seinen Gnaden

höchstens ex opere operantis Anteil gewähren kann. Als Opfer bringt
die Eucharistie allen Gliedern der Kirche Segen. Für sie wird sie ja
dargebracht. 4 Selbst die, welche des zeitlichen oder übernatürlichen
Lebens entbehren (arme Seelen — Sünder) empfangen durch ihre
Darbringung. 5

Betrachten wir die eigentliche Opferhandlung, so müssen wir eine

Eigenart des eucharistischen sacrificium feststellen. Als das Heilige,
was aus der Gabe entsteht, haben wir den verklärten Herrnleib, also

die eigentliche Kreuzesfrucht. Brot und Wein, die Gaben der Gläubigen,
werden nicht einfach geheiligtes Brot und geheiligter Wein, sondern es

tritt an ihre Stelle durch die Wesenswandlung etwas anderes.6 Die

1 III 22, 3 ad 2 : Sacerdos ipse Christus offerens.
2 III 82, 1 ad 1.
3 Divus Thomas 1931, 297 ff.
4 IV D. 45, 2, 3, 1 ad 3 : ex ipso opere operato eius efficacia in alterum

transire potest, quod non contingit de aliis sacramentis.
5 IV D. 12, 2, 2, 2 ad 4 : lnquantum est sacrificium, habet effectum etiam

in aliis, pro quibus offertur, in quibus non praeexigit vitam spiritualem in actu,
sed in potentia tantum (verlangt-aber Disposition für die Gnade).

6 III 78, ic : in quadam miraculosa conversione substantiae.
IV D. 8, 2, 1, ic : Tota perfectio huius sacramenti in ipsa materiae

consecratione consistit, quae est per transsubstantiationem panis in corpus Christi.



Sacrificium Mediatoris 519

anfänglichen Opfergaben bleiben im Heiligungsprozeß nur den Gestalten

nach, damit durch diese die Kreuzesfrucht uns zugänglich werde. Die
consummatio sacrificii verlangt bekanntlich die Genießbarkeit der

Opfergabe. Da demgemäß bei der Messe die Heiligung der Opfergabe
durch die Verwandlung in die Kreuzopferfrucht erfolgt, erweist sich das

eucharistische Opfer als ein abhängiges sacrificium. Es selbst bedeutet
somit nicht den Anfang einer Heilsordnung, sondern das Auswirken
einer bereits begonnenen — der des Kreuzopfers.

Das blutige Opfer ist sozusagen das Ur- oder Stammopfer dieser

Heilsordnung. Es gibt in der Messe keine neue Opferfrucht, sondern die
des Kreuzes wird geboten. Der Messe liegt nur ob, der verklärten
Menschheit des Erlösers die Mittel zur Vereinigung mit uns darzubieten.
Daß der verklärte Christus in der Brotsgestalt zugegen ist, ist uns allen

vertraut. St. Thomas gibt diesem Gedanken auch oftmals Ausdruck,
wenn er von der Gegenwart des passus spricht.1 Das Partizipium
Perfecti anders als im Sinn der Vergangenheit zu deuten, liegt kein
Grund vor. Es entspricht der allgemein anerkannten dogmatischen
Lehre. Naturgemäß bedeutet es nicht Christus im Todeszustande,
sondern ihn, der das Leiden durchgemacht, es hinter sich hat, und
der die Frucht der passio für seine Person und seine Mittlerhingabe
auch geerntet hat. Ohne die Auferstehung ist die Passion nicht
abgeschlossen. Sie bedarf ihrer Krönung in der Verherrlichung des
Gotteslammes. Als Auferstandener weilt Christus zur Rechten des Vaters
und in der Eucharistie. Als Auferstandener, der die Passion siegreich
überstand, ist er die Quelle aller Gnaden für uns Sünder. 2 Daß der
Ausdruck passus gebraucht wird, ist vielleicht zu erklären durch den

Mangel eines geeigneten Partizipiums von resurgere. Vielleicht auch soll

er die Opferliebe des Herrn mehr in den Vordergrund stellen und die
Eucharistie als Gedächtnis seines Leidens der Erinnerung tiefer
einprägen. Christus erfährt in der eucharistischen Opferhandlung keinerlei

Veränderung mehr. Anderseits werden die Elemente von Brot und
Wein restloser « aufgebraucht », als wir es bei den andern Opferfeiern
beobachten können. Die Heiligung, die sie erfahren, ist aber auch umso

1 IV D. 8, 1, 2, 2c : quantum ad id, quod est res et sacramentum, seil,
ipsum Christum passum.

Cf. III 73, 3 ad 3 ; 5 ad 2 ; 6c ; 75, ic.
2 I-II 101, 4 ad 2 : Eucharistia continet ipsum Christum, qui est saneti-

ficationis auetor.
In Isai. 1, 3 : Nostra sacrificia in seipsis continent gratiam sanctificantem.



520 Sacrificium Mediatoris

größer, da die Gott innigst geeinte und verklärte menschliche Natur
Christi substantiell gegenwärtig wird. Das Meßopfer - kann man als

Erinnerungs- und Zuwendungsopfer bezeichnen.

d) Memoria passionis.

Hiermit kommen wir zur Bezeichnung der Vergangenheit in der
Eucharistie, ihres Ursprunges : der Passion, des Kreuzes. Wie im
Adamsgeschlecht jeder einzelne Vertreter die Züge seiner Vorfahren
und des ersten Menschen irgendwie widerspiegelt, so sehen wir etwas
Ähnliches auch in der christlichen Heilsordnung. Alles bekundet sich

irgendwie als vom Kreuzesopfer abhängig. So vor allem die Sakramente

und in hervorragender Weise deren höchstes, die Eucharistie.
Im Ritus der heiligen Messe findet St. Thomas vielerlei Erinnerungszeichen

an Christi Leiden. Er nennt ihn : imago repraesentativa
passionis Christi.1 « In sacramento recordatio illius fit, quod factum
est semel. Sacerdos enim non solum verbis sed etiam factis Christi
passionem repraesentat. 2 Vom eucharistischen Hochgebet lesen wir
dort : « Verba canonis ad Eucharistiam consecrandam principaliter
pertinent, sed signa ad historiam recolendam. » Auch in der Summe
führt er den ganzen Verlauf der Passion an den Kreuzzeichen durch. 3

Aber diese Deutungen haben kaum Berechtigung. Schon eher kann
man den zusammenfassenden Worten beistimmen, in denen die
Kreuzzeichen als Erinnerung an die Quelle aufgefaßt werden, aus der das

eucharistische Geschehen fließt. Potest autem brevius dici, quod
consecratio huius sacramenti, et acceptio huius sacrificii, et fructus
ipsius procedit ex virtute crucis Christi, et ideo ubicumque fit mentio
de aliquo horum, sacerdos crucesignatione utitur. 4 Jedoch können
nicht alle Zeremonien auf die Erinnerung an das Kreuz gedeutet
werden. « Significantur verbis in celebratione huius sacramenti quaedam

pertinentia ad passionem Christi, quae repraesentatur in hoc sacramento,

1 III 83, i ad 2.
2 IV D. 12, 3, Exp. textus.

(Kreuzzeichen, Beten mit ausgebreiteten Händen, Verneigungen, Brechung,
Mischung — die fünf Wendungen zum Volke entsprächen den fünf Erscheinungen
des Auferstandenen, die sieben Begrüßungen erinnerten an die sieben Geistesgaben.)

3 III 83, 5 ad 3.
4 Ib. ; 1. c. ad 4 : Sacerdos post consecrationem non utitur crucesignatione

ad benedicendum et consecrandum, sed solum ad commemorandum virtutem
crucis et modum passionis Christi.



Sacriiicium Mediatoris 521

vel etiam ad corpus mysticum, quod significatur in hoc sacramento,
et quaedam pertinentia ad usum huius sacramenti, qui debet esse cum
devotione et reverentia. »1 Dies kommt besonders bei der jractio zum
Ausdruck. So verlockend es auch sein mag, in ihr ein Bild des

Opferleidens zu sehen, die Beziehung des eucharistischen Fronleichnams zur
Kirche ist zu hervortretend, um nicht vor allem nach dieser Richtung
eine Erklärung der fractio nahe zu legen. 2 Vor allem sieht St. Thomas

die Erinnerung an das Herrnleiden im Ritus der Wandlung selbst :

« passionis, quae per consecrationem exprimitur.3 Repraesentatio
dominicae passionis agitur in ipsa consecratione huius sacramenti, in.

qua non debet corpus sine sanguine consecrari. 4 Significatur passio
Christi, in qua separatus fuit eius sanguis a corpore ; et ideo separatim
in hoc sacramento offerri debet signum corporis et Signum sanguinis,

duplici materia existente.5 Non seorsum a corpore consecraretur

sanguis Christi, sicut nec aliae partes, nisi pro eo, quod est in passione
effusus. » 6 Der Ausdruck sanguis consecratur — sanguis consecratus

ist dogmengeschichtlich zu erklären. 7 Die Redewendungen separatim
offerre, seorsum consecrare, consecratione exprimere gehen alle auf den

Ritus, das sacramentum tantum. Somit steht diese repraesentatio
crucis bei der Konsekration mit der durch die andern Zeremonien auf
einer Stufe. Es ist darum nicht befremdend, wenn der heilige Lehrer
auch in der zweigestaltigen Kommunion eine Erinnerung an das Herrnleiden

sieht. « In hoc sacramento, quod est memoriale dominicae
passionis, seorsum sumitur panis ut sacramentum corporis et vinum ut
sacramentum sanguinis. » 8 Auch das getrennte Vorhandensein des Leibes

1 1. c. 5c ; Cf. 3c.
2 IV D. 12, 1, 3, 3c:'Sicut in hoc sacramento est duplex res sacramenti,

scilicet corpus Christi verum et mysticum, ita etiam fractio duo significat, scilicet
ipsam divisionem corporis veri, quae facta est in passione et distribulionem
virtutis redemptoris Christi per diversa membra Ecclesiae (Lebende, Verklärte,
Harrende). Cf. 1. c. ad 1 ; ad 2.

3 IV D. 8, 2, 2, 3 ad 8.
4 III 80, 12 ad 3.
5 IV D. 11, 2, 1, ic ; Cf. III 76, 2 ad 1.
6 IV D. 8, 2, 2, 1 ad 3 ; Cf. in 1. Cor. 11, 24 L. 5 ; III 76, 2 ad 2 ; Cf. 1. c. 1

ad 2 ; ad 6.
7 Cf. Adam, Op. cit. 9 f. ; 25 f. ; 62 f.
8 III 74, ic.

Hieher scheint auch folgende Stelle zu gehören. Sie weist wohl auf die
Kommunion hin, da der Speisecharakter der Eucharistie betont wird.

Cg. 4, 61 : separatim nobis traditur sacramentum corporis eius sub



522 Sacrificium Mediatoris

und Blutes nach der Wandlung erinnert an die Art und Weise, wie diese

Heilsfrucht erworben wurde.1
Geht nun das signum rememorativum über den Ritus hinaus

Entspricht dieser Bezeichnung auch eine sakramentale Wirklichkeit
Wird die Passion als Vorgang nun irgendwie, wenn auch noch so

geheimnisvoll bewirkt oder gegenwärtig St. Thomas spricht unbedenklich

von der Gegenwart des Herrnleibes in der Eucharistie, aber nicht
von der des Leidensvorganges. Im Gegenteil, diese lehnt er ab. «Hoc
sacramentum est signum passionis Christi, et non ipsa passio. »2 Man
beachte ferner die scharfe Gegenüberstellung von continere und reprae-
sentare. « Hoc sacramentum dicitur sacrificium, inquantum repraesentat
ipsam passionem Christi, dicitur autem hostia, inquantum continet

ipsum Christum, qui est hostia salutaris. » 3

Auch die Erwägungen über eine etwaige Konsekration zur Zeit der
Grabesruhe des Herrn sprechen nicht von einer Vergegenwärtigung des

Leidensvorganges, sondern nur davon, daß der Zustand des euchari-
stischen Leibes stets dem des wahren entspricht. « Christus, secundum

quod est in hoc sacramento, pati non potest, potest tarnen mori. » 4

Ist der Herrnleib im Sakrament auch äußern Einflüssen (pati) entzogen,
so würde er doch die Veränderung, die der Heiland an seinem Leibe

erfährt, auch durchmachen (mori). Mit der repraesentatio passionis in
der Eucharistie hat der Satz nichts zu tun.

Ferner sahen wir in dem Abschnitt über die Sakramentenlehre, daß

die bewirkende Kraft nur auf die Gegenwartsbezeichnung (Gnade)

gehen kann. « Sacramenta operantur salutem, quam significant

corpus offertur pro salute corporis et sanguis pro salute animae. » 6 Die

sakramentale Wirkweise ist an das Zeichen gebunden. Dieses geht aber

auf den Herrnleib als Lebensspeise. Mag in folgender Stelle die Einheitlichkeit

der Eucharistie trotz ihrer zweifachen Materie behandelt werden,

specie panis et sanguis sub specie vini, ut sic in hoc sacramento passionis
dominicae memoria et repraesentatio habeatur.

1 III 82, 2 ad 2 : Sanguis specialius est imago dominicae passionis.

Ill 83, 5 ad 9 : per calicem significari ipsa passio Christi, quae
repraesentatur in hoc sacramento.

Ill 78, 3 ad 2 ; ad 7 : Sanguis seorsum consecratus expresse passionem
Christi repraesentat.

2 IV D. 12, T, 3, I ad 2 ; Cf. 1. c. 3 Exp. textus.
2 III 73, 4 ad 3.
4 III 81, 4 ad i.
5 III 79, I ad 3.



Sacrificium Mediatoris 523

so beweist sie doch auch, daß alle ihre Wirkung auf die Gegenwart
zu beziehen ist. « Omnia, quae in Eucharistia sunt, pertinent ad idem

repraesentandum, seil, mortem Domini et idem efficiendum, seil, gratiam,

per quam homo incorporatur corpori mystico. »1 Die Passionsbezeichnung

wird auch deutlich von der wirksamen Bezeichnung unterschieden.

« Significatio sacramenti est duplex : Una secundum quod repraesentat

praeteritum ; et sic in hoc sacramento signiücatur passio Christi

separatim offerri debet signum corporis et signum sanguinis, duplici
materia existente. Alia significatio sacramenti est de effectu per sacra-

mentum inducendo, quia soaramenta efficiunt, quod figurant, oportet
quod sub specie panis ad significandam salutem corporis et sub specie
vini ad significandam salutem animae hoc sacramentum perficiatur. » 2

Die ex vi verborum getrennte sakramentale Vergegenwärtigung des

Leibes und Blutes ist kein mystisches Bewirken der Passion. Sie gehört
vielmehr zum Effekt des Sakramentes und ist darum in dessen Richtung
zu erklären — und nicht nach der Vergangenheit hin. Wo St. Thomas

über die Gegenwart des Herrn ex vi sacramenti und ex concomitantia
handelt, nützt er diese Lehre keineswegs für die memoria passionis

aus. Nur in den beiden Gestalten sieht er eine Versinnbildung des

Herrnleidens. 3

Das Suchen nach einer anderweitigen Bezeichnungsrichtung für die

res et sacramentum ist außerdem überflüssig. Ihrem Symbolwert ist
durch das sacramentum tantum bereits die Richtung gewiesen. Dieses

bezeichnet als res et sacramentum, wie des öftern ausgeführt wurde,
den Heiland insofern er unsere kultische Lebensspeise sein will. Ist nun
der Herr zugegen, bereit, uns durch seine Menschheit zu nähren, so

kann das auf nichts weiteres hinweisen, als auf die Wirkungen, die

in den Seelen, in der Kirche durch dieses Himmelsbrot erzielt werden.

Diese als die res non contenta waren bereits im sacramentum tantum
bezeichnet. Jetzt ist die Bezeichnung eindrucksvoller, weil nicht erst

auf die Ursache der Gnadenwirkung hingewiesen wird, sondern diese

Ursache gegenwärtig und wirkbereit ist.
Der Akt der Doppelkonsekration mag — im Ritus — an die Passion

erinnern, weckt doch schon das Aussprechen der Worte — Leib — Blut
— in solcher Nebeneinanderstellung unwillkürlich die Erinnerung an

1 IV D. 8, 1, 1, 2, Contra.
2 IV D. 11, 2, 1, ic.
3 III 76, 2 obi. 1 : Videtur, quod altera (species) illarum superfluat.

1. c. ad 1 : Hoc valet ad repraesentandum passionem Christi.



524 Sacrificium Mediatoris

ein Blutvergießen. Seiner ganzen Bedeutung nach ist er Mahlbereitung.
Er ist die entsprechende Einkleidung für das große Gnadengeheimnis, daß
der verklärte Heiland seinen Leib und sein Blut zur Speise für uns
hingibt.

Wer den Vorgang der Doppelwandlung auf den der Passion deutet,
ist gezwungen, zunächst die Materie des Sakramentes bei seinem

Erklärungsversuch unbeachtet zu lassen. Sie bietet keinen Anhalt für
ein Leidensgedächtnis, da sie Leib und Blut nicht an und für sich
versinnbildet. Die Materie weist vielmehr, nach dem Aquinaten, auf
den effectus sacramenti, also auf die Gnade, hin.1 Ferner wird er der
sakramentalen Form nicht gerecht. In ihr ist die Hingabe Christi zur
Speisung der Welt ausgedrückt, nicht die zur blutigen Sühneleistung.
Das Wort effundetur bietet ihm auch keine Stütze. Durch sein Tempus
erweist es sich als im Sinn des Abendmahles gesprochen, an dem der
Heiland sowohl das blutige als das eucharistische Priestertum auf sich
nahm. Es ist auch schwer einzusehen, warum gerade die Trennung
des Leibes und Blutes am Kreuz, die doch zum Malum an der Passion

gehört, durchaus dargestellt sein soll. Viel wichtiger ist die Repräsentation

des opus patientis, in dem doch allein die Bedeutung des

Kreuzesvorganges als sacrificium beruht.
Trotz der vorangehenden Ausführungen mit der nachdrücklichen

Betonung des signum demonstrativum, soll die Bedeutung des Signum
rememorativum nicht verkürzt werden. Finden wir auch beim Aquinaten
keine Anhaltspunkte für die Versinnbildung des äußern Kreuzes-

geschehens im eigentlichen Konsekrationsvorgang, so lernen wir doch

von ihm die memoria passionis in einem andern Sinn verstehen. Er
sieht das Leidensgedächtnis in der Austeilung der Früchte der Passion.

Dort war die Oblatio. Hier ist die Consummatio. Gerade in der Betonung
der Gegenwartsaufgabe der Messe wird ihre Verdienstquelle, das Kreuz,
als der Anfang des eucharistischen Opferdienstes, besonders wirksam
ins Gedächtnis zurückgerufen. « In hoc sacramento recolitur passio
Christi secundum quod eins effectus ad fideles derivatur. Quotidie
autem fructum dominicae passionis fideles percipiunt quotidie
propter fructum et propter iugem memoriam. »

2
« Passio Christi

prout in nos eius effectus provenit, quotidie debet repraesentari, quia
eius effectus in nobis continuus est, et sic repraesentatur in hoc sacra-

1 IV D. 3, 4, 3 ad 2 ; vgl. Divus Thomas 1932, S. 72.
2 III 83, 2 ad 1 ; Cf. 1. c. ic.



Sacrificium Mediatoris 525

mento. »1 « Nihil est hoc sacramentum, quam applicatio dominicae

passionis ad nos. » 2

Die Art der Zuwendung der Kreuzesfrüchte ist dem Sakrament

entsprechend die der Speisung. « In sacramento Eucharistiae comme-
moratur mors Christi, inquantum ipse passus Christus exhibetur nobis

quasi paschale convivium. »3 « In hoc sacramento traditur nobis

memoriale passionis Christi per modum cibi, qui quotidie sumitur. »

Die bei der Konsekration des Weines beigefügten Worte zeigen das

eucharistische Blut in seiner Wirkung— und nicht im Akt des Vergossenwerdens.

« Verba ilia, quae adduntur in consecratione sanguinis ex-
primunt conditiones passionis et praecipue secundum quod operatur in
sacramentis effectus remissio peccatorum, medium effectus

fides, finis, ad quem perducit, qui est aeternorum perceptio, ad quem
introduxit Christus per sanguinem propriae passionis. » 4 Die
Gedankenvorstellung von der memoria im Sinn der Zuwendung ist so lebhaft,
daß sie beim Anblick des Kelches zum Ausdruck drängt. Sanguis

seorsum consecratus expresse passionem Christi repraesentat, ideo potius
in consecratione sanguinis fit mentio de effectus passionis. » 5 Auch die

Trennung von Leib und Blut vi sacramenti liegt —• wie oben ausgeführt
wurde — in dieser Richtung. « Quamvis totus Christus sit sub specie

panis secundum rei veritatem, non tarnen est ibi ex vi sacramenti nisi

corpus eius, et secundum quod venit in usum fidelium. » 6

Die Erinnerung an die Überwindung der Sünde und des Todes durch
den Herrn am Kreuz wird durch die Wiederherstellung der menschlichen

Lehensfähigkeit und somit des Lebens begangen. «In hoc sacramento
recolitur passio secundum quod per ipsam reficimur, et quia tali refec-

1 IV D. 13, 1, 2, 3 ad I.
IV D. 2, 1, 2 ad 1 : Quamvis Eucharistia sit memoriale ipsius dominicae

passionis non. tarnen ad omnes effectus eius Eucharistia ordinatur ad
ultimum efjeclum passionis Christi.

2 In Joan. 6, 32 L. 6.
3 III 66, 9 ad 5.

III 80, 10 ad 2 : In hoc sacramento traditur nobis memoriale passionis
Christi per modum cibi, qui quotidie sumitur.

4 IV D. 8, 2, 2, 3c ; Cf. III 78, 3.
5 III 78, 3 ad 2.

1. c. ad 7 : Sanguis seorsum consecratus a corpore exprcssius repraesentat
passionem Christi : et ideo potius in consecratione sanguinis fit mentio de passione
Christi et fructu ipsius.

Corp. art. : per verba sequentia designatur virius sanguinis effusi in
passione.

6 IV D. 11, 2, 1, 1 ad 2.



526 Sacrificium Mediatoris

tione pluries indigemur, ideo pluries hoc modo recolitur dominica
passio. »1 Der uns in dieser Hinsicht vertrauteste Text ist die Fron-
leichnamsoration. Die Eucharistie wird als Gedächtnis des
Herrnleidens anerkannt. Und wie soll sich dieses auswirken Dadurch, daß

wir die Lebenskräfte des Auferstandenen stetig erfahren. « Deus qui
nobis sub sacramento mirabili passionis tuae memoriam reliquisti :

tribue, quaesumus, ita nos corporis et sanguinis tui sacra mysteria
venerari, ut redemptionis tuae fructum in nobis iugiter sentiamus. » 2

So ist auch das Genießen der Kreuzoßferfnicht in der Kommunion
ein Künden des Todes des Herrn. 3 Und der täglich nur einmal gestattete
Empfang kann an die Einmaligkeit des Kreuzopfers erinnern. 4 Die
memoria passionis erfolgt also in der Eucharistie durch die
Vergegenwärtigung und Auswirkung ihrer Frucht, des genußfähig gewordenen
Leibes und Blutes des Herrn.

Bei einem derartigen Zeichen, in dem die Frucht auf die Ursache

zurückweist, bestehen nach St. Thomas zwei Möglichkeiten : das Abbild
und die Spur. « Omnis effectus aliqualiter repraesentat suam causam, sed

diversimode. Nam aliquis effectus repraesentat solam causalitatem

causae, non autem formam eius, sicut fumus repraesentat ignem ; et
talis repraesentatio dicitur esse repraesentatio vestigii : vestigium
autem demonstrat motum alicuius transeuntis, sed non qualis sit.
Aliquis autem effectus repraesentat causam quantum ad similitudinem
formae eius, sicut ignis generatus ignem generantem, et statua
Mercurii Mercurium ; et haec est repraesentatio imaginis. » 5

Da alle Sakramente aus der Passion fließen, haben sie das signum
rememorativum — und zwar per modum vestigii. Bei ihnen wird ja
nichts Gleichartiges hervorgebracht. Anders dagegen verhält es sich
bei der Eucharistie. Sie ist eine repraesentatio per modum imaginis.
In ihr muß darum nicht nur eine Wirkung des Leidens vorliegen, sondern

1 IV D. 12, 3, i, 3 ad 2.
1. c. i ad 2 : Eucharistia repraesentat illam hostiam, secundum quod reficit,

et ideo oportet quod frequenter sumatur.
IV D. 4, 2, i, 2 ad 3 : Eucharistia memoriale passionis Christi

ordinatur ut iam regeneratus ei (crucifixo) adhaereat et in ipso perficiatur.
III 73, 3 ad 3 : Eucharistia est sacramentum passionis Christi prout homo

perficitur in unione ad Christum passum.
2 Opusc. ;7.
3 Cf. i. Cor. Ii, 26.
4 III So, 10 ad 4 : Ut per hoc, quod aliquis semel in die communicat, reprae-

sentetur unitas passionis Christi.
6 1, 45, 7c ; Cf. 93, 6c.



Sacrificium Mediatoris 527

eine Wirkung, die die Eigenart desselben wiedergibt — similitudo
secundum speciem. 1 Das Wesentliche am Kreuzesakt, wodurch er sich

von allem andern Geschehen mit ähnlicher Ausprägung unterscheidet,
ist, daß er ein wahres sacrificium ist. Demgemäß besitzt er in all den

Riten ein Abbild, die ihn irgendwie zur Voraussetzung haben und selbst

Opferhandlungen sind. So kann der heilige Lehrer sowohl den Meßritus
als auch die alttestamentlichen Opfer Bilder des Kreuzes nennen und

sagen, in ihren Gaben werde Christus geopfert. 2

Vollendet aber wird die imago crucis sein, wenn die Ähnlichkeit
der Handlung bis zur Gleichartigkeit gesteigert wird, wie wir es in der
Meßfeier vorfinden. Hier sind zunächst Priester und Gabe die nämlichen
wie am Kreuz. 3 Der Begriff des Abbildens fordert, daß Christus nicht in
eigener Gestalt zugegen ist, und daß die Art seiner Erscheinungsform
durch das Kreuzopfer bedingt ist. Der Mittler wird im Opfer verklärt
und zugleich — insofern er Gabe ist — genußfähig für das kultische
Mahl. Demgemäß ist es entsprechend, wenn der erhöhte Herr durch
den festlich gekleideten menschlichen Stellvertreter sein überräumliches

und überzeitliches Priestertum a dextris Patris ausübt und sich —
soweit er Gabe ist — unter den Gestalten von Speise und Trank darbietet.
Die Einheit von Priester und Gabe bei Kreuz- und Meßopfer bleibt
bei der sakramentalen Gegenwart (Ordo — Eucharistie) gewahrt. 4 Ob

dieser Einheit sagt der heilige Lehrer von der Eucharistie : directe

repraesentativum est dominicae passionis. 5 Die Gleichartigkeit wird
aber erst vollständig durch die wesentliche gleiche Handlung. Diese ist
eigentlich schon angegeben durch die Ausdrücke : derselbe Priester,
dieselbe Gabe. Christus kann in der Messe nur Priester und Gabe sein,

wenn er sich selbst hingibt für das Heil der Welt, wie er es auch am
Kreuze getan hat. Somit ist in diesen Termini auch die wesentlich

gleiche Handlung verbürgt, und zwar im Sinn einer actio sacrificalis.

Christus übt also in der Messe sein Mittleramt durch wirkliche Hingabe
seines Opferleibes, nicht nur durch Anteilgewähren an dessen Glorie,
wie bei den andern Sakramenten. Diese Hingabe erfolgt auch in
derselben mittlerischen Gesinnung wie auf Kaivaria. In seiner Liebe

1 I, 93, 2C.
2 Cf. Ill 83, ic.
3 III 22, 3 ad 2 : Sacerdos ipse Christus offerens ipse et oblatio.
4 IV D. 8, 2, 1, 4 ad 4 : Hostia, quam sacerdos offert, est una cum illa, quam

Christus obtulit, secundum rem, quia Christum realiter continet ; minister autem
offerens non est idem realiter, unde oportet, quod sit idem repraesentatione.

5 1. c.



528 Sacrificium Mediatoris

zum Vater setzt der Herr wiederum sich selbst ein zur Wiederherstellung
der Gnadenwelt, zur Rettung und Verklärung der Menschen. « Recolitur
memoria illius, quam in sua passione Christus monstravit, excellen-
tissimae charitatis. »1 Die Mittlerhandlung der Messe ist also die
nämliche wie am Kreuz. Da sie anderseits von dieser auch bedingt ist,
ist sie somit deren vollkommenes Ebenbild. Das Abbilden geht aber

nur auf das, was am Kreuz das eigentliche Wertvolle und Wertgebende

war, auf die passio in operatione patientis 2, auf das Sichhergeben, Sich-
zur-Verfügung-stellen, also auf das kultische Wesentliche, wodurch aus

jenem Vorgange ein sacrificium verum wurde. In der Meßfeier findet
dieser Gedanke seine entsprechende Darstellung, und zwar in der
Konsekration. Ist doch auch hier Christus ebenso aktiv wie am Kreuz.
Er ist der eigentliche Opferpriester. Der menschliche Stellvertreter
handelt bekanntlich nur in persona Christi. Der Heiland ist ebenso

frei und ungezwungen hier wie dort. Kraft seiner Allmacht setzt er
seinen Leib und sein Blut sakramental gegenwärtig, und in seiner Liebe
fordert er die Menschheit auf, die Lebensspeise zu genießen. In den

Konsekrationsworten kommt diese Selbsthingabe Christi klar zum
Ausdruck.

Als Resultat dieser heiligen Handlung haben wir die Kreuzesopfergabe

im Zustande ihrer Opferverklärung. Cum hoc sacramentum sit
dominicae passionis, continet in se Christum passum. 3

Um den Wert dieses Abbildens klar erkenntlich zu machen, seien

einige Worte des Aquinaten über das Bild wiedergegeben. « Requiritur
ad rationem imaginis, quod sit similitudo secundum speciem, sicut

imago regis est in filio suo ; vel ad minus secundum aliquod proprium
speciei, et praecipue secundum figuram, sicut hominis imago dicitur
esse in cupro. 4 «Est (aequalitas) de ratione perfectae imaginis ; nam
in perfecta imagine non deest aliquid imagini, quod insit illi, de quo
expressa est. »5 Das heilige Meßopfer ist also nicht irgendwie ein

1 Opusc. 57, 2. Nokt.
IV D. 12, 3, Exp. textus : Ilia, quae important comparationem Christi ad

Deum Patrem, dicuntur, quotidie fieri, sicut offerre, sacrificare et huiusmodi, eo,
quod hostia illa perpétua est ; et hoc modo est semel oblata per Christum, quod
quotidie per membra ipsius offerri potest.

2 Cf. Sacrificium Mediatoris, « Divus Thomas» 1931, 307-8.
3 In Joan. 6, 52 L. 6.

III 73, 5 ad 2 : Eucharistia est sacramentum perfectum dominicae passionis,
tamquam continens ipsum Christum passum.

4
1, 93, 2c. 5 1. c. IC.



Sacrificium Mediatoris 529

Abbild — secundum aliquod proprium speciei, secundum figuram. Dies

wäre der Fall, wenn z. B. das Verbluten, also die Trennung des Leibes

und Blutes, auf unsern Altären dargestellt würde. Sie ist vielmehr
das vollkommene Ebenbild — secundum speciem, da das Wesentliche des

Kreuzesvorganges, die Selbsthingabe des Mittlers für das Heil unseres

Geschlechtes in Gott repräsentiert wird — und zwar auf die höchste

mögliche Art, durch eine abhängige und doch gleichwertige actio

sacrificalis.
Das eucharistische Opfer genügt also den höchsten Anforderungen,

die an ein Bild gestellt werden können. Es hat die aequalitas perfectae
imaginis. So wird die Messe zum Gedächtnis des Kreuzes. « Sacrificium,
quod quotidie in Ecclesia offertur, non est aliud a sacrificio, quod ipse
Christus obtulit, sed eius commemoratio. »1 « Est hoc sacramentum

repraesentativum divinae passionis, per quam corpus suum tradidit in
mortem pro nobis. » 2 Es gibt auch andere Erinnerungen an das Kreuz,
z. B. Kreuzbilder und Passionsspiele. Aber nur mit Rücksicht auf die

in der Meßfeier verwirklichte Art kann man sagen : « Inquantum in hoc

sacramento repraesentatur passio Christi, qua Christus obtulit se

hostiam Deo, habet rationem sacrificii. »3 So ungewohnt uns diese

Anschauung des Aquinaten zuerst auch sein mag, wir werden uns
ohne Schwierigkeiten in sie einleben können. Was ist schließlich
natürlicher als, daß ein Heilsgeschehen durch ein anderes von ihm
abhängiges abgebildet wird, wie der Vater durch den Sohn (cfr. oben).
Diese Art des Abbildens ist weit vollkommener als die, die nur die

äußern Erscheinungsformen wiedergibt. Sie gibt ein lebendiges Bild.
Demgemäß könnten wir in der Meßfeier ein doppeltes Abbilden des

Kreuzesgeschehens feststellen. Zunächst Erinnerungen an das Äußere

jenes Vorganges — nämlich im Ritus : Kreuzzeichen, getrenntes
Verwandeln, zweigestaltiges Kommunizieren. Sodann das sakramental-
sakrifizielle Abbilden — nicht seiner Erscheinungsform — sondern

seiner Eigenart durch eine neue, aber in jener bedingten, mittlerischen

Hingabe des heiligsten Leibes und Blutes. Aus dem Begriff des Mittler-
tumes folgt, daß diese heilige Handlung für andere heilbringend sein

muß. Somit ist die Messe gerade in ihrer Eigenschaft als applicatio

1 III 22, 3 ad 2.
2 In 1. Cor. 11, 24 L. 5.
3 III 79, 7c ; 6c.

III 73, 4c : Inquantum est commemorativum dominicae passionis, quae
fuit verum sacrificium et secundum hoc nominatur sacrificium.



530 Sacrificium Mediatoris

fruçtum crucis geeignet, das Kreuzopfer wirksam abzubilden. Sie bringt
die Elemente, die der weitern Mittlerhingabe entsprechen, und ermöglicht
somit die Fortsetzung jenes Priestertums, die consummatio jener oblatio.

Ist das Meßopfer die memoria passionis, insofern diese sich in uns

auswirkt, so gibt es noch eine andere memoria passionis, und zwar des

Leidens und Sterbens als eines Vorganges — in der Karwoche. Eine
kleine Gegenüberstellung wird zu weiterer Klärung beitragen. « Ecclesia

tempore Passionis recolit ipsam passionem secundum se. » 1 «Tempore
Passionis recolitur passio Christi solum secundum hoc, quod in ipso
capite nostro fuit perfecta, quod quidem factum est semel. »2 Um diese

Erinnerung lebhafter zu gestalten, unterbleibt an ihrem Tage, dem

Karfreitage, die eucharistische memoria. 3 Das Leidensgedächtnis der
Karwoche geht übrigens auch nicht auf den äußern Verlauf der Passion.

Vielmehr handelt es sich hier um ein Erfassen dieses Heilsgeschehens
nach seinem dogmatischen Gehalt, um ein Sichvertiefen in die
Verwirklichung der göttlichen Heilsgedanken : daß Christus die Welt
entsühnte und selbst die Wurzel des neuen Heilsgeschlechtes wurde.

Auf äußere Einzelheiten der Passion kommt es dabei nicht an, sondern

nur auf ihre Wirkung an Christus, unserm Haupte.

1 IV D. 12, 3, i, 3 ad 2.
2 III 83, 2 ad 1 ; Cf. IV D. 13, 1, 2, 3 ad 1.
3 IV D. 13, 1, 2, 3 ad 2 : Ecclesia volens populum christianum circa ipsam

dominicam passionem, prout in capite fuit, mente occupari, statuit, ut ilia die non
consecraretur corpus Christi.


	Sacrificium Mediatoris : die Opferanschauung des Aquinaten [Fortsetzung]

