Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay
[Fortsetzung]

Autor: Kraus, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Universalienlehre
des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in ihrer Mittelstellung zwischen skotistischem Realismus
und ockhamistischem Nominalismus.

Von Dr. Johannes KRAUS, Professor am Priesterseminar in Mainz.
(Fortsetgung.)

3. Beurteilung der Harclay’schen Auffassung
von Skotus’ Realismus.

a) Gesamtbild der Universalienlehre des Doctor subtilis
nach der Auffassung Harclays.

Nach der Darlegung aller Beweise und Gegenbeweise gilt es, von
deren Ziel her die Tendenz der geistigen Strémungen zu erkennen, was
ohne klare Erfassung des Ausgangs- und Zielpunktes nicht méglich
ist. Der Ausgangspunkt des geschichtlichen Werdens bildete hier die
Universalienlehre des Doctor subtilis, und zwar in der Gestalt, wie sie
Harclay sah, und unter dem bestimmten Gesichtspunkte, unter dem
dieser sie betrachtete, und der das Charakterische der bekampften
Lehren starker hervorhob. Dadurch wurde zugleich jene Einheitlich-
keit in der Grundfrage geschaffen, die es Harclay erlaubte, mit Skotus’
Universalienlehre auch solche zur Einheit zusammenzufassen, die nicht
in allem mit ersterer iibereinstimmen. Dal} letzteres geschehen ist,
zeigen aufs deutlichste die Abweichungen und Verschiedenheiten in
der Darlegung der gegnerischen Anschauungen. Wenn nach Harclays
Zeugnisse die Gegner selbst behaupten, dal auch das generische Sein
ebenso wie das spezifische eine extramentale Existenz besitze, weil
zwischen spezifisch verschiedenen Dingen eine ebenso reale generische
Ahnlichkeit bestiinde wie zwischen numerisch verschiedenen Indivi-
duen eine solche im spezifischen Sein, und sie damit die generische
Einheit zur realen machen, so steht das in merklichem Gegensatze zu
der Tendenz des zweiten Skotusbeweises, der ausdriicklich die gene-
rische Einheit als eine rein begriffliche der realen Einheit der Spezies



476 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

gegeniiberstellt. 1 Auch in der Interpretation der Communitas bestehen
offensichtlich gewisse Spannungen, die es nahelegen anzunehmen, daB3
Harclay vielleicht unter dem Einflusse von Skotusschiilern gestanden
hat ; denn wir wissen, dal} die « Skotusschule » schon frith dazu neigte,
die Lehren des Meisters in der schirferen Form zu interpretieren. —
Trotz ihrer Verschiedenheiten konnte Harclay diese Lehren doch zur
Einheit zusammenfassen, weil sie in ihrem Grundgedanken iiberein-
stimmten und nur in untergeordneten Fragen auseinander gingen. —
Versuchen wir nun, von dem Grundgedanken aus einen klaren Einblick
in Harclays Auffassung von Skotus’ Universalienlehre zu gewinnen.

Das, worauf es eigentlich ankommt, ist von Skotus in seinem
fiinften Beweise auf die kiirzeste Formel gebracht, wenn es dort heiljt :
Ergo commune est in re. Der Sinn dieser Worte ist damit jedoch nicht
eindeutig festgelegt, da sowohl der Ausdruck Commune als auch in re
in mehrfachem Sinne genommen werden kann und vielfach auch ge-
nommen wurde. Es steht zwar aufler allem Zweifel, dall der Ausdruck
in re oder in rerum natura oder auch ens extra animam eine Beziehung
zur extramentalen Ordnung und zur wahrhaften, vom Verstande
unabhingigen Existenz, in sich schlieft. Er kann aber ebenso bedeuten,
daBl etwas nur in mittelbarer, indirekter Beziehung zur Existenz-
ordnung steht, insofern es zwar nicht so, wie es ist, existiert oder
existieren konnte, aber doch sein Inhalt in der Existenzordnung irgend-
wie sich findet und deshalb in dieser begriindet ist, als er auch eine
unmittelbare, direkte, extramentale Existenz bezeichnen kann und
dann sagt, daB etwas in aktueller Existenz gegeben ist. Ahnlich wie
der Priadikatsbegriff kann aber auch der Subjektbegriff verschieden
gedeutet werden, je nachdem der Begriff rein materiell gefallt wird
und nur auf den Inhalt ohne Beriicksichtigung der Seinsweise geht,
oder ob er formell genommen wird zur Bezeichnung des Commune als
Commune, also Inhalt und Seinsweise umfalit. Die Frage, ob das
Commune in re ist, konnte deshalb verstanden werden als Frage nach
der aktuellen Existenz des Inhaltes eines allgemeinen Begriffes. Sie
wire in diesem Sinne reine Tatsachenfrage und hat mit der Philosophie
nichts zu tun. Sie kann aber auch so gefal3t werden : Ist der Inhalt
des Commune in der Existenzordnung begriindet 7 und weiterhin :

1 Fol. orb: « ... et isti concedunt quod genus significat rem extra animam
sicud species et conveniencia in genere est conveniencia in re sicud conveniencia
in specie, sed minor magis tenuis non tanta sicud conveniencia in specie. »

Zu Skotus’ Anschauung, cf. Anm. 2, S. 45, Heft 1.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 477

Ist die Existenz eines Commune als solchen aktuell gegeben ? Ist die
Seinsweise und der Inhalt eines Commune in der Existenzordnung
begriindet ? Die verschiedene Beantwortung der ersten und dritten
Frage scheidet Realismus und Nominalismus. Die Beantwortung der
zweiten Frage hingegen trennt entweder den Realismus vom Ultra-
realismus oder spaltet den sog. gemilligten Realismus in verschiedene
Gruppen. M. E. ist diese Frage in der Quéstion Harclays zur Entschei-
dung gestellt. Das in re oder ens extra animam bezeichnete dann die
unmittelbar gegebene, «reale » Existenz und das Commune wire formell
als das nach Inhalt und Seinsweise Commune zu verstehen. In diesem
Sinne bejaht nach Harclays Auffassung Skotus die Frage, wihrend der
Oxforder Kanzler sie verneint. Ist aber diese Interpretation richtig,
dann ergibt sich, daB hier nicht Nominalismus dem Realismus
gegeniibersteht, sondern verschiedene Richtungen im Realismus um die
Wahrheit ringen. Das ist der wahre Sinn des Harclay’schen Kampfes
gegen Skotus’ Universalienlehre. '

Bevor deshalb ein Gesamtbild der skotistischen Universalienlehre
nach der Auffassung Harclays gegeben werden kann, miissen die
Griinde aufgezeigt werden, weshalb letztere nicht anders interpretiert
werden kann, als es im vorstehenden schon durchgiingig geschehen ist.

Die Interpretation der Realitit im Sinne der realen Existenz wird
schon durch die Ausdrucksweise nahegelegt : « Universale est in 7e»
oder auch : « In rerum natura ». Das Res extra animam von einem extra-
mental gegebenen Sein zu verstehen, ist sicherlich das Néchstliegende.
Wenn dann zur Begriindung des extra animam gesagt wird, die Natur
schaffe und wirke ja nur Res extra animam, so kann dieses gar nicht
anders mehr aufgefat werden. Die gleiche SchluBfolgerung ergibt
sich, wenn man bedenkt, daB die Feststellung der Realitit des Uni-
versalen durch vorstehende Ausdriicke die Antwort auf die Frage
darstellen : Utrum universale significet aliquam rem extra animam
aliam a singulari vel supposito ? Nicht ob das Universale in seinem
Inhalte unabhingig sei von der Titigkeit des Intellektes, sondern ob
der universale Begriff in der physischen Ordnung etwas bezeichne,
was von dem konkret gegeben Singuliren, dem Suppositum verschieden
sei, steht zur Untersuchung. Es handelt sich also nicht so sehr um
den universalen Begriff in sich als um das Sein, das ihm in der Ordnung
der konkret existierenden Dinge entspricht, — &hnlich wie Mandonnet
die Problemlage bei Siger von Brabant gekennzeichnet hat.

Dazu kommt, da3 das Universale gesetzt wird, bevor der Intellekt



478  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harc ay

sich mit ihm befait hat. Das praeter operationem in der Antwort
des Doctor subtilis schlieBt jede Verstandestitigkeit von der Setzung
des Universalen aus, und deshalb ist es in re. Dort liegt seine Existenz,
vor dem es durch den Intellekt erfat wurde. Nur weil es in der phy-
sischen Ordnung etwas Gemeinsames gibt, kann der Verstand etwas
Univokes abstrahieren, wie der SchluBlbeweis bei Skotus dartut.

In mehreren Beweisen fiir die Communitas wird die reale Existenz
sehr entschieden und unzweideutig betont: Wenn die Communitas
mit der ihr folgenden Einheit in re notwendig ist, um die reale Ahn-
lichkeit zu begriinden, mithin als deren Fundament erscheint, so kann
dies nur von der physischen Ordnung verstanden werden. Da ist das
Commune nicht real, weil es in der Existenzordnung seine Begriindung
findet, sondern weil es die Begriindung zur Realitit der spezifischen
Ahnlichkeit gibt. — Im fiinften Beweise wird die Realitit daraus
bewiesen, dafl der Sinn itberhaupt nur die res extra animam, das Ding
in seiner physisch-konkreten Existenz erkennt. Trotzdem von dem
addquaten Objekte die Rede ist, wird doch auch scharf hervorgehoben,
daB es sich um das Erkennen in einem einzigen Sehakte handelt. Der
Sonnenstrahl am Morgen und Nachmittag, der Objekt dieses sinnlichen
Erkennens sein sollte, ist ein existentes Ding. — Auch der Beweis, der
wenigstens dem Sinne nach Skotus zugeschrieben wird, bewegt sich ganz
in der Ordnung der physischen Existenz : Zwei individuelle Menschen,
Sortes und Plato, werden zum Beweise herangezogen, und Harclay
fragt, ob in dem konkreten Menschen Sortes sich etwas findet, was
nicht einfachhin identisch ist mit dem Suppositum, sondern was noch
vor jeder Betdtigung des Intellektes indifferent gegen Sortes und Plato
ist. — Im achten Argumente beruft sich ein Befiirworter der Commu-
nitas zu ihrem Beweise auf Christus, der eine reale menschliche Natur
annahm, die kein Suppositum war: « Ergo necessario est in homine
aliqua res extra animam preter suppositum ». !

Die Bestimmungen, die die Realitit der Unitas minor numerali
erfihrt, weisen ebenfalls in die Ordnung der physischen Existenz :
Diese Einheit ist real, weil sie in der physischen Ordnung als Einheit
gegeben, nicht nur begriindet ist. Das zeigt klar der zweite Beweis,
der die Einheit des spezifischen Seins als reale derjenigen des gene-
rischen Seins als einer Unitas rationis tantum gegeniiberstellt.
Im Genus ist keine reale Vergleichung wie in der Spezies moglich,

1 Fol. 8ra.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 479

weil die Einheit des Genus nur eine Unitas rationis darstellt. Dabei
wird ausdriicklich festgestellt : « In rei veritate in genere est unitas
rationis tanta sicud in specie ; nam conceptus mentis vel intentio in
anima generis est tam una sicud intentio speciei.» Die Einheit des
begrifflich erfaBten spezifischen Seins ist nicht gréBer als die des
begrifflich erfaten generischen Seins; es ist jedesmal eine Unitas
rationis. Die Einheit des generischen Seins ist aber nur eine solche,
wihrend das spezifische Sein auch eine reale Einheit besitzt. Der
Unterschied ergibt sich daraus, dal} in der physischen Ordnung der
Inhalt eines spezifischen Begriffes seinem ganzen quidditativen Sein
nach nicht durch irgendwelchen Hinzutritt eines quidditativen, neuen
Prinzips in quidditativ verschiedene Wesen geteilt existiert, wihrend
das Sein des generischen Begriffes in der Einheitlichkeit, die es im
Begriff besal3, in der physischen Ordnung nicht existieren kann, son-
dern nur in spezifisch verschiedenen Dingen besteht. Seine im Begriff
ihm zukommende Einheit geht in re, d. h. in der Existenzordnung
verloren ; sie kommt ihm nur im Begriff zu. Das spezifische Sein
behilt hingegen seine Einheit auch in re, bzw. es besitzt sie schon
in re, bevor der Intellekt es auffallt. Man mag hier an einen Text
Ockhams denken : « Vult ergo ista opinio, quod forma generis non
est una simplex ex se, sed ex se est divisa ; sed forma speciei ex se
est una simplex et ut sic est universalis : sed ipsa forma ut signata
in hoc supposito est particularis. Ita quod ista opinio ponit quod
tam forma generis quam speciei subsistit in ipsis singularibus : quam-
vis aliter et aliter.»' Die Realitit der spezifischen Einheit bestiinde
also in deren realen Existenz. Einen dhnlichen Gedanken bringt der
vierte Beweis : Zwei weille Einzelwesen besitzen eine reale Ahnlichkeit,
weil sie eine reale Einheit zur Voraussetzung haben, dagegen ist ein
weilles und ein schwarzes Ding nicht real einander dhnlich, weil das,
was sie gemeinsam haben (die Farbe), nur ein unum rationis ist. > —
Der siebte Beweis stellt die spezifische Einheit wegen ihrer Realitit
mit der numerischen zusammen : Wire jede reale Einheit numerisch
dann konnte auch jede reale Verschiedenheit nur eine numerische
sein ; so real deshalb die numerische Einheit ist, so und in demselben,
Sinne real ist auch die spezifische. Deshalb betont die Conclusio zum

1 Wilhelm v. Ockham. Sent. 1. d. 2 q. 7. C. (Ausgabe Lyon 1495 ; Hain,

-| 11942.)
2 Cf. Anm. 32.



480  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

ersten Beweise : Die spezifische Einheit ist in sich zwar eine geringere
Einheit als die numerische, aber dennoch wie diese eine reale.
Sicherlich liegt die spezifische Einheit in der gleichen Ebene wie
die numerische.

Alle Bestimmungen, die der Realitit des Commune und dessen
Einheit in den Beweisen des Skotus und seiner Anhdnger gegeben
werden, weisen sie in die physische Ordnung. Das zeigt, daB3 Harclay
geglaubt hat, der Doctor subtilis fasse die Realitit im Sinne einer
realen Existenz. Nicht anders gebraucht Harclay in seinen Gegen-
beweisen den Ausdruck «real». Die « Humanitas sortis» oder auch
« Humanitas, quae est in sorte» ist sicher nicht die abstrakte mensch-
liche Natur, sondern die in Sortes konkret existierende Menschen-
natur. Nur von der aktuell existierenden Natur kann, wie es im ersten
Gegenbeweise geschieht, gesagt werden, dal} sie sich eine Singularitit
so determiniere, dal} sie nie von dieser getrennt und nie mit einer
anderen verbunden werden kénne. Nur wenn das Commune als konkret
gemeinsame Natur existiert, bleibt es wahr, dal3 durch einen Konse-
krationsakt alles existierende Brot verwandelt wiirde, da3 durch die
Vernichtung eines Menschen alle Menschen vernichtet wiirden, und
dafB in Christus und Judas ein und dieselbe numerisch gleiche Natur
Existenz hatte. Im sechsten Beweise sagt Harclay, dal die indiffe-
rente allgemeine Natur eine aus Materie und Form zusammengesetzte
Substanz sei; nun sind Materie und Form aber die Seinsprinzipien
der konkreten Korperwelt, des physischen Seins. Deshalb heilt es am
Schlusse desselben Beweises, dall die allgemeine Natur eine ebenso
«vera res» sei wie das Einzelindividuum.

Aus alledem wird deutlich ersichtlich, daB Realitit hier soviel
bedeutet, wie in unmittelbarer Existenz aktuell gegeben.

Das « Commune est in re» besagt also eine aktuelle Existenz des
Commune in der physisch-konkreten Ordnung. Soll das nun heillen,
daB der Inhalt eines solchen ohne Riicksicht auf die Existenzweise
in der Existenzordnung als gegeben angenommen wird ? Eine solche
aktuelle Existenz des Inhaltes eines Commune diirfte kaum Gegen-
stand einer, dazu noch so ausgedehnten philosophischen Untersuchung
sein. Sie ist eine einfache, durch sinnliche Anschauung feststellbare
Tatsache. Die Quaestio selbst stellt das Problem anders. Denn sie
fragt nach dem Verhiltnis eines extramental gegebenen Commune zu
dem Singuldren oder dem Suppositum : Ist das Universale oder Com-
mune in der Existenzordnung etwas, was von dem Singuldren oder



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 481

dem Suppositum verschieden ist ?! Die Problemstellung geht also
nicht so sehr auf die Existenztatsache als auf die Existenzweise des
Commune : Ist das den Inhalt eines Allgemeinbegriffes verwirklichende
aktuell existierende Sein von dem Sein des Individuums verschieden
oder nicht ? Mit andern Worten : Wie existiert das Commune in
dem Individuum ? Wie schon frither hervorgehoben wurde, gibt die
Antwort des quidam doctor die vollste Klarheit iiber den Sinn der
Fragestellung, wenn sie sagt : «quod in re sit aliqua communitas et
indifferentia praeter operationem intellectus. » Der Inhalt eines
Commune existiert also so, dall ithm vor jeder Betitigung des
Intellektes schon irgendeine Communitas und Indifferenz zukommt ; er
existiert demnach in der Seinsweise des Universalen in der physischen
Ordnung. Damit ist in dieser ein aktuell Gemeinsames und Indiffe-
rentes gegeben.

Um jeden Zweifel auszuschliefen, sei betont, dall mit der Fest-
stellung eines aktuell Gemeinsamen und Indifferenten noch nichts
iiber die Art und den Grad der Communitit und Indifferenz gesagt
ist. Im Texte selbst wird sie reichlich unbestimmt als aligua communitas
angegeben. Negativ 1t sich das Commune bestimmen als das Sein,
das durch sich selbst nicht singuldr ist. Ein solches Sein mit diesem
Mindestmall von Communitit und Indifferenz ist aber aktuell, in re
und bevor der « nachdenkende » Verstand sich mit ihm beschéftigt,
gegeben.

In den Skotus zugeschriebenen Beweisen offenbart sich die Commu-
nitit und Indifferenz in der Nicht-Singularitit der Unitas minor nu-
meralis, die neben deren Realitdt in allen Argumenten entweder eigens
bewiesen oder doch als unerldBlich vorausgesetzt wird: Die reale
Einheit dessen, was Mal} in jedem Genus ist, kann keine numerische
sein, weil kein singulires Ding Mal seiner selbst ist. Sie muf} eine
geringere als die numerische sein, weil nichts sich selbst dhnlich ist.
Der fiinfte Beweis beschiftigt sich eingehend mit der Nichtsingula-
ritit des Objektes des sinnlichen Erkenntnisvermdégens. Wire dessen
Objekt ein singuldres Ding, dann miiite dieses virtuell die anderen
in sich begreifen. Also kann, so wird gefolgert, kein Ding, das lediglich
singuldre reale Einheit besitzt, Gegenstand eines Sehaktes sein. AuBer-
dem miilite unser Auge den Sonnenstrahl am Morgen von dem am
Nachmittag unterscheiden koénnen, wenn es diese in ihrer Singula-

1 Cf. Anm. 26.



482 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

ritit erkennen wiirde. Die Einheit dessen, was ein einziger Sehakt
erkennt, muf3 deshalb eine nichtsingulire sein.

Alle Gegenbeweise Harclays zielen darauf ab, die aktuelle Indif-
ferenz und Communitit der in dem Singulidren existierenden Natur
als widerspruchsvoll oder doch iiberfliisssig darzutun, wie es das erste
Argument so klar angibt: « Probo quod in sorte non est aliqua res
universalis vel magis indifferens quam sortes » ; — « Ergo humanitas
sortis non est communior quam sortes. » ! Die Gegenargumente werden
iiberhaupt nur unter der Annahme einer aktuellen Communitit und
Indifferenz verstindlich : Wie 1d0t sich eine akfuelle Indifferenz verei-
nigen mit der Tatsache, dal3 diese angeblich indifferente Natur mit
einer bestimmten Singularitit verbunden sein mu/f und sich niemals
mit einer anderen Singularitit verbinden kann als mit derjenigen, mit
der sie einmal de facto verbunden ist ? (1. Argument) Der zweite Gegen-
beweis entwickelt den Gedanken : Laft sich die aktuelle Communitit
nicht so fassen, daBl die spezifische Natur als numerisch eine in den
Einzeldingen existiert, dann liegen die numerischen Differenzen schon
in ihr, und ihre Indifferenz besteht nicht.

Auch der dritte Beweis verfolgt den Zweck nachzuweisen, daf3
die in dem einen menschlichen Individuum existierende Natur schon
aus sich von der in einem anderen Individuum existierenden verschie-
den sein miisse und deshalb nicht mehr indifferent sein kénne, wie der
Gegner es wolle. — Die Statuierung eines realen Unterschiedes zwischen
spezifischer Natur und individueller Proprietit in dem Individuum
weist aufs klarste auf die Tendenz hin, trotz der Verbindung beider
die der Natur durch ihre eignen Prinzipien zukommende Commu-
nitit auch im Kompositum zu erhalten. Die schirfste Formulierung
findet die Ansicht der Gegner in dem Texte des sechsten Beweises
durch die Feststellung, daB8 die menschliche Natur (homo), die eine
«vera res» und vom Individuum verschieden sei, kraft ihres eigenen
Seins gemeinsam sei. In extremer Weise bestimmen dann der dritte
und fiinfte Beweis die Communitas in re sogar als eine communitas
praedicationis, eine sicher aktuelle Universalitit.

Aus den vorstehenden Uberlegungen ergibt sich mit zwingender
Notwendigkeit die Schlulfolgerung: In dem Satze: « Commune est
in re », ist der Ausdruck Commune formal zu verstehen ; das Commune
als solches mit der Seinsweise der Communitit und Indifferenz existiert

L Cf. Anm. 41.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 483

aktuell in der physischen Ordnung, in der konkreten Natur des lebenden
Individuums. Fiigen wir noch hinzu, dafl Harclay selbst ein Commune
ex consideratione intellectus zulaB3t, das insofern real ist, als sein
Inhalt von den Dingen der konkreten Existenzordnung gewonnen
wurde. Wenn er trotzdem das «reale» Commune bekdmpft, so
geschieht das, weil dieses letztere seine Communitas nicht erst ex con-
sideratione intellectus in anima, sondern schon praeter considera-
tionem intellectus in re extra animam besitzt. Sein Kampf gilt der
extramentalen realen Existenz eines aktuell universalen und indiffe-
renten Seins.

In dieser extramentalen Setzung eines aktuell Universalen sieht
Heinrich von Harclay das Charakteristische der skotistischen Univer-
salienlehre, die sich nun in ihrem Gesamtaufbau leicht skizieren 1af3t.

Es existiert also in der physischen Ordnung unabhingig vom
Intellekt ein aktuelles Commune als Fundament der realen Ahnlichkeit
und Grundlage einer realen Vergleichung, als das Sein, von dem ein
ufiivoker Begriff abstrahiert werden kann. Es ist universal und indif-
ferent im Sinne der Nichtsingularitiat. In dieser Weise universal und
indifferent existiert wenigstens die spezifische Natur (nach einigen
auch das Genus). '

Das Commune oder Universale existiert jedoch nur in den singu-
liren Dingen. Gegen die Folgerung aus dem Autorititsbeweise des
Aristoteles, dall die Definitionen nicht solche von extramental existie-
renden universalen Dingen seien, wird von Harclays Gegnern ein-
gewandt, daf3 damit nicht ihre Ansicht, sondern die des Plato getroffen
werde, der dem Universalen eine den Einzelwesen getrennte Existenz
zuschreibe ; doch konnten die Definitionen von universalen Wesen-
heiten gelten, die in den Individuen existierten. Nach diesem Texte
besteht ein wesentlicher Unterschied zwischen Platos und Skotus’
Universalienlehre. Das zeigt sich auch in dem ersten Argumente
Harclays, das voraussetzt, daBl nach Ansicht des Gegners die indif-
ferente Natur immer und notwendig mit einer Singularitit verbunden
sei. Auch die SchluBworte der Confirmation zum ersten Gegenbeweit
stehen dem Gesagten nicht entgegen. Denn dort dreht es sich nichs
mehr um die Indifferenz der universalen Natur gegen eine Verbindung
mit einer Singularitit iiberhaupt, sondern um die Indifferenz gegen
diese oder jene ganz bestimmte Singularitit und um das stete, inner-
lich notwendige Verbundenbleiben mit ein und derselben individuellen
Proprietat. Unberithrt von diesen Einwendungen bleibt in voller



484  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Geltung bestehen, dall die indifferente und universale spezifische
Natur nur in Verbindung mit einer Singularitit existenzfihig ist.!

In jedem Einzeldinge sind deshalb zwei Prinzipien zu unterscheiden,
ein indifferentes, gemeinsames, nichtindividuelles und ein in sich sin-
guldres, individuelles. Das erste ist Prinzip des quidditativen Seins,
das letztere bestimmt eine spezifische Natur in ihrer Singularitit.

Beide Prinzipien sind nach Harclays Ausdruck real verschieden.
In Sortes ist die menschliche Natur eine von der Sorteitas verschiedene
«Res». ? «Die menschliche Natur des Sortes ist real verschieden von
Sortes, dessen Form sie ist, und in dem sie ist.»® Der ganze vierte
Gegenbeweis baut sich auf der Annahme einer realen Verschiedenheit
von spezifischer Natur und individueller Proprietit auf und sucht deren
Unhaltbarkeit zu beweisen, da der reale Unterschied weder ein nume-
rischer noch ein spezifischer noch ein genereller sein kénne, ohne zu
Ungereimtheiten und Widersinnigkeiten zu fithren.* In pragnanter
Form erscheint diese Lehre in dem Texte: « Homo significat unam
rem communem ad sortem et platonem et est illa res alia a sorteet
platone realiter ; ergo inter illam et sortem est realis distinctio.» ®

Das Verhiltnis der beiden real verschiedenen Prinzipien in dem
einen Individuum ist durch die Worte der Confirmatio zum ersten
Gegenbeweis gekennzeichnet : « Nam in sorte per te est humanitas
res differens a sorteitate, cui supervenit sorteitas distinguens et con-
trahens ipsam. »  Demnach hat die individuelle Proprietit die Funk-
tion, die iiberindividuelle, keine numerische Verschiedenheit auf-
weisende spezifische Natur zu kontrahieren. Durch eine solche Kon-
traktion wird die allgemeine Natur auf das eine Individuum eingeengt
und so numerisch bestimmt und von den anderen Individuen derselben
Art unterschieden. Nach dem oben Gesagten braucht nicht mehr
nidher dargelegt zu werden, dal} eine solche Kontraktion der spezi-
fischen Natur durch die individuelle Proprietit eine innerlich not-
wendige ist, da ja die gemeinsame Natur nie ohne Singularitit
existenzfihig ist.

1 «Si dicas quod non quia humanitas est universalis, ita dicam tibi quod
substancia sortis in se est universalis nec probas tu oppositum (?) magis quam ego
ex parte ista.» (Fol. 8vb.)

Fol. 8vb. — cf. Anm. 42.
IFol. 8vb. — cf. Anm. 43.
Cf. Anm. 44.

Ifol. gra.

Cf. Anm. 41.

S

=



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 485

Der indifferenten, gemeinsamen oder allgemeinen Natur folgt
eine eigene reale Einheit. Uber ihre Realitit und ihre Nichtsingula-
ritit wurde bereits frither Niheres gesagt. Ihrer inneren Beschaffenheit
nach ist sie eine geringere Einheit als die numerische. Wenn Harclay
auch nicht ausdriicklich angibt, wodurch die spezifische Einheit eine
geringere ist, so ergibt sich das doch aus der Natur der Sache. Einheit
besagt wesentlich Ungeteiltheit ; gréBere und geringere Einheit ist
groBere und geringere Ungeteiltheit. Wie die numerische Einheit
als hochste jedes Geteiltsein ausschlieft, 1t die geringere Einheit
der spezifischen Natur eine Teilbarkeit, nimlich die in subjektive
Teile, ihrem Begriffe nach zu und schlieBt nur eine Teilbarkeit in
quidditative Teile aus.

Eine solche geringere FEinheit existiert in der physischen
Ordnung. Damit hebt ein neues Problem an : Wie ist die Communitas
oder das Commune zu denken ? Existiert das Sein, dem die geringere
Einheit als Passio folgt, so, daB es in der physischen Ordnung in
mehrere subjektive Teile geteilt ist ? Die Losung dieser Frage hat schon
frithzeitig die Vertreter des realen Commune entzweit. Fiir uns ergibt
sich zunichst die Frage : Wie hat Harclay die Communitit bei Skotus
und dessen Anhdngern aufgefal3t ?

Es will mir scheinen, dal3 aus den in Betracht kommenden Stellen
eine gewisse Unsicherheit Harclays spriche und ein gewisses Schwanken
sich offenbare. In den Gegenbeweisen Harclays begegnet man einer
Zuriickhaltung und Vorsicht, die in auffallendem Kontraste zu den
bestimmt gefaBten AuBerungen in der Wiedergabe der skotistischen
Argumente stehen. Hielte man sich lediglich an die letzteren, so wire
man gezwungen, die Communitas der spezifischen Natur in ganz ultra-
realistischem Sinne zu deuten. Die Indifferenz und Communitas eines
aktuell existierenden Seins erscheint in dieser realen Ordnung als die
gleiche wie in der logischen Ordnung. Nur so ist der dritte ebenfalls
Skotus zugeschriebene Beweis zu erkliren. Das real existierende
Commune wird ganz wie die Spezies der logischen Ordnung als etwas
den Individuen als seinen Teilen Ubergeordnetes gefaBt. Weil in der
realen Existenzordnung die spezifische Natur den Individuen ebenso
gemeinsam ist wie in der logischen Ordnung, kann sie von diesen als
ihren Teilen ausgesagt werden. ! Mit besonderer Schirfe spricht deshalb
der fiinfte Beweis von einer Gemeinsamkeit der Aussagbarkeit. Die

1 Fol. 7vb. — cf. Anm. 31.

Divus Thomas. 32



486 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Ansicht, etwas Singulidres konne Objekt eines einzigen Sehaktes sein,
wird zuriickgewiesen mit den Worten : « Nullum unum singulare ob-
jectum visus est commune communitate predicacionis objectis aliis
visus. » ' Auch der 12. und 13. Beweis konfundieren die reale mit der
logischen Ordnung und stellen das Commune reale dem Commune
logicum gleich 2 ; Ahnliches findet sich in den Autorititsbeweisen. 3
Diese Texte zwingen zu einer Interpretation der realen Communitas
in ultrarealistischem Sinne, dall die gemeinsame spezifische Natyr als
(numerisch) eine in den vielen Individuen existiere.

Auffallenderweise kennen die Gegenbeweise Harclays diese Be-
stimmtheit in der Interpretation der Communitas nicht mehr, obwohl
man aus den Worten des sechsten Beweises noch leicht eine Hinneigung
zu dieser Auffassung herauslesen kénnte : « Ergo per eandem racionem
homo predicatur de sorte et subicitur platoni. »* Doch abgesehen davon,
daB das «et subicitur platoni» fiir den Aufbau und Gedankengang
des Argumentes gar keine Bedeutung hat, 146t die Textfassung auch
fiir eine mildere Interpretation noch Raum. Um so mehr fillt ins
Gewicht, daBB Harclay sonst an keiner Stelle mehr die ultrarealistische
Auslegung bestimmt vertreten oder vorausgesetzt hat 3, vielmehr die
Bestimmtheit des Commune communitate predicacionis einem sehr
unbestimmten Entweder-oder gerade in dem Beweise, der eigens mit
der Art der Communitit sich beschiftigt, gewichen ist. Zwar beweist
auch da Harclay eingehend, dal} die ultrarealistische Annahme einer
einzigen spezifischen Natur in vielen Individuen unmdéglich ist ; er fiihrt
den Beweis aber weiter, indem er zeigt, da3 jede andere Fassung der
Indifferenz und Communitas schon eine numerische Verschiedenheit in
die spezifische Natur hineinlegt, und damit die Annahme einer indiffe-
renten Natur zwecklos und iiberfliissig macht : « Ergo frustra ponitur

1 Fol. 8ra.
2 «Sor et plato sunt per se inferiora ad aliquod commune unum ; aliter non
essent eiusdem speciei. Illud commune aut est res aut intencio sola » — wird dann

bewiesen, daB es eine res sein miisse. Fol. 8rb.

« Accipio genus generalissimum substancie ; quero utrum sit res aut intencio
tantum. Si intencio, multa requiru(n)tur absurda. ... » Ibid.

3 Fol. 8va.

4 Fol. orb ; cf. Anm. 1, S. 56, Heft 1.

5 In der Lehre, das Genus sei ein res extra animam wie die Spezies (cf. Anm. 1,
S. 476), steckt sicher ein gewisser Parallelismus zwischen logischer und physischer
Ordnung. Er braucht aber kein totaler zu sein, weshalb fiir die Auslegung der
Communitit nichts gewonnen ist. — Vgl. auch Skofus, Metaphys. VII, q. 13,
T 215 ‘



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 487

communis magis quam sor.» ' Die Tendenz des Beweises liegt in dem
Nachweis, daBl die Natur schon in sich numerische Unterschiede auf-
weise. DaB Harclay sich nicht damit begniigte, die Communitas in der
ultrarealistischen Auffassung zuriickzuweisen, 1iBt deutlich erkennen,
daB3 er bei den Gegnern keine eindeutige Interpretation vorfand, die
klar und bestimmt der realen Communitas eine solche Ausdeutung gab.
— Tatsichlich weist der erste Gegenbeweis auf eine andere Auslegung
der Communitiat und Indifferenz hin. Hier fithrt Harclay den Gedanken
durch, die spezifische Natur konne nicht gemeinsam und indifferent
sein, weil sie immer mit einer bestimmten Singularitit verbunden bleiben
miisse. Wire sie indifferent, dann koénnte sie auch in einem anderen
Individuum existieren. Zwar ist der Ausdruck «esse in alio» nicht
eindeutig, da er nicht sagt, ob es ein gleichzeitiges Existieren in einem
anderen gemeint sei oder ein successives Nacheinander der Existenz
in Betracht komme. Der nachfolgende Ausdruck « ... illa humanitas
eadem numero non invenitur in platone » scheint sogar mehr fiir gleich-
zeitige Existenz in mehreren zu sprechen ; da es sich aber um eine
in Sortes existierende Natur handelt, kann der Ausdruck «eadem
numero » so verstanden werden, da durch ihn nur die Gleichheit der
Natur in dem Nacheinander der Existenz in Sortes und in Plato hervor-
gehoben werden soll. Eine bestimmtere Auslegung gibt der Analogie-
beweis der Confirmatio. Die Indifferenz der Natur besteht darin, daB
diese durch ihr eigenes Sein zu der einen Singularitit nicht mehr als
zu einer anderen determiniert ist : « Nam per naturam communiorem
vel indifferenciorem quam natura singularis non determinatur aliquid
ad unum suppositum magis quam ad alterum. Tunc enim eo ipso non
esset indifferens ... ; sicud substancia sortis, ut tu accipis, non potest
inveniri sub quantitate platonis et ideo determinat sibi quantitatem
hanc sortis, eodem modo aceipio ego, quod humanitas sortis non potest
esse cum platoneitate et ideo determinat sibi sorteitatem. » Das : «acci-
pio ego» enthilt wohl das Zugestindnis, daBl der Gegner nicht dieser
Auffassung ist. Tatsichlich folgt sofort auch dessen Widerspruch.
«Si dicas, quod mon, quia hwmanitas est universalis, ita dicam tibi,
quod substancia sortis in se est universalis, nec probas tu oppositum
magis quam ego ex parte ista.»? Offenbar sieht der Gegner die
Universalitit und Communitit nur in der Indifferenz der Natur gegen

1 Fol. 8vb; cf. Anm. 1, S, 54, Heft 1.
2 Fol. 8va/b.



488 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

diese oder jene Singularitit, nicht aber gegen das Singulirsein iiber-
haupt ; dann wire die spezifische Natur allerdings von sich aus nicht
notwendig mit ein und derselben Singularitit fiir alle Zeiten verbunden,
sondern konnte ebensogut mit einer anderen individuellen Proprietit
verbunden werden.

Von hier aus fillt neues Licht auf den Gedanken des zweiten und
dritten Gegenbeweises : Wenn die Communitit der jetzt in Sortes und
in Plato existierenden menschlichen Naturen nur darin besteht, dal
eine jede von sich aus sehr wohl in diesem oder jenem oder einem
dritten, nicht aber in diesem und jenem wnd einem dritten Suppositum
existieren kann, dann sind diese «indifferenten » Naturen doch schon
in sich ohne Beziehung auf die mit ihnen verbundenen Singularititen
voneinander verschieden ; da es aber keinen kleineren realen Unter-
schied als den numerischen gibt, so miissen sie schon durch ihr eigenes
Sein real und numerisch voneinander verschieden sein. Deshalb ist
die Annahme einer indifferenten, nichtsinguliren Natur unniitz. !

Aus diesen Zeugnissen ergibt sich, dal die Auffassung Harclays
von der inneren Art der Communitas und Indifferenz nicht einheitlich
ist. Vielleicht hat er bei seinen Gegnern selbst schon verschiedene
Interpretationen vorgefunden. Keinesfalls aber triibt diese Unsicherheit
iiber die Art der Communitas und Indifferenz die Klarheit iiber die
Tatsache deren aktueller Existenz in der physischen Ordnung.

In dem Gesamtbilde, das wir von der Auffassung der skotistischen
Universalienlehre bei Harclay entwerfen konnten, ist der feste und
klar erkannte Ausgangspunkt fiir ein tieferes Eindringen in den Sinn
des damaligen Universalienstreites gegeben. Denn diese subjektive
Auffassung wies Harclay das Ziel und den Weg fiir sein Vorgehen gegen
den Doctor subtilis, dessen Realititsbegriff zunichst der Stein des
Anstolles in der Universalienlehre bildete.

b) Beurteilung der Harclay’schen Auffassung von Skotus’ Realismus.

Die Lehre, die Harclay bekdmpft, bietet sich trotz einiger Diver-
genzen, als Ganzes genommen, in geschlossener Einheitlichkeit dar.
Divergenzen bestehen hinsichtlich des Geltungsbereichs fiir das reale
Commune und in der Auslegung der Communitit. In den Geltungs-
bereich des realen Commune wollen einige auch das generische Sein
einbezogen wissen : « Et isti concedunt, quod genus significat rem

1 Cf. Anm. S. 53 f., Heft 1.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 489

extra animam sicud species. » ' Skotus hingegen spricht der generischen
Einheit, im Gegensatze zur spezifischen, die Realitit ab. — Die
Communitit der spezifischen Natur wurde in der Darlegung der Skotus
zugeschriebenen Beweise in ultrarealistischer Form als eine Communitas
praedicationis bestimmt, wihrend die Gegenbeweise Harclays mehr eine
Communitas indifferentiae, wie sie spiter genannt wurde, beriick-
sichtigen. In dem Kernpunkte des ganzen Problems, der Tatsache
eines realen Commune, treffen wir jedoch auf eine geschlossene Einheit-
lichkeit. Unabhingig und vor jeglicher Betitigung des Intellektes
existiert in den Individuen die spezifische Natur in aktueller Indifferenz
und Communitit, dabei real verschieden von der individuellen Proprie-
tit, die sie kontrahiert und singulir macht. Diesem Commune folgt
eine ebenso reale nicht-numerische Einheit.

Es hitte wahrlich der betonten Voranstellung der geschlossenen
Gruppe von 7 Beweisen sowie der Namensnennung des Doctor subtilis
nicht bedurft, um zu erkennen, dall Harclay in erster Linie der
skotistischen Lehre von der Natura communis den Kampf ansagt.
Zweifellos will Harclay Skotus’ Universalienlehre darstellen und priifen ;
hat er aber auch wirklich diese in ihrer Eigenart erfalt und gewiirdigt ?
Diese Frage gewinnt vom ideengeschichtlichen Standpunkte her noch
mehr Bedeutung. Michalski hat aufs neue darauf hingewiesen, daf
Skotus durch seine Tendenz zu einem {ibertriebenen Realismus die
Bildung einer michtigen Gegenstromung begiinstigte. > Aber worin
bestand diese Tendenz zu einem iibertriebenen Realismus, was wurde
eigentlich in der skotistischen Universalienlehre von den Thomisten
ebenso wie von den Ockhamisten so scharf bekimpft ? Damit stoBen
wir auf die Frage nach dem Sinne des Universalienstreites am Ausgange
der Scholastik. In diesem Zusammenhange gesehen, gewinnt die Beant-
wortung der Frage, ob Harclay den Grundgedanken der Universalienlehre
des Doctor subtilis richtig erkannt hat, eine iiber das hochste Ziel weit
hinausreichende Bedeutung.

Wer einmal mehrere Darstellungen der skotistischen Universalien-
lehre jener Zeit gelesen hat, wird bei Harclay bald jene vorsichtige

1 Cf. Anm. 1, S. 476.

2 « ... On n’ignore pas davantage que, par sa tendance au réalisme exageré,
il favorisa la formation d’un puissant courant de réaction dans un sens tout
opposé. ... » Michalski K., Les courants philosophiques a Oxford et & Paris

pendant le XIVme siécle », in Bulletin international de l’académie polonaise des
sciences et des lettres. Cracovie 1922—4, S. 61.



490 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

und peinliche Genauigkeit in der Wiedergabe nicht nur der Ausdriicke,
sondern auch der Gedankenginge des Gegners, vermissen, wie wir sie
z. B. bei Ockham und Wilhelm Farinier vorfinden. Schon die allgemeine
Gleichsetzung von Commune und Universale ist nicht genau; denn
Skotus unterscheidet das aktuelle Commune von dem aktuellen Uni-
versale. Ersteres ist praeter considerationem intellectus in re vor-
handen, letzteres nur ex consideratione intellectus in anima. Fiir den
Doctor subtilis ist das aktuell Commune im Hinblick auf das aktuell
Universale nur ein Universale in potentia, ein inkomplett Universales.
— In der freien Ausgestaltung der Argumente hat Harclay manches
in diese hineingelegt, was Skotus fremd ist, so im 5. Beweis die Heran-
ziehung des addquaten Objektes und die Ausdeutung der Communitas
als einer Gemeinsamkeit der Awussage. Am meisten aber befremdet,
dall der 3. Beweis Skotus zugeschrieben wird, selbst wenn der Text
des Oxoniense irgendwie hier Harclay irregefiihrt hitte. Denn Skotus
betont wiederholt, da3 sein Commune nicht das aktuell Universale der
Logik sei. Nichts in der Wirklichkeit habe eine solche Einheit, dal
es in nichster Potenz zu den verschiedenen Supposita sei und von jedem
ausgesagt werden konne ; das sei nur moglich, wenn der Verstand dem
Objekte eine numerische Einheit verliehen habe.! Dem Commune als
einem inkomplett Universalen fehle die geniigende Indetermination und
Indifferenz, um von allen Individuen ausgesagt zu werden. > Mag die
Natur des Pferdes, so betont Skotus, auch in sich nichts haben, was
sie hinderte, in diesem und in jenem zu sein, so wird sie doch durch die
hinzutretende Singularitit so determiniert, dafl sie nicht in diesem und
jenem zugleich sein kann. * « Ich gestehe also, dal} die reale (geringere)

L Skotus, Oxon. I1, d. 3, q. 1, n. 8 : « Nihil enim secundum quamlibet unitatem
in re est tale, quod secundum ipsam unitatem praecisam sit in potentia proxima
ad quodlibet suppositum, ut dicatur de quolibet supposito praedicatione dicente :
hoc est hoc, quia licet alicui existenti in re non repugnet esse in alia singularitate
ab illa in qua est, non tamen illud vere dici potest de quolibet inferiori, quod
quodlibet est ipsum ; hoc est enim solum possibile de objecto eodem indifferenti
actu considerato ab intellectu, quod quidem ut intellectum habet unitatem etiam
numeralem obiecti, secundum quam ipsum idem est pracdicabile de omni singulari
dicendo quod hoc est hoc. (So nach dem heutigen Texte.)

2 Skotus, Metaph. VII, q. 18, n. 6 : « De secundo modo potest intelligi prima
opinio, quia natura non est de se haec, sed nec prima opinio ponit universale
completum, quia non sufficienter indeterminatum, quia non contrarie ad deter-
minationem sed quasi privative vel contradictorie. » ‘

3 Skotus, Report. II, d. 12, q. 5, n. 12: « Haec equinitas est natura quae
non habet unde repugnat sibi esse in hoc et esse in isto, sed determinatur per



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 491

Einheit nicht irgendeiner Entitit zukommt, die in zwei Individuen
existiert, sondern nur in einem.»! In der Auslegung der Communitas
besteht somit ein offenbarer Gegensatz zwischen Skotus’ Lehre und
dem, was Harclay ihr zuschreibt. Die Schroffheit dieser MiBdeutung
wird nur dadurch gemildert daB der Oxforder Kanzler in der kritischen
Auseinandersetzung mit Skotus einer anderen Auffassung der Communi-
tas Rechnung trigt, die man diesem auch sonst zugesprochen hat. 2
Auch widerspricht es den ausdriicklichen Erklirungen seines
Gegners, wenn Harclay die Natura communis eine «res» und den
Unterschied zwischen ihr und der Individualform einen « realen » nennt.
Skotus sagt, daB3 es sich bei der spezifischen Natur und der individuellen
Proprietat nicht am verschiedene Res, sondern nur um verschiedene
Realitdten handelt, und ihr Unterschied deshalb kein realer, sondern
nur ein formaler sei.® Spitere Philosophen haben daher je nach der
Bestimmung dieses Unterschiedes die Auffassungen als sachlich ver-
schiedene getrennt behandelt, z. B. Ockham und Crathorn. *
Trotzdem ist es bei Harclay mehr ein Fehlgreifen im Ausdrucke,
als ein Fehlgreifen in der Auffassung. Die Ausdriicke Res und realer

singularitatem advenientem, unde non potest simul esse in hoc et in isto, ideo ista
communitas non est universalis complete. »

1 Oxon. II, d. 3, q. 6, n. 10: « Concede ergo quod unitas realis non est ali-
cuius entitatis existentis in duobus individuis sed in uno. »

2 Die Frage, wie Harclay zu diesem Beweise kam, 1aBt sich nicht entscheiden.
Man koénnte vermuten, dall er in dem Texte : « ... conceptus generis est ita unus
apud intellectum sicut conceptus speciei, aliogutn nullus conceptus diceretur in
quid de multis speciebus et ita nullus conceptus esset genus ... » das Alioquin
verselbstiandigt hitte.

3 Oxon. II, d. 3, q. 6, n. 15: « Quodlibet commune et tamen determinabile
adhuc potest distingui, quantumcumque sit una res, in plures realitates formaliter
distinctas, quarum haec formaliter non est illa. Sed haec est formaliter entitas
singularis et illa est entitas naturae formaliter, nec possunt istae duae realitates
esse res et res, sicut possunt esse realitas, unde accipitur genus, et realitas, unde
accipitur differentia, ex quibus realitas specifica accipitur, sed semper in eodem
sive parte sive toto, sunt realitates eiusdem rei formaliter distinctae. »

4 Ockham, c. weiter unten. Auch Crathorn, q. 2 : « Alia est opinio ... quod
universale est vera res extra animam realiter existens in singularibus, a singulari-
bus realiter distinctum et realiter multiplicata (!) ad multiplicationem singularium,
sicud humanitas sortis est una res universalis realiter existens in sorte et realiter
differens a sorte, quia realiter differt a differentia contrahente qua contrahitur,
ut sit humanitas sortis. ... Tertia opinio est de universalibus quod sunt vere
res extra animam existentes realiter in individuis contracte ad individua per
differentias individuales, a quibus differunt formaliter et non realiter ... et fuit
ista opinio fratris Johannis Duns et ponit ista opinio multa falsa et absurda.»
Hs. 175, Univers.-Bibliothek, Minster, 5v.



492  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Unterschied sollen ja nur mit allem Nachdruck hervorheben, daf} die
Natura communis und ihre Verschiedenheit von der Individualform
a parte rei, d. h. in der Sache selbst, und von jeder Betitigung des
Intellektes gegeben seien. Auch fiir Skotus ist der formale Unterschied
ein sachlich gegebener, und zwar mehr als eine distinctio virtualis cum
fundamento in re; es ist ein akfuelles Unterschiedensein und Unter-
schiedenbleiben der beiden Realititen in dem einen Kompositum. Am
besten 1ift sich das durch die Analogie mit dem Akt-Potenz-Verhiltnis
veranschaulichen. Dal} dessen Heranziehung berechtigt ist, bezeugt
Skctus durch seine eigene Tat. ! Wie nun die beiden in sich verschiedenen
Prinzipien in dem Kompositum eins werden, ohne dal das eine das
andere wird, so werden auch die beiden wie Potenz und Akt sich
verhaltenden Realititen der spezifischen Natar wund individuellen
Differenz in dem Kompositum, d. i. Individuum, eins oder, wie Skotus
sagt, real identisch, die eine Res; aber die eine Realitit wird nicht
die andere, beide bleiben auch im Kompositum a parte rei, sachlich
verschieden. Deshalb nennt der Doctor subtilis die Zusammensetzung
von Natura communis und Entitas individualis eine reale ? ; wenn dabei
auch keine Zusammensetzung im vollkommensten Sinne des Wortes
sich vollzieht — eine solche gibt es nur zwischen res und res — so ist
sie doch eine wirkliche, quasi-reale, in der auch in der Existenzordnung
das eine Prinzip das andere nicht in sich schlie3t, sondern beide in sich
verschiedenen Konprinzipien erst in einem dritten, dem Kompositum,
in realer Einheit umschlossen werden.® Wenn die gemeinsame Natur
und die Individualform nicht irgendwie a parte rei verschieden blieben,
gibe es gar keine sogenannte unitive Kontinenz.* Realitas und Res

1 Rep. I, d. 5, q. 3, n. 3: « Tertio est comparare proprietatem individualem
ad naturam et sic proprietas individualis ipsam actuat limitat et distinguit et
natura sive essentia specifica, licet in se actus sit, tamen respectu proprietatis
individualis determinabilis est et per consequens potentialis. » Cf. Met. VII, p. 13,
n. 15; Oxon. I, d. 5, q. 2, n. 14.

2 Oxon. I, d. 26, q. un. n. 16 : « Licet entitas individualis in creaturis per se
determinet naturam et faciat per se unum cum ea, tamen illud unum est composi-
tum aliqua compositione etiam reali. »

3 Oxon. II, d. 3, q. 6, n. 16 : « Secundo modo est (sc. individuum) necessario
compositius, quia illa realitas a qua accipitur differentia specifica, potentialis est
respectu huius realitatis, a qua accipitur differentia individualis, sicut si essent
res et res, non enim realitas specifica ex se habet unde per identitatem includat
realitatem individualem, sed tantum aliquod tertium includit ambo ista per
identitatem. »

4 Oxon. II, d. 16, q. un. n. 17: « Continentia unitiva non est eorum, quae
omnino sunt idem, quia illa non uniuntur ; nec est eorum, quae manent distincta



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 493

unterscheiden sich nach Skotus nur dadurch, daf3 die Res fiir sich allein
in der physischen Ordnung existenzfihig ist, die Realitas hingegen zur
physischen Existenz die Verbindung mit einer anderen Realitit eingehen
mubl. Lediglich das Fiir-sich-allein-existieren-kénnen ist das Unter-
scheidende fiir Res und Realitas. ! — Harclay 146t nun in seinem ersten
Gegenbeweise deutlich erkennen, daBl nach seines Gegners Lehre eine
Verbindung von spezifischer Natur und individueller Proprietit not-
wendig gefordert wird ; denn er argumentiert aus dieser Anschauung
heraus. Davsin unterscheidet sich diese Lehre von der Platons, daB
nach ihr das Commune nur in den Individuen existieren kann. — So
liegt in Harclays Ausdruck «Res» und «realer Unterschied » eine
Ungenauigkeit im Ausdrucke, nicht aber eine unrichtige Auffassung
der skotistischen Lehre. Harclay trifft jedenfalls insofern das Richtige,
als auch nach Skotus in jedem Individuum zwei Prinzipien anzunehmen
sind, die trotz ihrer notwendigen Verbindung zu einem Kompositum
und ihrer daraus erwachsenden realen Identitit doch a parte rei
verschieden bleiben ; ihr Unterschiedensein ist in re gegeben und in
dieser Hinsicht doch «real ».

Diese Divergenzen beriihren nicht den Kern der Problemlésung,
niamlich die Erkenntnis : Commune est in re. Nach Harclays Auffassung
bestimmt Skotus die Realitit der Universalien so, daB in den Einzel-
dingen der physischen Ordnung etwas existiert, das durch sein eigenes
Sein vor jeder Betitigung des Verstandes schon eine gewisse aktuelle
Indifferenz und Communitiit besitzt. Diese sind deshalb Existenzmodi
des Universalen in der physischen Ordnung. Hat Harclay hierin die
Universalienlehre des Doctor subtilis richtig aufgefal3t ? ‘

Die Beantwortung dieser, auch fiir das ideengeschichtliche Ver-
stindnis des Spdtmittelalters so wichtigen I'rage kann nicht durch
Berufung auf die Philosophiehistoriker gegeben werden. Harclays Grund-
auffassung der skotistischen Universalienlehre steht ebenso sehr in
scharfem Gegensatze zu derjenigen, die P. Parth. Minges O. F. M. zur
fast allgemeinen Anerkennung gefiihrt hat, wie sie in vollkommenster
Ubereinstimmung mit derjenigen steht, die nicht nur die ersten Gegner
und Schiiler des Skotus, sondern auch die meisten und bedeutendsten

ista distinctione, qua fuerunt ante unionem ; sed quae sunt realiter idem, manent
tamen distincta formaliter sive quae sunt idem identitate reali, distincta tamen
formaliter. »

L Cf. P. Minges, a. a. O. 50: « Real ist nach Skotus dasjenige voneinander
verschieden, von dem das eine ohne das andere sein kann. »



494  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Vertreter der spateren Skotistenschule als die rechte Lehre des Meisters
anerkannten. Vor Minges bestand bei den Philosophiehistorikern eine
stirkere Neigung zu einer Losung, die der Harclay’'schen nahe kam und
sich am kiirzesten in die Worte fassen lifit : « Obwohl Skotus, ebenso
wie Thomas, Realist war, so wich er doch hauptsichlich darin von diesem
ab, daB er das Allgemeine . .. nicht blof3 der Moglichkeit nach (potentia),
sondern auch der Wirklichkeit nach (actu) fiir gegriindet in den Dingen
selbst hielt. Es sei daher dem Verstande als Realitit gegeben ; es sei
die Sachheit selbst, indifferent in bezug auf das Allgemeinsein sowohl
als in bezug auf das Einzelsein. » ' In verschiedenen neueren Arbeiten,
z. B von Gilson, Jansen, Lacombe, treten Ansichten zutage, die trotz
Berufung auf Minges sich sachlich mit dessen Ansicht, daB3 nach Skotus
die spezifische Natur erst in der abstrakten, ideellen Existenz im
Intellekt indifferent und communis wiirde, nicht mehr in Einklang
bringen lassen. — Die Bedeutung der Frage einerseits, der Stand der
philosophiegeschichtlichen Forschungsergebnisse anderseits zwingen
dazu, die Tatsache, daBl hier Harclay Skotus richtig interpretiert hat,
aufs eingehendste zu begriinden.

Skotus hat seine Auffassungen iiber die Natura communis in zu-
sammenhingender Form im Oxoniense, 1. II, d. 3 (vor allem q. 1 u. 6),
sowie der Parallelstelle der Reportata, 1. II, d. 12, q. 4-8, und in
Quistio 13 und 18 des VII. Buches der Metaphysik niedergelegt.

DaB er fiir eine Communitit und Indifferenz der Natur in der
physischen Existenzordnung eintritt, erweist zunichst die Ausdrucks-
weise, die unverkennbar die physische Ordnung bezeichnet ; so, wenn
Skotus die Meinung ablehnt, dafl die « Natura Zam creata » durch das
Zusammenwirken von Formal-, Material-, Wirk- und Finalursache
singulir sei. 2 Die Unitas minor numerali spricht Skotus ausdriicklich
der existierenden Natur zu : « Naturae lapidis existenfis in isto lapide
unitas propria realis sive sufficiens est minor unitate numerali. »® An
anderer Stelle wird auch die Indifferenz der existierenden Natur an sich

U Dr. Wilhelm Traugott Krug, Encyklopédisch-philosophisches Worterbuch,
2. Aufl. Leipzig 1833, 111. Bd. 682.

Cf. J. Kraus, Die Lehre des Johannes Duns Skotus O. IF. M. von der Natura
communis, Paderborn 1927, 27-43.

* Metaph. VII, q. 13, n. 8 : « Unde singularis naturae nihil est causa secundum
istos (sc. adversarios) nisi sicut naturae quatuor causae, quatuor igitur causae
naturae sunt quatuor causae singularitatis, quaelibet in suo genere. Sed in natura
iam creata non oportet aliquam causam singularitatis quaerere. »

8 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 2.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 495

zugeschrieben : « ... licet alicui ewistenti in re non repugnat esse in
alia singularitate ab illa, in qua est. »' Die Haufung gleichbedeutender
Ausdriicke, wie z. B. in der Stelle : « Aliqua est unitas in re realis absque
omni operatione intellectus minor unitate numerali » 2, sollten doch
eigentlich jeden Zweifel iiber die Bestimmung der Ordnung ausschlieen.
Ein #hnliches Dringen der Ausdriicke finden wir in der Behauptung :
« (Natura) in rerum natura secundum illam entitatem habet verum
esse extra animam reale et secundum illam entitatem habet unitatem
sibi proportionabilem, quae est indifferens ad singularitatem.»® Sehr
entschieden weist deshalb Skotus die Meinung zuriick, Communitiit
und Singularitdt verhielten sich wie Esse in intellectu und Esse verum
extra animam ; denn die Communitit komme ebenso wie die Singularitiit
der Natur auBerhalb des Intellektes zu, also in der physischen Existenz-
ordnung. ?

Wie bei Harclay, liBt sich auch bei Skotus der Sinn des Begriffes
« Realitit » oder «real » aus den Beweisen fiir die Realitit der Unitas
specifica bestimmen. Auch fiir den Doctor subtilis ist die Unitas speciei
eine reale, die des Genus hingegen eine rein begriffliche  ; wollte Skotus,
wie man nach Minges annehmen muf}, nur betonen, daf} die allgemeinen
Wesenheiten nur insofern reales Sein (und Einheit) haben, als sie mehr
sind denn blofe entia rationis®, warum sollte dann nur die Species
nicht auch das Genus reales Sein und reale Einheit besitzen ? Skotus
spricht vielmehr dem spezifischen Sein reale Einheit zu, weil diese durch
und in der Existenz in der physischen Ordnung nicht zerrissen wird,
wihrend das, was im generischen Begriffe als einheitliches Sein erfafit

1 Ibid. n. 8.

2 Tbid. n. 7.

3 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 7 : Zum Sprachgebrauch vgl. P. Minges, a. a. O, 77 :
« Nun hat aber nach Skotus nur das Existierende wahres, eigentliches oder reales
Sein, hingegen das nur Abstrakte, Ideale, Begriffliche, welchem nur das Esse
essentiae, nicht das Esse existentiae zukommt, nur ein esse diminutum, esse secun-
dum quid, esse intelligibile usw. »

% Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 10: « Ad confirmationem opinionis patet, quia non
ita se habet communitas et singularitas ad naturam sicut esse in intellectu et esse
verum extra animam, quia communitas convenit naturae extra intellectum et
similiter singularitas. » »

% Ibid. n. 3: « ... In specie atoma fit comparatio, quia est una natura, non
autem in genere, quia genus non habet talem unitatem. Ista vero unitas non est
unitas rationis, quia conceptus generis est ita unus apud intellectum, sicut conceptus
speciei, alioquin nullus conceptus diceretur inquid de multis speciebus et ita nullus
conceptus esset genus. »

6 Minges, a. a. O. 53.



496 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

wird, in der extramentalen Welt in spezifisch verschiedenen Seienden
zur Existenz kommt und erst in der geistigen Erfassung, ex conside-
ratione, die Einheit erhilt. — Wenn Skotus die Natura communis
als Fundament einer realen Ahnlichkeit fiir notwendig erachtet, so ist
damit die physische Existenzordnung hinreichend bestimmt, wie das
auch Gilson treffend hervorhebt : (Cet argument) «est celui, qui exige
Uexistence réelle de I'universel comme fondement réel de tous les juge-
ments de ressemblance.»! In gleicher Weise wird die Realitit als
physische Existenz verstanden, wenn gefordert wird, dal3 die spezifische
Einheit ebenso real sei wie die numerische ; beide Einheiten sind solche
der physischen Ordnung.?® — In einer jeden Zweifel ausschliefenden
Weise wird die Natura communis durch den Beweis, der das Commune
als Objekt eines einzigen Sinnesaktes anspricht, in die physische Ordnung
verwiesen. Die Realitit eines solchen Objektes kann nur die reale
Existenz sein ; iibrigens wird auch im sinnlichen Erkenntnisakt die
Abstraktion ausgeschlossen.® Deshalb ist auch die species sensibilis
im Phantasma schon in gewissemm Grade aktuell universell, ehe der
Intellektus agens zur Abstraktion kommt. Die schon aktuell indifferente
Natur wirkt mit dem Intellektus agens im Erkenntnisakte zusammen,
ist also schon vor jeder Abstraktion in der konkreten Wirklichkeit und
im Phantasma gegeben : « Intellectus igitur agens concurrens cum
natura aliquo modo indeterminata ex se, est causa integra effectiva
objecti in intellectu possibili secundum esse primum et hoc secundum
completam indeterminationem universalis. »* Diesen Zusammenhang
der Universalienlehre mit der Erkenntnistheorie des Doctor subtilis hat
in lichtvollster Weise Et. Gilson herausgearbeitet. Gilson betont, dal3
Skotus das aristotelische Schema beibehalten habe : Notwendigkeit des
Objektes und der Species, Verankerung der geistigen Erkenntnis in der
sinnlichen, Unterscheidung des Intellectus agens und possibilis, Hervor-
bringung der Species intelligibilis durch den Intellectus agens und des
Begriffes durch den ganzen Intellekt : « Et cependant, lorsqu’on en arrive

1 Gilson, a. a. O. 142, Anm. 1 : zum Beweise des Skotus : Oxon. II, d. 3, q. 1,
n. 4: « Unitas quae requiritur in fundamento similitudinis relationis est realis,
non autem numeralis. »

2 Oxon. ibid. n. 3: « Si omnis unitas realis est numeralis, ergo omnis diver-
sitas realis est numeralis. Sed consequens est falsum. ...»

3 Ibid. n. 4 : « Unitas actionis sensus est unum obiectum secundum aliquam
unitatem realem, sed non numeralem ; ergo est aliqua alia unitas realis quam unitas
numeralis. »

4 Metaph. VII, q. 18, n. 8.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 497

au point décisif, ol il s’agit de savoir si l'espece de l'objet est de
I'individuel que l'intellect universalise, on quitte 'aristotélisme thomiste,
parce que l'espece offerte a lintellect par l'objet extérieur est celle
d’Avicenne et non celle de saint Thomas. Sur l'espéce sensible thomiste
qui porte en soi les indices de sa singularité, il fallait nécessairement
qu’'une abstraction transformatrice vint s’appliquer pour la rendre
intelligible : dans la nature indéterminée d’Avicenne, au contraire, qui
n’'est de soi ni universelle, ni singuli¢re, l'intellect agent peut lire a
livre ouvert l'intelligible d’oli naitra le concept.»!' Die ganze Um-
gestaltung der Erkenntnislehre ist bei Skotus bedingt durch die eigen-
artige Fassung der Realitit, die dem Commune zugesprochen wird.
Auch das hat Gilson treffend gekennzeichnet : « L’effort de Duns Scot
consiste essentiellement sur ce point, & insérer dans le schéma dressé
par Aristote une conception avicennienne de la réalité. »2 Nach dem
schon Gesagten und dem Zusammenhange ist klar, daBl Skotus den
Begriff der Realitit im Sinne der realen Existenz fal3t. Deshalb schafft
nicht der Intellectus agens die Universalitit, insofern diese die Communi-
tas bedeutet. Communitit und Indifferenz kommt der Natur schon zu,
bevor sie ein Sein im Intellectus possibilis besitzt, sowohl im physischen
Sein als auch im Phantasma.?® Konsequenterweise wird deshalb, wie
Gilson in oben gegebener Stelle ausfiihrte, der Abstraktion eine andere
Aufgabe gestellt als bei Thomas; sie braucht die Species sensibilis
nicht mehr ihrer Singularitit zu entkleiden. Die Natur ist schon
als nicht-singulire, indifferente im Phantasma ; wie sie als solche auch
schon in der physischen Existenzordnung sich vorfindet : Commune
est in re.

Die Deutung der Realitit im Sinne der realen Existenz 148t sich
gar nicht umgehen, wenn man den Zusammenhang, in den Skotus selbst
die Lehre von der Natura communis hineingestellt hat, beriicksichtigt
und wahrt. Das wird umso notwendiger sein, als nur durch das
Zuriickgehen auf diesen der Sinn der Ausdriicke ex se und de se, die
so hiufig dem Forscher eine abstrakte Ordnung vorgetiduscht haben,
eindeutig bestimmt werden kann. Den verschiedenen Versuchen

L Gilson, a. a. O. 1406.

2 Ibid.

8 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 9: « Ex hoc apparet improbatio illius dicti quod
intellectus agens facit universalitatem in rebus, per hoc quod denudat ipsum, quod
quid est in phantasmate existens; nam ubicumque est, antequam in intellectu
possibili habeat esse objective, sive in re, sive in phantasmate ... semper sit
talis natura ex se cui non repugnat esse in alio. »



498 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

moderner Forscher gegeniiber, von einem frei gewihlten Standpunkte
aus zum Verstindnis der Lehre von der Natura communis zu kommen,
mdchte ich den an sich doch selbstverstindlichen Grundsatz energisch
in den Vordergrund riicken, zundchst auf den Boden der von Skotus
selbst gewiesenen Problemstellung zu treten und von hier aus in das
Verstindnis der Lehre von der Natura communis vorzudringen. Wegen
der Nichtbeachtung des Zusammenhanges kommt sowohl J. Klein als
auch P. Minges zu einer falschen Fassung der Ausdriicke de se cder
ex se und einer falschen Bestimmung der Ordnung. Dr. Jos. Klein
schreibt : « Die Ausdriicke de se oder ex se, sowie prior natura oder
naturaliter prior und quidditas, auch das non repugnare weisen wirklich
alle iiber die physische Ordnung mit ihrer individuellen existentiellen
Gebundenheit hinaus in die metaphysische Sphire der gottlichen Ideen
und logischen Moglichkeiten des rein inhaltlichen quidditativen Seins,
des widerspruchslosen Seins. » !

So wahr und unbestritten es ist, daf in den physischen Dingen
Wesenheiten realisiert werden, die in den Ideen Gottes ihre letzte
Begriindung finden, so wenig ist damit entschieden, wie die meta-
physischen Wesenheiten oder auch Ideen des gottlichen Geistes in der
konkreten Wirklichkeit realisiert werden und existieren, und doch
ist gerade dies das Problem : bleibt in der physischen Realisation der
Ideen Gottes der spezifischen Natur ihre Communitit und Indifferenz
gewahrt (Skotus: « Commune est in re») oder erhilt sie diese erst im
«nach-denkenden geschopflichen Geiste ? » (— Skotus : «absque omni
operatione intellectus» —). Die ganze lIdeenlehre trigt zur Loésung
unserer Frage sehr wenig bei. — Eine dhnliche Nichtbeachtung des
Zusammenhanges fithrte auch P. Minges zu einer Verkennung der
Problemstellung, wenn er unter direkter Bezugnahme auf Oxon. II,
d. 3, q. 1, schreibt : « Es wird darin nur vorgetragen, dal} es allgemeine
Wesenheiten gibt, die insofern ein reales Sein haben, als sie mehr sind
denn bloBe entia rationis.» Aber fiir Skotus handelt es sich in dieser
Quistion gar nicht darum, ob die spezifischen Naturen in ihrer
Communitit real sind, sondern ob sie in ihrer Realitit commun sind
oder das Prinzip ihrer Individualitit in ihren physischen Wesens-
prinzipien haben. 2

Skotus selbst behandelt die Lehre von der Natura communis im

L Dr. Jos. Kléin, in Theol. Revue, 1928, 216/f.
2 Minges, a. a. O. 72.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 499

Zusammenhange mit der Lehre von dem Individuationsprinzip : Quistio
1 bis 6 der 3. Dist. in Oxon. II. Schon dadurch ist das Problem der
physischen Ordnung zugeteilt. Wie die Singularitit eines existierenden
Dinges als das Principiatum in der physischen Ordnung liegt, so mul3
auch ihr Prinzip und ebenso das, was durch dieses Prinzip die Singulari-
tit erhilt, in der physischen Ordnung liegen. Es handelt sich in dieser
Frage doch nicht darum, zu erkliren, wie die abstrakte, universale
Natur zur physisch-konkreten Singularitit komme, sondern was in
dem physischen Dinge als innerer Quellgrund seiner Individualitit
anzusprechen sei. So bestimmt der Doctor subtilis selbst die Frage :
« Was ist in diesem (konkreten) Steine dasjenige, durch das als seinem
nichsten Fundamente es diesem widerstreitet, in mehrere subjektive
Teile geteilt zu werden. »' Dal} ein solches ndchste Fundament einer
existierenden Singularitit ein Intrinsecum des physisch-konkreten
Einzeldinges sein und in der Existenzordnung liegen miisse, wird aus-
driicklich hervorgehoben : « Ita dico, quod istud intrinsecum non potest
esse ens rationis, quia huiusmodi res necessario requiritur ad existentiam
vei extra amimam.»* Wie konnte iiberhaupt, handelte es sich nicht
um die physische Ordnung, gefragt werden, ob nicht die Materie oder
die Quantitat oder die Existenz dieses nichste Fundament der Singularitit
sei 7 Einleitend beweist nun Skotus in der ersten Quistion, dal} eine
(physisch-konkrete, existierende) materielle Substanz kraft der Prinzi-
pien, die ihr quidditatives Sein begriinden, nicht auch schon singulir
sei, sondern ein eigenes Prinzip der Individualisation brauche. Das soll
gesagt sein mit der Feststellung, die Natur einer materiellen Substanz
sei nicht de se oder ex se singulidr. Die Richtigkeit dieser Interpretation
tritt offensichtlich zutage, wenn man auf die Ansicht derjenigen achtet,
gegen die Skotus’ These gerichtet ist. Die Gegner des Doctor subtilis
behaupten niamlich, die Natur sei aus ein und denselben Prinzipien
singulidr und quidditativ bestimmt, sodall man keine andere Ursache
der Individualitit zu suchen brauche. Die nihere Erklirung gibt der
Analogiebeweis : Die Natur habe ex se ein wahrhaftes Sein aullerhalb
der Seele, nicht dagegen ex se ein Sein in der Seele. Die Singularitit
komme der Natur aber in ihrem wahrhaften, wirklichen Sein aullerhalb

1 Oxon.AII, d: 3,9 2, 0.2 84, .. quaeritur ... quo ut fundamento proximo
et intrinseco ista repugnantia insit isti. Est ergo intellectus quaestionis de hac
materia, quid sit in hoc lapide per quod sicut per fundamentum proximum simpli-
citer repugnat sibi dividi in plura quorum quodlibet sit ipsum. »

2 Report. II, d. 12, q. 8, n. 2.



500 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

des Intellektes zu, und deshalb ex se und simpliciter ; die Universalitit
hingegen besitze eine Natur nur, insofern sie ein esse secundum quid
im Intellekte habe. Man brauche deshalb keine andere Ursache fiir
die Singularitit zu suchen : Die Prinzipien fiir das quidditative Sein
der Natur secundum esse verum extra animam ! seien zugleich auch
diejenigen fiir deren Singularitit. 2 Noch deutlicher arbeitet Skotus in
der Metaphysik den Fragepunkt und die Bedeutung des de se heraus :
Die Natur einer materiellen Substanz sei de se formal Natur und indi-
viduell, dagegen ex intellectu considerante universal ; eine besondere
Ursache brauche man deshalb nur fiir die Universalitit, nicht aber
fiir die Singularitat. Die vier Ursachen, die eine Natur in ihrem existen-
tiellen und quidditativen Sein erkliren, erkliren, eine jede in threr Art,
aucpi ihre Singularitit. So braucht man in einer schon geschaffenen
Natur nicht noch ein besonderes Prinzip fiir das Individualsein aus-
findig zu machen. Skotus verweist dann wiederum auf die Analogie
zwischen esse verum und esse secundum quid. ®* Die in diesen Texten

1 Vgl. damit die Ausdrucksweise, S. 494 f.

2 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 1 : « Hic dicitur (sc. ab adversariis) quod sicut natura
ex se formaliter est natura, ita ex se est singularis, ita quod non oportet quaerere
aliam causam singularitatis a causa naturae ... ut fiat singularis, quod probatur
per simile, quia sicut natura habet ex se verum esse extra animam, non autem
habet esse in anima, nisi ab alio, scilicet ab ipsamet anima ... ita universalitas
non convenit rei, nisi secundum quod habet esse secundum quid, scilicet in anima.
Singularitas autem convenit rei secundum verum esse et ita ex se et simpliciter ;
est ergo quaerenda causa quare natura est universalis, et dandus est intellectus
pro causa, non autem quaerenda est aliqua causa, quare natura est singularis, alia
a natura rei ... sed quae sunt causae unitatis (dem Sinne nach besser naturae)
rei, sunt causae singularitatis rei. »

3 Metaph. VII, q. 13, n. 8: « Natura quaelibet de se formaliter sicut est
natura ita est singularis, universalis autem non est nisi ex intellectu considevante,
ita quod causam universalitatis oportet quaerere, quia illam natura non habet de se,
non autem causam singularitatis. ... Unde singularis — s. Text, in Anm. 2,S. 494 ;
dann folgt : « Exemplum posset poni de simpliciter et secandum quid circa quid-
ditatem et de esse vero et esse secundum quid in intellectu. »

Aus dieser Fassung des de se oder ex natura sua ergibt sich, dall die Bemerkung
der Herausgeber der Bonaventura-Werke in dem Scholion zu Dist. ITI, P. I, art. 3,
q. 2, des II. Sentenzenbuches (Bd. II, Quaracchi 1885, S. 107) : « Substantia natura-
lis ex ipsa natura est individua vel singularis; quae est sententia Nominalium »
in ihrem Schlusse nicht exklusiv zu nehmen ist, als ob nur die Nominalisten diese
Meinung vertreten hitten. Richard de Mediavilla kénnte ebenso gut zu dieser
Gruppe gerechnet werden. (Sent. II, d. 3, art. 4, q. 1 oder Sent. IV, d. 12, art. 1,
q. 2 ad 2) ; cf. Hocedez Edgar S. J., Richard de M., Louvain 1925, 204-208 ; Michalski
Konst., Les courants philosophiques a Oxford et & Paris pendant le XIV™e siécle,
Cracovie 1922, S. Go. (Bulletin internat. de I'académie polonaise des sciences et
des lettres.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 501

vorgenommene Gleichsetzung des de (ex) se mit den quatuor causae
naturae einerseits und die Gegeniiberstellung von de (ex) se und
ex intellectu considerante andererseits schaffen doch restlose Klarheit
iiber die beiden Punkte : 1. daf es sich um die Natur in der Existenz-
ordnung handelt ; 2. daB das ex se oder de se kausal zu fassen ist.
In demselben Sinne aber mull auch der Doctor subtilis das ex se oder
ex natura sua anwenden, soll seine Argumentation nicht wegen Aquivo-
kation der Ausdriicke ihre Giiltigkeit verlieren. Fiir Skotus ist deshalb
die Natur einer materiellen Substanz ex se oder durch die vier Ursachen,
die diese in ihrem existentiellen Sein quidditativ bestimmt haben, noch
nicht singuldr, sondern noch indifferent und « communis » ; wie man
eine besondere Ursache fiir ihre Universalitit im esse secundum quid
braucht, so auch notwendig noch ein Prinzip fiir ihre Singularitdt im
esse verum extra animam. So weist in diesemn Zusammenhange und in
dieser Quiistion das de se oder ex se oder ex natura sua #nirgends in
die abstrakte metaphysische Ordnung, sondern bleibt in der Ordnung
der physischen Existenz ; es bildet nach Skotus selbst den Gegensatz
zu dem ex intellectu considerante und damit dem Sein der Natur in
der abstrakten Ordnung.

Auch Quistion 18 des VII. Buches der Metaphysik geht auf das
Sein des Universalen in der physischen Ordnung und fragt nach dem
Existenzmodus des Universalen. Nach den feinsinnigen Untersuchungen
Et. Gilsons brauche ich das nicht linger zu begriinden und kann mich
auf diesen berufen: «Mais la conclusion est précisément de savoir
s’il n’y a de réel que le singulier et méme s’il n’existe pas une autre
sorte d'unité réelle que l'unité numérique propre a 1'étre singulier. »1
Nach Skotus ist das Commune ebenso «real » wie das Singuldre, denn
beide liegen in derselben Ebene ; ebenso real wie die numerische Einheit
existiert deshalb auch eine andere, geringere Einheit im Singuliren,
die der Natura communis.

Fiir die Richtigkeit der Auffassung, daB nach Skotus die Natura
communis in der physischen Existenzordnung liegt, spricht iiberdies
die Tatsache, daB nur durch diese Interpretation andere Lehren des
Doctor subtilis verstindlich werden. Wie die Lehre von der Natura
communis auf die Erkenntnislehre des Skotus zuriickwirkt und diese
letztere ohne die « eigenartige » Fassung des Realitétsbegriffes der Natura

1 Gilson,a.a.0.135; cf. ibid. 134: « Deux opinions contradictoires s’affrontent
touchant le mode d'existence de U'universel. ... »

Divus Thomas. 33



502  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

communis gar nicht verstanden werden kann, wurde bereits frither im
Anschlusse an Gilsons Ausfithrungen gezeigt. Am unverstindlichsten
aber bleibt bei Ablehnung unserer Interpretation die Lehre von der
ultima Realitas, der sogenannten Haecceitas oder Individualform nach
ihrer positiven Seite. Weder P. Minges noch J. Klein wissen der
Quistio 6, Dist. 3, Oxon. II, einen rechten Sinn abzugewinnen, bezw.
nur einen solchen, den Skotus expressis verbis verworfen hat. Dieses
Unvermogen bildet die notwendige Konsequenz der verfehlten Auslegung
der Quaestio 1 mit der vorangehenden Verkennung der Problem-
stellung. Uber das Individuationsprinzip bei Skotus schreibt P. Minges :
«Wenn man annimmt, daB die Materie fiir sich allein existieren
kann, so ist es diese numerisch bestimmte Materie, welche das Prinzip
der Individuation ausmacht. In gleicher Weise ist es (sc. das
Prinzip der Individuation !) in der fiir sich existierenden Form diese
numerisch bestimmte Form, und im Kompositum ist es dZese numerisch
bestimmte Materie, welche mit dieser numerisch bestimmten Form
dieses numerisch bestimmte Kompositum, eben diesen numerisch
bestimmten Stein ausmacht.»! Diese Stelle besagt doch eine offen-
kundige Unmoglichkeit; wie kann denn diese numerisch (schon)
bestimmte (!) Materie oder Form oder Kompositum noch das Prinzip
fiir dieses Bestimmtsein abgeben ? Das Principatum ist doch nicht sein
eigenes Principium ! Es scheint mir fast ungeheuerlich, anzunehmen,
daB der Doctor subtilis fiir diese « Wahrheit » sechs volle Quistionen
geschrieben haben soll. Sachlich aber meint diese Auffassung das gleiche
wie die Ansicht, die Skotus bekdmpft, und gegen die er seine erste
Quistion geschrieben hat.? Auch die Stelle, die Minges zum Beleg
heranzieht, besagt nicht das, was aus ihr herausgelesen wird, sondern
bestitigt unsere Auffassung : « Ergo ista entitas (sc. individualis) non
est materia vel forma nec compositum, inquantum quodlibet istorum
est natura, sed est ultima realitas entis, quod est materia, vel quod
est forma vel quod est compositum. »® Wie die oben gegebene Ansicht
von Minges in dieser Skotusstelle enthalten sein soll, kann ich nicht
einsehen ; Skotus sagt nichts anderes, als daB die Individualform als
letzte realitas eines quidditativen Ens (Materie, Form, Kompositum)
selbst quidditativfrei ist und deshalb weder Materie noch Form noch
Kompositum sein kann, und andererseits, daB jedes quidditativ

1 P. Minges, a. a. O. 44 ; dhnlich S. 27.
2 Cf. Kraus, Natura communis ... 73/f.
3 Oxon. 11, d. 3, q. 6, n. 15 ; Minges, a. a. O. 45.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 503

bestimmte Sein, sei es Materie oder Form oder Kompositum, aus sich
noch nicht singulidr ist und es erst durch die ultima realitas wird. —
Dr. J. Klein kommt in der Bestimmung der Individualform zu einer
Auffassung, die, wie er selbst offen sagt, Skotus in eigener Quistion
zuriickgewiesen hat : « Ich glaube, obwohl er (Skotus !) gegen die Meinung
es sei (erg. die Individualform) schlechthin die Existenz, argumen-
tiert, so kann man sie doch nirgends anders als in der Linie des
existentialen Seins suchen. Denn ein inhaltliches quidditatives Sein
soll sie ja nicht bedeuten. ... Die Individualdifferenz kénnte als ultima
realitas entis hinweisen auf den Schnittpunkt, wo die gottliche General-
influenz die Kreatur existenzspendend beriihrt, durchdringt und erhilt. »?
Diese Ansicht ist hier nicht nach ihrer inhaltlichen Seite zu priifen ;
nur die Frage nach der historischen Wahrheit steht zur Entscheidung :
Hat Skotus darin das Prinzip fiir die Individualisation gesehen ? Die
Interpretation wird durch Skotus’ klare Ausfithrungen unmdglich
gemacht ; wie immer man die Existenz auch fassen mag, Skotus lehnt
sie in jeder Form als Individuationsprinzip ab : « Quod non est ex se
distinctum nec determinatum, non potest esse primum distinguens vel
determinans aliud : sed esse existentiae eo modo quo distinguitur ab
esse essentiae non est ex se distinctum nec determinatum ; non enim
esse existentiae habet proprias differentias, alias a differentiis esse essen-
tiae. »2 Uberdies wire, wie Skotus betont, das Problem nur zuriick-
verschoben, nicht zur Losung gebracht: « Eadem quaestio est de
existentia quo et unde contrahitur ut sit haec, quae est de natura ;
nam si natura specifica eadem sit in pluribus individuis, habet existen-
tiam eiusdem rationis in eis ; sicut ergo probatur in solutione primae
quaestionis, quod ista natura non sit de se haec, ita potest quaeri,
per quid existentia sit haec, quia non est dare quod sit de se haec ;
et ita non sufficit dare primam existentiam qua natura sit haec.»3
Auch diirfte kaum anzunehmen sein, dal Skotus in ein und derselben
Distinktion in einer Quistion die Existenz als Individuationsprinzip
abgelehnt und in einer anderen angenommen habe, und zwar ohne
daB in dem Abschnitt iiber das quid der ultima realitas diese auch nur
‘ein einziges Mal mit der Existenz zusammengebracht wird, und ohne
daB irgendwie auf die Ausfithrungen der fritheren, ablehnenden Haltung
zuriickgegriffen wird. — Die Wege, die beide Forscher beschreiten

1 Klein, a. a. O. Sp. 217.
2 Oxon. 1I, d. 3, q. 3, n. I.
3 Ibid. n. 2.



504  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

wollen, scheinen mir ginzlich ungangbar zu sein ; P. Minges wie J. Klein
muBten in die Irre gehen, weil eine falsche Interpretation der Natura
communis ihnen den Zugang zur richtigen Erkenntnis der Individual-
differenz verschloB.

Hingegen baut sich Quistion 6 mit ihren Bestimmungen iiber die
individuelle Proprietit in voller Konsequenz und Harmonie in den
Gesamtplan und die Grundauffassung der Distinktion ein, wenn man die
Natura communis in die physische Existenzordnung verlegt. Dann ist
zunichst die Notwendigkeit einer ultima realitas, eines von den Prinzi-
pien der Natur verschiedenen Prinzips der Singularitit gegeben, weil
die Natur ja nur formell bestimmt ist : « Posita communitate in ipsa
natura secundum propriam entitatem et unitatem necessario oportet
quaerere causam singularitatis, quae superaddit aliquid illi naturae
cuius est. »* Es folgt ebenso logisch, dall das Prinzip der Singularitit
in re oder parte rei auch im Kompositum von den Prinzipien der
Quiditit verschieden bleiben muB ; in gleicher Weise bleibt das durch
die verschiedenen Prinzipien Begriindete, trotz seiner Verbindung zu
einer Res irgendwie, voneinander verschieden. — Weiterhin ergibt sich,
da das Prinzip der Singularitit ein quidditativ-freies Prinzip sein
muf 2, da andernfalls die reale spezifische Einheit nicht bestehen bleiben
konnte, sondern wie die generische zur Unitas rationis wiirde. — Die
Schwierigkeiten, sich die ultima realitas geistig zu veranschaulichen und
vorzustellen, diirfen nicht befremden ; denn wie soll der Intellekt sich
ein Sein veranschaulichen, das nirgendwie beartet, eben quidditativ-
frei ist. Deshalb hat auch Skotus selbst diese ultima realitas entis nur
nach ihrer Funktion beschrieben.

Als Endergebnis dieser Untersuchung darf man wohl die gesicherte
Erkenntnis ansprechen, daB nach Skotus die spezifische Natur kraft
ihrer eigenen Prinzipien auch in der physischen Existenzordnung ihre
iinere Indifferenz und Communitas beibehilt, und daB zwischen der

1 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 10 ; der Stelle geht voran der Text in Anm. 4, S. 495,
et similiter singularitas. Et communitas convenit ex se naturae, singularitas
autem convenit naturae per aliquid in ve contrahens ipsam ; sed universalitas non
convenit rei ex se et ideo concedo, quod quaerenda est causa universalitatis, non
tamen quaerenda est cawsa communitatis alia ab ipsa natura et posita commu-
nitate ... »

2 Oxon. II, d. 3, q. 6, n. 19: « Et quia ista entitas, quam addit singulare
super speciem, non est entitas quidditativa, ideo dico, quod tota quidditas quae est
in individuo, est entitas speciei et ita species dicit totum esse individuorum ; non
sic autem genus dicit totum esse speciei, quia species superaddit entitatem quiddi-
tativam. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 505

Wesenheit eines Dinges und seiner Singularitit ein seinsmiBiger Unter-
schied a parte rei bestehen bleibt. Die Realitit des Commune ist nach
Skotus dessen reale Existenz als Commune.

Weiterhin ergibt sich, daB die Interpretation Harclays das Kern-
stiick der skotistischen Universalizcnlehre durchaus richtig erfaf3t und
dargestellt hat. Nach zwei Seiten hin scheint mir diese Einsicht wert-
voll zu sein. Sie ermoglicht uns zundchst ein Urteil iiber Harclays
Philosophie und offenbart gerade in dessen Universalienlehre den Aus-
gangspunkt des Kampfes, sowie dessen Tendenzen. Andererseits zeigt
sich, wie falsch das Urteil Peters de Candia ist, dal nur diejenigen,
die sine fundamento logicae an die Lehre des Doctor subtilis heran-
getreten seien, aus Nichtbeachtung der von diesem angewandten
Betrachtungsweise angenommen hitten, die Natura communis liege
extra animam. In Wahrheit ist der Streit um Skotus’ Universalienlehre
sachlich bedingt ; der Kampf gegen sie beruht weder auf einer Ver-
kennung der wahren Ansicht dieses Philosophen, noch sonst auf sub-
jektiven Momenten : Der Universalienstreit am Ausgange des Mittel-
alters ist wirklich ein Streit entgegenstehender Ideen. Soweit dieser
Kampf gegen sich die Realitit der Universalien im Sinne des Doctor
subtilis richtete, betraf er die Seins- und Existenzweise des Commune,
nicht aber die reale Geltung der Universalien ; es standen sich noch
nicht Realismus und Nominalismus, scndern Realismus und Realismus
gegeniiber, so sehr auch die Skotisten geneigt waren, jedes Abweichen
von ihrer Ansicht als Nominalismus auszugeben. Den Gesichtspunkt,
unter dem Skotisten und ihre Gegner die Universalienlehre behandelten,
hat treffend Boyvin herausgestellt. Er weist den wahren Sinn dieses
Streites auf: « Per universale metaphysicum intelligitur natura com-
munis in se considerata, pluribus conveniens, ut natura animalis, quae
convenit homini et bruto. ... An autem illa natura sit communis a
parte rei seu universalis; an vero sit tantum universalis per opus
intellectus abstrahentis naturam humanam a singularibus et eam consi-
derantis tanquam illis communem, hoc est quod quaerimus et in hac
quaestione duae sunt celeberrimae opiniones. Earum prior est Thomae
et Ochami et aliorum quorumdam, qui negant dari naturae communes
reales ; posterior vero, quam complectitur Scotus ... et Scotistae omnes
cum multis aliis, sustinet dari naturas communes reales et a parte rei. »!
Unter diesem Gesichispunkte wird man auch heute den Universalien-

1 P, Jo. Gabr. Boyvin O.F.M., Philosophia Scot. I. Pars, Paris 1690, 104.



506  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

streit jener Zeit, wenigstens soweit er gegen Skotus gerichtet war,
wieder betrachten miissen, wenn man ihn richtig verstehen will.

Was die Kritik Harclays selbst betrifft, so setzt sie, geschichtlich
betrachtet, an den Punkten ein, die wohl die schwichsten und am
wenigsten gekliart waren, und deren Erklirung in der Folgezeit die
Skotisten selbst in mehrere Richtungen spalteten. Zu erkliren, wie die
gemeinsame Natur naturnotwendig mit einer (bestimmten) Singularitit
verbunden sein miisse und doch dabei indifferent bleibe, war fiir die
Skotisten eines der schwierigsten Probleme. Wie hier Harclay aus der
inneren Notwendigkeit dieser Verbindung auf das Fehlen einer inneren
Indifferenz und auf ein singulires Bestimmtsein der Natur zuriick-
schlieBt, so hat Nikolaus Bonetus von der aktuellen Indifferenz der
Natur aus die Notwendigkeit einer Verbindung mit der Singularitit
geleugnet und den Standpunkt vertreten, es lieBe sich aus der Natur
der Sache nicht widerlegen, dal die Menschennatur auch existieren
konne, ohne dieser oder jener Mensch zu sein.! Wenn andererseits
Mastrius erklirt, er habe bis zu seiner Zeit noch keinen Skotisten
gefunden, dem es gegliickt sei, die Communitit und Indifferenz der
Natur mit der realen Identitit von Natur und Singularitit in Einklang
zu bringen, so wird dadurch die ganze Schwere des Problems fiihlbar. 2
Die Losung, die dieser hervorragende Skotist dann selbst gibt, die
Berufung auf den Willen Gottes, kann kaum als philosophische Erklirung
befriedigen. * Von hier aus werden die Versuche begreiflich, die Uni-
versalienlehre des Duns Skotus in fafllichere Form zu bringen. ¢

! Cf. Kraus, a. a. O. 120/f.

2 P. Barth. Mastrius O. M. C., Disputationes ad mentem Scoti, Venetiis 1708,
Metaphys. Disp. IX, q. 2, n. 37.

3 Ibid. q. 4, art. 1, n. 74.

4 Vgl. Dr. J. Klein, a. a. O. 216 : « P. Minges hat aber vor allem auch des-
wegen recht, weil nach Skotus die n. c¢. konkret niemals anders als in einem
Individuum existieren kann. Darum hat also jede existierende natura doch eigent-
lich verloren die aktuelle Indifferenz fiir eine Verbindung mit anderen Individuellen,
sie hat verloren ihre Mitteilbarkeit, ihre Teilbarkeit, ihre Austeilbarkeit an anderes
Individuelles, sie hat verloren auch ihre sogenannte geringere reale Natureinheit,
da diese festgebannt wird durch die grélere, numerische Einheit des Singuléren,
kurz, dem individualisierten, physisch existierenden Commune widerstreitet es
doch eigentlich, so wie es festgelegt ist, als Realitit iiberhaupt in einem anderen
Individuellen real zu existieren. Nur wenn wir in unserem Denken uns erheben
zur n. c. ohne individuelle Existenz ... dann hat die n. c. ihre rein logische Potenz,
Indifferenz usw. » — Mit diesen Ausfithrungen habe ich mich ihrer inhaltlichen
Seite nach hier nicht zu befassen. Die Tatsache, daB die n. c. nur in einem Indi-
viduum existieren kann, wird von beiden Seiten anerkannt und wird deshalb



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 507

Die von Harclay im zweiten und dritten Gegenbeweise auf-
geworfene Frage hat die spiteren Skotisten viel beschiftigt ; in ihrer
Losung gingen sie weit auseinander. Wohl hat Skotus klar gesagt, da3
eine numerisch bestimmte Natur nicht zugleich in mehreren Individuen
sein koénne und so sich von dem Universale logicum unterscheide :
Ist das kontrahierende Prinzip einmal gesetzt, so kann die Natur nicht
mehr in einem anderen Suppositum sein, obgleich es ihr ex se nicht
widerstreitet, in einem anderen zu sein.! Andererseits aber erklirt
Skotus ebenso bestimmt, dal} die realis unitas minor numerali eine
Teilung in subjektive Teile nicht ausschlieBt.2 Als geringere Einheit
kann sie in ihrer Realitdt mit einer héheren Vielheit sehr gut zusammen-
bestehen. Aus diesen Bestimmungen ergab sich naturgemif die Frage
nach der Art und dem Inhalt der realen Communitas. Wie bei Harclay
ein Schwanken in diesem Punkte vorliegt, wurde frither dargetan. Hier
sel nur angefiigt, daB die Skotisten selbst nie zu einer einheitlichen
Auffassung kamen. Nicht wenige und bedeutende ihrer Vertreter haben
geglaubt, Skotus verstehe die Communitas im Sinne einer Communitas
per inexistentiam. 3

kaum fiir die historische Wahrheit der einen Interpretation herangezogen werden
kénnen. — Ob « eigentlich » (!) durch die Verbindung der Natur mit einer Singu-
laritat die innere actu vorhandene Indifferenz der ersteren bestehen bleiben kann
oder « verloren » geht, war immer das «skotistische » Problem ; wie es ist, mag
unentschieden bleiben. Mit Dr. Klein vertritt auch Harclay, dafl beide nicht
zusammen bestehen koénnen. Doch folgert letzterer daraus, dal die Lehre des
Skotus in sich, ihrem Lehrgehalte nach falsch sei, wihrend Klein daraus folgert,
dal Skotus es nicht gelehrt habe. — M. E. folgt fiir die historische Wahrheitsfrage
daraus nicht das geringste.

1 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 10: « Omnis substantia per se existens est propria
ei, cuius est, hoc est vel ex se ipsa vel est propria per aliquod contrahens facta
propria, quo contrahente posito non potest inesse alteri, licet non repugnat ex se
inesse alteri. »

2 Ibid. q. 6, n. 11: « Illa unitas naturae specificae minor est ista unitate
(sc. numerali) et propter hoc illa non excludit omnem divisionem, quae est
secundum partes subiectivas, sed tantum illam divisionem quae est partium
essentialium ; ista autem excludit omnem. »

3 So z. B. Boyvin, a. a. O. 108/f: « Quaeres utrum natura communis sit in
pluribus per inexistentiam aut per indifferentiam. Licet enim ommnes Scotistae
admittant naturas reales communes multis, aliqui tamen ut Lychetus ... et Tatare-
tus ... putant, naturam realem esse multis communem per indifferentiam tantum,
quatenus natura quaelibet est indifferens ex se ad illud vel istud individuum, ad
quod tamen determinatur per generationem. Alii autem melius volunt, naturam
esse a parte rei communem multis per realem inexistentiam in illis. Quod autem
illa sit mens Scoti patet ex II, d. 3, q. 1 u. 6, ubi ait, unitatem minorem unitate
numerica competere naturae communi, quatenus praescindit individuis ... ergo



508  Die Universzlienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Zweifellos hat Harclay durch die Entfaltung der drei ersten Gegen-
beweise einen guten kritischen Blick bewiesen. Die iibrigen Argumente
lassen sich nach der formalen Seite leicht zuriickweisen, als verkinnten
sie die eigentliche Lehre des Skotus ; denn Harclay nimmt unter Mi(-
achtung des von Skotus aufgestellten formalen Unterschiedes diesen als
einen realen und scheint auch die quidditativ-freie Individualdifferenz
als quidditativ-freie vielleicht verkannt zu haben. Achtet man freilich
auf die Sache selbst und bedenkt man, daf3 einerseits der formale Unter-
schied a parte rei doch ein etwas abgeschwichter realer bleibt und
andererseits die quidditativ-freie ultima realitas doch existentielles Sein
besitzt, so wird man ihnen eine gewisse Berechtigung nicht aberkennen
kénnen.

AbschlieBend darf man wohl sagen, dafl Heinrich von Harclay
trotz seiner falschen Interpretation der inneren Art der Communitas
und trotz seiner Ungenauigkeit in der Bestimmung der Natur als einer
Res und des zwischen Natur und Singularitit bestehenden Unter-
schiedes als eines realen den Kern des Problems richtig gesehen und
dargestellt und die in der Losung liegenden Schwierigkeiten kraftvoll

gegen den Gegner geltend gemacht hat.?!
(Fortsetzung folgt.)

ex Doctore nostro natura est communis pluribus per realem inexistentiam et non
per indiffeventiam tantum. »
(Hervorhebung durch mich.)

1 Auf den ersten Blick méchte es scheinen, daB} Skotus in Metaph. VII,
q. 13, n. 19 ff. schon auf die Gegengriinde Harclays antwortet. Bei ndherem
Zusehen aber erkennt man, daB die Beweise trotz sachlicher Berithrung ihrer
Tendenz nach eine andere Zielsetzung haben, sodaB bestimmte Schliisse nicht
gezogen werden konnen. — Der ganze Abschnitt von n. 17 an ist in Clm. 15829
als Additio gekennzeichnet, sodaB die Maglichkeit eines schon bald nach Skotus
vorgenommenen und auf die ersten Polemiken antwortenden Nachtrages nicht
ausgeschlossen erscheint ; endgiiltige Klarheit konnten hier wohl nur Codices
bringen, die schon vor 1317 geschrieben wurden. — Unter diesem Gesichtspunkte
gewinnen die kritischen Bemerkungen des Mauritius erhéhte Bedeutung ; zumal
in dem Abschnitt als Ganzes gerade mit der abstraktiven Erkenntnis zusammen-
hingende Fragen dessen Wort veranlaBt haben : « Pertransibis lento passu illud
chaos metaphysicale Scoticum» (n. 30 der Adnotationes). — Es verdient auch
festgehalten zu werden, daB gerade in diesem als Additio gekennzeichneten Ab-
schnitte der von Minges so stark gedriangte Ausdruck der Potentia logica der
Natura communis steht.



Zur Begriindung der Missionsliebe

nach dem hl. Thomas von Aquin.
Von P. A. WIRTGEN 8. V. D., St. Gabriel, Modling.

Amare illud bonum — bonum Divinum —
secundum se, utdiffundatur, haec est caritas.
S. Thomas, Qu. disp. de caritate, art. 2, c.

Hat der englische Lehrer uns eine Begriindung der Missionsliebe
hinterlassen ? Ja, eine so tiefe und schone Begriindung, nicht nur
der Missionsliebe, sondern auch der Missionspflicht hat er uns geschenkt,
wie wir es von dem Engel der Schule erwarten diirfen. Wir finden
seine Gedanken eingeschlossen in die Beantwortung der Frage nach
dem Tugendcharakter der Gottesliebe. !

In der Quaestio disputata de caritate, Art. 2, will der hl. Thomas
beweisen, daB3 die Gottesliebe, die caritas, eine Tugend ist. Er fiihrt
im corpus articuli aus : « Die Gottesliebe ist ohne Zweifel eine Tugend.
— Die Tugend besteht darin, daf sie ihren Besitzer gut macht und ihn
gut (vollkommen) handeln lit.»2? Darum ist offenbar der Mensch
durch die ihm gebiihrende Tugend auf sein besonderes Gut hingelenkt.
Dieses Eigengut des Menschen mufl man aber verschieden nehmen,
weil man den Menschen unter verschiedenen Riicksichten auffassen
kann. Nimmt man z. B. den Menschen allgemein als Menschen, so
ist sein besonderes Gut das Gut der Vernunft 3, weil das Wesensmerkmal
des Menschen die Verniinftigkeit ist. Wird der Mensch als Kiinstler
betrachtet, so ist das Kunstwerk dieses Gut. Fiir den Menschen als
Staatsbiirger besteht es in dem Gemeinwohl des Staates.

1 Auf diese eine, besonders wirksame Missionsbegriindung des hl. Thomas,
soll hier im besondern hingewiesen werden.

2 Zu dieser allgemeinen Begriffsbestimmung der Tugend : virtus est, quae
bonum facit habentem et opus eius bonum reddit, vgl. Eth. Nic. Ib. II, c. 5 (Bekker,
1100, a. 22), S. Th. le 6 ; Qu. disp. de virtut. i. comm. a. g c., a. 12 c.; S, Th. I-II
q. 55 a.3;1I-1I1q. 17,a. 1 ¢.; q. 47, a. 4 c.

3 Das Gut der Vernunft (Vernunftgut), bonum rationis, besteht darin, daB
die Vernunft aus der Erkenntnis des wahrhaft Seienden und Guten, in allen
Vermogen und Betdtigungen des Menschen Richtung, MaB und Wohlordnung
herstelle, dall so das Licht der Vernunft alle Fihigkeiten und Handlungen des
Menschen durchleuchte. Vgl. S. Th. II-II q. 17, a. 1 c.; I-II q. 86, a. 1 ; Qu. disp.
de virtut. i. com. a. 9 c.



5I0 Zur Begriindung der Missionsliebe

Weil also die Tugend zum Guten wirksam ist, so mul3 der Tugend-
hafte das Gute auch in bester Weise vollbringen, das ist, freiwillig,
schnell, freudig und ausdauernd.

Diese Vorziige der Tugendhandlung kénnen aber nur aus der Liebe
zu dem Tugendgute hervorwachsen. Die Liebe ist ja Wurzel einer jeden
willentlichen Regung und Handlung. Was man liebt, sehnt man herbei,
solange man es nicht besitzt. Was man liebt, weckt Freude, sobald
es zu eigen geworden. Was sich aber hindernd vor den Gegenstand
der Liebe stellt, das verursacht Trauer. Was sodann aus Liebe geschieht,
wird auch ausdauernd, schnell und freudig getan. Unerldfilich fiir die
Tugend ist also die Liebe zu dem Gute, worauf die Tugend hinarbeitet.

Die Tugend nun, die dem Menschen als Menschen zukommt, zielt
auf ein Gut, das dem Menschen natiirlicherweise — auf Grund seiner
Artwesenheit — angemessen ist. Darum wohnt im menschlichen Willen
auch eine natiirliche — den Eigenkriften seiner Natur entspringende
— Liebe zu diesem Gute. Es ist das Vernunftgut. Fassen wir aber
eine andere Tugend des Menschen ins Auge, die ihm nicht naturhaft
eigen ist, so muf} die Liebe zu diesem Tugendgute iiber die natiirliche
Neigung hinaus dem Willen eingepflanzt werden. Denn auch ein
Kiinstler wird kein vollkommenes Werk zustande bringen, wenn ihm
die Liebe zu dem Gute fehlt, dem seine kiinstlerische Titigkeit gilt.
Darum sagt auch der Philosoph (Aristoteles) im 8. Buch der Politik,
daf} ein guter Staatsbiirger Liebe zu dem Wohl des Staates besitzen muf3.

Insoweit nun jemand an den Giitern eines Staates teilnehmen darf,
wird er auch Biirger dieses Staates. Als Biirger aber muf} er bestimmte
Tugenden besitzen, um die entsprechenden Pflichten des Staatsbiirgers
erfiillen und das Wohl des Staates lieben zu kénnen. Ebenso wird auch
der Mensch, wenn er durch Gottes Gnade zugelassen ist zur Teilnahme
an der himmlischen Seligkeit, d. i. der Anschauung und dem Genusse
Gottes, Biirger und Mitgenosse jener seligen Gemeinschaft, die das
himmlische Jerusalem genannt wird, nach dem Worte : Ihr seid Mit-
biirger der Heiligen und Hausgenossen Gottes (Ephes. 2, 19).

Wer also in die Biirgerliste des Himmels eingetragen ist, der mulf3
demnach auch bestimmte, aus reiner Gnade verlichene Tugenden
besitzen, die eingegossenen Tugenden. Zu ihrer rechten Betitigung
bedarf es aber iiberdies noch der Liebe zu dem gemeinsamen Gute
dieser Familie. Dieses Gut ist Gott selbst als der Gegenstand der
himmlischen Seligkeit.

Man kann aber das Gut einer Gemeinschaft, eines Staates, aus



nach dem hl. Thomas von Aquin 5II

zweifachem Beweggrund lieben, entweder um es fiir sich zu besitzen,
oder aber um fiir seine Erhaltung zu wirken. Die Giiter eines Staates
lieben, um sie zu besitzen und zu 'genieflen, das macht noch keinen
guten Staatsbiirger aus. Denn so liebt auch ein Tyrann die Giiter eines
Staates ; er will eben dariiber herrschen. Doch das ist mehr Selbstliebe
als Liebe zum Staate. Fiir sich selbst begehrt er namlich die Giiter,
nicht fiir den Staat. Aber das Gut eines Staates lieben, um es zu
bewahren und zu verteidigen, das ist wahre, echte Liebe zum Staate.
Diese Liebe macht den Menschen zu einem guten Staatsbiirger, und
sie geht so weit, dal manche ihr persénliches Wohlergehen hinopfern
und sich der Todesgefahr aussetzen, um das Wohl des Staates zu
behiiten und zu vermehren.

Das Gut der Seligen also lieben, nur um es zu besitzen, das bringt
den Menschen noch nicht in ein wahrhaft gutes Verhiltnis zur gottlichen
Seligkeit. Denn auch die Bosen begehren dieses Gut. Vielmehr, das
gottliche Gut wm seiner selbst willen lieben : sich fiir seinen Bestand
und seine Ausbreitung einsetzen, alle Schadigungen von ihm abzuhalten
suchen, das 1ist es, was den Menschen zu eimem guten Himmelsbiivger
macht. Diese Liebe ist die Gottesliehe — caritas —, die Gott um setner
selbst willen liebt und die Mitmenschen wie sich selbst, weil sie der
gottlichen Seligkeit fihig sind.' Diese Liebe widersetzt sich allem, was
sie hindern oder zerstéren kénnte in uns selber wie in den {ibrigen
Menschen. Darum kann sie niemals mit einer schweren Siinde zusammen
sein, die das Hindernis der ewigen Gliickseligkeit ist. — So steht also
fest, nicht nur, daB die Gottesliebe eine Tugend ist, sondern daf} sie
sogar die « hochste aller Tugenden ist. »

Die caritas, diese Konigin aller Tugenden, ist also, wie uns hier
der hl. Thomas zeigt, threm inmnersten Wesen nach die Vaterlandsliebe
aller Biirger des himmlischen Jerusalems, d. 1. aller Kinder Gottes, auch
hier auf Erden. Sie ist darum auch eine heilige Liebe und Sorge um
die Erhaltung und Awusbreitung des Reiches Gottes, des unaussprechlichen
Bonum Divinum. Dieses Gut lieben, daB es sich in alle Herzen ergielle
und sie immer mehr erfiille, das hei3t wahrhaft Gott lieben, das gibt
Biirgerrecht im Himmelreich.

! «Sed amare illud bonum — bonum Divinum — secundum se, ut permaneat
et diffundatur, et ut nihil contra illud bonum agatur, hoc facit hominem bene se
habentem ad illam societatem beatorum. Et haec est caritas, quae Deum per
se diligit, et proximos, qui sunt capaces beatitudinis, sicut seipsos.» (Qu. disp.
de carit. art. 2 c.)



512 Zur ‘Begriindung der Missionsliebe

Wer also keine Liebe, kein aufrichtiges, wirksames Interesse hat an
der Ausbreitung des Gottesreiches, der hat keine Gottesliebe, der ist kein
Biirger der Heiligen, kein Hausgenosse Gotles.

Gewil ist das « diffundatur » im obigen Texte ganz weit zu nehmen.
Es ist nicht einzuschrinken auf die Heidenmission. Aber der ganze
Zusammenhang, insbesondere der Vergleich mit dem Staate — bonum
civitatis ampliandum — lassen klar erkennen, daf3 vornehmlich an die
Ausbreitung der Kirche, also an die Bekehrung der Irr- und Ungliubigen
gedachtist. Das ist aber Missionsarbeit.! Und so hat uns hier der englische
Lehrerin ein paar Worten die Missionsliebe und -pflicht aus dem innersten
Gnaden- und Tugendschatz des Gottesreiches begriindet. Wir erkennen:
das aus dem Herzen Gottes in die Gotteskinder hineinpulsierende Leben
und Lieben — caritas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum
Sanctum, qui datus est nobis — schliefSt wesenhaft ein die Missionsliebe.

Diese Missionsbegriindung des hl. Thomas, aus dem Wesen der
caritas, hat ihre hochste Bestitigung empfangen durch die unver-
gelllichen Worte unseres Heiligen Vaters Pius XI. in der Missions-
enzyklika « Rerum Ecclesiae gestarum » vom 28. Februar 1926. Dort
hei3t es (S. 11 f.,, ed. Herder) : « Wenn diejenigen, die zum Schaf-
stalle Christi gehoren, sich gar nicht kiimmern wollten um alle die
anderen, die aullerhalb der Hiirde ungliicklich umherirren — wie wenig
vertriige sich das mit der Liebe 2, die wir Gott dem Herrn und allen
Menschen schulden. ... Es fordert ja unsere Pflicht der Gottesliebe 3,
daf3 wir nach Kriften die Zahl derjenigen vergréflern, die ihn kennen
und anbeten ,in Geist und Wahrheit’. Es fordert unsere Pflicht der
Gottesliebe weiterhin, daf3 wir méglichst viele Menschen der Herrschaft
unseres liebenden Erlésers zufithren, damit um so reicher der ,Nutzen
seines Blutes’ werde. Und daf3 wir immer mehr ihm zu Willen sind,
ihm, dem gar nichts willkommener sein kann, als dal3 ,alle Menschen
gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen‘. Christus
selbst hat eben dies als das besondere und eigentliche bleibende Kenn-
zeichen seiner Jiinger hingestellt, daf3 sie einander lieben sollen : kénnen
wir denn eine groflere und schonere Liebe unserem Nichsten erweisen,
als wenn wir Sorge tragen, sie der Finsternis des Unglaubens zu ent-
reifen und mit dem rechten Glauben Christi vertraut zu machen ?

1 Vgl. P. Kappenberg S. V. D., Zur Klarstellung des katholischen Missions-
begriffes. Jahrb. des Missionshauses St. Gabriel, I, S. 166 ff.

? «Quam longe a caritate abhorreat» (ibid. p. 10).

3 « Postulat nostrum in Deum caritatis officium » ... (ibid.).



nach dem hl. Thomas von Aquin 5I3

Vor allen iibrigen Werken und Zeichen der Liebe hat dieses ... den
Vorzug. ... Wenn sich einer solchen Pflicht schon keiner aus der
Gemeinschaft der Gliubigen entziehen kann, sollte es der Klerus diirfen,
dem Christus in wundersamer Gnadenwahl Anteil an seinem eigenen
Priestertum und Apostolate schenkt ? »

Auch Papst Benedikt XV. hat in dem Missionsrundschreiben
« Maximum illud » vom 30. November 1919 die Pflicht aller Christen,
«den heiligen Missionen bei den Ungldubigen zu Hilfe zu kommen »,
aus der Gottesliebe abgeleitet. (Acta Apost. Sedis XI [1919], 451, 453.)

« Amare illud bonum, ut diffundatur ... haec est caritas.» Welch
eine Frohbotschaft sind diese Worte fiir das Herz eines jeden Missionirs !
Sein Beruf ist, so wird ihm verkiindet — von dem Engel der Gottes-
wissenschaft — so ganz wesentlich der Beruf der Gottesliebe, der Beruf
der Freundschaftsliebe mit Gott dem Herrn in seiner iiber alles
Geschaffene unendlich erhabenen dreifaltigen Seligkeit. Ja, man muf
nach dieser Lehre des hl. Thomas sagen, der zum Missionsdienst
Berufene ist zu gar nichts anderem von Gott bestimmt als zur Ubung
der groBen, reinen Gottesliebe, « die so weit geht, daB der Liebende
sein personliches Wohlergehen hinopfert und sich der Todesgefahr aus-
setzt, um das gemeinsame Gut des Staates, d. i. der Gemeinschaft
des himmlischen Jerusalem zu behiiten und auszubreiten ».

Weil der Beruf der Glaubensboten mit Vorzug der Beruf der Gottes-
liebe ist, darum ist er auch mit Vorzug der Beruf der Freude. Die
caritas ist ja, wie derselbe englische Lehrer so lichtvoll darstellt, die
eigentliche Quelle der wahren Freude. Aus der Liebe erwichst die
Freude, weil jeder Liebende sich naturgemif freut iiber die Gegenwart
des geliebten Gutes und die Vereinigung mit ihm, aber auch vor allem
dariiber, daf3 dem Gegenstand der Liebe die gebiihrende Vollkommenheit
innewohnt und bewahrt bleibt. Diese zweite Freude ist die Frucht
der Liebe des Wohlwollens, durch die man Freude empfindet iiber das
Gliick des Freundes, auch wenn er abwesend ist. Die caritas nun ist
die Liebe zu Gott, dessen Gut und Gliick ganz unzerstérbar ist. Denn
seine Wesenheit ist auch seine Giite und Seligkeit, er ist die unendliche
Giite und Seligkeit selbst. Und durch die Liebe ist er in den Liebenden
gegenwirtig mit der erhabensten Gnadenwirkung nach dem Worte des
hl. Johannes: « Wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und Gott
bleibt in ihm» (I. Joh. 4, 16). Der Gottesliebe — der Missionsliebe —
entstromt also die geistige Freude iiber Gott unsern Herrn (II-II q. 28,
a. 1 et 2; I-II q. 70, a. 3).



	Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay [Fortsetzung]

