
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay
[Fortsetzung]

Autor: Kraus, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Universalienlehre

des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in ihrer Mittelstellung zwischen skotistischem Realismus

und ockhamistischem Nominalismus.

Von Dr. Johannes KRAUS, Professor am Priesterseminar in Mainz.

(Fortsetzung.)

3. Beurteilung der Harclay'schen Auffassung
von Skotus' Realismus.

a) Gesamtbild der Universalienlehre des Doctor subtilis
nach der Auffassung Harclays.

Nach der Darlegung aller Beweise und Gegenbeweise gilt es, von
deren Ziel her die Tendenz der geistigen Strömungen zu erkennen, was
ohne klare Erfassung des Ausgangs- und Zielpunktes nicht möglich
ist. Der Ausgangspunkt des geschichtlichen Werdens bildete hier die
Universalienlehre des Doctor subtilis, und zwar in der Gestalt, wie sie

Harclay sah, und unter dem bestimmten Gesichtspunkte, unter dem
dieser sie betrachtete, und der das Charakterische der bekämpften
Lehren stärker hervorhob. Dadurch wurde zugleich jene Einheitlichkeit

in der Grundfrage geschaffen, die es Harclay erlaubte, mit Skotus'
Universalienlehre auch solche zur Einheit zusammenzufassen, die nicht
in allem mit ersterer übereinstimmen. Daß letzteres geschehen ist,
zeigen aufs deutlichste die Abweichungen und Verschiedenheiten in
der Darlegung der gegnerischen Anschauungen. Wenn nach Harclays
Zeugnisse die Gegner selbst behaupten, daß auch das generische Sein

ebenso wie das spezifische eine extramentale Existenz besitze, weil
zwischen spezifisch verschiedenen Dingen eine ebenso reale generische
Ähnlichkeit bestünde wie zwischen numerisch verschiedenen Individuen

eine solche im spezifischen Sein, und sie damit die generische
Einheit zur realen machen, so steht das in merklichem Gegensatze zu
der Tendenz des zweiten Skotusbeweises, der ausdrücklich die
generische Einheit als eine rein begriffliche der realen Einheit der Spezies



476 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

gegenüberstellt.1 Auch in der Interpretation der Communitas bestehen
offensichtlich gewisse Spannungen, die es nahelegen anzunehmen, daß

Harclay vielleicht unter dem Einflüsse von Skotusschülern gestanden
hat ; denn wir wissen, daß die « Skotusschule » schon früh dazu neigte,
die Lehren des Meisters in der schärferen Form zu interpretieren. —
Trotz ihrer Verschiedenheiten konnte Harclay diese Lehren doch zur
Einheit zusammenfassen, weil sie in ihrem Grundgedanken
übereinstimmten und nur in untergeordneten Fragen auseinander gingen. —
Versuchen wir nun, von dem Grundgedanken aus einen klaren Einblick
in Harclays Auffassung von Skotus' Universalienlehre zu gewinnen.

Das, worauf es eigentlich ankommt, ist von Skotus in seinem
fünften Beweise auf die kürzeste Formel gebracht, wenn es dort heißt :

Ergo commune est in re. Der Sinn dieser Worte ist damit jedoch nicht
eindeutig festgelegt, da sowohl der Ausdruck Commune als auch in re
in mehrfachem Sinne genommen werden kann und vielfach auch
genommen wurde. Es steht zwar außer allem Zweifel, daß der Ausdruck
in re oder in rerum natura oder auch ens extra animam eine Beziehung
zur extramentalen Ordnung und zur wahrhaften, vom Verstände

unabhängigen Existenz, in sich schließt. Er kann aber ebenso bedeuten,
daß etwas nur in mittelbarer, indirekter Beziehung zur Existenzordnung

steht, insofern es zwar nicht so, wie es ist, existiert oder
existieren könnte, aber doch sein Inhalt in der Existenzordnung irgendwie

sich findet und deshalb in dieser begründet ist, als er auch eine

unmittelbare, direkte, extramentale Existenz bezeichnen kann und
dann sagt, daß etwas in aktueller Existenz gegeben ist. Ähnlich wie
der Prädikatsbegriff kann aber auch der Subjektbegriff verschieden

gedeutet werden, je nachdem der Begriff rein materiell gefaßt wird
und nur auf den Inhalt ohne Berücksichtigung der Seinsweise geht,
oder ob er formell genommen wird zur Bezeichnung des Commune als

Commune, also Inhalt und Seinsweise umfaßt. Die Frage, ob das

Commune in re ist, könnte deshalb verstanden werden als Frage nach
der aktuellen Existenz des Inhaltes eines allgemeinen Begriffes. Sie

wäre in diesem Sinne reine Tatsachenfrage und hat mit der Philosophie
nichts zu tun. Sie kann aber auch so gefaßt werden : Ist der Inhalt
des Commune in der Existenzordnung begründet und weiterhin :

1 Fol. 9rb : « et isti concedunt quod genus significat rem extra animam
sicud species et conveniencia in genere est conveniencia in re sicud conveniencia
in specie, sed minor magis tenuis non tanta sicud conveniencia in specie. »

Zu Skotus' Anschauung, cf. Anm. 2, S. 45, Heft 1.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 477

Ist die Existenz eines Commune als solchen aktuell gegeben Ist die
Seinsweise und der Inhalt eines Commune in der Existenzordnung
begründet Die verschiedene Beantwortung der ersten und dritten
Frage scheidet Realismus und Nominalismus. Die Beantwortung der
zweiten Frage hingegen trennt entweder den Realismus vom
Ultrarealismus oder spaltet den sog. gemäßigten Realismus in verschiedene

Gruppen. M. E. ist diese Frage in der Quästion Harclays zur Entscheidung

gestellt. Das in re oder ens extra animam bezeichnete dann die

unmittelbar gegebene, « reale » Existenz und das Commune wäre formell
als das nach Inhalt und Seinsweise Commune zu verstehen. In diesem
Sinne bejaht nach Harclays Auffassung Skotus die Frage, während der
Oxforder Kanzler sie verneint. Ist aber diese Interpretation richtig,
dann ergibt sich, daß hier nicht Nominalismus dem Realismus
gegenübersteht, sondern verschiedene Richtungen im Realismus um die
Wahrheit ringen. Das ist der wahre Sinn des Harclay'schen Kampfes
gegen Skotus' Universalienlehre.

Bevor deshalb ein Gesamtbild der skotistischen Universalienlehre
nach der Auffassung Harclays gegeben werden kann, müssen die
Gründe aufgezeigt werden, weshalb letztere nicht anders interpretiert
werden kann, als es im vorstehenden schon durchgängig geschehen ist.

Die Interpretation der Realität im Sinne der realen Existenz wird
schon durch die Ausdrucksweise nahegelegt : « Universale est in re »

oder auch : « In rerum natura ». Das Res extra animam, von einem
extramental gegebenen Sein zu verstehen, ist sicherlich das Nächstliegende.
Wenn dann zur Begründung des extra animam gesagt wird, die Natur
schaffe und wirke ja nur Res extra animam, so kann dieses gar nicht
anders mehr aufgefaßt werden. Die gleiche Schlußfolgerung ergibt
sich, wenn man bedenkt, daß die Feststellung der Realität des

Universalen durch vorstehende Ausdrücke die Antwort auf die Frage
darstellen : Utrum universale significct aliquam rem extra animam
aliam a singulari vel supposito Nicht ob das Universale in seinem

Inhalte unabhängig sei von der Tätigkeit des Intellektes, sondern ob

der universale Begriff in der physischen Ordnung etwas bezeichne,

was von dem konkret gegeben Singulären, dem Suppositum verschieden

sei, steht zur Untersuchung. Es handelt sich also nicht so sehr um
den universalen Begriff in sich als um das Sein, das ihm in der Ordnung
der konkret existierenden Dinge entspricht, — ähnlich wie Mandonnet
die Problemlage bei Siger von Brabant gekennzeichnet hat.

Dazu kommt, daß das Universale gesetzt wird, bevor der Intellekt



478 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Hare ay

sich mit ihm befaßt hat. Das praeter operationem in der Antwort
des Doctor subtilis schließt jede Verstandestätigkeit von der Setzung
des Universalen aus, und deshalb ist es in re. Dort liegt seine Existenz,
vor dem es durch den Intellekt erfaßt wurde. Nur weil es in der
physischen Ordnung etwas Gemeinsames gibt, kann der Verstand etwas
Univokes abstrahieren, wie der Schlußbeweis bei Skotus dartut.

In mehreren Beweisen für die Communitas wird die reale Existenz
sehr entschieden und unzweideutig betont : Wenn die Communitas
mit der ihr folgenden Einheit in re notwendig ist, um die reale
Ähnlichkeit zu begründen, mithin als deren Fundament erscheint, so kann
dies nur von der physischen Ordnung verstanden werden. Da ist das

Commune nicht real, weil es in der Existenzordnung seine Begründung
findet, sondern weil es die Begründung zur Realität der spezifischen
Ähnlichkeit gibt. — Im fünften Beweise wird die Realität daraus

bewiesen, daß der Sinn überhaupt nur die res extra animam, das Ding
in seiner physisch-konkreten Existenz erkennt. Trotzdem von dem

adäquaten Objekte die Rede ist, wird doch auch scharf hervorgehoben,
daß es sich um das Erkennen in einem einzigen Sehakte handelt. Der
Sonnenstrahl am Morgen und Nachmittag, der Objekt dieses sinnlichen
Erkennens sein sollte, ist ein existentes Ding. — Auch der Beweis, der

wenigstens dem Sinne nach Skotus zugeschrieben wird, bewegt sich ganz
in der Ordnung der physischen Existenz : Zwei individuelle Menschen,
Sortes und Plato, werden zum Beweise herangezogen, und Harclay
fragt, ob in dem konkreten Menschen Sortes sich etwas findet, was

nicht einfachhin identisch ist mit dem Suppositum, sondern was noch

vor jeder Betätigung des Intellektes indifferent gegen Sortes und Plato
ist. — Im achten Argumente beruft sich ein Befürworter der Communitas

zu ihrem Beweise auf Christus, der eine reale menschliche Natur
annahm, die kein Suppositum war : « Ergo necessario est in homine

aliqua res extra animam preter suppositum ».
1

Die Bestimmungen, die die Realität der Unitas minor numerali
erfährt, weisen ebenfalls in die Ordnung der physischen Existenz :

Diese Einheit ist real, weil sie in der physischen Ordnung als Einheit
gegeben, nicht nur begründet ist. Das zeigt klar der zweite Beweis,
der die Einheit des spezifischen Seins als reale derjenigen des gene-
rischen Seins als einer Unitas rationis tantum gegenüberstellt.
Im Genus ist keine reale Vergleichung wie in der Spezies möglich,

1 Fol. 8ra.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 479

weil die Einheit des Genus nur eine Unitas rationis darstellt. Dabei
wird ausdrücklich festgestellt : « In rei veritate in genere est unitas
rationis tanta sicud in specie ; nam conceptus mentis vel intentio in
anima generis est tarn una sicud intentio speciei. » Die Einheit des

begrifflich erfaßten spezifischen Seins ist nicht größer als die des

begrifflich erfaßten generischen Seins ; es ist jedesmal eine Unitas
rationis. Die Einheit des generischen Seins ist aber nur eine solche,

während das spezifische Sein auch eine reale Einheit besitzt. Der
Unterschied ergibt sich daraus, daß in der physischen Ordnung der

Inhalt eines spezifischen Begriffes seinem ganzen quidditativen Sein

nach nicht durch irgendwelchen Hinzutritt eines quidditativen, neuen
Prinzips in quidditativ verschiedene Wesen geteilt existiert, während
das Sein des generischen Begriffes in der Einheitlichkeit, die es im
Begriff besaß, in der physischen Ordnung nicht existieren kann,
sondern nur in spezifisch verschiedenen Dingen besteht. Seine im Begriff
ihm zukommende Einheit geht in re, d. h. in der Existenzordnung
verloren ; sie kommt ihm nur im Begriff zu. Das spezifische Sein

behält hingegen seine Einheit auch in re, bzw. es besitzt sie schon

in re, bevor der Intellekt es auffaßt. Man mag hier an einen Text
Ockhams denken : « Yult ergo ista opinio, quod forma generis non
est una simplex ex se, sed ex se est divisa ; sed forma speciei ex se

est una simplex et ut sic est universalis : sed ipsa forma ut signata
in hoc supposito est particularis. Ita quod ista opinio ponit quod
tam forma generis quam speciei subsistit in ipsis singularibus : quam-
vis aliter et aliter. »1 Die Realität der spezifischen Einheit bestünde
also in deren realen Existenz. Einen ähnlichen Gedanken bringt der
vierte Beweis : Zwei weiße Einzelwesen besitzen eine reale Ähnlichkeit,
weil sie eine reale Einheit zur Voraussetzung haben, dagegen ist ein
weißes und ein schwarzes Ding nicht real einander ähnlich, weil das,

was sie gemeinsam haben (die Farbe), nur ein unum rationis ist.2 —
Der siebte Beweis stellt die spezifische Einheit wegen ihrer Realität
mit der numerischen zusammen : Wäre jede reale Einheit numerisch
dann könnte auch jede reale Verschiedenheit nur eine numerische
sein ; so real deshalb die numerische Einheit ist, so und in demselben,
Sinne real ist auch die spezifische. Deshalb betont die Conclusio zum

1 Wilhelm v. Ockham. Sent. I. d. 2 q. 7. C. (Ausgabe l.yon 1495 ; Hain,
-b 1194^-)

2 Cf. Anm. 32.



480 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

ersten Beweise : Die spezifische Einheit ist in sich zwar eine geringere
Einheit als die numerische, aber dennoch wie diese eine reale.
Sicherlich liegt die spezifische Einheit in der gleichen Ebene wie
die numerische.

Alle Bestimmungen, die der Realität des Commune und dessen

Einheit in den Beweisen des Skotus und seiner Anhänger gegeben

werden, weisen sie in die physische Ordnung. Das zeigt, daß Harclay
geglaubt hat, der Doctor subtilis fasse die Realität im Sinne einer
realen Existenz. Nicht anders gebraucht Harclay in seinen
Gegenbeweisen den Ausdruck « real ». Die « Humanitas sortis » oder auch
« Humanitas, quae est in sorte » ist sicher nicht die abstrakte menschliche

Natur, sondern die in Sortes konkret existierende Menschennatur.

Nur von der aktuell existierenden Natur kann, wie es im ersten

Gegenbeweise geschieht, gesagt werden, daß sie sich eine Singularität
so determiniere, daß sie nie von dieser getrennt und nie mit einer
anderen verbunden werden könne. Nur wenn das Commune als konkret
gemeinsame Natur existiert, bleibt es wahr, daß durch einen

Konsekrationsakt alles existierende Brot verwandelt würde, daß durch die

Vernichtung eines Menschen alle Menschen vernichtet würden, und
daß in Christus und Judas ein und dieselbe numerisch gleiche Natur
Existenz hatte. Im sechsten Beweise sagt Harclay, daß die indifferente

allgemeine Natur eine aus Materie und Form zusammengesetzte
Substanz -sei ; nun sind Materie und Form aber die Seinsprinzipien
der konkreten Körperwelt, des physischen Seins. Deshalb heißt es am
Schlüsse desselben Beweises, daß die allgemeine Natur eine ebenso

« vera res » sei wie das Einzelindividuum.
Aus alledem wird deutlich ersichtlich, daß Realität hier soviel

bedeutet, wie in unmittelbarer Existenz aktuell gegeben.
Das « Commune est in re » besagt also eine aktuelle Existenz des

Commune in der physisch-konkreten Ordnung. Soll das nun heißen,
daß der Inhalt eines solchen ohne Rücksicht auf die Existenzweise
in der Existenzordnung als gegeben angenommen wird Eine solche

aktuelle Existenz des Inhaltes eines Commune dürfte kaum Gegenstand

einer, dazu noch so ausgedehnten philosophischen Untersuchung
sein. Sie ist eine einfache, durch sinnliche Anschauung feststellbare
Tatsache. Die Quaestio selbst stellt das Problem anders. Denn sie

fragt nach dem Verhältnis eines extramental gegebenen Commune zu
dem Singulären oder dem Suppositum : Ist das Universale oder

Commune in der Existenzordnung etwas, was von dem Singulären oder



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 481

dem Suppositum verschieden ist 1 Die Problemstellung geht also

nicht so sehr auf die Existenztatsache als auf die Existenzweise des

Commune : Ist das den Inhalt eines Allgemeinbegriffes verwirklichende
aktuell existierende Sein von dem Sein des Individuums verschieden

oder nicht Mit andern Worten : Wie existiert das Commune in
dem Individuum Wie schon früher hervorgehoben wurde, gibt die

Antwort des quidam doctor die vollste Klarheit über den Sinn der

Fragestellung, wenn sie sagt : « quod in re sit aliqua communitas et
indifferentia - praeter operationem intellectus. » Der Inhalt eines

Commune existiert also so, daß ihm vor jeder Betätigung des

Intellektes schon irgendeine Communitas und Indifferenz zukommt ; er
existiert demnach in der Seinsweise des Universalen in der physischen
Ordnung. Damit ist in dieser ein aktuell Gemeinsames und Indifferentes

gegeben.
Um jeden Zweifel auszuschließen, sei betont, daß mit der

Feststellung eines aktuell Gemeinsamen und Indifferenten noch nichts
über die Art und den Grad der Communität und Indifferenz gesagt
ist. Im Texte selbst wird sie reichlich unbestimmt als aliqua communitas

angegeben. Negativ läßt sich das Commune bestimmen als das Sein,
das durch sich selbst nicht singular ist. Ein solches Sein mit diesem
Mindestmaß von Communität und Indifferenz ist aber aktuell, in re
und bevor der « nachdenkende » Verstand sich mit ihm beschäftigt,
gegeben.

In den Skotus zugeschriebenen Beweisen offenbart sich die Communität

und Indifferenz in der Nicht-Singularität der Unitas minor nu-
meralis, die neben deren Realität in allen Argumenten entweder eigens
bewiesen oder doch als unerläßlich vorausgesetzt wird : Die reale

Einheit dessen, was Maß in jedem Genus ist, kann keine numerische
sein, weil kein singuläres Ding Maß seiner selbst ist. Sie muß eine

geringere als die numerische sein, weil nichts sich selbst ähnlich ist.
Der fünfte Beweis beschäftigt sich eingehend mit der Nichtsingula-
rität des Objektes des sinnlichen Erkenntnisvermögens. Wäre dessen

Objekt ein singuläres Ding, dann müßte dieses virtuell die anderen

in sich begreifen. Also kann, so wird gefolgert, kein Ding, das lediglich
singuläre reale Einheit besitzt, Gegenstand eines Sehaktes sein. Außerdem

müßte unser Auge den Sonnenstrahl am Morgen von dem am
Nachmittag unterscheiden können, wenn es diese in ihrer Singula-

1 Cf. Anm. 26.



482 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

rität erkennen würde. Die Einheit dessen, was ein einziger Sehakt
erkennt, muß deshalb eine nichtsinguläre sein.

Alle Gegenbeweise Harclays zielen darauf ab, die aktuelle
Indifferenz und Communität der in dem Singulären existierenden Natur
als widerspruchsvoll oder doch überflüssig darzutun, wie es das erste

Argument so klar angibt : « Probo quod in sorte non est aliqua res
universalis vel magis indifferens quam sortes » ; — « Ergo humanitas
sortis non est communior quam sortes. »1 Die Gegenargumente werden

überhaupt nur unter der Annahme einer aktuellen Communität und
Indifferenz verständlich : Wie läßt sich eine aktuelle Indifferenz vereinigen

mit der Tatsache, daß diese angeblich indifferente Natur mit
einer bestimmten Singularität verbunden sein muß und sich niemals
mit einer anderen Singularität verbinden kann als mit derjenigen, mit
der sie einmal de facto verbunden ist (1. Argument) Der zweite Gegenbeweis

entwickelt den Gedanken : Läßt sich die aktuelle Communität
nicht so fassen, daß die spezifische Natur als numerisch eine in den

Einzeldingen existiert, dann liegen die numerischen Differenzen schon

in ihr, und ihre Indifferenz besteht nicht.
Auch der dritte Beweis verfolgt den Zweck nachzuweisen, daß

die in dem einen menschlichen Individuum existierende Natur schon

aus sich von der in einem anderen Individuum existierenden verschieden

sein müsse und deshalb nicht mehr indifferent sein könne, wie der

Gegner es wolle. — Die Statuierung eines realen Unterschiedes zwischen

spezifischer Natur und individueller Proprietät in dem Individuum
weist aufs klarste auf die Tendenz hin, trotz der Verbindung beider
die der Natur durch ihre eignen Prinzipien zukommende Communität

auch im Kompositum zu erhalten. Die schärfste Formulierung
findet die Ansicht der Gegner in dem Texte des sechsten Beweises

durch die Feststellung, daß die menschliche Natur (homo), die eine
« vera res » und vom Individuum verschieden sei, kraft ihres eigenen
Seins gemeinsam sei. In extremer Weise bestimmen dann der dritte
und fünfte Beweis die Communitas in re sogar als eine communitas

praedicationis, eine sicher aktuelle Universalität.
Aus den vorstehenden Überlegungen ergibt sich mit zwingender

Notwendigkeit die Schlußfolgerung : In dem Satze : « Commune est

in re », ist der Ausdruck Commune formal zu verstehen ; das Commune

als solches mit der Seinsweise der Communität und Indifferenz existiert

1 Cf. Anm. 41.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 4^3

aktuell in der physischen Ordnung, in der konkreten Natur des lebenden
Individuums. Fügen wir noch hinzu, daß Harclay selbst ein Commune

ex consideratione intellectus zuläßt, das insofern real ist, als sein

Inhalt von den Dingen der konkreten Existenzordnung gewonnen
wurde. Wenn er trotzdem das « reale » Commune bekämpft, so

geschieht das, weil dieses letztere seine Communitas nicht erst ex
consideratione intellectus in anima, sondern schon praeter considera-

tionem intellectus in re extra animam besitzt. Sein Kampf gilt der

extramentalen realen Existenz eines aktuell universalen und indifferenten

Seins.

In dieser extramentalen Setzung eines aktuell Universalen sieht
Heinrich von Harclay das Charakteristische der skotistischen
Universalienlehre, die sich nun in ihrem Gesamtaufbau leicht skizieren läßt.

Es existiert also in der physischen Ordnung unabhängig vom
Intellekt ein aktuelles Commune als Fundament der realen Ähnlichkeit
und Grundlage einer realen Vergleichung, als das Sein, von dem ein

ufiivoker Begriff abstrahiert werden kann. Es ist universal und
indifferent im Sinne der Nichtsingularität. In dieser Weise universal und
indifferent existiert wenigstens die spezifische Natur (nach einigen
auch das Genus).

Das Commune oder Universale existiert jedoch nur in den singu-
lären Dingen. Gegen die Folgerung aus dem Autoritätsbeweise des

Aristoteles, daß die Definitionen nicht solche von extramental existierenden

universalen Dingen seien, wird von Harclays Gegnern
eingewandt, daß damit nicht ihre Ansicht, sondern die des Plato getroffen
werde, der dem Universalen eine den Einzelwesen getrennte Existenz
zuschreibe ; doch könnten die Definitionen von universalen Wesenheiten

gelten, die in den Individuen existierten. Nach diesem Texte
besteht ein wesentlicher Unterschied zwischen Piatos und Skotus'

Universalienlehre. Das zeigt sich auch in dem ersten Argumente
Harclays, das voraussetzt, daß nach Ansicht des Gegners die
indifferente Natur immer und notwendig mit einer Singularität verbunden
sei. Auch die Schlußworte der Confirmation zum ersten Gegenbeweit
stehen dem Gesagten nicht entgegen. Denn dort dreht es sich nichs
mehr um die Indifferenz der universalen Natur gegen eine Verbindung
mit einer Singularität überhaupt, sondern um die Indifferenz gegen
diese oder jene ganz bestimmte Singularität und um das stete, innerlich

notwendige Verbundenbleiben mit ein und derselben individuellen

Proprietät. Unberührt von diesen Einwendungen bleibt in voller



484 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Geltung bestehen, daß die indifferente und universale spezifische
Natur nur in Verbindung mit einer Singularität existenzfähig ist.1

In jedem Einzeldinge sind deshalb zwei Prinzipien zu unterscheiden,
ein indifferentes, gemeinsames, nichtindividuelles und ein in sich sin-
guläres, individuelles. Das erste ist Prinzip des quidditativen Seins,
das letztere bestimmt eine spezifische Natur in ihrer Singularität.

Beide Prinzipien sind nach Harclays Ausdruck real verschieden.

In Sortes ist die menschliche Natur eine von der Sorteitas verschiedene
«Res».2 «Die menschliche Natur des Sortes ist real verschieden von
Sortes, dessen Form sie ist, und in dem sie ist. » 3 Der ganze vierte
Gegenbeweis baut sich auf der Annahme einer realen Verschiedenheit

von spezifischer Natur und individueller Proprietät auf und sucht deren
Unhaltbarkeit zu beweisen, da der reale Unterschied weder ein
numerischer noch ein spezifischer noch ein genereller sein könne, ohne zu
Ungereimtheiten und Widersinnigkeiten zu führen. 4 In prägnanter
Form erscheint diese Lehre in dem Texte : « Homo significat unam
rem communem ad sortem et platonem et est illa res alia a sorte "et
piatone realiter ; ergo inter illam et sortem est realis distinctio. »

5

Das Verhältnis der beiden real verschiedenen Prinzipien in dem
einen Individuum ist durch die Worte der Confirmatio zum ersten

Gegenbeweis gekennzeichnet : « Nam in sorte per te est humanitas
res differens a sorteitate, cui supervenit sorteitas distinguens et con-
trahens ipsam. » 6 Demnach hat die individuelle Proprietät die Funktion,

die überindividuelle, keine numerische Verschiedenheit
aufweisende spezifische Natur zu kontrahieren. Durch eine solche

Kontraktion wird die allgemeine Natur auf das eine Individuum eingeengt
und so numerisch bestimmt und von den anderen Individuen derselben

Art unterschieden. Nach dem oben Gesagten braucht nicht mehr
näher dargelegt zu werden, daß eine solche Kontraktion der
spezifischen Natur durch die individuelle Proprietät eine innerlich
notwendige ist, da ja die gemeinsame Natur nie ohne Singularität
existenzfähig ist.

1
« Si dicas quod non quia humanitas est universalis, ita dicam tibi quod

substancia sortis in se est universalis nec probas tu oppositum magis quam ego
•ex parte ista. » (Fol. 8vb.)

2 Fol. 8vb. — cf. Anm. 42.
3 Fol. 8vb. — cf. Anm. 43.
4 Cf. Anm. 44.
5 Fol. 9ra.
6 Cf. Anm. 41.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 4&5

Der indifferenten, gemeinsamen oder allgemeinen Natur folgt
eine eigene reale Einheit. Über ihre Realität und ihre Nichtsingula-
rität wurde bereits früher Näheres gesagt. Ihrer inneren Beschaffenheit
nach ist sie eine geringere Einheit als die numerische. Wenn Harclay
auch nicht ausdrücklich angibt, wodurch die spezifische Einheit eine

geringere ist, so ergibt sich das doch aus der Natur der Sache. Einheit
besagt wesentlich Ungeteiltheit ; größere und geringere Einheit ist

größere und geringere Ungeteiltheit. Wie die numerische Einheit
als höchste jedes Geteiltsein ausschließt, läßt die geringere Einheit
der spezifischen Natur eine Teilbarkeit, nämlich die in subjektive
Teile, ihrem Begriffe nach zu und schließt nur eine Teilbarkeit in
quidditative Teile aus.

Eine solche geringere Einheit existiert in der physischen
Ordnung. Damit hebt ein neues Problem an : Wie ist die Communitas
oder das Commune zu denken Existiert das Sein, dem die geringere
Einheit als Passio folgt, so, daß es in der physischen Ordnung in
mehrere subjektive Teile geteilt ist Die Lösung dieser Frage hat schon

frühzeitig die Vertreter des realen Commune entzweit. Für uns ergibt
sich zunächst die Frage : Wie hat Harclay die Cornmunität bei Skotus

und dessen Anhängern aufgefaßt
Es will mir scheinen, daß aus den in Betracht kommenden Stellen

eine gewisse Unsicherheit Harclays spräche und ein gewisses Schwanken
sich offenbare. In den Gegenbeweisen Harclays begegnet man einer

Zurückhaltung und Vorsicht, die in auffallendem Kontraste zu den

bestimmt gefaßten Äußerungen in der Wiedergabe der skotistischen

Argumente stehen. Hielte man sich lediglich an die letzteren, so wäre

man gezwungen, die Communitas der spezifischen Natur in ganz
ultrarealistischem Sinne zu deuten. Die Indifferenz und Communitas eines

aktuell existierenden Seins erscheint in dieser realen Ordnung als die

gleiche wie in der logischen Ordnung. Nur so ist der dritte ebenfalls

Skotus zugeschriebene Beweis zu erklären. Das real existierende

Commune wird ganz wie die Spezies der logischen Ordnung als etwas
den Individuen als seinen Teilen Übergeordnetes gefaßt. Weil in der
realen Existenzordnung die spezifische Natur den Individuen ebenso

gemeinsam ist wie in der logischen Ordnung, kann sie von diesen als

ihren Teilen ausgesagt werden. 1 Mit besonderer Schärfe spricht deshalb

der fünfte Beweis von einer Gemeinsamkeit der Aussagbarkeit. Die

1 Fol. 7vb. — cf. Anm. 31.

Divus Thomas. 32



486 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Ansicht, etwas Singuläres könne Objekt eines einzigen Sehaktes sein,
wird zurückgewiesen mit den Worten : « Nullum unum singulare ob-
jectum visus est commune communitate predicacionis objectis aliis
visus. »1 Auch der 12. und 13. Beweis konfundieren die reale mit der

logischen Ordnung und stellen das Commune reale dem Commune

logicum gleich2 ; Ähnliches findet sich in den Autoritätsbeweisen. 3

Diese Texte zwingen zu einer Interpretation der realen Communitas
in ultrarealistischem Sinne, daß die gemeinsame spezifische Natur als

(numerisch) eine in den vielen Individuen existiere.
Auffallenderweise kennen die Gegenbeweise Harclays diese

Bestimmtheit in der Interpretation der Communitas nicht mehr, obwohl

man aus den Worten des sechsten Beweises noch leicht eine Hinneigung
zu dieser Auffassung herauslesen könnte : « Ergo per eandem racionem
homo predicatur de sorte et subicitur platoni. » 4 Doch abgesehen davon,
daß das « et subicitur platoni » für den Aufbau und Gedankengang
des Argumentes gar keine Bedeutung hat, läßt die Textfassung auch

für eine mildere Interpretation noch Raum. Um so mehr fällt ins
Gewicht, daß Harclay sonst an keiner Stelle mehr die ultrarealistische

Auslegung bestimmt vertreten oder vorausgesetzt hat 5, vielmehr die
Bestimmtheit des Commune communitate predicacionis einem sehr
unbestimmten Entweder-oder gerade in dem Beweise, der eigens mit
der Art der Communität sich beschäftigt, gewichen ist. Zwar beweist
auch da Harclay eingehend, daß die ultrarealistische Annahme einer

einzigen spezifischen Natur in vielen Individuen unmöglich ist ; er führt
den Beweis aber weiter, indem er zeigt, daß jede andere Fassung der
Indifferenz und Communitas schon eine numerische Verschiedenheit in
die spezifische Natur hineinlegt, und damit die Annahme einer indifferenten

Natur zwecklos und überflüssig macht : « Ergo frustra ponitur

1 Fol. 8ra.
2

« Sor et plato sunt per se inferiora ad aliquod commune unum ; aliter non
essent eiusdem speciei. Illud commune aut est res aut intencio sola » — wird dann
bewiesen, daß es eine res sein müsse. Fol. 8rb.

« Accipio genus generalissimum substancie ; quero utrum sit res aut intencio
tantum. Si intencio, multa requiru(n)tur absurda. ...» Ibid.

3 Fol. 8va.
4 Fol. 9rb ; cf. Anm. 1, S. 56, Heft 1.
5 In der Lehre, das Genus sei ein res extra animam wie die Spezies (cf. Anm. 1,

S. 476), steckt sicher ein gewisser Parallelismus zwischen logischer und physischer
Ordnung. Er braucht aber kein totaler zu sein, weshalb für die Auslegung der
Communität nichts gewonnen ist. — Vgl. auch Skotus, Metaphys. VII, q. 13,
n. 21.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 487

communis magis quam sor. »1 Die Tendenz des Beweises liegt in dem

Nachweis, daß die Natur schon in sich numerische Unterschiede
aufweise. Daß Harclay sich nicht damit begnügte, die Communitas in der
ultrarealistischen Auffassung zurückzuweisen, läßt deutlich erkennen,
daß er bei den Gegnern keine eindeutige Interpretation vorfand, die
klar und bestimmt der realen Communitas eine solche Ausdeutung gab.

— Tatsächlich weist der erste Gegenbeweis auf eine andere Auslegung
der Communität und Indifferenz hin. Hier führt Harclay den Gedanken

durch, die spezifische Natur könne nicht gemeinsam und indifferent
sein, weil sie immer mit einer bestimmten Singularität verbunden bleiben
müsse. Wäre sie indifferent, dann könnte sie auch in einem anderen
Individuum existieren. Zwar ist der Ausdruck « esse in alio » nicht
eindeutig, da er nicht sagt, ob es ein gleichzeitiges Existieren in einem
anderen gemeint sei oder ein successives Nacheinander der Existenz
in Betracht komme. Der nachfolgende Ausdruck «... illa humanitas
eadem numéro non invenitur in piatone » scheint sogar mehr für gleichzeitige

Existenz in mehreren zu sprechen ; da es sich aber um eine

in Sortes existierende Natur handelt, kann der Ausdruck « eadem

numéro » so verstanden werden, daß durch ihn nur die Gleichheit der
Natur, in dem Nacheinander der Existenz in Sortes und in Plato
hervorgehoben werden soll. Eine bestimmtere Auslegung gibt der Analogiebeweis

der Confirmatio. Die Indifferenz der Natur besteht darin, daß
diese durch ihr eigenes Sein zu der einen Singularität nicht mehr als

zu einer anderen determiniert ist : « Nam per naturam communiorem
vel indifferenciorem quam natura singularis non determinatur aliquid
ad unum swppositum magis quam ad alterum. Tunc enim eo ipso non
esset indifferens ; sieud substancia sortis, ut tu aeeipis, non potest
inveniri sub quantitate platonis et ideo déterminât sibi quantitatem
hanc sortis, eodem modo accipio ego, quod humanitas sortis non potest
esse cum platoneitate et ideo déterminât sibi sorteitatem. » Das : « accipio

ego » enthält wohl das Zugeständnis, daß der Gegner nicht dieser

Auffassung ist. Tatsächlich folgt sofort auch dessen Widerspruch.
« Si dicas, quod non, quia humanitas est universalis, ita dicam tibi,
quod substancia sortis in se est universalis, nec probas tu oppositum
magis quam ego ex parte ista. »2 Offenbar sieht der Gegner die
Universalität und Communität nur in der Indifferenz der Natur gegen

1 Fol. Svb ; cf. Anm. 1, S. 54, Heft 1.
2 Fol. 8va/b.



488 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

diese oder jene Singularität, nicht aber gegen das Singulärsein
überhaupt ; dann wäre die spezifische Natur allerdings von sich aus nicht
notwendig mit ein und derselben Singularität für alle Zeiten verbunden,
sondern könnte ebensogut mit einer anderen individuellen Proprietät
verbunden werden.

Von hier aus fällt neues Licht auf den Gedanken des zweiten und
dritten Gegenbeweises : Wenn die Communität der jetzt in Sortes und
in Plato existierenden menschlichen Naturen nur darin besteht, daß
eine jede von sich aus sehr wohl in diesem oder jenem oder einem

dritten, nicht aber in diesem und jenem und einem dritten Suppositum
existieren kann, dann sind diese « indifferenten » Naturen doch schon

in sich ohne Beziehung auf die mit ihnen verbundenen Singularitäten
voneinander verschieden ; da es aber keinen kleineren realen Unterschied

als den numerischen gibt, so müssen sie schon durch ihr eigenes
Sein real und numerisch voneinander verschieden sein. Deshalb ist
die Annahme einer indifferenten, nichtsingulären Natur unnütz. 1

Aus diesen Zeugnissen ergibt sich, daß die Auffassung Harclays
von der inneren Art der Communitas und Indifferenz nicht einheitlich
ist. Vielleicht hat er bei seinen Gegnern selbst schon verschiedene

Interpretationen vorgefunden. Keinesfalls aber trübt diese Unsicherheit
über die Art der Communitas und Indifferenz die Klarheit über die
Tatsache deren aktueller Existenz in der physischen Ordnung.

In dem Gesamtbilde, das wir von der Auffassung der skotistischen
Universalienlehre bei Harclay entwerfen konnten, ist der feste und
klar erkannte Ausgangspunkt für ein tieferes Eindringen in den Sinn
des damaligen Universalienstreites gegeben. Denn diese subjektive
Auffassung wies Harclay das Ziel und den Weg für sein Vorgehen gegen
den Doctor subtilis, dessen Realitätsbegriff zunächst der Stein des

Anstoßes in der Universalienlehre bildete.

b) Beurteilung der Harclay'schen Auffassung von Skotus' Realismus.

Die Lehre, die Harclay bekämpft, bietet sich trotz einiger
Divergenzen, als Ganzes genommen, in geschlossener Einheitlichkeit dar.

Divergenzen bestehen hinsichtlich des Geltungsbereichs für das reale

Commune und in der Auslegung der Communität. In den Geltungsbereich

des realen Commune wollen einige auch das generische Sein

einbezogen wissen : « Et isti concedunt, quod genus significat rem

1 Cf. Anm. S. 53 f., Heft 1.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

extra animam sicud species. »1 Skotus hingegen spricht der generischen

Einheit, im Gegensatze zur spezifischen, die Realität ab. — Die
Communität der spezifischen Natur wurde in der Darlegung der Skotus

zugeschriebenen Beweise in ultrarealistischer Form als eine Communitas

praedicationis bestimmt, während die Gegenbeweise Harclays mehr eine

Communitas indifferentiae, wie sie später genannt wurde,
berücksichtigen. In dem Kernpunkte des ganzen Problems, der Tatsache

eines realen Commune, treffen wir jedoch auf eine geschlossene Einheitlichkeit.

Unabhängig und vor jeglicher Betätigung des Intellektes
existiert in den Individuen die spezifische Natur in aktueller Indifferenz
und Communität, dabei real verschieden von der individuellen Proprietät,

die sie kontrahiert und singulär macht. Diesem Commune folgt
eine ebenso reale nicht-numerische Einheit.

Es hätte wahrlich der betonten Voranstellung der geschlossenen

Gruppe von 7 Beweisen-sowie der Namensnennung des Doctor subtilis
nicht bedurft, um zu erkennen, daß Harclay in erster Linie der

skotistischen Lehre von der Natura communis den Kampf ansagt.
Zweifellos will Harclay Skotus' Universalienlehre darstellen und prüfen ;

hat er aber auch wirklich diese in ihrer Eigenart erfaßt und gewürdigt
Diese Frage gewinnt vom ideengeschichtlichen Standpunkte her noch
mehr Bedeutung. Michalski hat aufs neue darauf hingewiesen, daß
Skotus durch seine Tendenz zu einem übertriebenen Realismus die

Bildung einer mächtigen Gegenströmung begünstigte. 2 Aber worin
bestand diese Tendenz zu einem übertriebenen Realismus, was wurde

eigentlich in der skotistischen Universalienlehre von den Thomisten
ebenso wie von den Ockhamisten so scharf bekämpft Damit stoßen

wir auf die Frage nach dem Sinne des Universalienstreites am Ausgange
der Scholastik. In diesem Zusammenhange gesehen, gewinnt die

Beantwortung der Frage, ob Harclay den Grundgedanken der Universalienlehre
des Doctor subtilis richtig erkannt hat, eine über das höchste Ziel weit
hinausreichende Bedeutung.

Wer einmal mehrere Darstellungen der skotistischen Universalien-
lehre jener Zeit gelesen hat, wird bei Harclay bald jene vorsichtige

1 Cf. Anm. 1, S. 476.
2 «... On n'ignore pas davantage que, par sa tendance au réalisme exagéré,

il favorisa la formation d'un puissant courant de réaction dans un sens tout
opposé Michalski K., Les courants philosophiques à Oxford et à Paris
pendant le XIVme siècle », in Bulletin international de l'académie polonaise des
sciences et des lettres. Cracovie 1922-4, S. 61.



490 Uie Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

und peinliche Genauigkeit in der Wiedergabe nicht nur der Ausdrücke,
sondern auch der Gedankengänge des Gegners, vermissen, wie wir sie

z. B. bei Ockham und Wilhelm Farinier vorfinden. Schon die allgemeine
Gleichsetzung von Commune und Universale ist nicht genau ; denn
Skotus unterscheidet das aktuelle Commune von dem aktuellen
Universale. Ersteres ist praeter considerationem intellectus in re
vorhanden, letzteres nur ex consideratione intellectus in anima. Für den
Doctor subtilis ist das aktuell Commune im Hinblick auf das aktuell
Universale nur ein Universale in potentia, ein inkomplett Universales.

— In der freien Ausgestaltung der Argumente hat Harclay manches
in diese hineingelegt, was Skotus fremd ist, so im 5. Beweis die
Heranziehung des adäquaten Objektes und die Ausdeutung der Communitas
als einer Gemeinsamkeit der Aussage. Am meisten aber befremdet,
daß der 3. Beweis Skotus zugeschrieben wird, selbst wenn der Text
des Oxoniense irgendwie hier Harcla}' irregeführt hätte. Denn Skotus
betont wiederholt, daß sein Commune nicht das aktuell Universale der

Logik sei. Nichts in der Wirklichkeit habe eine solche Einheit, daß

es in nächster Potenz zu den verschiedenen Supposita sei und von jedem
ausgesagt werden könne ; das sei nur möglich, wenn der Verstand dem

Objekte eine numerische Einheit verliehen habe. 1 Dem Commune als

einem inkomplett Universalen fehle die genügende Indétermination und
Indifferenz, um von allen Individuen ausgesagt zu werden. 2 Mag die

Natur des Pferdes, so betont Skotus, auch in sich nichts haben, was
sie hinderte, in diesem und in jenem zu sein, so wird sie doch durch die

hinzutretende Singularität so determiniert, daß sie nicht in diesem und

jenem zugleich sein kann. 3
« Ich gestehe also, daß die rekle (geringere)

1 Skotus, Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 8 : « Nihil enim secundum quamlibet unitatem
in re est tale, quod secundum ipsam unitatem praecisam sit in potentia proxima
ad quodlibet suppositum, ut dicatur de quolibet supposito praedicatione dicente :

hoc est hoc, quia licet alicui existenti in re non repugnet esse in alia singularitate
ab illa in qua est, non tarnen illud vere dici potest de quolibet inferiori, quod
quodlibet est ipsum ; hoc est enim solum possibile de objecto eodem indifferenti
actu considerato ab intellectu, quod quidem ut intellectum habet unitatem etiam
numeralem obiecti, secundum quam ipsum idem est praedicabile de omni singulari
dicendo quod hoc est hoc. (So nach dem heutigen Texte.)

2 Skotus, Metaph. VII, q. 18, n. 6 : «De secundo modo potest intelligi prima
opinio, quia natura non est de se haec, sed nec prima opinio ponit universale
completum, quia non sufficienter indeterminatum, quia non contrarie ad deter-
minationem sed quasi privative vel contradictorie. »

3 Skotus, Report. II, d. 12, q. 5, n. 12: «Haec equinitas est natura quae
non habet unde répugnât sibi esse in hoc et esse in isto, sed determinatur per



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 491

Einheit nicht irgendeiner Entität zukommt, die in zwei Individuen
existiert, sondern nur in einem. »1 In der Auslegung der Communitas
besteht somit ein offenbarer Gegensatz zwischen Skotus' Lehre und
dem, was Harclay ihr zuschreibt. Die Schroffheit dieser Mißdeutung
wird nur dadurch gemildert daß der Oxforder Kanzler in der kritischen

Auseinandersetzung mit Skotus einer anderen Auffassung der Communitas

Rechnung trägt, die man diesem auch sonst zugesprochen hat. 2

Auch widerspricht es den ausdrücklichen Erklärungen seines

Gegners, wenn Harclay die Natura communis eine « res » und den

Unterschied zwischen ihr und der Individualform einen « realen » nennt.
Skotus sagt, daß es sich bei der spezifischen Natur und der individuellen
Proprietät nicht um verschiedene Res, sondern nur um verschiedene
Realitäten handelt, und ihr Unterschied deshalb kein realer, sondern

nur ein formaler sei. 3 Spätere Philosophen haben daher je nach der

Bestimmung dieses Unterschiedes die Auffassungen als sachlich
verschiedene getrennt behandelt, z. B. Ockham und Crathorn. 4

Trotzdem ist es bei Harclay mehr ein Fehlgreifen im Ausdrucke,
als ein Fehlgreifen in der Auffassung. Die Ausdrücke Res und realer

singularitatem advenientem, unde non potest simul esse in hoc et in isto, ideo ista
communitas non est universalis complete. »

1 Oxon. II, d. 3, q. 6, n. 10 : « Concede ergo quod unitas realis non est ali-
cuius entitatis existentis in duobus individuis sed in uno. »

2 Die Frage, wie Harclay zu diesem Beweise kam, läßt sich nicht entscheiden.
Man könnte vermuten, daß er in dem Texte : « conceptus generis est ita unus
apud intellectum sicut conceptus speciei, alioquin nullus conceptus diceretur in
quid de multis speciebus et ita nullus conceptus esset genus ...» das Alioquin
verselbständigt hätte.

3 Oxon. II, d. 3, q. 6, n. 15 : « Quodlibet commune et tarnen determinabile
adhuc potest distingui, quantumcumque sit una res, in plures realitates formaliter
distinctas, quarum haec formaliter non est illa. Sed haec est formaliter entitas
singularis et illa est entitas naturae formaliter, nec possunt istae duae realitates
esse res et res, sicut possunt esse realitas, unde accipitur genus, et realitas, unde
accipitur differentia, ex quibus realitas specifica accipitur, sed semper in eodem
sive parte sive t'oto, sunt realitates eiusdem rei formaliter distinctae. »

4 Ockham, c. weiter unten. Auch Crathorn, q. 2 : « Alia est opinio quod
universale est vera res extra animam realiter existens in singularibus, a singulari-
bus realiter distinctum et realiter multiplicata ad multiplicationem singularium,
sicud humanitas sortis est una res universalis realiter existens in sorte et realiter
difïerens a sorte, quia realiter difiert a differentia contrahente qua contrahitur,
ut sit humanitas sortis. Tertia opinio est de universalibus quod sunt vere
res extra animam existentes realiter in individuis contracte ad individua per
differentias individuales, a quibus différant formaliter et non realiter et fuit
ista opinio fratris Johannis Duns et ponit ista opinio multa falsa et absurda. »

Hs. 175, Univers.-Bibliothek, Münster, jv.



492 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Unterschied sollen ja nur mit allem Nachdruck hervorheben, daß die
Natura communis und ihre Verschiedenheit von der Individualform
a parte rei, d. h. in der Sache selbst, und von jeder Betätigung des

Intellektes gegeben seien. Auch für Skotus ist der formale Unterschied
ein sachlich gegebener, und zwar mehr als eine distinctio virtualis cum
fundamento in re ; es ist ein aktuelles Unterschiedensein und
Unterschiedenbleiben der beiden Realitäten in dem einen Kompositum. Am
besten läßt sich das durch die Analogie mit dem Akt-Potenz-Verhältnis
veranschaulichen. Daß dessen Heranziehung berechtigt ist, bezeugt
Skotus durch seine eigene Tat.1 Wie nun die beiden in sich verschiedenen

Prinzipien in dem Kompositum eins werden, ohne daß das eine das
andere wird, so werden auch die beiden wie Potenz und Akt sich
verhaltenden Realitäten der spezifischen Natur und individuellen
Differenz in dem Kompositum, d. i. Individuum, eins oder, wie Skotus

sagt, real identisch, die eine Res ; aber die eine Realität wird nicht
die andere, beide bleiben auch im Kompositum a parte rei, sachlich
verschieden. Deshalb nennt der Doctor subtilis die Zusammensetzung
von Natura communis und Entitas individualis eine reale 2

; wenn dabei
auch keine Zusammensetzung im vollkommensten Sinne des Wortes
sich vollzieht — eine solche gibt es nur zwischen res und res — so ist
sie doch eine wirkliche, quasi-reale, in der auch in der Existenzordnung
das eine Prinzip das andere nicht in sich schließt, sondern beide in sich
verschiedenen Konprinzipien erst in einem dritten, dem Kompositum,
in realer Einheit umschlossen werden.3 Wenn die gemeinsame Natur
und die Individualform nicht irgendwie a parte rei verschieden blieben,

gäbe es gar keine sogenannte unitive Kontinenz. 4 Realitas und Res

1 Rep. I, d. 5, q. 3, n. 3 : «Tertio est comparare proprietatem individualem
ad naturam et sie proprietas individualis ipsam actuat limitât et distinguit et
natura sive essentia specifica, licet in se actus sit, tarnen respectu proprietatis
individualis determinabilis est et per consequens potentialis. » Cf. Met. VII, p. 13,
n. 15 ; Oxon. I, d. 5, q. 2, n. 14.

2 Oxon. I, d. 26, q. un. n. 16 : « Licet entitas individualis in creaturis per se

determinet naturam et faciat per se unum cum ea, tarnen illud unum est compositum

aliqua compositione etiam reali. »

3 Oxon. II, d. 3, q. 6, n. 16 : « Secundo modo est (sc. individuum) necessario
compositius, quia ilia realitas a qua aeeipitur differentia specifica, potentialis est

respectu huius realitatis, a qua aeeipitur differentia individualis, sicut si essent

res et res, non enim realitas specifica ex se habet unde per identitatem includat
realitatem individualem, sed tantum aliquod tertium includit ambo ista per
identitatem. »

4 Oxon. II, d. 16, q. un. n. 17 : « Continentia unitiva non est eorum, quae
omnino sunt idem, quia ilia non uniuntur ; nec est eorum, quae manent distincta



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

unterscheiden sich nach Skotus nur dadurch, daß die Res für sich allein
in der physischen Ordnung existenzfähig ist, die Realitas hingegen zur
physischen Existenz die Verbindung mit einer anderen Realität eingehen
muß. Lediglich das Für-sich-allein-existieren-können ist das
Unterscheidende für Res und Realitas.1 — Harclay läßt nun in seinem ersten

Gegenbeweise deutlich erkennen, daß nach seines Gegners Lehre eine

Verbindung von spezifischer Natur und individueller Proprietät
notwendig gefordert wird ; denn er argumentiert aus dieser Anschauung
heraus. Darin unterscheidet sich diese Lehre von der Piatons, daß
nach ihr das Commune nur in den Individuen existieren kann. — So

liegt in Harclays Ausdruck « Res » und « realer Unterschied » eine
Ungenauigkeit im Ausdrucke, nicht aber eine unrichtige Auffassung
der skotistischen Lehre. Harclay trifft jedenfalls insofern das Richtige,
als auch nach Skotus in jedem Individuum zwei Prinzipien anzunehmen

sind, die trotz ihrer notwendigen Verbindung zu einem Kompositum
und ihrer daraus erwachsenden realen Identität doch a parte rei
verschieden bleiben ; ihr Unterschiedensein ist in re gegeben und in
dieser Hinsicht doch « real ».

Diese Divergenzen berühren nicht den Kern der Problemlösung,
nämlich die Erkenntnis : Commune est in re. Nach Harclays Auffassung
bestimmt Skotus die Realität der Universalien so, daß in den Einzeldingen

der physischen Ordnung etwas existiert, das durch sein eigenes
Sein vor jeder Betätigung des Verstandes schon eine gewisse aktuelle
Indifferenz und Communität besitzt. Diese sind deshalb Existenzmodi
des Universalen in der physischen Ordnung. Hat Harclay hierin die
Universalienlehre des Doctor subtilis richtig aufgefaßt

Die Beantwortung dieser, auch für das ideengeschichtliche
Verständnis des Spätmittelalters so wichtigen Frage kann nicht durch

Berufung auf die Philosophiehistoriker gegeben werden. Harclays
Grundauffassung der skotistischen Universalienlehre steht ebenso sehr in
scharfem Gegensatze zu derjenigen, die P. Parth. Minges O. F. M. zur
fast allgemeinen Anerkennung geführt hat, wie sie in vollkommenster
Übereinstimmung mit derjenigen steht, die nicht nur die ersten Gegner
und Schüler des Skotus, sondern auch die meisten und bedeutendsten

ista distinctione, qua fuerunt ante unionem ; sed quae sunt realiter idem, manent
tarnen distincta formaliter sive quae sunt idem identitate reali, distincta tarnen
formaliter. »

1 Cf. P. Minges, a. a. O. 50 : « Real ist nach Skotus dasjenige voneinander
verschieden, von dem das eine ohne das andere sein kann. »



494 Di'' Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Vertreter der späteren Skotistenschule als die rechte Lehre des Meisters
anerkannten. Vor Minges bestand bei den Philosophiehistorikern eine

stärkere Neigung zu einer Lösung, die der Harclay'sehen nahe kam und
sich am kürzesten in die Worte fassen läßt : « Obwohl Skotus, ebenso

wie Thomas, Realist war, so wich er doch hauptsächlich darin von diesem

ab, daß er das Allgemeine nicht bloß der Möglichkeit nach (potentia),
sondern auch der Wirklichkeit nach (actu) für gegründet in den Dingen
selbst hielt. Es sei daher dem Verstände als Realität gegeben ; es sei

die Sachheit selbst, indifferent in bezug auf das Allgemeinsein sowohl
als in bezug auf das Einzelsein. »1 In verschiedenen neueren Arbeiten,
z. B von Gilson, Jansen, Lacombe, treten Ansichten zutage, die trotz
Berufung auf Minges sich sachlich mit dessen Ansicht, daß nach Skotus
die spezifische Natur erst in der abstrakten, ideellen Existenz im
Intellekt indifferent und communis würde, nicht mehr in Einklang
bringen lassen. — Die Bedeutung der Frage einerseits, der Stand der

philosophiegeschichtlichen Forschungsergebnisse anderseits zwingen
dazu, die Tatsache, daß hier Harclay Skotus richtig interpretiert hat,
aufs eingehendste zu begründen.

Skotus hat seine Auffassungen über die Natura communis in
zusammenhängender Form im Oxoniense, 1. II, d. 3 (vor allem q. 1 u. 6),
sowie der Parallelstelle der Reportata, 1. II, d. 12, q. 4-8, und in
Quästio 13 und 18 des VII. Buches der Metaphysik niedergelegt.

Daß er für eine Communität und Indifferenz der Natur in der

physischen Existenzordnung eintritt, erweist zunächst die Ausdrucksweise,

die unverkennbar die physische Ordnung bezeichnet ; so, wenn
Skotus die Meinung ablehnt, daß die « Natura iarn creata » durch das

Zusammenwirken von Formal-, Material-, Wirk- und Finalursache

singulär sei. 2 Die Unitas minor numerali spricht Skotus ausdrücklich
der existierenden Natur zu : « Naturae lapidis existentis in isto lapide
unitas propria realis sive sufficiens est minor unitate numerali. » 3 An
anderer Stelle wird auch die Indifferenz der existierenden Natur an sich

1 Dr. Wilhelm Traugott Krug, Encyklopädisch-philosophisches Wörterbuch,
2. Aufl. Leipzig 1833, III. Bd. 682.

Cf. J. Kraus, Die Lehre des Johannes Duns Skotus O. F. M. von der Natura
communis, Paderborn 1927, 27-43.

2 Metaph. VII, q. 13, n. 8 : « Unde singularis naturae nihil est causa secundum
istos (sc. adversarios) nisi sicut naturae quatuor causae, quatuor igitur causae
naturae sunt quatuor causae singularitatis, quaeiibet in suo genere. Sed in natura
iam creata non oportet aliquam causam singularitatis quaerere. »

3 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 2.



Die Universalien lehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

zugeschrieben : «... licet alicui existenti in re non répugnât esse in
alia singularitate ab ilia, in qua est. »1 Die Häufung gleichbedeutender

Ausdrücke, wie z. B. in der Stelle : « Aliqua est unitas in re realis absque

omni operatione intellectus minor unitate numerali »2, sollten doch

eigentlich jeden Zweifel über die Bestimmung der Ordnung ausschließen.

Ein ähnliches Drängen der Ausdrücke finden wir in der Behauptung :

« (Natura) in rerum natura secundum illam entitatem habet verum

esse extra animam reale et secundum illam entitatem habet unitatem
sibi proportionabilem, quae est indifférons ad singularitatem. »3 Sehr

entschieden weist deshalb Skotus die Meinung zurück, Communität
und Singularität verhielten sich wie Esse in intellectu und Esse verum
extra animam ; denn die Communität komme ebenso wie die Singularität
der Natur außerhalb des Intellektes zu, also in der physischen Existenzordnung.

4

Wie bei Harclay, läßt sich auch bei Skotus der Sinn des Begriffes
« Realität » oder « real » aus den Beweisen für die Realität der Unitas

specifica bestimmen. Auch für den Doctor subtilis ist die Unitas speciei
eine reale, die des Genus hingegen eine rein begriffliche 6

; wollte Skotus,
wie man nach Minges annehmen muß, nur betonen, daß die allgemeinen
Wesenheiten nur insofern reales Sein (und Einheit) haben, als sie mehr
sind denn bloße entia rationis 6, warum sollte dann nur die Species

nicht auch das Genus reales Sein und reale Einheit besitzen Skotus

spricht vielmehr dem spezifischen Sein reale Einheit zu, weil diese durch
und in der Existenz in der physischen Ordnung nicht zerrissen wird,
während das, was im generischen Begriffe als einheitliches Sein erfaßt

1 Ibid. n. 8.
2 Ibid. n. 7.
3 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 7 : Zum Sprachgebrauch vgl. P. Minges, a. a. O. 77 :

« Nun hat aber nach Skotus nur das Existierende wahres, eigentliches oder reales

Sein, hingegen das nur Abstrakte, Ideale, Begriffliche, welchem nur das Esse

essentiae, nicht das Esse existentiae zukommt, nur ein esse diminutum, esse secundum

quid, esse intelligibile usw. »

4 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 10 : « Ad confirmationem opinionis patet, quia non
ita se habet communitas et singularitas ad naturam sicut esse in intellectu et esse

verum extra animam, quia, communitas convenit naturae extra intellectum et
similiter singularitas. »

5 Ibid. n. 3 : « In specie atoma fit comparatio, quia est una natura, non
autem in genere, quia genus non habet talem unitatem. Ista vero unitas non est
unitas rationis, quia conceptus generis est ita unus apud intellectum, sicut conceptus
speciei, alioquin nullus conceptus diceretur inquid de multis speciebus et ita nullus
conceptus esset genus. »

6 Minges, a. a. O. 53.



496 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

wird, in der extramentalen Welt in spezifisch verschiedenen Seienden

zur Existenz kommt und erst in der geistigen Erfassung, ex conside-
ratione, die Einheit erhält. — Wenn Skotus die Natura communis
als Fundament einer realen Ähnlichkeit für notwendig erachtet, so ist
damit die physische Existenzordnung hinreichend bestimmt, wie das
auch Gilson treffend hervorhebt : (Cet argument) « est celui, qui exige
l'existence réelle de l'universel comme fondement réel de tous les

jugements de ressemblance. »1 In gleicher Weise wird die Realität als

physische Existenz verstanden, wenn gefordert wird, daß die spezifische
Einheit ebenso real sei wie die numerische ; beide Einheiten sind solche
der physischen Ordnung. 2 — In einer jeden Zweifel ausschließenden
Weise wird die Natura communis durch den Beweis, der das Commune
als Objekt eines einzigen Sinnesaktes anspricht, in die physische Ordnung
verwiesen. Die Realität eines solchen Objektes kann nur die reale
Existenz sein ; übrigens wird auch im sinnlichen Erkenntnisakt die
Abstraktion ausgeschlossen. 3 Deshalb ist auch die species sensibilis

im Phantasma schon in gewissem Grade aktuell universell, ehe der

Intellektus agens zur Abstraktion kommt. Die schon aktuell indifferente
Natur wirkt mit dem Intellektus agens im Erkenntnisakte zusammen,
ist also schon vor jeder Abstraktion in der konkreten Wirklichkeit und
im Phantasma gegeben : « Intellectus igitur agens concurrens cum
natura aliquo modo indeterminata ex se, est causa intégra effectiva

objecti in intellectu possibili secundum esse primum et hoc secundum

completam indeterminationem universalis. » 4 Diesen Zusammenhang
der Universalienlehre mit der Erkenntnistheorie des Doctor subtilis hat
in lichtvollster Weise Et. Gilson herausgearbeitet. Gilson betont, daß

Skotus das aristotelische Schema beibehalten habe : Notwendigkeit des

Objektes und der Species, Verankerung der geistigen Erkenntnis in der

sinnlichen, Unterscheidung des Intellectus agens und possibilis,
Hervorbringung der Species intelligibilis durch den Intellectus agens und des

Begriffes durch den ganzen Intellekt : « Et cependant, lorsqu'on en arrive

1 Gilson, a. a. O. 142, Anm. 1 : zum Beweise des Skotus : Oxon. II, d. 3, q. 1,

n. 4 : « Unitas quae requiritur in fundamento similitudinis relationis est realis,
non autem numeralis. »

2 Oxon. ibid. n. 5 : « Si omnis unitas realis est numeralis, ergo omnis diver-
sitas realis est numeralis. Sed consequens est falsum. ...»

3 Ibid. n. 4 : « Unitas actionis sensus est unum obiectum, secundum aliquam
unitatem realem, sed non numeralem ; ergo est aliqua alia unitas realis quam unitas
numeralis. »

4 Metaph. VII, q. 18, n. 8.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

au point décisif, où il s'agit de savoir si l'espèce de l'objet est de

l'individuel que l'intellect universalise, on quitte l'aristotélisme thomiste,

parce que l'espèce offerte à l'intellect par l'objet extérieur est celle

d'Avicenne et non celle de saint Thomas. Sur l'espèce sensible thomiste

qui porte en soi les indices de sa singularité, il fallait nécessairement

qu'une abstraction transformatrice vînt s'appliquer pour la rendre

intelligible : dans la nature indéterminée d'Avicenne, au contraire, qui
n'est de soi ni universelle, ni singulière, l'intellect agent peut lire à

livre ouvert l'intelligible d'où naîtra le concept. »1 Die ganze
Umgestaltung der Erkenntnislehre ist bei Skotus bedingt durch die eigenartige

Fassung der Realität, die dem Commune zugesprochen wird.
Auch das hat Gilson treffend gekennzeichnet : « L'effort de Duns Scot
consiste essentiellement sur ce point, à insérer dans le schéma dressé

par Aristote une conception avicennienne de la réalité. »2 Nach dem
schon Gesagten und dem Zusammenhange ist klar, daß Skotus den

Begriff der Realität im Sinne der realen Existenz faßt. Deshalb schafft
nicht der Intellectus agens die Universalität, insofern diese die Communi-

tas bedeutet. Communität und Indifferenz kommt der Natur schon zu,
bevor sie ein Sein im Intellectus possibilis besitzt, sowohl im physischen
Sein als auch im Phantasma. 3 Konsequenterweise wird deshalb, wie
Gilson in oben gegebener Stelle ausführte, der Abstraktion eine andere

Aufgabe gestellt als bei Thomas ; sie braucht die Species sensibilis
nicht mehr ihrer Singularität zu entkleiden. Die Natur ist schon

als nicht-singuläre, indifferente im Phantasma ; wie sie als solche auch
schon in der physischen Existenzordnung sich vorfindet : Commune
est in re.

Die Deutung der Realität im Sinne der realen Existenz läßt sich

gar nicht umgehen, wenn man den Zusammenhang, in den Skotus selbst

die Lehre von der Natura communis hineingestellt hat, berücksichtigt
und wahrt. Das wird umso notwendiger sein, als nur durch das

Zurückgehen auf diesen der Sinn der Ausdrücke ex se und de se, die

so häufig dem Forscher eine abstrakte Ordnung vorgetäuscht haben,

eindeutig bestimmt werden kann. Den verschiedenen Versuchen

1 Gilson, a. a. O. 146.
- Ibid.
3 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 9 : «Ex hoc apparet iraprobatio illius dicti quod

intellectus agens facit universalitatem in rebus, per hoc quod denudat ipsum, quod
quid est in phantasmate existons ; nam ubicumque est, antequam in intellectu
possibili habeat esse objective, sive in re, sive in phantasmate semper sit
talis natura ex se cui non répugnât esse in alio. »



4Q8 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

moderner Forscher gegenüber, von einem frei gewählten Standpunkte
aus zum Verständnis der Lehre von der Natura communis zu kommen,
möchte ich den an sich doch selbstverständlichen Grundsatz energisch
in den Vordergrund rücken, zunächst auf den Boden der von Skotus
selbst gewiesenen Problemstellung zu treten und von hier aus in das
Verständnis der Lehre von der Natura communis vorzudringen. Wegen
der Nichtbeachtung des Zusammenhanges kommt sowohl J. Klein als
auch P. Minges zu einer falschen Fassung der Ausdrücke de se oder

ex se und einer falschen Bestimmung der Ordnung. Dr. Jos. Klein
schreibt : « Die Ausdrücke de se oder ex se, sowie prior natura oder
naturaliter prior und quidditas, auch das non repugnare weisen wirklich
alle über die physische Ordnung mit ihrer individuellen existentiellen
Gebundenheit hinaus in die metaphysische Sphäre der göttlichen Ideen
und logischen Möglichkeiten des rein inhaltlichen quidditativen Seins,
des widerspruchslosen Seins. »1

So wahr und unbestritten es ist, daß in den physischen Dingen
Wesenheiten realisiert werden, die in den Ideen Gottes ihre letzte

Begründung finden, so wenig ist damit entschieden, wie die

metaphysischen Wesenheiten oder auch Ideen des göttlichen Geistes in der
konkreten Wirklichkeit realisiert werden und existieren, und doch
ist gerade dies das Problem : bleibt in der physischen Realisation der
Ideen Gottes der spezifischen Natur ihre Communität und Indifferenz
gewahrt (Skotus : « Commune est in re ») oder erhält sie diese erst im
« nach-denkenden geschöpflichen Geiste » (— Skotus : « absque omni

operatione intellectus » —). Die ganze Ideenlehre trägt zur Lösung
unserer Frage sehr wenig bei. — Eine ähnliche Nichtbeachtung des

Zusammenhanges führte auch P. Minges zu einer Verkennung der

Problemstellung, wenn er unter direkter Bezugnahme auf Oxon. II,
d. 3, q. I, schreibt : « Es wird darin nur vorgetragen, daß es allgemeine
Wesenheiten gibt, die insofern ein reales Sein haben, als sie mehr sind
denn bloße entia rationis. » Aber für Skotus handelt es sich in dieser

Quästion gar nicht darum, ob die spezifischen Naturen in ihrer
Communität real sind, sondern ob sie in ihrer Realität commun sind
oder das Prinzip ihrer Individualität in ihren physischen
Wesensprinzipien haben. 2

Skotus selbst behandelt die Lehre von der Natura communis im

1 Dr. Jos. Klein, in Theol. Revue, 1928, 216/f.
2 Minges, a. a. O. 72.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 499

Zusammenhange mit der Lehre von dem Individuationsprinzip : Quästio

i bis 6 der 3. Dist. in Oxon. II. Schon dadurch ist das Problem der

physischen Ordnung zugeteilt. Wie die Singularität eines existierenden

Dinges als das Principiatum in der physischen Ordnung liegt, so muß
auch ihr Prinzip und ebenso das, was durch dieses Prinzip die Singularität

erhält, in der physischen Ordnung liegen. Es handelt sich in dieser

Frage doch nicht darum, zu erklären, wie die abstrakte, universale
Natur zur physisch-konkreten Singularität komme, sondern was in
dem physischen Dinge als innerer Quellgrund seiner Individualität
anzusprechen sei. So bestimmt der Doctor subtilis selbst die Frage :

« Was ist in diesem (konkreten) Steine dasjenige, durch das als seinem
nächsten Fundamente es diesem widerstreitet, in mehrere subjektive
Teile geteilt zu werden. »1 Daß ein solches nächste Fundament einer
existierenden Singularität ein Intrinsecum des physisch-konkreten
Einzeldinges sein und in der Existenzordnung liegen müsse, wird
ausdrücklich hervorgehoben : « Ita dico, quod istud intrinsecum non potest
esse ens rationis, quia huiusmodi res necessario requiritur ad existentiam

rei extra animam. »2 Wie könnte überhaupt, handelte es sich nicht
um die physische Ordnung, gefragt werden, ob nicht die Materie oder
die Quantität oder die Existenz dieses nächste Fundament der Singularität
sei Einleitend beweist nun Skotus in der ersten Quästion, daß eine

(physisch-konkrete, existierende) materielle Substanz kraft der Prinzipien,

die ihr quidditatives Sein begründen, nicht auch schon singular
sei, sondern ein eigenes Prinzip der Individualisation brauche. Das soll

gesagt sein mit der Feststellung, die Natur einer materiellen Substanz
sei nicht de se oder ex se singulär. Die Richtigkeit dieser Interpretation
tritt offensichtlich zutage, wenn man auf die Ansicht derjenigen achtet,
gegen die Skotus' These gerichtet ist. Die Gegner des Doctor subtilis
behaupten nämlich, die Natur sei aus ein und denselben Prinzipien
singulär und quidditativ bestimmt, sodaß man keine andere Ursache

der Individualität zu suchen brauche. Die nähere Erklärung gibt der

Analogiebeweis : Die Natur habe ex se ein wahrhaftes Sein außerhalb
der Seele, nicht dagegen ex se ein Sein in der Seele. Die Singularität
komme der Natur aber in ihrem wahrhaften, wirklichen Sein außerhalb

1 Oxon. II, d. 3, q. 2, n. 2 : « quaeritur quo ut fundamento proximo
et intrinseco ista repugnantia insit isti. Est ergo intellectus quaestionis de hac
materia, quid sit in hoc lapide per quod sicut per fundamentum proximum simpli-
citer répugnât sibi dividi in plura quorum quodlibet sit ipsum. »

2 Report. II, d. 12, q. 8, n. 2.



500 Die Universalienlehre des Oxlorder Kanzlers.Heinrich von Harclay

des Intellektes zu, und deshalb ex se und simpliciter ; die Universalität
hingegen besitze eine Natur nur, insofern sie ein esse secundum quid
im Intellekte habe. Man brauche deshalb keine andere Ursache für
die Singularität zu suchen : Die Prinzipien für das quidditative Sein

der Natur secundum esse verum extra animam 1 seien zugleich auch

diejenigen für deren Singularität. 2 Noch deutlicher arbeitet Skotus in
der Metaphysik den Fragepunkt und die Bedeutung des de se heraus :

Die Natur einer materiellen Substanz sei de se formal Natur und
individuell, dagegen ex intellectu considérante universal ; eine besondere

Ursache brauche man deshalb nur für die Universalität, nicht aber

für die Singularität. Die vier Ursachen, die eine Natur in ihrem existentiellen

und quidditativen Sein erklären, erklären, eine jede in ihrer Art,
aucjj ihre Singularität. So braucht man in einer schon geschaffenen

Natur nicht noch ein besonderes Prinzip für das Individualsein
ausfindig zu machen. Skotus verweist dann wiederum auf die Analogie
zwischen esse verum und esse secundum quid. 3 Die in diesen Texten

1 Vgl. damit die Ausdrucksweise, S. 494 f.
2 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 1 : « Hic dicitur (sc. ab adversariis) quod sicut natura

ex se formaliter est natura, ita ex se est singularis, ita quod non oportet quaerere
aliam causam singularitatis a causa naturae ut fiat singularis, quod probatur
per simile, quia sicut natura habet ex se verum esse extra animam, non autem
habet esse in anima, nisi ab alio, scilicet ab ipsamet anima ita universalitas
non convenit rei, nisi secundum quod habet esse secundum quid, scilicet in anima.
Singularitas autem convenit rei secundum verum esse et ita ex se et simpliciter ;

est ergo quaerenda causa quare natura est universalis, et dandus est intellectus
pro causa, non autem quaerenda est aliqua causa, quare natura est singularis, alia
a natura rei sed quae sunt causae unitatis (dem Sinne nach besser naturae)
rei, sunt causae singularitatis rei. »

3 Metaph. VII, q. 13, n. 8 : «Natura quaelibet de se formaliter sicut est
natura ita est singularis, universalis autem non est nisi ex intellectu considérante,
ita quod causam universalitatis oportet quaerere, quia illam natura non habet de se,

non autem causam singularitatis. Unde singularis — s. Text, in Anm. 2, S. 494;
dann folgt : « Exemplum posset poni de simpliciter et secundum quid circa quid-
ditatem et de esse vero et esse secundum quid in intellectu. »

Aus dieser Fassung des de se oder ex natura sua ergibt sich, daß die Bemerkung
der Herausgeber der Bonaventura-Werke in dem Scholion zu Dist. III, P. I, art. 3,

q. 2, des II. Sentenzenbuches (Bd. II, Quaracchi 1885, S. 107) : « Substantia naturalis

ex ipsa natura est individua vel singularis ; quae est sententia Nominalium »

in ihrem Schlüsse nicht exklusiv zu nehmen ist, als ob nur die Nominalisten diese
Meinung vertreten hätten. Richard de Mediavilla könnte ebenso gut zu dieser
Gruppe gerechnet werden. (Sent. II, d. 3, art. 4, q. 1 oder Sent. IV, d. 12, art. 1,

q. 2 ad 2) ; cf. Hocedez Edgar S. J., Richard de M., Louvain 1925, 204-208 ; Michalski
Konst., Les courants philosophiques à Oxford et à Paris pendant le XIVme siècle,
Cracovie T922, S. 60. (Bulletin internat, de l'académie polonaise des sciences et
des lettres.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 501

vorgenommene Gleichsetzung des de (ex) se mit den quatuor causae

naturae einerseits und die Gegenüberstellung von de (ex) se und

ex intellectu considérante andererseits schaffen doch restlose Klarheit
über die beiden Punkte : 1. daß es sich um die Natur in der Existenzordnung

handelt ; 2. daß das ex se oder de se kausal zu fassen ist.

In demselben Sinne aber muß auch der Doctor subtilis das ex se oder

ex natura sua anwenden, soll seine Argumentation nicht wegen Äquivo-
kation der Ausdrücke ihre Gültigkeit verlieren. Für Skotus ist deshalb

die Natur einer materiellen Substanz ex se oder durch die vier Ursachen,
die diese in ihrem existentiellen Sein quidditativ bestimmt haben, noch
nicht singular, sondern noch indifferent und « communis » ; wie man
eine besondere Ursache für ihre Universalität im esse secundum quid
braucht, so auch notwendig noch ein Prinzip für ihre Singularität im
esse vertun extra animam. So weist in diesem Zusammenhange und in
dieser Quästion das de se oder ex se oder ex natura sua nirgends in
die abstrakte metaphysische Ordnung, sondern bleibt in der Ordnung
der physischen Existenz ; es bildet nach Skotus selbst den Gegensatz

zu dem ex intellectu considérante und damit dem Sein der Natur in
der abstrakten Ordnung.

Auch Quästion 18 des VII. Buches der Metaphysik geht auf das

Sein des Universalen in der physischen Ordnung und fragt nach dem
Existenzmodus des Universalen. Nach den feinsinnigen Untersuchungen
Et. Gilsons brauche ich das nicht länger zu begründen und kann mich
auf diesen berufen : « Mais la conclusion est précisément de savoir
s'il n'y a de réel que le singulier et même s'il n'existe pas une autre
sorte d'unité réelle que l'unité numérique propre à l'être singulier. »1

Nach Skotus ist das Commune ebenso « real » wie das Singulare, denn

beide liegen in derselben Ebene ; ebenso real wie die numerische Einheit
existiert deshalb auch eine andere, geringere Einheit im Singulären,
die der Natura communis.

Für die Richtigkeit der Auffassung, daß nach Skotus die Natura
communis in der physischen Existenzordnung liegt, spricht überdies
die Tatsache, daß nur durch diese Interpretation andere Lehren des

Doctor subtilis verständlich werden. Wie die Lehre von der Natura
communis auf die Erkenntnislehre des Skotus zurückwirkt und diese

letztere ohne die « eigenartige » Fassung des Realitätsbegriffes der Natura

1 Gilson, a.a.O. 135 ; cf. ibid. 134: «Deux opinions contradictoires s'affrontent
touchant le mode d'existence de l'universel. ...»

Divus Thomas. 33



502 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

communis gar nicht verstanden werden kann, wurde bereits früher im
Anschlüsse an Gilsons Ausführungen gezeigt. Am unverständlichsten
aber bleibt bei Ablehnung unserer Interpretation die Lehre von der
ultima Realitas, der sogenannten Haecceitas oder Individualform nach
ihrer positiven Seite. Weder P. Minges noch J. Klein wissen der

Quästio 6, Dist. 3, Oxon. II, einen rechten Sinn abzugewinnen, bezw.

nur einen solchen, den Skotus expressis verbis verworfen hat. Dieses

Unvermögen bildet die notwendige Konsequenz der verfehlten Auslegung
der Quaestio 1 mit der vorangehenden Verkennung der Problemstellung.

Über das Individuationsprinzip bei Skotus schreibt P. Minges :

« Wenn man annimmt, daß die Materie für sich allein existieren
kann, so ist es diese numerisch bestimmte Materie, welche das Prinzip
der Individuation ausmacht. In gleicher Weise ist es (sc. das

Prinzip der Individuation in der für sich existierenden Form diese

numerisch bestimmte Form, und im Kompositum ist es diese numerisch
bestimmte Materie, welche mit dieser numerisch bestimmten Form
dieses numerisch bestimmte Kompositum, eben diesen numerisch

bestimmten Stein ausmacht. »1 Diese Stelle besagt doch eine

offenkundige Unmöglichkeit ; wie kann denn diese numerisch (schon)

bestimmte Materie oder Form oder Kompositum noch das Prinzip
für dieses Bestimmtsein abgeben Das Principatum ist doch nicht sein

eigenes Principium Es scheint mir fast ungeheuerlich, anzunehmen,
daß der Doctor subtilis für diese « Wahrheit » sechs volle Quästionen
geschrieben haben soll. Sachlich aber meint diese Auffassung das gleiche
wie die Ansicht, die Skotus bekämpft, und gegen die er seine erste

Quästion geschrieben hat.2 Auch die Stelle, die Minges zum Beleg
heranzieht, besagt nicht das, was aus ihr herausgelesen wird, sondern

bestätigt unsere Auffassung : « Ergo ista entitas (sc. individualis) non
est materia vel forma nec compositum, inquantum quodlibet istorum
est natura, sed est ultima realitas entis, quod est materia, vel quod
est forma vel quod est compositum. » 3 Wie die oben gegebene Ansicht
von Minges in dieser Skotusstelle enthalten sein soll, kann ich nicht
einsehen ; Skotus sagt nichts anderes, als daß die Individualform als

letzte realitas eines quidditativen Ens (Materie, Form, Komposittun)
selbst quidditativfrei ist und deshalb weder Materie noch Form noch

Kompositum sein kann, und andererseits, daß jedes quidditativ

1 P. Minges, a. a. O. 44 ; ähnlich S. 27.
2 Cf. Kraus, Natura communis 73 /f.
3 Oxon. II, d. 3, q. 6, n. 15 ; Minges, a. a. O. 45.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 503

bestimmte Sein, sei es Materie oder Form oder Kompositum, aus sich
noch nicht singular ist und es erst durch die ultima realitas wird. —
Dr. J. Klein kommt in der Bestimmung der Individualform zu einer

Auffassung, die, wie er selbst offen sagt, Skotus in eigener Quästion

zurückgewiesen hat : « Ich glaube, obwohl er (Skotus gegen die Meinung
es sei (erg. die Individualform) schlechthin die Existenz, argumentiert,

so kann man sie doch nirgends anders als in der Linie des

existentialen Seins suchen. Denn ein inhaltliches quidditatives Sein

soll sie ja nicht bedeuten. Die Individualdifferenz könnte als ultima
realitas entis hinweisen auf den Schnittpunkt, wo die göttliche Generalinfluenz

die Kreatur existenzspendend berührt, durchdringt und erhält, b1

Diese Ansicht ist hier nicht nach ihrer inhaltlichen Seite zu prüfen ;

nur die Frage nach der historischen Wahrheit steht zur Entscheidung :

Hat Skotus darin das Prinzip für die Individualisation gesehen Die

Interpretation wird durch Skotus' klare Ausführungen unmöglich
gemacht ; wie immer man die Existenz auch fassen mag, Skotus lehnt
sie in jeder Form als Individuationsprinzip ab : « Quod non est ex se

distinctum nec determinatum, non potest esse primum distinguens vel
determinans aliud : sed esse existentiae eo modo quo distinguitur ab

esse essentiae non est ex se distinctum nec determinatum ; non enim
esse existentiae habet proprias differentias, alias a differentiis esse essentiae.

»2 Überdies wäre, wie Skotus betont, das Problem nur
zurückverschoben, nicht zur Lösung gebracht : « Eadem quaestio est de

existentia quo et unde contrahitur ut sit haec, quae est de natura ;

nam si natura specifica eadem sit in pluribus individuis, habet existen-
tiam eiusdem rationis in eis ; sicut ergo probatur in solutione primae
quaestionis, quod ista natura non sit de se haec, ita potest quaeri,

per quid existentia sit haec, quia non est dare quod sit de se haec ;

et ita non sufficit dare primam existentiam qua natura sit haec. »3

Auch dürfte kaum anzunehmen sein, daß Skotus in ein und derselben

Distinktion in einer Quästion die Existenz als Individuationsprinzip
abgelehnt und in einer anderen angenommen habe, und zwar ohne

daß in dem Abschnitt über das quid der ultima realitas diese auch nur
ein einziges Mal mit der Existenz zusammengebracht wird, und ohne

daß irgendwie auf die Ausführungen der früheren, ablehnenden Haltung
zurückgegriffen wird. — Die Wege, die beide Forscher beschreiten

1 Klein, a. a. O. Sp. 217.
2 Oxon. II, d. 3, q. 3, n. 1.
3 Ibid. n. 2.



504 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

wollen, scheinen mir gänzlich ungangbar zu sein ; P. Minges wie J. Klein
mußten in die Irre gehen, weil eine falsche Interpretation der Natura
communis ihnen den Zugang zur richtigen Erkenntnis der Individual-
differenz verschloß.

Hingegen baut sich Quästion 6 mit ihren Bestimmungen über die
individuelle Proprietät in voller Konsequenz und Harmonie in den

Gesamtplan und die Grundauffassung der Distinktion ein, wenn man die
Natura communis in die physische Existenzordnung verlegt. Dann ist
zunächst die Notwendigkeit einer ultima realitas, eines von den Prinzipien

der Natur verschiedenen Prinzips der Singularität gegeben, weil
die Natur ja nur formell bestimmt ist : «Posita communitate in ipsa
natura secundum propriam entitatem et unitatem necessario oportet
quaerere causam singularitatis, quae superaddit aliquid illi naturae
cuius est. »1 Es folgt ebenso logisch, daß das Prinzip der Singularität
in re oder parte rei auch im Kompositum von den Prinzipien der

Quidität verschieden bleiben muß ; in gleicher Weise bleibt das durch
die verschiedenen Prinzipien Begründete, trotz seiner Verbindung zu
einer Res irgendwie, voneinander verschieden. — Weiterhin ergibt sich,
daß das Prinzip der Singularität ein quidditativ-freies Prinzip sein

muß 2, da andernfalls die reale spezifische Einheit nicht bestehen bleiben
könnte, sondern wie die generische zur Unitas rationis würde. -— Die
Schwierigkeiten, sich die ultima realitas geistig zu veranschaulichen und
vorzustellen, dürfen nicht befremden ; denn wie soll der Intellekt sich

ein Sein veranschaulichen, das nirgendwie beartet, eben quidditativ-
frei ist. Deshalb hat auch Skotus selbst diese ultima realitas entis nur
nach ihrer Funktion beschrieben.

Als Endergebnis dieser Untersuchung darf man wohl die gesicherte
Erkenntnis ansprechen, daß nach Skotus die spezifische Natur kraft
ihrer eigenen Prinzipien auch in der physischen Existenzordnung ihre
innere Indifferenz und Communitas beibehält, und daß zwischen der

1 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 10 ; der Stelle geht voran der Text in Anm. 4, S. 495,
et similiter singularitas. Et communitas convenit ex se naturae, singularitas
autem convenit naturae per aliquid in re contrahens ipsam ; sed universalitas non
convenit rei ex se et ideo concedo, quod quaerenda est causa universalitatis, non
tarnen quaerenda est causa communitatis alia ab ipsa natura et posita communitate

...»
2 Oxon. II, d. 3, q. 6, n. 19 : « Et quia ista entitas, quam addit singulare

super speciem, non est entitas quidditativa, ideo dico, quod tota quidditas quae est
in individuo, est entitas speciei et ita species dicit totum esse individuorum ; non
sic autem genus dicit totum esse speciei, quia species superaddit entitatem quiddi-
tativam. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 5°5

Wesenheit eines Dinges und seiner Singularität ein seinsmäßiger Unterschied

a parte rei bestehen bleibt. Die Realität des Commune ist nach

Skotus dessen reale Existenz als Commune.

Weiterhin ergibt sich, daß die Interpretation Harclays das Kernstück

der skotistischen Universalisnlehre durchaus richtig erfaßt und

dargestellt hat. Nach zwei Seiten hin scheint mir diese Einsicht wertvoll

zu sein. Sie ermöglicht uns zunächst ein Urteil über Harclays

Philosophie und offenbart gerade in dessen Universalienlehre den

Ausgangspunkt des Kampfes, sowie dessen Tendenzen. Andererseits zeigt

sich, wie falsch das Urteil Peters de Candia ist, daß nur diejenigen,
die sine fundamento logicae an die Lehre des Doctor subtilis
herangetreten seien, aus Nichtbeachtung der von diesem angewandten
Betrachtungsweise angenommen hätten, die Natura communis liege
extra animam. In Wahrheit ist der Streit um Skotus' Universalienlehre
sachlich bedingt ; der Kampf gegen sie beruht weder auf einer

Verkennung der wahren Ansicht dieses Philosophen, noch sonst auf
subjektiven Momenten : Der Universalienstreit am Ausgange des Mittelalters

ist wirklich ein Streit entgegenstehender Ideen. Soweit dieser

Kampf gegen sich die Realität der Universalien im Sinne des Doctor
subtilis richtete, betraf er die Seins- und Existenzweise des Commune,
nicht aber die reale Geltung der Universahen ; es standen sich noch

nicht Realismus und Nominalismus, sondern Realismus und Realismus

gegenüber, so sehr auch die Skotisten geneigt waren, jedes Abweichen

von ihrer Ansicht als Nominalismus auszugeben. Den Gesichtspunkt,
unter dem Skotisten und ihre Gegner die Universalienlehre behandelten,
hat treffend Boyvin herausgestellt. Er weist den wahren Sinn dieses

Streites auf : « Per universale metaphysicum intelligitur natura
communis in se considerata, pluribus conveniens, ut natura animalis, quae
convenit homini et bruto. An autem illa natura sit communis a

parte rei seu universalis ; an vero sit tantum universalis per opus
intellectus abstrahentis naturam humanam a singularibus et earn consi-

derantis tanquam illis communem, hoc est quod quaerimus et in hac

quaestione duae sunt celeberrimae opiniones. Earum prior est Thomae

et Ochami et aliorum quorumdam, qui negant dari naturae communes
reales ; posterior vero, quam complectitur Scotus et Scotistae omnes

cum multis aliis, sustinet dari naturas communes reales et a parte rei. » 1

Unter diesem Gesichtspunkte wird man auch heute den Universalien-

1 P. Jo. Gabr. Boyvin O. F. M., Philosophia Scot. I. Pars, Paris 1690, 104.



5o6 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

streit jener Zeit, wenigstens soweit er gegen Skotus gerichtet war,
wieder betrachten müssen, wenn man ihn richtig verstehen will.

Was die Kritik Harclays seihst betrifft, so setzt sie, geschichtlich
betrachtet, an den Punkten ein, die wohl die schwächsten und am
wenigsten geklärt waren, und deren Erklärung in der Folgezeit die
Skotisten selbst in mehrere Richtungen spalteten. Zu erklären, wie die

gemeinsame Natur naturnotwendig mit einer (bestimmten) Singularität
verbunden sein müsse und doch dabei indifferent bleibe, war für die
Skotisten eines der schwierigsten Probleme. Wie hier Harclay aus der
inneren Notwendigkeit dieser Verbindung auf das Fehlen einer inneren
Indifferenz und auf ein singuläres Bestimmtsein der Natur
zurückschließt, so hat Nikolaus Bonetus von der aktuellen Indifferenz der

Natur aus die Notwendigkeit einer Verbindung mit der Singularität
geleugnet und den Standpunkt vertreten, es ließe sich aus der Natur
der Sache nicht widerlegen, daß die Menschennatur auch existieren
könne, ohne dieser oder jener Mensch zu sein.1 Wenn andererseits
Mastrius erklärt, er habe bis zu seiner Zeit noch keinen Skotisten

gefunden, dem es geglückt sei, die Communität und Indifferenz der

Natur mit der realen Identität von Natur und Singularität in Einklang
zu bringen, so wird dadurch die ganze Schwere des Problems fühlbar. 2

Die Lösung, die dieser hervorragende Skotist dann selbst gibt, die

Berufung auf den Willen Gottes, kann kaum als philosophische Erklärung
befriedigen. 3 Von hier aus werden die Versuche begreiflich, die
Universalienlehre des Duns Skotus in faßlichere Form zu bringen.4

1 Cf. Kraus, a. a. O. 120/f.
2 P. Barth. Mastrius O. M. C., Disputationes ad mentem Scoti, Venetiis 1708,

Metaphys. Disp. IX, q. 2, n. 37.
3 Ibid. q. 4, art. 1, n. 74.
4 Vgl. Dr. /. Klein, a. a. O. 216 : « P. Minges hat aber vor allem auch

deswegen recht, weil nach Skotus die n. c. konkret niemals anders als in einem
Individuum existieren kann. Darum hat also jede existierende natura doch eigentlich

verloren die aktuelle Indifferenz für eine Verbindung mit anderen Individuellen,
sie hat verloren ihre Mitteilbarkeit, ihre Teilbarkeit, ihre Austeilbarkeit an anderes
Individuelles, sie hat verloren auch ihre sogenannte geringere reale Natureinheit,
da diese festgebannt wird durch die größere, numerische Einheit des Singulären,
kurz, dem individualisierten, physisch existierenden Commune widerstreitet es
doch eigentlich, so wie es festgelegt ist, als Realität überhaupt in einem anderen
Individuellen real zu existieren. Nur wenn wir in unserem Denken uns erheben
zur n. c. ohne individuelle Existenz dann hat die n. c. ihre rein logische Potenz,
Indifferenz usw. » — Mit diesen Ausführungen habe ich mich ihrer inhaltlichen
Seite nach hier nicht zu befassen. Die Tatsache, daß die n. c. nur in einem
Individuum existieren kann, wird von beiden Seiten anerkannt und wird deshalb



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 507

Die von Harclay im zweiten und dritten Gegenbeweise
aufgeworfene Frage hat die späteren Skotisten viel beschäftigt ; in ihrer
Lösung gingen sie weit auseinander. Wohl hat Skotus klar gesagt, daß
eine numerisch bestimmte Natur nicht zugleich in mehreren Individuen
sein könne und so sich von dem Universale logicum unterscheide :

Ist das kontrahierende Prinzip einmal gesetzt, so kann die Natur nicht
mehr in einem anderen Suppositum sein, obgleich es ihr ex se nicht
widerstreitet, in einem anderen zu sein.1 Andererseits aber erklärt
Skotus ebenso bestimmt, daß die realis unitas minor numerali eine

Teilung in subjektive Teile nicht ausschließt.2 Als geringere Einheit
kann sie in ihrer Realität mit einer höheren Vielheit sehr gut zusammenbestehen.

Aus diesen Bestimmungen ergab sich naturgemäß die Frage
nach der Art und dem Inhalt der realen Communitas. Wie bei Harclay
ein Schwanken in diesem Punkte vorliegt, wurde früher dargetan. Hier
sei nur angefügt, daß die Skotisten selbst nie zu einer einheitlichen

Auffassung kamen. Nicht wenige und bedeutende ihrer Vertreter haben

geglaubt, Skotus verstehe die Communitas im Sinne einer Communitas

per inexistentiam. 3

kaum für die historische Wahrheit der einen Interpretation herangezogen werden
können. — Ob « eigentlich » durch die Verbindung der Natur mit einer Singularität

die innere actu vorhandene Indifferenz der ersteren bestehen bleiben kann
oder « verloren » geht, war immer das « skotistische » Problem ; wie es ist, mag
unentschieden bleiben. Mit Dr. Klein vertritt auch Harclay, daß beide nicht
zusammen bestehen können. Doch folgert letzterer daraus, daß die Lehre des
Skotus in sich, ihrem Lehrgehalte nach falsch sei, während Klein daraus folgert,
daß Skotus es nicht gelehrt habe. — M. E. folgt für die historische Wahrheitsfrage
daraus nicht das geringste.

1 Oxon. II, d. 3, q. 1, n. 10 : « Omnis substantia per se existens est propria
ei, cuius est, hoc est vel ex se ipsa vel est propria per aliquod contrahens facta
propria, quo contrahente posito non potest inesse alteri, licet non répugnât ex se

inesse alteri. »

2 Ibid. q. 6, n. 11:« Illa unitas naturae specificae minor est ista unitate
(se. numerali) et propter hoc illa non excludit omnem divisionem, quae est
secundum partes subiectivas, sed tantum illam divisionem quae est partium
essentialium ; ista autem excludit omnem. »

3 So z. B. Boyvin, a. a. O. 108/f : « Quaeres utrum natura communis sit in
pluribus per inexistentiam aut per indifferentiam. Licet enim omnes Scotistae
admittant naturas reales communes multis, aliqui tarnen ut Lychetus et Tatare-
tus putant, naturam realem esse multis communem per indifferentiam tantum,
quatenus natura quaelibet est indifferens ex se ad illud vel istud individuum, ad

quod tarnen determinatur per generationem. Alii autem melius volunt, naturam
esse a parte rei communem multis per realem inexistentiam in illis. Quod autem
illa sit mens Scoti patet ex II, d. 3, q. 1 u. 6, ubi ait, unitatem minorem unitate
numerica competere naturae communi, quatenus praescindit individuis ergo



5o8 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Zweifellos hat Harclay durch die Entfaltung der drei ersten
Gegenbeweise einen guten kritischen Blick bewiesen. Die übrigen Argumente
lassen sich nach der formalen Seite leicht zurückweisen, als verkannten
sie die eigentliche Lehre des Skotus ; denn Harclay nimmt unter
Mißachtung des von Skotus aufgestellten formalen Unterschiedes diesen als

einen realen und scheint auch die quidditativ-freie IndividualdiSerenz
als quidditativ-freie vielleicht verkannt zu haben. Achtet man freilich
auf die Sache selbst und bedenkt man, daß einerseits der formale Unterschied

a parte rei doch ein etwas abgeschwächter realer bleibt und
andererseits die quidditativ-freie ultima realitas doch existentielles Sein
besitzt, so wird man ihnen eine gewisse Berechtigung nicht aberkennen
können.

Abschließend darf man wohl sagen, daß Heinrich von Harclay
trotz seiner falschen Interpretation der inneren Art der Communitas
und trotz seiner Ungenauigkeit in der Bestimmimg der Natur als einer
Res und des zwischen Natur und Singularität bestehenden
Unterschiedes als eines realen den Kern des Problems richtig gesehen und

dargestellt und die in der Lösung liegenden Schwierigkeiten kraftvoll
gegen den Gegner geltend gemacht hat.1

(Fortsetzung folgt.)

ex Doctore nostro natura est communis pluribus per realem inexistentiam et non
per indifferentiam tantum. »

(Hervorhebung durch mich.)
1 Auf den ersten Blick möchte es scheinen, daß Skotus in Metaph. VII,

q. 13, n. 19 ff. schon auf die Gegengründe Harclays antwortet. Bei näherem
Zusehen aber erkennt man, daß die Beweise trotz sachlicher Berührung ihrer
Tendenz nach eine andere Zielsetzung haben, sodaß bestimmte Schlüsse nicht
gezogen werden können. — Der ganze Abschnitt von n. 17 an ist in Clm. 15829
als Additio gekennzeichnet, sodaß die Möglichkeit eines schon bald nach Skotus
vorgenommenen und auf die ersten Polemiken antwortenden Nachtrages nicht
ausgeschlossen erscheint ; endgültige Klarheit könnten hier wohl nur Codices
bringen, die schon vor 1317 geschrieben wurden. — Unter diesem Gesichtspunkte
gewinnen die kritischen Bemerkungen des Mauritius erhöhte Bedeutung ; zumal
in dem Abschnitt als Ganzes gerade mit der abstraktiven Erkenntnis zusammenhängende

Fragen dessen Wort veranlaßt haben : « Pertransibis lento passu illud
chaos metaphysicale Scoticum » (n. 30 der Adnotationes). — Es verdient auch
festgehalten zu werden, daß gerade in diesem als Additio gekennzeichneten
Abschnitte der von Minges so stark gedrängte Ausdruck der Potentia logica der
Natura communis steht.



Zur Begründung der Missionsliebe

nach dem hl. Thomas von Aquin.
Von P. A. WIRTGEN S. V. D., St. Gabriel, Mödling.

Amare illud bonum — bonum Divinum —•

secundum se, utdiffundatur, haec est Caritas.
S. Thomas, Qu. disp. de caritate, art. 2, c.

Hat der englische Lehrer uns eine Begründung der Missionsliebe
hinterlassen Ja, eine so tiefe und schöne Begründung, nicht nur
der Missionsliebe, sondern auch der Missionspflicht hat er uns geschenkt,
wie wir es von dem Engel der Schule erwarten dürfen. Wir finden
seine Gedanken eingeschlossen in die Beantwortung der Frage nach

dem Tugendcharakter der Gottesliebe.1

In der Quaestio disputata de caritate, Art. 2, will der hl. Thomas

beweisen, daß die Gottesliebe, die Caritas, eine Tugend ist. Er führt
im corpus articuli aus : « Die Gottesliebe ist ohne Zweifel eine Tugend.

— Die Tugend besteht darin, daß sie ihren Besitzer gut macht und ihn
gut (vollkommen) handeln läßt. »2 Darum ist offenbar der Mensch
durch die ihm gebührende Tugend auf sein besonderes Gut hingelenkt.
Dieses Eigengut des Menschen muß man aber verschieden nehmen,
weil man den Menschen unter verschiedenen Rücksichten auffassen

kann. Nimmt man z. B. den Menschen allgemein als Menschen, so

ist sein besonderes Gut das Gut der Vernunft 3, weil das Wesensmerkmal
des Menschen die Vernünftigkeit ist. Wird der Mensch als Künstler
betrachtet, so ist das Kunstwerk dieses Gut. Für den Menschen als

Staatsbürger besteht es in dem Gemeinwohl des Staates.

1 Auf diese eine, besonders wirksame Missionsbegründung des hl. Thomas,
soll hier im besondern hingewiesen werden.

2 Zu dieser allgemeinen Begriffsbestimmung der Tugend : virtus est, quae
bonum facit habentem et opus eius bonum reddit, vgl. Eth. Nie. Ib. II, c. 5 (Bekker,
1106, a. 22), S. Th. le 6 ; Qu. disp. de virtut. i. comm. a. 9 c., a. 12 c. ; S. Th. I-II
q. 55, a. 3 ; II-II q. 17, a. 1 c. ; q. 47, a. 4 c.

3 Das Gut der Vernunft (Vernunftgut), bonum rationis, besteht darin, daß
die Vernunft aus der Erkenntnis des wahrhaft Seienden und Guten, in allen
Vermögen und Betätigungen des Menschen Richtung, Maß und Wohlordnung
herstelle, daß so das Licht der Vernunft alle Fähigkeiten und Handlungen des
Menschen durchleuchte. Vgl. S. Th. II-II q. 17, a. 1 c. ; I-II q. 86, a. 1 ; Qu. disp.
de virtut. i. com. a. 9 c.



5io Zur Begründung der Missionsliebe

Weil also die Tugend zum Guten wirksam ist, so muß der Tugendhafte

das Gute auch in bester Weise vollbringen, das ist, freiwillig,
schnell, freudig und ausdauernd.

Diese Vorzüge der Tugendhandlung können aber nur aus der Liebe

zu dem Tugendgute hervorwachsen. Die Liebe ist ja Wurzel einer jeden
willentlichen Regung und Handlung. Was man liebt, sehnt man herbei,
solange man es nicht besitzt. Was man liebt, weckt Freude, sobald

es zu eigen geworden. Was sich aber hindernd vor den Gegenstand
der Liebe stellt, das verursacht Trauer. Was sodann aus Liebe geschieht,
wird auch ausdauernd, schnell und freudig getan. Unerläßlich für die

Tugend ist also die Liebe zu dem Gute, worauf die Tugend hinarbeitet.
Die Tugend nun, die dem Menschen als Menschen zukommt, zielt

auf ein Gut, das dem Menschen natürlicherweise — auf Grund seiner
Artwesenheit — angemessen ist. Darum wohnt im menschlichen Willen
auch eine natürliche — den Eigenkräften seiner Natur entspringende
— Liebe zu diesem Gute. Es ist das Vernunftgut. Fassen wir aber
eine andere Tugend des Menschen ins Auge, die ihm nicht naturhaft
eigen ist, so muß die Liebe zu diesem Tugendgute über die natürliche
Neigung hinaus dem Willen eingepflanzt werden. Denn auch ein
Künstler wird kein vollkommenes Werk zustande bringen, wenn ihm
die Liebe zu dem Gute fehlt, dem seine künstlerische Tätigkeit gilt.
Darum sagt auch der Philosoph (Aristoteles) im 8. Buch der Politik,
daß ein guter Staatsbürger Liebe zu dem Wohl des Staates besitzen muß.

Insoweit nun jemand an den Gütern eines Staates teilnehmen darf,
wird er auch Bürger dieses Staates. Als Bürger aber muß er bestimmte
Tugenden besitzen, um die entsprechenden Pflichten des Staatsbürgers
erfüllen und das Wohl des Staates lieben zu können. Ebenso wird auch
der Mensch, wenn er durch Gottes Gnade zugelassen ist zur Teilnahme

an der himmlischen Seligkeit, d. i. der Anschauung und dem Genüsse

Gottes, Bürger und Mitgenosse jener seligen Gemeinschaft, die das

himmlische Jerusalem genannt wird, nach dem Worte : Ihr seid

Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes (Ephes. 2, 19).
Wer also in die Bürgerliste des Himmels eingetragen ist, der muß

demnach auch bestimmte, aus reiner Gnade verliehene Tugenden
besitzen, die eingegossenen Tugenden. Zu ihrer rechten Betätigung
bedarf es aber überdies noch der Liebe zu dem gemeinsamen Gute
dieser Familie. Dieses Gut ist Gott selbst als der Gegenstand der
himmlischen Seligkeit.

Man kann aber das Gut einer Gemeinschaft, eines Staates, aus



nach dem hl. Thomas von Aquin 511

zweifachem Beweggrund lieben, entweder um es für sich zu besitzen,
oder aber um für seine Erhaltung zu wirken. Die Güter eines Staates

lieben, um sie zu besitzen und zu genießen, das macht noch keinen

guten Staatsbürger aus. Denn so liebt auch ein Tyrann die Güter eines

Staates ; er will eben darüber herrschen. Doch das ist mehr Selbstliebe

als Liebe zum Staate. Für sich selbst begehrt er nämlich die Güter,
nicht für den Staat. Aber das Gut eines Staates lieben, um es zu
bewahren und zu verteidigen, das ist wahre, echte Liebe zum Staate.
Diese Liebe macht den Menschen zu einem guten Staatsbürger, und
sie geht so weit, daß manche ihr persönliches Wohlergehen .hinopfern
und sich der Todesgefahr aussetzen, um das Wohl des Staates zu
behüten und zu vermehren.

Das Gut der Seligen also lieben, nur um es zu besitzen, das bringt
den Menschen noch nicht in ein wahrhaft gutes Verhältnis zur göttlichen
Seligkeit. Denn auch die Bösen begehren dieses Gut. Vielmehr, das

göttliche Gut um seiner selbst willen lieben : sich jür seinen Bestand

und seine Ausbreitung einsetzen, alle Schädigungen von ihm abzuhalten

suchen, das ist es, was den Menschen zu einem guten Himmelsbürger
macht. Diese Liebe ist die Gottesliebe — Caritas —, die Gott um seiner

selbst willen liebt und die Mitmenschen wie sich selbst, weil sie der

göttlichen Seligkeit fähig sind.1 Diese Liebe widersetzt sich allem, was
sie hindern oder zerstören könnte in uns selber wie in den übrigen
Menschen. Darum kann sie niemals mit einer schweren Sünde zusammen
sein, die das Hindernis der ewigen Glückseligkeit ist. •— So steht also

fest, nicht nur, daß die Gottesliebe eine Tugend ist, sondern daß sie

sogar die « höchste aller Tugenden ist. »

Die Caritas, diese Königin aller Tugenden, ist also, wie uns hier
der hl. Thomas zeigt, ihrem innersten Wesen nach die Vaterlandsliebe
aller Bürger des himmlischen Jerusalems, d. i. aller Kinder Gottes, auch
hier auf Erden. Sie ist darum auch eine heilige Liebe und Sorge um
die Erhaltung und Ausbreitung des Reiches Gottes, des unaussprechlichen
Bonum Divinum. Dieses Gut lieben, daß es sich in alle Herzen ergieße
und sie immer mehr erfülle, das heißt wahrhaft Gott lieben, das gibt
Bürgerrecht im Himmelreich.

1
« Sed amare illud bonum — bonum Divinum — secundum se, ut permaneat

et diffundatur, et ut nihil contra illud bonum agatur, hoc facit hominem bene se

habentem ad illam societatem beatorum. Et haec est Caritas, quae Deum per
se diligit, et proximos, qui sunt capaces beatitudinis, sicut seipsos. » (Qu. disp.
de carit. art. 2 c.)



512 Zur -Begründung der Missionsliebe

Wer also keine Liebe, kein aufrichtiges, wirksames Interesse hat an
der Ausbreitung des Gottesreiches, der hat keine Gottesliebe, der ist kein

Bürger der Heiligen, kein Hausgenosse Gottes.

Gewiß ist das « diffundatur » im obigen Texte ganz weit zu nehmen.
Es ist nicht einzuschränken auf die Heidenmission. Aber der ganze
Zusammenhang, insbesondere der Vergleich mit dem Staate — bonum
civitatis ampliandum — lassen klar erkennen, daß vornehmlich an die

Ausbreitung der Kirche, also an die Bekehrung der Irr- und Ungläubigen
gedacht ist. Das ist aber Missionsarbeit.1 Und so hat uns hier der englische
Lehrer in ein paar Worten die Missionsliebe und -pflicht aus dem innersten
Gnaden- und Tugendschatz des Gottesreiches begründet. Wir erkennen:
das aus dem Herzen Gottes in die Gotteskinder hineinpulsierende Leben
und Lieben — Caritas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum
Sanctum, qui datus est nobis — schließt wesenhaft ein die Missionsliebe.

Diese Missionsbegründung des hl. Thomas, aus dem Wesen der

Caritas, hat ihre höchste Bestätigung empfangen durch die
unvergeßlichen Worte unseres Heiligen Vaters Pius XI. in der
Missionsenzyklika « Rerum Ecclesiae gestarum » vom 28. Februar 1926. Dort
heißt es (S. 11 f., ed. Herder) : « Wenn diejenigen, die zum Schafstalle

Christi gehören, sich gar nicht kümmern wollten um alle die

anderen, die außerhalb der Hürde unglücklich umherirren — wie wenig
vertrüge sich das mit der Liebe 2, die wir Gott dem Herrn und allen
Menschen schulden. Es fordert ja unsere Pflicht der Gottesliebe 3,

daß wir nach Kräften die Zahl derjenigen vergrößern, die ihn kennen
und anbeten ,in Geist und Wahrheit'. Es fordert unsere Pflicht der

Gottesliebe weiterhin, daß wir möglichst viele Menschen der Herrschaft
unseres liebenden Erlösers zuführen, damit um so reicher der .Nutzen
seines Blutes' werde. Und daß wir immer mehr ihm zu Willen sind,
ihm, dem gar nichts willkommener sein kann, als daß ,alle Menschen

gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen'. Christus
selbst hat eben dies als das besondere und eigentliche bleibende
Kennzeichen seiner Jünger hingestellt, daß sie einander lieben sollen : können
wir denn eine größere und schönere Liebe unserem Nächsten erweisen,
als wenn wir Sorge tragen, sie der Finsternis des Unglaubens zu
entreißen und mit dem rechten Glauben Christi vertraut zu machen

1 Vgl. P. Kappenberg S. V. D., Zur Klarstellung des katholischen Missionsbegriffes.

Jahrb. des Missionshauses St. Gabriel, I, S. 166 ff.
2 «Quam longe a caritate abhorreat » (ibid. p. 10).
3 « Postulat nostrum in Deum caritatis officium »... (ibid.).



nach dem hl. Thomas von Aquin 513

Vor allen übrigen Werken und Zeichen der Liebe hat dieses den

Vorzug. Wenn sich einer solchen Pflicht schon keiner aus der
Gemeinschaft der Gläubigen entziehen kann, sollte es der Klerus dürfen,
dem Christus in wundersamer Gnadenwahl Anteil an seinem eigenen
Priestertum und Apostolate schenkt »

Auch Papst Benedikt XV. hat in dem Missionsrundschreiben
« Maximum illud » vom 30. November 1919 die Pflicht aller Christen,
« den heiligen Missionen bei den Ungläubigen zu Hilfe zu kommen »,

aus der Gottesliebe abgeleitet. (Acta Apost. Sedis XI [1919], 451, 453.)
« Amare illud bonum, ut diffundatur haec est Caritas. » Welch

eine Frohbotschaft sind diese Worte für das Herz eines jeden Missionärs
Sein Beruf ist, so wird ihm verkündet — von dem Engel der
Gotteswissenschaft — so ganz wesentlich der Beruf der Gottesliebe, der Beruf
der Freundschaftsliebe mit Gott dem Herrn in seiner über alles
Geschaffene unendlich erhabenen dreifaltigen Seligkeit. Ja, man muß
nach dieser Lehre des hl. Thomas sagen, der zum Missionsdienst
Berufene ist zu gar nichts anderem von Gott bestimmt als zur Übung
der großen, reinen Gottesliebe, « die so weit geht, daß der Liebende
sein persönliches Wohlergehen hinopfert und sich der Todesgefahr
aussetzt, um das gemeinsame Gut des Staates, d. i. der Gemeinschaft
des himmlischen Jerusalem zu behüten und auszubreiten ».

Weil der Beruf der Glaubensboten mit Vorzug der Beruf der Gottesliebe

ist, darum ist er auch mit Vorzug der Beruf der Freude. Die
Caritas ist ja, wie derselbe englische Lehrer so lichtvoll darstellt, die
eigentliche Quelle der wahren 'Freude. Aus der Liebe erwächst die
Freude, weil jeder Liebende sich naturgemäß freut über die Gegenwart
des geliebten Gutes und die Vereinigung mit ihm, aber auch vor allem
darüber, daß dem Gegenstand der Liebe die gebührende Vollkommenheit
innewohnt und bewahrt bleibt. Diese zweite Freude ist die Frucht
der Liebe des Wohlwollens, durch die man Freude empfindet über das

Glück des Freundes, auch wenn er abwesend ist. Die Caritas nun ist
die Liebe zu Gott, dessen Gut und Glück ganz unzerstörbar ist. Denn
seine Wesenheit ist auch seine Güte und Seligkeit, er ist die unendliche
Güte und Seligkeit selbst. Und durch die Liebe ist er in den Liebenden
gegenwärtig mit der erhabensten Gnadenwirkung nach dem Worte des

hl. Johannes : « Wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und Gott
bleibt in ihm» (I. Joh. 4, 16). Der Gottesliebe— der Missionsliebe —
entströmt also die geistige Freude über Gott unsern Herrn (II-II q. 28,

a. 1 et 2; I-II q. 70, a. 3).


	Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay [Fortsetzung]

