
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Vertrag und Band der christlichen Ehe als Träger der sakramentalen
Symbolik

Autor: Ternus, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vertrag und Band der christlichen Ehe

als Träger der sakramentalen Symbolik.
Von Jos. TERNUS S. J., Professor an Sankt Georgen, Frankfurt a. M.

I.

Die Theologie der Ehe unterscheidet an dem Fall der christlichen
Ehe herkömmlicherweise das ,officium naturae' von der ,ratio sacra-
menti'. Der Grund dieser Unterscheidung liegt in der besonderen

Eigenart des Ehesakramentes. Bei den übrigen Sakramenten sind

dingliche Elemente, Handlungen, Worte aus dem Bereich der Natur
in jenen der sakramentalen Übernatur erhoben. Diese Erhebung
besteht darin, daß die Elemente, Handlungen, Worte, wie sie dem
Bereich der Natur entstammen, vom Stifter der Sakramente mit einem

ganz neuen Sinn- und Wesensgehalt erfüllt worden sind. Es wäre
irreführend, eine solche Erhebung — mit einem Ausdruck der mystischen
Theologie — als ,Überbildung' von Natur durch Übernatur bezeichnen

zu wollen. Wasser und Waschung z. B. sind ja dort, wo sie in die
Übernatur des Taufsakramentes aufgenommen sind, nicht
eigenständiger Gegenstand und Naturvorgang. Das Element und die mit
dem Element vollzogene Handlung sind Kunde und sichtbare
Darstellung — Bildgleichnis — eines realen Geschehens, das jenseits aller
Sichtbarkeit und jenseits aller Natur überhaupt gelegen ist. Selbst

die Sinnbildung ist nicht einmal aus der Natur geschöpft. Sie verdankt
ihr Entstehen und ihre Geltung der freien Einsetzung des gottmenschlichen

Stifters der Sakramente. Dem widerspricht es auch nicht, daß

Christus — wie im Fall der Taufe — zum Träger der einzusetzenden

Zeichenbedeutung ein Element und einen Vorgang wählte, die durch
ihren natürlichen Zeichenwert wie von Haus aus geeignet erschienen.

Kirchenväter und Theologen haben es immer als eine besondere

Liebenswürdigkeit des einen und gleichen Schöpfers der sichtbaren und unsichtbaren

Dinge, der natürlichen und übernatürlichen Ordnung gepriesen,
daß er nicht verschmähte, Analogien der Natur gleichsam als Muster
in den Teppich seiner Offenbarungswerke hineinzuwirken. Der absoluten

Transzendenz der Übernatur war das in keiner Weise abträglich.



452 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Wo ein naturhaft innewohnender Zeichenwert in den Dienst
sakramentaler Zeichenbedeutung aufgenommen wurde, bedurfte es immer
noch der ganz freien und allein bestimmenden Einsetzung durch den

göttlichen Stifter der Sakramente. 1 Die Einsetzungsautorität kann in
Anbetracht dessen, was durch die Sakramente erreicht werden soll, nur
Gott, dem Urquell der Gnade zugeschrieben werden. 2 Christus hatte
aber nicht bloß als Gott schlechthin unbegrenzte Autorität und Gewalt
über die Sakramente ; auch als Mensch stand ihm eine ganz eigene

Souverängewalt über die Sakramente zu, die in theologischer
Schulsprache kurz als ,potestas excellentiae' bezeichnet wird. Sie besagt Freiheit

und Selbstherrlichkeit im Rang der geschöpflichen Ursachen. Sie

bleibt aber im Dienst und in der wirkursächlichen Abhängigkeit eines

Instrumentes von der sakramentalen Gnadenurheberschaft Gottes. Weil
Gnade als Teilnahme am Gottesleben an Gottes selbsteigenem Leben

nur den lebendigen Gott selbst zum Ursprung und spendenden Urquell
haben kann, konnte selbst schon die Menschheit Jesu Christi nur mehr
als Mittel und Werkzeug dienen, das uns Gnade verdiente und wie ein

Kanal zuleitete. Sie war aber immerhin ein unmittelbar mit der Gottheit
in Person verbundenes Werkzeug und ragt als solches an Würde und

Stellung über den Dienst der getrennten Werkzeuge — Sakramente
und Sakramentenspender — hinaus. 3 Aus den Erlöserwunden strömt
uns das Gnadenblut durch die Sakramente zu, deren Aufgabe es ist,
gleichsam den Kontakt herzustellen, wie der hl. Thomas sagt 4, zwischen

der Seele als Gnadenempfänger und dem Leiden Christi als quellenden
Born der Gnade.

Es kann natürlich für die Theologie nicht die letzte Antwort sein,

wenn die Sakramente — als seinsgetrennte Instrumente der göttlichen

1 S. Th. III, q. 64, a. 2 ad 2 : « Dicendum quod res sensibiles aptitudinem
quandam habent ad significandum spirituales eflectus ex sui natura ; sed ista apti-
tudo determinatur ad specialem significationem ex institutione divina. »

2 S. Th. III, q. 64, a. 2 c : « Cum virtus sacramenti sit a solo Deo, consequens
est quod solus Deus sit sacramentorum institutor. »

3 S. Th. III, q. 64, a. 3 c : « Quia (humanitas Christi) est instrumentum con-
iunctum divinitati in persona, habet quandam principalitätem et causalitatem
respectu instrumentorum extrinsecorum, qui sunt ministri Ecclesiae. Et ideo
sicut Christus, in quantum Deus, habet potestatem auctoritatis in sacramentis,
ita in quantum homo habet potestatem ministerii principalis sive potestatem
excellentiae. »

1 S. Th. III, q. 62, a. 5 c : « Sacramenta Ecclesiae specialiter habent virtutem
ex passione Christi, cuius virtus quodammodo nobis copulatur per suceptionem
sacramentorum. »



als Träger der sakramentalen Symbolik 453

Heilswirkung — gegenübergestellt werden dem personal verbundenen

Heilsorgan der Menschheit Jesu Christi. Die Sakramente sollen ja nicht
bloß Werkzeuge in der Hand Gottes sein bei Hervorbringung der
Gnade 1, sondern knüpfungsweise Verbindung mit dem Erlöserleiden

Jesu Christi herstellen. Der verborgene Ratschluß Gottes, der uns in
der Menschwerdung und Erlösung kundgemacht worden ist, war ja
der, in Christus « als dem Haupte alles zusammenzufassen », « in ihm die

ganze Fülle wohnen zu lassen und durch ihn alles mit sich zu versöhnen ».2

Es ist nur ein Korollar daraus, wenn die Theologen mit dem hl. Thomas
lehren : « Oportet quod virtus salutifera a divinitate Christi per eius

humanitatem in ipsa sacramenta derivetur. » 3

Der organische Anschluß an die Menschheit Jesu Christi, den uns
die Sakramente vermitteln, ist bei jedem Sakrament wieder besonders

geartet. Diese Eigenart zu erfassen, gewährt tiefe Einsicht in die
besondere Heilsbedeutung der einzelnen Sakramente. Ihr nachzuspüren
zählt darum zu den vornehmsten Aufgaben der Sakramententheologie.
So hat ja auch der hl. Paulus uns den tiefsten Einblick in die Taufe

vermittelt, als er uns darauf hinwies, daß der untertauchende und
emporsteigende Täufling geheimnisvollen Anteil nimmt an Christi Tod
und Begräbnis samt Auferstehung und neuem Leben. 4

Bei der christlichen Ehe liegt nun der Fall zunächst so, daß eben

jene natürliche Einrichtung, die seit Menschengedenken Ehe heißt,
unter die besonderen Heilsgüter des Neuen Bundes aufgenommen
worden ist, die wir Sakramente nennen. Die Ehe ist auch im Sakrament
das, was sie schon immer als Natureinrichtung war, aber sie ist mehr.
Und doch ist sie mit Würde und Wesen eines Sakramentes nicht bloß
überkleidet, überbildet worden, sondern die Ehe selbst, so wie sie war,
ist zum Sakrament gemacht worden. Bei der Taufe hat der natürliche
Vorgang der Waschung nicht mehr seine natur-reale Bedeutung, sondern

hat nur noch einen rein bildlichen Sinn, ist reines Symbol. Die Ehe

1 Vgl. dazu S. Th. III, q. 62, a. 1, wo den Sakramenten Mitursächlichkeit
zugeschrieben wird, die Hervorbringung der Gnade also nicht als Schöpfung im
strengen Sinne aufgefaßt wird. Im Sentenzenkommentar (In IV, dist. 1, q. 1,
a. 4, sol. 1), ja noch in der Untersuchung ,De potentia' (q. 3, a. 4) hatte Thomas
mit der damals herrschenden Lehre eine wahre Mitursächlichkeit der Sakramente
nicht angenommen.

2 So der hl. Paulus, Eph. i, 10; Col. 1, 19 und ähnlich, in verschiedenen
Wendungen, besonders im Epheser- und Kolosserbrief.

3 S. Th. III, q. 62, a. 5 c.
4 Vgl. Rom. 6, 4; Col. 2, 12.

Divus Thomas. 30



454 Vertrag und Band der christlichen Ehe

hingegen bewahrt im christlichen Ehesakrament ihre volle
Naturwirklichkeit und nicht bloß nebenher und gleichsam außerhalb des

Sakramentes. Sie wird zum Sakrament nicht durch ein Noch-obendrein,
sondern durch ihren selbsteigenen Inhalt als Ehe.

Wir wissen, daß bis herauf zum Syllabus Pius IX. und in Schulen

rechtgläubiger Theologen Meinungsverschiedenheit herrschte über das

Verhältnis, in dem Kontrakt und Sakrament bei der christlichen Ehe
zueinander stehen. Gewiß lauerten im Hintergrund der Kontroverse
vielfach laizistisch-regalistische Interessen. Aber von der verdächtigen
Theologie des Gallikanismus, Josephinismus und verwandter Richtungen
abgesehen, schienen doch auch in den Augen einwandfreier Theologen
recht beachtliche Gründe für die realgeschiedene Zweiheit von Kontrakt
und Sakrament zu sprechen.

Man könnte zunächst darauf hinweisen, daß die christliche Ehe —
weil Gnade ja die Natur nicht auslöscht — immer noch einen echten
Fall von Naturehe darstellen müsse. Ehe aber als naturgeforderte und
naturgebaute Einrichtung war da, bevor Christus die Ehe zum Sakrament

erhob. Christus hat auch in der sakramentalen Erhebung der
Ehe die Naturinstitution der Ehe nicht aufgehoben, sondern

mitaufgenommen. Es schien also die Ehe geblieben zu sein, was sie als
« officium naturae » immer war, d. h. seinsfrüher und seinsunabhängig
von Ehe als Sakrament.

Dafür schien auch die Tatsache zu sprechen, daß neben der
christlich-sakramentalen Ehe immer noch Ehe als wahre und legitime Naturehe
fortbestand. Für die Ehen der Heiden und der Juden mußte das jeder
Theologe zugeben. Man stritt ja über die Art und Weise, wie im Falle
gemeinsamer Bekehrung und Taufe der beiden Ehegatten der Übergang
in eine sakramentale Ehe zu denken wäre. Auch die Kontroverse über
das «matrimonium claudicans» schien zum mindesten nicht gegen die
Annahme einer Realunterscheidung von Vertrag und Sakrament zu sprechen.

Hinzu kam, daß sowohl der Vertrag wie das Sakrament der Kundgabe

durch ein sichtbares Zeichen bedurften. Zeichen und Zeichenwert
des Vertrages aber mußten den Mitteln einer natürlichen oder
menschlich-willkürlichen Verlautbarung entnommen sein. Zeichen und Zeichenwert

des Sakramentes hingegen konnten nur in positiver Einsetzung und

Festlegung von Christus im Offenbarungsweg der Kirche anvertraut
worden sein. 1

1 S. Th. III, q. 6o, a. 5 ad i : « Quo signo sit utendum ad significandum,
pertinet ad significantem. Deus autem est qui nobis significat spiritualia per res



als Träger der sakramentalen Symbolik 455

Gerade weil die Ehe unmittelbar in der Menschennatur angelegt
und ihrem Wesen nach vorgezeichnet ist — was ja die Bezeichnung
« officium naturae » zum Ausdruck bringen will — hat ihre vorbehaltlose

Anerkennung als Sakrament im strengen Sinne bis hoch ins Mittelalter
herauf manchen Widerstand bei Theologen und vor allem Kanonisten
überwinden müssen. Daß aber der natürliche Abschluß der Ehe, also

die gegenseitige Bindung im Vertrag schon wesentlich — vollwesentlich-
das Sakrament sein sollte, hat bekanntlich noch den Widerspruch so

großer Thomisten wie Melchior Cano 1 und Sylvius 2 hervorgerufen, -
um Theologen anderer Richtung zu übergehen. Ihnen schien eine

eigene sakramentale Form über den ehelichen Konsens hinaus für die
Ehe als Sakrament unerläßlich und einem priesterlichen Spender
vorbehalten zu sein.

Wieder andere Theologen3 wiesen auf die grundverschiedene
Ordnung hin, der die Ehe als natursittliche Einrichtung und die Ehe
als Sakrament des Neuen Bundes angehört, und zogen daraus den

Schluß : « Si quis solum vellet contrahere nec confuse saltern inten-
tionem haberet, faciendi id quod facit Ecclesia, nempe faciendi matrimonii,

non tarnen sacramentum quod gratiam conferret. » So Vasquez. 4

sensibiles in sacramentis, et per verba similitudinaria in Scripturis. Et ideo sicut
iudicio Spiritus sancti determinatum est quibus similitudinibus in certis Scripturae
locis res spirituales significentur, ita etiam debet esse divina institutione
determinatum, quae res ad significandum assumantur in hoc vel in illo sacramento. »

1 De locis theologicis, lib. VIII, cap. 5. — Für Cano handelt es sich dort
um ein zu erbringendes Musterbeispiel, wie vielfach ein vergeblicher « consensus
theologorum » weder tatsächlich noch rechtlich einwandfrei sein kann. Für unsere
Darlegungen hier können wir jedenfalls daraus entnehmen, daß nach Canos eigenem
Geständnis der Eindruck einer recht geschlossenen Phalanx von Theologen bestand,
die für die reale und, ganz deckende Identität von Kontrakt und Sakrament
eintraten.

2 In Suppl. q. 42, a. 1, q. 1 sq. — An anderer Stelle (In II-II, q. 100, a. 2,
in resp. ad 6) äußert Sylvius seine Vermutung dahin: «Non immerito dubitari
potest si Summae theologicae partem tertiam S. Thomas absolvisset, an non
scripsisset ministrum sacramenti matrimonii esse sacerdotem. » — Bei Sylvius
ist übrigens das Aufgebot an Beweis erstaunlich. Er bemüht sich, neben den
spekulativen Argumenten vor allem die positiven Beweise zu stützen und zu
vermehren. Nicht nur das Rituale Romanum, sondern auch die Ritualien von
Arras (1600), Ypern (1576), Mecheln (1589) u. a., sowie die Synodalbeschlüsse,
nicht nur des Kölner Provinzialkonzils, sondern auch die von Cambrai und Mecheln
werden als Beweise angezogen.

3 Von der Sondermeinung eines Ambrosius Catharinus (Gott Stifter und
Spender ; Worte der Einsetzung — Worte der Spendung), die weiter keinen
Anklang gefunden hat, kann hier füglich abgesehen werden.

4 De sacramentis in genere, Disp. 138, cap. 5, n. 63 sq.



456 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Und in der hochangesehenen und weitverbreiteten ,Theologia Wirce-
burgensis' vertritt P. Holtzclau 1 dieselbe Sentenz und nimmt sie gegen
Einwände in Schutz, die deutlich erkennen lassen, wie lebhaft damals
die Frage kontrovertiert worden sein muß.

Seit Pius IX. herrscht über die Frage keine Meinungsverschiedenheit
mehr. Sein Syllabus bezw. die ihm zugrundeliegenden päpstlichen
Kundgebungen haben nicht nur die Übergriffe der ,regia potestas' in
Schranken gewiesen und die unzulässigen Ansprüche einer jeden .civilis
potestas' ein für alle mal abgeschnitten ; gleichzeitig ist durch die

Verurteilung der betreffenden Sätze im Syllabus eine einheitliche und
sichere theologische Lehre hingestellt. Die zwei wichtigsten Sätze aus
dem Proskriptionsdokument, auf die es hier ankommt, sind einer

Verurteilung des Jahres 1856 und einer solchen im Schreiben an den

König von Sardinien aus dem Jahre 1852 entnommen
« Matrimonii sacramentum non est nisi quid contractui accessorium

ab eo separabile, ipsumque sacramentum in una tantum nuptiali bene-

dictione situm est » (Denz. 1766).
« Vi contractus mere civilis potest inter christianos constare veri

hominis matrimonium, l'alsumque est, aut contractum matrimonii inter
christianos semper esse sacramentum aut nullum esse contractum, si

sacramentum excludatur » (Denz. 1773).
Die eindeutige Lehre der Kirche, wie sie aus dem Syllabus Pius IX.

erhellt, hat ihre prägnante Fassung im can. 1012 des neuen kirchlichen
Gesetzbuches gefunden : « Christus Dominus ad sacramenti dignitatem
evexit ipsum contractum matrimonialem inter baptizatos. » Daß die

zwei großen Eheenzykliken Leo's XIII. und Pius XI. auf dieser

Grundanschauung aufbauen, ist nicht anders zu erwarten. « Christus hat
gerade den gültigen Ehevertrag zwischen Gläubigen zum sakramentalen
Gnadenzeichen bestimmt. »2 Der Theologie des Ehesakramentes ist
damit nicht nur ein fester Stützpunkt gegeben, sondern auch eine neue

Aufgabe und Anregung. Es zu gilt zeigen, inwiefern und in welcher

eigentümlichen Weise Ehe, so wie sie war und ist, nunmehr ' ein

sakramentales Zeichen, Sinnbild übernatürlicher Wahrheit und
Wirklichkeit, ein « signum rememorativum, demonstrativum, prognosticum »

ist. 3

Einerseits steht seit Pius IX. als sichere theologische Lehre fest,

1 De sacramento matrimonii, n. 300 sqq.
2 Encycl. ,Casti Connubii', n. 39.
3 Vgl. S. Th. III, q. 60, a. 3.



als Träger der sakramentalen Symbolik 457

daß Ehekontrakt und Sakrament akteins sind. Es bleibt aber ebenfalls

gewiß, daß Kontrakt und Sakrament an der christlichen Ehe virtuell
verschieden sind. 1 Es handelt sich um ein ganz eigenartiges Verhältnis,
in dem hier Natur zu Übernatur steht. Zwei Punkte verdienen besondere

Aufmerksamkeit : Zunächst ist das eheliche Ja im Ehevertrag
seinem Sinne, seiner Verantwortung, seiner Gültigkeit nach eine
unvertretbare persönliche Angelegenheit der ehelichen Partner. Sodann ist
das gleiche eheliche Ja als Spendakt des Ehesakramentes überpersönliche

Symbolsetzung in Christus mit sakramentaler Wirkung.
Was sakramental durch die Ehe bezeichnet und im Zeichen bewirkt

werden soll, hängt vom Einsetzungswillen Christi ab. In seiner freien
Wahl hat er den natürlichen Ehevertrag selber als sichtbares Zeichen
für das Ehesakrament erkoren ohne irgend ein Zusatzstück. Damit
war die Zeichenbedeutung und Zeichenwirkung des Sakramentes auf

jene Möglichkeiten beschränkt, die in dem Ehevertrag zur Darstellung
kommen konnten.

Der natursittliche Wesenskern jeder Ehe ist der beiderseitige
Ehekonsens. Nicht als ob das Wesen der Ehe in freier Vereinbarung
bestimmt würde. Ob im Vertrag auch das Wesen dessen, worauf der

Vertrag sich erstreckt, erst bestimmt werde, ist nicht aus dem Vertrag
als solchem zu ersehen. Vom Ehevertrag aber gilt : « Das Wesen der Ehe
ist der menschlichen Freiheit vollständig entzogen, sodaß jeder, nachdem

er einmal die Ehe eingegangen, unter ihrem von Gott stammenden
Gesetz und wesentlichen Eigenschaften steht. »2 Die Ehe hat ihre

gottgesetzte Wesensform. Sie ist ein Naturheiliges und bietet dem
Menschen formende Kräfte dar, die ihn an den Schöpfer der Ehe und
den Urschöpfer des Lebens nahe heranzuführen vermögen. Den
wohltätigen Einfluß dieser Kräfte müssen selbst die noch an sich erfahren,
die in der Ehe den Schöpfer-Gott nicht mehr suchen. Es ist ja nicht

1
« Quamvis matrimonium sit sacramentum, tarnen aliud est matrimonio esse

matrimonium, et aliud est ei esse sacramentum : quia non solum ad hoc est insti-
tutum ut sit in signum rei sacrae, sed etiam ut sit in officium naturae » (Suppl.
q. 4Q, a. 2 ad 7). Um dieser Verschiedenheit willen wird die .sacramentalitas' unter
den ,bona ab extrinseco honestantia' mitaufgezählt : « Quarnvis matrimonium sit
sacramentum, tarnen aliud est matrimonio esse matrimonium et aliud est ei esse
sacramentum : quia non solum ad hoc est institutum ut sit in Signum rei sacrae,
sed etiam ut sit in officium naturae. Et ideo ratio sacramenti est quaedam conditio
adveniens matrimonio secundum se considerato, ex quo honestatem etiam habet.
Et ideo sacramentalitas eius, ut ita dicam, ponitur inter bona honestantia
matrimonium » (Suppl. q. 49, a. 2 ad 7).

2 Encycl. .Casti Connubii', n. 6.



45s Vertrag und Band der christlichen Ehe

von ungefähr, daß gerade in der Familie, die auf der Ehe steht, so

geheimnisvoll, zart und stark die Fäden von ,pietas' und .religio'
verschlungen liegen. 1

Hat Gott auch das Wesen der Ehe festgesetzt und unter
unverbrüchliches Sittengesetz von Natur und Offenbarung gestellt — die

Freiheit der Eheschließung tastet der Schöpfer nicht an. « Die einzelne
Ehe entspringt, sofern sie die eheliche Verbindung zwischen diesem
Manne und dieser Frau ist, dem freien Jawort der beiden Brautleute.
Diese freie Willenserklärung, durch die jeder Teil das der Ehe
eigentümliche Recht gibt und nimmt, ist zu einer wahren Eheschließung
derart notwendig, daß sie durch keine menschliche Macht ersetzt
werden kann. 2 Hohe Ehrfurcht vor der Anordnung Gottes und vor
der Würde der menschlichen Person zugleich ist es, daß die Kirche
mit peinlichster Sorgfalt bei schwebenden Eheverfahren vor allem auf
die Tatsache und Gültigkeit der Eheeinwilligung achtet. Fehlte sie, so

bliebe ja selbst eine ,convalidatio' und eine ,sanatio in radice', wie
Schale ohne Kern. Das freiwillentliche Ja der beiden Ehepartner ist

es, was allein letztlich Ehe schafft. 3 Die Ehe unter fürstlichem Gepränge
hat da nichts voraus vor der Ehe der Armen. Ehe bleibt immer das

Reservat persönlichster Freiheit und Entscheidung. Sie ist wesensmäßig

jeder Entpersönlichung entzogen.
Die eheliche Verbindung ist immer zuerst eine innige Verschmelzung

der Seelen, obwohl sie wesenhaft eine Ehe im Fleische sein will — im
Gegensatz zu einer rein geistigen Ehe (übertragener Bedeutung), von
der z. B. Mystiker reden. «Durch die Ehe werden die Gatten der Seele

nach verbunden und verschmolzen, und zwar eher und inniger als dem
Leibe nach, und nicht durch vorübergehende Sinneserregung oder bloße

Gemütsbewegung, sondern durch überlegten und festen Willensentschluß.

»1 Ehedem hatten Kirchenväter und Theologen gegenüber

irrigen Anschauungen aus Kreisen der Gläubigen die Josephsehe als

wahre Ehe in Schutz zu nehmen. Sie taten es mit dem Hinweis, daß

nicht der ,concubitus', sondern, der .consensus' das Wesen der Ehe
schon voll begründet. 5 Heute ist an der Wage unserer gepriesenen

1 Vgl. S. Th. II-II, q. IOI ; q. 121.
2 Encycl. ,Casti Connubii', n. 6 ; vgl. CJC 1081, § i.
3 « Matrimonium facit partium consensus ...» (CJC 1081, § i).
4 Encycl. ,Casti Connubii', n. 7.
5 Augustinus, De nuptiis et concupiscentia, lib. I, cap. 11 : a Quibus placuerit

ex consensu ab usu concupiscentiae in perpetuum continere, absit ut inter illos



als Träger der sakramentalen Symbolik 459

Kultur der Kult der Triebe umso höher gestiegen, je mehr der Kult
der Geistigkeit gesunken ist. Selbst Einsichtige außerhalb der Kirche
klagen bewegt über die schmähliche — weil grundsätzliche — Preisgabe

des person-geistigen Eros an die wechselnde Laune ungeistiger
Triebgewalten. Mehr denn je hat die Kirche heute die Aufgabe, für
den geistigen Ursprung und sittlichen Gehalt des Ehevertrages
einzutreten. Glaube steht gegen Unglaube ; prahlende Mutlosigkeit mit
Sittenlosigkeit gegen Treue zu den Gedanken Gottes und Treue zu den

ewigen Gesetzen Gottes.

Zwischen der natürlichen Sittlichkeit und den ehrlichen Regungen
des Gewissens besteht eine Wahlverwandtschaft von Gott her. Ehe
ist immer als ein Heiliges empfunden worden. Sie hat sich den Menschen

immer dargestellt als bevorzugte Pflanzung des Schöpfers, über die er
mit besonderem Auge wacht. Schon der Quell zeugenden Lebens, den

die Ehe umschließt, mußte die Menschen an dieser geheimnisvollen
Stätte die Schöpfernähe Gottes in besonders wirksamer Weise inne
werden lassen. Als heilig mußte aber auch die Ehe schon erscheinen,
weil darin Mensch zu Mensch sich gesellt in einer so vorbehaltlosen
Weise, wie es in keiner anderen irdischen Gemeinschaftsform geschieht
und geschehen darf. Darüber hinaus liegt ja nur noch die Angehörigkeit
des Menschen an Gott, die allein noch die eheliche Zugehörigkeit übertrifft

und zugleich begrenzt.
« Consortium omnis vitae » — so hat römische Juristensprache

(Ulpian) die Ehe bezeichnet. Es sollte damit das Umfassende an der
Gemeinschaft der zweigeschlechtlichen Lebensform zum Ausdruck
gebracht werden. Diese Kennzeichnung darf aber nicht quantitativ
verstanden werden. Sie wäre sonst recht äußerlich und irrig zugleich.
Es gibt wesentliche Bezirke des Lebens, die auch für die Ehegatten
untereinander beiderseitig hinter Schlagbäumen Gottes zu verbleiben
haben. Und es können in berechtigtem Vorbehalt wertvolle Lebensgüter

von der ehelichen Gütergemeinschaft getrennt gehalten werden,
die darum doch nicht den Wert der Ehe herabdrücken, geschweige

denn das Wesen der Ehe aufzuheben brauchen. Nicht die Größe des

umspannenden Radius ist es, die eindeutig die Ehegemeinschaft
kennzeichnet. Auch die Intensität der Liebe, die zu einem so restlosen
Zusammenschluß führt, ist nicht das Entscheidende. Die Eigenart der

vinculum coniugale rumpatur, immo firmius erit, quo magis ea pacta secum
inierint, quae carius concordiusque servanda sunt, non voluptariis nexibus cor-
porum, sed voluntariis affectibus animorum » (ML 44, 420).



460 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Lebensgemeinschaft, wie Ehe sie mit sich führt, kann nur von ihrem
Kern der miteinbezogenen Geschlechtsgemeinschaft her eindeutig
gekennzeichnet werden. Die Geschlechtsgemeinschaft ist dabei in dem
menschlich-sittlichen Sinne und dem leib-seelischen zugleich zu fassen.

Diese Geschlechtsgemeinschaft ist es, von der her die eheliche
Lebensgemeinschaft erst ihre eindeutige Gestalt empfängt. Damit ist nicht
gesagt, daß die Lebensgemeinschaft der Ehegatten in allem oder gar
notwendig eine Geschlechtsbeziehung darstelle. Über den Beziehungen
der Gatten als Geschlechtswesen stehen Beziehungen persong jistiger
und leibseelischer Mannigfaltigkeit, die vom Geschlechtscharakter so gut
wie unberührt bleiben. Von sich aus ist ja der Geist und die geistige
Seele überhaupt geschlechtsindifferent, wenn auch die Ausstrahlung des

geschlechtlichen Unterschiedes bei Mann und Frau bis an die höchsten

Wipfel des Geistes hinaufreicht. Mit Recht hat eine gesunde Theologie
immer daran festgehalten, daß auch die Einwilligung ins eheliche Leben,
wie sie die Brautleute beim Eheabschluß zum gegenseitigen Ausdruck
bringen, nicht unmittelbar die geschlechtlichen Akte, sondern zunächst

nur das gegenseitig zugebilligte Recht zum Gegenstand ihrer
Willenserklärung hat. Und wiederum nicht so, als ob das ,ius ad corpus' den

alleinigen oder vorzüglichsten Inhalt der gegenseitigen Erklärung bilde.
Wohl aber ist es jenes inhaltliche Moment der Willenserklärung, das
allein der gemeinten Lebensverbundenheit seinen" ganz eindeutigen Sinn
verleiht. In diesem Sinne ist es richtig zu sagen : Lebensgemeinschaft,
wie Ehe sie meint, ist um Geschlechtsgemeinschaft wie um ihren Kern
gelagert und geordnet. Die Geschlechtsbeziehung strahlt gleichsam
radial in die übrigen Gemeinschaftsbeziehungen hinein und wird
hinwiederum ihrerseits von den mehr geistigen Kräften der Lebens- und
Liebesgemeinschaft umhegt, geformt, geadelt. Selbst bei der Josephsehe

ist diese naturhafte Anordnung der zweigeschlechtlichen Beziehungen
in der ehelichen Gemeinschaft gewahrt, wenn auch der Gebrauch der
Geschlechtsgemeinschaft in frei gewolltem gegenseitigen Enthaltsam-
keitsverzicht nicht in Anspruch genommen wird.

Hieraus ist ersichtlich, welchen Sinn demnach die sogenannte
« eheliche Pflicht » in der Lebensgemeinschaft Ehe hat. Einen Widerspruch

zwischen der herkömmlichen Bezeichnung und dem Wesen der
Ehe als Liebesgemeinschaft sehen zu wollen, heißt, sowohl den Takt
der Sprache wie den Sinn der ehelichen Natur verkennen. Auch die

heute so gewaltsam in den Vordergrund gerückte Unterscheidung vom
,Sinn' der Ehe und dem .Zweck' der Ehe, die manchen wie eine



als Träger der sakramentalen Symbolik

Befreiung neuzeitlichen Denkens und Empfindens erscheint, übersieht
doch offenbar die tieferen Zusammenhänge von Lebensgemeinschaft und
Geschlechtsgemeinschaft in der Ehe, die beide in Sinn- und
Gesetzeszusammenhängen stehen, die über den zweiindividuellen Lebensverband
hinausreichen. Eine klar und folgerichtig durchdachte Wesensbestimmung

der ehelichen Gemeinschaft kann der eindeutigen
Begriffsbestimmung vom Zweck her schlechthin nicht entbehren. 1

Die Gestalteinheit an dem Wesensbild der Ehe war allem Anschein
nach einer früheren Zeit, die die Dinge mehr naiv unmittelbar nahm,
viel mehr selbstverständlich. Die Heraushebung gesonderter und
einander übergeordneter Zweige an der vollen Sinngestalt der Ehe, sollte
ihr nur zu einer theoretischen Betrachtung und systematischen
Auseinanderfaltung dienen, bei der die innere und naturhafte Verbundenheit
wie selbstverständlich vorausgesetzt blieb. Die Dreigüterlehre von der
Ehe (proles, fides, sacramentum), die man von Augustinus übernahm
und als köstliches Lehrgut weitergab, hatte bei ihrem Urheber wie bei
den Erben der Schule immer der innern Zusammengehörigkeit der

auseinandergehobenen Momente Rechnung getragen. Wohl keiner auf
diesem langen Weg der Schultradition hat es unterlassen, beim
Ehezweck erster Ordnung (proles) mit der Zeugung zugleich — und wie im
gleichen Atemzug — die Erziehung als fortgesetzte Zeugung in der
Familie herauszustellen und mit dem Kind somit den ganzen Lebenskreis

der Gattenschaft, Elternschaft und Familiengemeinschaft mitzu-
bezeichnen. Und wenn unter den Ehezwecken zweiter Ordnung die

gegenseitige Unterstützung (mutuum adiutorium) in den Vordergrund
gestellt wurde, so war damit keineswegs nur eine vermehrte Leistungsfähigkeit

gemeinsamer Schulter gemeint, sondern in kurzem Ausdruck
das bezeichnet, was Gen. 2, 20 ff. von der Ergänzung des Mannes durch
das Weib gesagt ist. Eine Gehilfin und Gefährtin ist dem Manne an die

Seite gestellt, für die ein Mann dort nicht stehen und gleiche Erfüllung
einer Lebensgemeinschaft geben könnte — und umgekehrt. Das ist
auch der Sinn an der bekannten Stelle des römischen Katechismus, die

neuerdings so besondere Aufmerksamkeit auf sich gelenkt hat : « Diversi
sexus naturae instinctu expetita societas, mutui auxilii spe conciliata. » 2

Und was endlich die heilende Bedeutung der Ehe für den gefallenen
Menschen betrifft — als « remedium concupiscentiae », so ist das durch-

1 Vgl. dazu Franz Huerth, in der Zeitschrift Schol 4 (1929) 634 f. und 5 (1930)
588 ; ferner Ivo Zeiger, in « Periodica de re morali, canonica, liturgica » (1931) 37* ff.

2 Catech. Rom., Pars II, cap. 8, q. 13.



462 Vertrag und Band der christlichen Ehe

aus nicht rein negativ zu verstehen im Sinne einer bloßen Indulgenz
und Behütung vor Schaden. Man lese darauf nur einmal aufmerksam
den für das ganze Mittelalter so grundlegenden Text des Sentenzenmeisters

im IV. Buch, Abschnitt 26, durch. Dort heißt es

bemerkenswerterweise nicht einfach « ut vitium cohiberetur », sondern an erster
Stelle « ut natura exciperetur ». Und wenn vom Meister der Sentenzen
die augustinische Formel eingeflochten wird : « excipitur honestate

nuptiarum », so lag für ihn wie für Augustinus selber die Anschauung
zugrunde, daß es sich eben um eine sittigcnde Institution für ein im
Grunde immer noch sittiges Gebilde und sittigen Naturdrang handle.
Gewiß ist die Ehe für das gefallene Menschengeschlecht Deich und
Damm einer entfesselten Sinnlichkeit. Und weil auch der Christ nicht
von allen Schäden der Natur erlöst ist, hat auch die christliche Ehe
immer noch den Samariterdienst an der Wunde zu leisten. Aber was
dem Mißbrauch zuvorkommt, und das, woran es dem Mißbrauch
begegnen will, sind beide doch im Grunde etwas durchaus Positives an
Wert und Weg der Geschlechterbegegnung und -ergänzung. Gerade auch

Augustinus hat das in oft wiederholtem und weitausgesponnenem
Gedankengang gegenüber Pelagianern — besonders denen um Julian
von Eclanum — zum Ausdruck gebracht. 1

Den Ehereformern außerhalb der Kirche kann man aber vielfach
mit Recht den Vorwurf machen, daß sie Gottverbundenes in der Ehe
widernatürlich zerreißen und voneinander trennen. Ihrer zerstörenden
Tendenz gegenüber hat die Darstellung der christlichen Ehe in der

Enzyklika «Casti Connubii» mit besonderem Nachdruck die Lebens- und

Geschlechtsgemeinschaft der Ehe in ihrer organischen Verbundenheit,
weschelseitigen Beziehung, ihrem gegenseitigen Vorrang unter verschiedenen

Gesichtspunkten betont und grundsätzlich klar hingestellt. Die

Auffassung der Kirche sollte damit endgültig geschützt dastehen gegen
den Vorwurf, als habe sie die Geschlechtsgemeinschaft in übertriebener
Weise unter den Zwecksinn Kind und zu wenig unter den Personsinn
der Gatten gestellt, oder als habe sie den Personsinn der Ehe zu
erbsündig aufgefaßt.

Wenn Ehe das ist, was hier noch einmal in großen Zügen zur

1 Man überzeugt sich davon leicht aus den 2 Büchern ,De nuptiis et concupis-
centia' und aus dem .Opus imperfectum contra Julianum' (besonders Buch 4
und 5). — Von den Neueren hat über dieses Kapitel Dietrich von Hildebrand
tiefe Gedanken in edler Sprache niedergelegt in seinem Werkchen « Reinheit und
Jungfräulichkeit» (München 1928), besonders im 3. Teil (S. 89 ff.).



als Träger der sakramentalen Symbolik 4^.5

Darstellung gekommen ist, dann ergibt sich von selbst, wie tief das
eheliche Ja im Ehevertrag gebend und nehmend hineingreift in den aller -

tiefsten Personenbestand der beiden ehelichen Partner. Es geht fürwahr
um einen Einsatz sondergleichen — inhaltlich gesehen und gesehen als

unwiderruflich fürs Leben. Was da aus Liebe heraus gegenseitig
eingeräumt und als Recht entgegengenommen wird, reicht in einem an
letzte Körperlichkeit, an die tiefste Geistigkeit, an die innerste Substanz
der Persönlichkeit heran. Die Liebeszuversicht zweier Menschen

zueinander, die sich hier in klarbewußtem freiwillentlichem Entscheid
Personenrechte allerhöchster Ordnung einräumen, tastet der Herrgott
durch Dazwischenkunft nicht an, und hat erst recht das Gesetz unter
Menschen in aller Ehrfurcht zu achten

Wenn irgendwo unter Menschen, so hat vor allem im feierlichen
Augenblick des Ehevertrages das Ich und Du für die Ehegatten einen

sonst kaum so tieferfüllten und schenkenden Vollgehalt Man hat
gemeint, es sei nicht angemessen, den Liebesbund, den die Brautleute
in der Ehe eingehen, einen Ehevertrag zu nennen.1 Gewiß handelt es

sich da nicht um einen Sachvertrag oder Personleistungsvertrag, über
den sonst gegenseitige Willensvereinbarung übereinkommt. Hier bindet
sich vielmehr Person an Person zu einer Zweieinheit engster
Lebensgemeinschaft. Beide Teile muten einander zu, die Selbständigkeit ihrer
Person in gewisser Weise aufzugeben mit dem wagenden Vertrauen, im
Anschluß an den ehelichen Lebensgefährten emporzuwachsen und die

eigene Persönlichkeit ergänzt, bereichert und vertieft auf höherer Stufe
wiederzufinden im Lebenskreis der Familie. So wie es der Gattenschaft
in der Ehe vorbehalten ist, daß der Mann das Weib « erkennt », das

Weib den Mann « erkennt », so tritt auch für den Mann in der Ergänzung
mit dem Weibe — und für das Weib in der Ergänzung mit dem Manne

— schlummerndes eigenes Leben zur entfalteten Erscheinung, die weder

der Mann für sich allein noch das Weib für sich allein hätte zum
Erlebnis bringen können. Diese schlummernden Kräfte sind es ja, die

das tiefe Sehnen im zweitstärksten aller Naturtriebe aus sich hervortreiben

: « Relinquet homo patrem et matrem, et adhaerebit uxori et
erunt duo in caro una » — so klingt die Stimme der Offenbarung durch

1 Auch Formen, wie die ,Manus'-Ehe sind — wofern echte Ehe überhaupt —•

im Grunde auch immer einschlußweise Vertrags-Ehe. « Dicendum quod sicut dicit
Hugo de Sancto Victore (Summa Sent. VII, 6), eos qui coniunguntur, sie oportet
consentire, ut invicem se spontanée reeipiant, quod indicatur fieri, si in desponsa-
tione non contradicant » (Sappl, q. 45, a. -2 ad 3).



464 Vertrag und Band der christlichen Ehe

das ganze Alte und Neue Testament. .Diese Triebstärke, die das Band
mit der elterlichen Familie trennt, um dem Weibe der Sehnsucht
anzuhangen, ist das Werk der Natur und ihres Schöpfers. Daß es nicht
freisinnliche Natur bleibe, sondern aus dem geistigen Zentrum der

Person her gestaltet und verantwortet werde, das ist es, was Ehen
unter Menschen begründet und sittigt im Gegensatz zum
instinktgeleiteten Paarungstrieb der Tierwelt. Die klarbewußte, freie

Zustimmung im ehelichen Vertrag ist der entscheidende Akt, in dem das

ehefähige und eheberechtigte Menschenpaar Lust und Last, Recht und
Pflicht, Güter und Aufgaben der Ehe auf sich nimmt. Die Freiheit
der Liebe, die einmal den Schritt in die Ehe getan hat, ist ein für
allemal unter ein Gesetz getreten, das ihr ein « Nein » oder « Anders »

verbietet. Das frei liebende « Ja » verbleibt ihr ungeschmälert wie im
Augenblick der Zustimmung zum Ehevertrag, aber der volle ernste
Einsatz der eigenen Persönlichkeit, so wie er im feierlichen Augenblick
der « celebratio matrimonii » im aufrichtigen Ja des Herzens sich

ausgesprochen und hingegeben hat, kann nicht wiederkehren. Er fordert
aber die Einlösung des gegebenen Wortes bis zum Tode dessen, der das

Wort und seine Gabe entgegengenommen hat.

II.

Der Ehevertrag kommt durch den ureigensten und freien Entschluß
zweier Persönlichkeiten zustande. An den freipersönlichen Ursprung
und Weg dieser Willensentschließung reicht kein Arm, keine List und
Gewalt der Menschen heran. Und Gott der Schöpfer tastet dieses heilige
Eigenrecht, das er dem Menschen anvertraut hat, nicht an.

Der Wille zum ehelichen Ja und seine Kundgabe sind die
entscheidende Ursache für das Zustandekommen des Vertrages — die

,causa principalis et adaequata' —, um mit der Schule zu reden. Das

Sakrament fällt mit der Setzung des Vertrages zusammen. Die Kontrahenten

dés Ehevertrages sind zugleich Empfänger und Spender des

Ehesakramentes. « Causa efficiens matrimonii regulariter set mutuus
consensus per verba de praesenti expressus. »1 Ein dingliches Element
fehlt beim Sakrament. Wie das Bußsakrament, vollzieht es sich in rein
persönlichen Akten. « Sicut poenitentia non habet aliam materiam, nisi

ipsos actus sensui subiectos, qui sunt loco materialis elementi, ita est

1 Concilium Florentinum (D. 702).



als Träger der sakramentalen Symbolik 465

de matrimonio. » 1 Die Wesensform des Sakramentes besteht in der
Kundgabe der beiderseitigen ehelichen Einwilligung. « Verba quibus
consensus exprimitur matrimonialis, sunt forma huius sacramenti, non
autem benedictio sacerdotis, quae est quoddam sacramentale. »2 Die
Eheleute spenden sich also das Sakrament in selbsteigenem Spendeakt.
Daß dieser Akt in dem bekundeten Willen zur Ehe, wie er von den

Brautleuten ausgesprochen wird, liegen soll, bereitete lange Zeit dem

theologischen Denken einen ernsten Anstoß. « Sacramenta non sunt a

voluntate humana, sed ab institutione divina. Sed consensus ad volun-
tatem humanam pertinet. Ergo non est causa matrimonii, sicut nec
aliorum sacramentorum. »3

Die Ehe, so wie sie sichtbar vor dem irdischen Auge der Menschen

dasteht, ist unter Gläubigen — und nur erkennbar von gläubigem
Auge — schon das Sakrament. Das kann sie nur sein, sofern jenes
irdische Bild der Ehe Sinnbild ist. Sinnbild nicht im natürlichen
oder menschlich willkürlichen Sinn, sondern Sinnbild kraft freien und

ausgesprochenen Willens Christi. Sinnbild übernatürlicher Wirklichkeit,
um die nur die freie Wahl und Offenbarung Gottes wissen konnte.
Die im Symbol des Sakramentes leibgewordene Idee ist in der übernatürlichen

Heilsökonomie des Neuen Bundes zugleich im Bild geschehende
und erscheinende Wirklichkeit. 4 Am Täufling, der ins Bad der Taufe
steigt, vollzieht sich kraft des sinnbildlichen Vollzugs die innere,
übernatürliche Reinigung. Und am Täufling, wie er aus dem Wassergrab
emportaucht, erscheint sinnbildlich die innere Wirklichkeit der
übernatürlichen Wiedergeburt und Auferstehung.

Der sichtbare sakramentale Zeichenvorgang beim Ehesakrament,
wie Christus es eingesetzt hat, besteht restlos in dem gleichen Akt, in
dem auch Ehe unter Menschen sonst zustande zu kommen pflegt : in
der Kundgabe gegenseitiger Eheeinwilligung. In der Ordnung des natürlichen

menschlichen Geschehens ist dieser Akt ein hauptursächlicher
Vorgang mit alleinursächlicher Wirkung einer natürlichen
Eheverbindung unter den Brautleuten. In der Ordnung des übernatürlich-
sakramentalen Geschehens ist der gleiche Akt ein nicht allein- und
nicht hauptursächlicher Vorgang, sondern ein dienstursächliches

Mitbeteiligtsein — nach Weise eines lebendigen Werkzeuges. Der Akt
bleibt auch als solcher ein vollmenschlicher und höchstpersönlicher, aber

1 Suppl. q. 42, a. l ad 2.
3 Suppl. q. 45, a. 1, obi. 1.

2 Suppl. q. 42, a. 1 ad 1.
4 Vgl. S. Th. 3 q. 84 a. 3 ad 5.



466 Vertrag und Band der christlichen Ehe

ein Akt der an Christus, den Höheren und Bestimmenden, frei sich
hingebenden Persönlichkeit, die in ihrem Willen nicht selbsteigen wollen
und handeln will, sondern wollen und handeln im Auftrag, Sinn und
Willen Christi, wie er hier und jetzt, aktuell und unmittelbar in der
menschlichen Verlautbarung sich ausdrückt. Die Lehre vom Haupt und
den Gliedern am einen geheimnisvollen Leib Christi gibt dafür die
organische Gesamtanschauung.

Der Theologe kann aber nicht dabei stehen bleiben, an dem einen
Akt der gegenseitigen Einwilligung1 die hauptursächlich-natürliche
Funktion und die dienstursächlich-übernatürliche Funktion zu
unterscheiden. Das bloße Nebeneinander und Zugleich gibt den

Offenbarungsgedanken Gottes an diesem Sakrament nur unzulänglich wieder.
Was antreibt, weiter zu fragen, ist der allgemeine Satz der Sakramententheologie

: « Causae sacramentales significando efhciunt. » 2 In der Kundgabe

des Ehewillens muß der sakramentale und eigensakramentale

Symbolwert des Ehesakramentes beschlossen liegen. Hier liegt
geformter und geoffenbarter Zusammenhang vor. « Cum in matrimonio sit
quaedam spiritualis coniunctio, in quantum matrimonium est sacra-
mentum, et aliqua materialis, secundum quod est in officium naturae
et civilis vitae, oportet, quod mediante materiali fiat spiritualis virtute
divina. » 3

Das Wesen der Ehe besteht formell im Ehebund als dem bestehenden
Band der Einigung. 4 Die willentliche Erklärung und Bindung zum
ehelichen Lebensbund liegt jenem Wesen als die hervorbringende
Ursache zugrunde und voraus. Auf die sakramentale Ehe als Sakrament

angewandt heißt das : « Matrimonium non est ipse consensus, sed quaedam

unio ordinatorum ad unum, quam consensus facit. Nec consensus,

proprie loquendo, coniunctionem Christi ad Ecclesiam significat, sed

voluntatem eius, qua factum est, ut Ecclesiae coniungeretur. » 5

Sakramental ist an der Ehe nicht bloß ihr formelles Wesen, sondern

1 Die Sprechweise vom « einen » Akt ist so gemeint und gerechtfertigt, wie
Thomas sagt : matrimonium non Claudicat quantum ad vinculum, sed quandoque
Claudicat quantum ad effectum » (Suppl. q. 59, a. 5 ad 3 ; cf. q. 44, a. 1 ad 3).

2 Suppl. q. 45, a. 3 c. 3 Suppl. q. 45, a. 1 c.
4 Vgl. Suppl. q. 44, a. 1, a. 2, a. 3.
6 Suppl. q. 45, a. 1 ad 2. — Man übersehe nicht, daß Thomas als formelles

Ordnungsprinzip der Einheit des Ehebandes angibt : das eine Ziel der Erzeugung
und Erziehung der Kinder und die gemeinsame Lebensform der einen häuslichen
Gemeinschaft. Von der Verbindung dem Leib und der Seele nach sagt er : «

coniunctio corporum et animorum ad matrimonium consequitur » (Suppl. q. 44. a. 1 c).
Weiter unten wird auf diesen Gedanken noch einmal zurückzukommen sein.



als Träger der sakramentalen Symbolik 4^7

auch die erzeugende Ursache des menschlichen Setzungsaktes. Es ist
ja die besondere Weise, wie sakramentale Ursachen überhaupt wirksam
sind : « significando efficiunt ». Träger sakramentaler Zeichenbedeutung
ist bei der Ehe sowohl der natürliche Ehevertrag wie auch das aus
dem Vertrag entspringende natürliche Eheband.

Es wäre irrig, wollte man Natur und Übernatur am einen und
selben Ehevertrag bezw. am einen und selben Eheband als seinsmäßig

getrennt ansehen. Eheschließung und Eheband stellen vielmehr je für
sich ein einziges Reale dar, das der natürlichen und übernatürlichen
Ordnung zugleich angehört. Die Doppelzugehörigkeit läßt sich — und
mit gutem Recht — in Gedanken auseinanderheben, aber auch nur in
Gedanken. Das Zugleich und Ineinander der Zweiordnungsnatur der
Ehe stellt sich in dieser gedanklichen Zerlegung so dar : materiell
gesehen ist Natur der Träger von Übernatur ; formell gesehen ist Natur
in den einen Akt übernatürlichen Seins am Sakrament mitaufgenommen.

Das werdende und das bleibende Sakrament an der einen Ehe und
der vom werdenden und bleibenden Sakrament jeweils versinnbildete
Inhalt stehen analog zueinander wie Ehevertrag und Eheband
aufeinander bezogen sind, sofern das Band aus dem Vertrag hervorgeht.

Die inhaltliche Bestimmung des sakramentalen Sinnbildgehaltes
an der Ehe wollen wir hier einstweilen noch etwas zurückstellen. Sie

wird vom Sinn des sakramentalen Ehebandes als dem eigentlichen
Kern und Wesen des Sakramentes auszugehen haben, um von dort
den sakramentalen Bewirkungssinn des Ehevertrages wirklichkeitsgemäß

darzustellen. Hier sei nur rein formell vom sakramentalen
Spendeakt noch Einiges vorwegbemerkt.

Jedes Sakrament fordert seinem Wesen nach eine sinnfällige Zeichengestalt

und einen sichtbaren Spendeakt. Dem Sakrament gehören beide an
insofern sie handeln und spenden bezw. anzeigen und wirken nach Weise
eines Instrumentes in der Hand Christi des Gottmenschen. Dabei ist die
instrumentale Entäußerung, Erhebung und Erfüllung für den Spender und
seinen Akt einerseits, andererseits für das Symbol und seine wirkende
Kraft keineswegs identisch oder auch nur gleichförmig.

Dem Spender obliegt in Hinsicht des Sakramentes eine dreifache im
Akt nicht getrennte Aufgabe : erstens der menschliche Vollzug des Aktes,
zweitens die Eindeutung des an sich vieldeutbaren Aktgeschehens, drittens
die Hingabe des Aktes seiner ganzen naturhaften und personalen Substanz
nach an Christus zu eigen, so wie er lebendig als Gottmensch durch den
Leib seiner Kirche wirkt. 1 Der Spender ist die setzende Ursache des

1 Vgl. III, q. 64, a. 8.



468 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Sakramentes in seiner sichtbaren Erscheinung. Die Absicht seines Tuns
hat aber jeweils die zu sein : das zu tun, was Christus und seine Kirche tut.
Die seelische Wirkung dieser Absicht geht jedoch nicht über den Vorhof
des Sakramentes hinaus. Sie schafft die geforderte Disposition und eine
notwendige Voraussetzung, hat aber keine seinsgebende Innen-Bedeutung
für das Wesen des Sakramentes und seine Gnadenwirkung.

Anders hingegen beim symbolischen Akt des Sakramentes selber.
Auch er ist Christo zu willen und zu eigen. Aber er schafft nicht bloße
Disposition und Voraussetzung, sondern ist selber das Bild am Sakrament
und im Bild die Erscheinung des Wesens am Sakrament. Die symbolische
Gestalt des sakramentalen Aktes ist ja Ausdruck des sakramental sichtbar
werdenden Christus -— des taufenden, des freisprechenden, des konsekrieren-
den, des begnadenden Christus.

Ihrer sichtbaren Gestalt nach scheiden sich die sieben Sakramente des
Neuen Bundes zunächst in zwei Gruppen, deren eine und größere ihre
sakramentale Gnade jeweils an ein körperdingliches Element knüpft,
während die andere Gruppe — sie umfaßt nur das Büß- und das
Ehesakrament — in bloßen Akten sich vollzieht. 1 Der Unterschied ist nicht
von ungefähr und nicht ohne tieferen Grund. Er hat die Aufmerksamkeit
eines Thomas — noch in der letzten Fassung seiner Lehre in der Summa —
auf sich gelenkt. Er glaubt den Unterschied theologisch so deuten zu
müssen : Wo die sakramentale Gnade an ein Körperding als sakramentales
Mittel gebunden ist, sind die. dabei tätigen Akte der Menschen am eigentlichen

Wesen des Sakramentes unbeteiligt. Es ist nichts im Wesen des
Sakramentes zu entdecken, das Züge von einem beteiligten menschlichen
Akte an sich trüge. Gott allein ist es eben, der in jenen Sakramenten einzig
durch die Menschheit Jesu Christi und das ihr in der Kirche « einverleibte »

dingliche Symbol hindurch sakramental wirkt. « Est attendendum, quod in
illis sacramentis, in quibus confertur excellens gratia, quae superabundat
omnem facultatem humani actus, adhibetur aliqua corporalis materia
exterius. Unde si qui actus humani sunt in talibus sacramentis, non
sunt de essentia sacramentorum, sed dispositive se habent ad sacramenta »

(III, q. 84, a. 1 c).
Wesentlich anders hingegen bei jenen Sakramenten, in denen zum

inneren Aufbau der sakramentalen Wesensgestalt menschliche Akte erfordert
sind. Das Erscheinungsbild des Sakramentes trägt dort wesentlich menschliche

Züge an sich. So gehört zum Versöhnungssakrament der Buße Reue
und Bekenntnis des verlorenen Sohnes ins Gestaltbild des Sakramentes
mit hinein. Und wie bei jedem Sakrament das sinnfällige Zeichen durch
sein Zeichen-sein wirksam ist, so trägt auch die Aussöhnungsgnade des
Bußsakramentes gleichsam das Mal der Wiedererweckung an sich — zur
Freude Gottes und Mitfreude seiner Engel und Heiligen : « Dieser mein

1 In der Schulsprache der Sakramen tentheologie werden auch diese Akte —
um ihrer Sinnfälligkeit und analogen Stellung willen -— als körperliche Seite am
Sakrament, ja schlechterdings als das « Körperding » am Sakrament bezeichnet.
Vgl. III, q. 84, a. 1 ad 1.



als Träger der sakramentalen Symbolik 469

Sohn war tot und ist wieder lebendig geworden, er war verloren und ist
wieder gefunden worden» (Lc. 15, 24).

So gehört — um gleich das andere Beispiel zu nennen — zum Sakrament

der Ehe wesensnotwendig und wesensinnerlich der sinnfällige Ausdruck
der Schenkungsliebe und Bindung zweier Geschlechter. Ihr Jawort knüpft
das Band, das sie für Leib und Seele unzertrennlich miteinander verknüpft.
Weil sakramental das bindende Jawort, ist auch sakramental das
umschlingende Eheband. Welches ist näherhin der sakramentale Sinn und
Sinnwirkungsgehalt

Der sakramentale Sinn des christlichen Eheabschlusses muß sich
seinem wesentlichen Gehalt nach in den Akten der Brautleute, sofern sie

jetzt und hier Ehe eingehen, darstellen. Wie an jedem sinnfälligen Zeichen,
so muß sich auch an dem sakramentalen Eheabschluß der Brautleute
.Materie' und ,Form' unterscheiden und real aufweisen lassen. Das allein
ist ja der tiefere, unbestreitbare und allgemeingültige ,Hylemorphismus',
vor dessen Anwendung auf das Sakrament der Ehe die Theologie nicht
zurückschreckt. Es handelt sich um den Aufweis der bestimmbaren und
bestimmenden Komponente an der sakramentalen Gestalt der Ehe, wie sie
sich in den Akten gegenseitiger Einwilligung der Brautleute als bedeutungsvolles

Zeichen eines geoffenbarten Geheimnisses darstellt.
Die Zuordnung von Materie und Form ist — wo immer sie vorliegt —

eine gegenseitige, wesensmäßige, ungleiche. Den metaphysischen Vorrang
und physischen Entscheid hat die Form. « In omnibus compositis ex materia
et forma principium determinationis est ex parte formae, quae est quodam-
modo finis et terminus materiae, et ideo principalius requiritur ad ,esse'
rei determinata forma quam determinata materia ; materia enim determinata
requiritur ut sit proportionata determinatae formae » (III, q. 60, a. 7 c). 1

Beim Aufbau des sakramentalen Zeichens aus ,quasi-materia' und
,forma' ist die Form das sinnprägende Element, das der sakramentalen
Zeichengestalt seine Sinnsprache erteilt. Wie der sakramentale Sinn, so
muß auch das sinnformende Gestaltmoment am sakramentalen Zeichen
restlos übernatürlichen Ursprung im Einsetzungswillen Christi haben.
« Forma sacramenti et virtus ipsius totaliter est ex institutione Christi »

(III, q. 84, a. 7 c). Der materielle oder gleichsam-materielle Bestandteil
kann hingegen in Naturbereitschaft oder Menschenbrauch vorgelegen
haben, konnte also aus der Natur übernommen werden, wenn auch die
Hereinnahme und die damit gewährte sakramentale Bestimmung eine
übernatürliche Erwählung und Weihe durch den Sakramentenstifter
Christus zur Voraussetzung hat. 2

1 Vgl. dazu aus dem Comp, theol. cap. 71 : « Non habent esse formae propter
materiam, sed magis materiae propter formam ; nam actus melior est potentia ;

id autem propter quod aliquid est, oportet melius esse. Neque igitur formae ideo
sunt diversae, ut competant materiis diversis, sed materiae ideo sunt diversae,
ut competant diversis formis. »

2 « Materia in aliis (quibusdam) sacramentis praeexistit a natura, ut aqua ;

vel ab arte, ut panis ; sed quod talis materia ad sacramentum assurante r,
institutione indiget hoc déterminante » (III, q. 84, a. 7 c).

Divus Thomas. Iii



470 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Für den besonderen Fall des Ehesakramentes hat nun Christus
den natürlichen Ehevertrag, der ein in sich geschlossener Zweieinheitsakt

ist, zum Sakrament erhoben. Den Wesensbestand « Ehevertrag »

hat er durch keine Veränderung — weder Schmälerung noch Ersatz
noch Zutat — sakramental gewandelt. Er hat ihn unversehrt als solchen

zum Sakrament seines Neuen Bundes eingesetzt. Die Zeichennatur des

Sakramentes ließ eine solche Erhebung zur übernatürlichen Bedeutung
und Bedeutungswirksamkeit zu. 1 Es genügte die stifterische Intention
Christi, dem kraft seiner souveränen Gewalt in Einsetzungsfragen des

Neuen Bundes auch diese Stiftungsgewalt eigen war. Einer besondern
sakramentalen Umformung des natürlichen Wesensbestandes «

Ehevertrag » bedurfte es nicht.
Es war aber ein Fehlschluß, mit Ambrosius Catharinus 2 daraus

schließen zu wollen : Christus hat keine eigene Form für das
Ehesakrament aufgestellt. Die Erscheinungsseite des Sakramentes ist einzig
die Zweieinheit der eheschließenden Akte, von denen die Theologie

sagt : « ipsi actus humani sensibiles sunt loco materiae» (III, q. 84, a. 1 c).

Die heiligende Form muß von oben kommen. Das formgebende Element
ist demnach für die Naturheiligkeit der Ehe ihre Einsetzung im Paradies,
für die Sakramentalität ihre ein für allemal vollzogene, virtuell bleibende,
jeweils neu wirksame Erhebung zur Sinnbildwürde und GnadenWirksamkeit

eines Sakramentes.

Gegen diese Auffassung erhebt sich vor allem das eine
grundsätzliche Bedenken, daß der sichtbare Wesenszug am Sakrament —

1 Unabhängig von der Frage nach der physischen oder nur moralischen
Wirksamkeit der Sakramente ist es richtig und lehrreich, wenn Billot (De Ecclesia
sacramentis II (Romae 1929), pag. 369), die Erhebung natursittlicher Potenzen zu
übernatürlicher Aktwirksamkeit und die Erhebung naturbedeutsamer Zeichen zu
übernatürlicher Zeichenbedeutung gegenüberstellt. « Nota quod de sacramentali-
bus elementis oportet proportionaliter ratiocinari sicut de physicis principiis super-
naturalium actuum. Semper enim ipsa naturalis facultas, ut elevata per habitum
infusum vel transeuntem Dei motionem, vere est principium actus supernaturalis ;

sed superaddi debet physicum accidens, quia ad physicum actum supernaturalem
natura per se est physice impotens. Nunc autem cum causalitas in sacramentis non
consideretur nisi in ordine intentionali, non oportet addere naturalibus rebus,
quae in sacramentalia signa assumuntur, aliquid physicum, sed solum aliquid
intentionale de institutione divinae legis descendens. » Die spenderische — und
im Fall der Ehe selbstspenderische — Intention « faciendi quod facit Christus et
Ecclesia » gewährleistet die Wirksamkeit jener Intention des Sakramentenstifters
und eigentlichen Sakramentenspenders.

2 De matrimonio, q. 1. — Ich habe die Ursteile nicht nachprüfen können,
weil sie mir nicht zugänglich ist.



als Träger der sakramentalen Symbolik 471

die sinnfällig geformte Zeichengestalt — nicht gewahrt wäre. Thomas
betont mit Vorliebe den Anpassungscharakter der Sakramente an die

leibgeistige Natur des Menschen und seinen naturgemäßen Erkenntnisaufstieg

aus der Sinnesanschauung. Die Sakramente haben ja auch eine

providentielle Bedeutung, die sie praedefinitorisch an die
Menschwerdung des Wortes anschließt. So wie das .Verbum incarnatum' dem

Menschengeist im Fleische auf dem Weg seiner Sinne entgegenkam, so

führt der gottmenschliche Heiland durch den ,fleischgewordenen' Sinn
der Sakramente in die heiligsten und tiefsten Geheimnisse ein. 1

« Effec-

tus autem sensibilis per se habet, quod ducat in cognitionem alterius,
quasi primo et per se homini innotescens, quia omnis nostra cognitio
a sensu oritur. Effectus autem intelligibiles non habent quod possint
ducere in cognitionem alterius, nisi in quantum sunt per aliud mani-
festati, id est per aliqua sensibilia » (III, q. 60, a 4 ad 1)

Die Theologie der Ehe überspannt also kein hylemorphistisches
Prinzip, sondern hält sich nur an die sakramentale Natur der Ehe,

wenn sie im Ehevertrag als sakramentalem Zeichen nach dem

formgestaltenden Element des ehesakramentalen Zeichens sucht. Nicht als

ob es von außen und oben erst hineingelegt, hinzugetan worden sei.

Aber wenn der zum sakramentalen Zeichen erhobene Vertrag, so wie

er ist, nunmehr Zeichenbedeutung hat, so ist eines darin Substrat
oder Materie, ein anderes die aktgebende Form des Zeichens. Denn
diese Potenz-Aktunterscheidung hat an jedem Zeichen ihr
wohlbegründetes Recht. Die Sinnfälligkeit der Form kann in der Breite
einer schier unübersehbaren Mannigfaltigkeit liegen. Als Willenskundgabe

unter Menschen wird sie für gewöhnlich — wie Innocenz III.
und Eugen IV. ausdrücklich betonen2 — in Worten ihren
Ausdruck finden müssen. Doch steht grundsätzlich nichts im Wege,
daß ein anderes geeignetes Ausdrucksmittel das sinnliche Gewand

hergebe.
Die Meinung der Theologen ist immer mehr dahin übereingekommen,

daß die Willenskundgebung der Ehekontrahenten eine — virtuell
wenigstens — deutlich unterscheidbare Zweiheit von gegenseitiger
Willenserklärung in sich enthalte : die Erklärung der Bereitschaft bezw.

das Schenkungsangebot (die ,oblatio', ,donatio', Traditio') und die

Erklärung der Annahme oder das « Es gelte » (die .acceptatio' oder

1 Siehe III, q. 60, a. i, a. 2, a. 4, a. 6.
2 Denz. 404 und 702.



472 Vertrag und Band der christlichen Ehe

.ratihabitio'). 1 Diese Auffassung wird sowohl dem zweiseitig bindenden

Ehevertrag als auch dem (realidentischen) ehesakramentalen
Zeichen gerecht.

Zum Unterschied von den sachdinglichen Sakramenten geht bei
den aktdinglichen Sakramenten der Buße und Ehe die innere Gesinnung
in die Zeichengestalt des Sakramentes mit ein. Taufe und Ehe stellen
die reinsten Fälle dar. Von ihnen gilt : « Intentio non est causa efficiens
sacramenti in baptismo, sed solum eliciens actionem agentis ; sed

consensus est causa efficiens in matrimonio » (Suppl. q. 47, a. 3 ad 1).
Die aufrichtige Reue bei der Buße, der ehrliche Wille zur Ehe beim
Ehesakrament sind geradezu die Seele am lebendigen menschlichen Akt,
der die sakramentale Gestalt aufbaut. So wie am gesprochenen Wort
— um ein altes Beispiel zu wiederholen2 — der Wortleib von der
Sinnseele durchdrungen und durchwaltet ist, so ist die willentliche
Gesinnung der Brautleute die Aktseele, die sich im sinnfälligen Leib
ihres Jawortes den sichtbaren Ausdruck schafft. Am sinnfälligen
Zeichen des Ehesakramentes lassen sich diese beiden Komponenten
nur gedanklich voneinander abheben. Zeichendinglich sind sie eine

ungeschiedene Einheit. Und in dieser Einheit sind die potentielle und
die aktgebende Komponente der Gemeinschaftsbildung und -bindung
ebenfalls nur gedanklich zu scheiden. Real ist es ein und derselbe

Wille, der Liebe schenkt und Liebe unter sein Siegel nimmt. Denn die
reale Zweiheit der Willen in den zwei geschiedenen Subjekten kommt
ja für die Einheit des Sakramentes und seinen Gestaltausdruck nicht
in Frage. « Sicut matrimonium est unum ex parte eius, in quod fit
coniunctio, quamvis sit multiplex ex parte coniunctorum, ita etiam

1 Die Kritik, die Vasquez,, an der Gleichung : traditio materia ; acceptatio
forma geübt hat, war für Lugo Anlaß, das Bindende an der .acceptatio' schärfer

herauszustellen. Er spricht allerdings nicht — wie man geglaubt hat, ihm
vorwerfen zu sollen — von der .obligatio' als dem .efiectus formalis', sondern von den
« verba indicentia obligationem personalem », die als .verba' gegenüberstehen,
der ,res', wie sie die .traditio' darstellt. Siehe Lugo, De sacr. in genere, Disp. II,
sect. 1, n. 29. Immerhin befriedigt in der Auffassung des Card. Lugo nicht ganz
die einseitige Heraushebung des Rechtsmomentes, wenngleich es im Sinne des

Autors gewiß nicht die beseelende Liebe ausschalten will, die sich vielmehr im Recht
nur ihre geistig währende und bewährende Gestalt geben will. Sofern der Liebeswille

der zwei Individuen Ausdruck nach erfüllender Lebens- und Liebesgemeinschaft

ist, hat er die unerfüllte Weise eines empfänglichen Prinzips (.Materie') ;

sofern er im Einklang der Willen und Ja der gegenseitigen Kundgabe die
Gemeinschaftsform findet und gründet, ist er die aktgebende Form der ehelichen Gemeinschaft,

des .vinculum matrimoniale active spectatum'.
2 Siehe III, q. 62, a. 4 ad 1.



als Träger der sakramentalen Symbolik 473

consensus est unus ex parte eius in quod consentitur, scilicet prae-
dictae coniunctionis, quamvis sit multiplex ex parte consentientium »

(Suppl. q. 45 a. i ad 3). 1

Der im Wortleib durch die Sinnseele einheitlich geformte und über
die Individuen hin zur Gemeinschaft zusammenschließende Zweiwillens-
akt ist die sakramentale Zeichengestalt, in der Christus — der in den

Gliedern seines Leibes fortlebende Christus — sein übernatürliches
Geheimnis ausspricht und wahrmacht. Der vollpersönliche Akt der

Brautleute ist auf der Ebene des sakramentalen Seins und übernatürlichen

Lebens und Wirkens nur wie das Werkzeug in der Hand eines

schaffenden Künstlers. Es darf das nicht dahin mißverstanden werden,
als ob der Akt der Brautleute, der auf einen Einsatz und eine
Verantwortung zielt, wie sonst kaum je im natürlichen Leben, erst gleichsam
seines vollen persönlichen Gehaltes entleert würde, um dem Christusinhalt

Raum und Ausdrucksmöglichkeit zu geben. Nein, nicht
Entleerung des vollen natürlichen Gehaltes ist gefordert, sondern gerade
das natürliche Erfülltsein. In die Übernatur des Sakramentes erhoben

ist gerade diese Erfülltheit der Bildausdruck, in dem Christus das

Geheimnis ausspricht und aussprechend realisiert.
Noch mehr als beim Spendeakt eines jeden Sakramentes überhaupt

trifft für den menschlichen Mitvollzug am Ehesakrament zu, was die

Theologie mit Thomas immer wieder betont : « Instrumentum animatum,
sicut est minister, non solum movetur, sed etiarn quodammodo movet
seipsum, in quantum sua voluntate movet membra ad operandum »

(III, q. 64, a. 8 ad 1). Die spezifische Akthandlung einer menschlichen

Eheschließung macht nach dem Einsetzungswillen Christi das
sakramentale Bild der Ehe aus. Die ihm eigentümliche menschliche Haltung
sondert es von den übrigen Sakramenten z. B. von der spezifisch anders

gearteten menschlichen Haltung und Handlung der Pönitenz.

In die unter den Theologen immer noch nicht beigelegte
Schulstreitfrage über physische oder moralische Wirksamkeit der Sakramente
brauchen wir nicht einzutreten. Uns genügt es hier, daß vom sakramentalen

Zeichen, wofern es eben bei einer bloß erfüllten Bedingung nicht sein
Bewenden haben kann, echtursächlich, wenn auch vom Menschen aus
nicht hauptursächlich, die sakramentale Wirkung gesetzt und
bestimmt wird. Gilt ja doch von einem Werkzeug so niederer Stufe,
wie es z. B. ein Beil ist, daß es mit seiner natureigenen Weise der

1 Vgl. ebenda a. 4 ad 2 ; q. 47, a. 4 c et ad 1.



474 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Wirksamkeit an der Wirkung mitbeteiligt ist : « sciendendo enim
lectum facit. » '

So wie es nun Christus ist, der tauft, wenn der irdische Täufer
die Taufformel spricht2, so ist es Christus, der Ehe spendet, nein —
richtiger gesagt — ehelicht, wenn Brautleute am Altar ihr Jawort
geben. Wenn im Bereich des natürlichen Geschehens die Brautleute sich
die Ehe geben, wenn im Bereich der sakramentalen Ordnung der Übernatur

die Brautleute sich selber das Sakrament spenden, so ist die

sakramentale Gestalt der Ehe der Ausdruck eines geheimnisvollen
Ehewillens, den Christus mit den Brautleuten und in den Brautleuten
vollzieht. 3 Hat die Offenbarung uns den Schleier dieses Geheimnisses

gelüftet Wenn wir « in Ehrfurcht danach forschen wollen »4, so

müssen wir immer vor Augen behalten, daß es sich um sakramentale

Kundgebung handelt — paradox gesprochen — um ein Enthüllen im
Verbergen. So wie der eucharistische Christus sich unter dem Sinnbild
der Brot- und Weingestalt verbirgt und doch zugleich im Sinnbild als

Speiseopfer sich offenbart, so verbirgt und offenbart sich der
sakramentale Christus der Ehe — wenn auch nicht in physischer Realpräsenz,
wie bei der Eucharistie, so doch in seiner geheimnisvollen Gegenwart in
den Gliedern seines Leibes, der die Kirche ist, — unter der Erscheinung
zweier Menschen, die sich jetzt und hier zur Ehe geben und nehmen.

(Schluß folgt.)
1 Vgl. III, q. 62, a. 1 ad 2. — Nur scheinbar widerspricht dem Thomas, wenn

er vorher sagt : « Causa instrumentalis non agit per virtutem suae formae, sed solum

per motum quo movetur a principali agente » (III, q. 62, a. 1 c). Er will nur
betonen, daß kein Quäntchen der instrumentalen Mitbeteiligung selbsteigenes
Wirken des Werkzeuges ist. Deshalb heißt es an der angezogenen Stelle weiter :

« Unde efiectus non assimilatur instrumento, sed principali agenti ; sicut lectus
non assimilatur securi, sed arti, quae est in mente artificis. »

2 S. Augustinus, In Jo. tract. 5, et 6.
3 Man darf es heute als Gemeingut der theologischen Schulen ausgeben,

was Thomas über die werkzeugliche Verursachung der Sakramente an theologischer
Metaphysik niedergelegt hat : « Poncndo quod sacramentum est instrumentalis
causa gratiae, necesse est simul ponere, quod in Sacramento sit quaedam virtus
instrumentalis ad inducendum sacramentalem effectum. Et haec quidem virtus
proportionate instrumento. Unde comparatur ad virtutem absolutam et per-
fectam alicuius rei, sicut comparatur instrumentum ad agens principale.
Instrumenten enim non operatur nisi in quantum est motum a principali agente, quod
per se operatur. Et ideo virtus principalis agentis habet permanens et completum
,esse' in natura ; virtus autem instrumentalis habet ,esse' transiens ex uno in aliud
et incompletum — sicut et motus est actus imperfectus ab agente in patiens »

(III, q. 62, a. 4 c).
4 Vgl Encycl. .Casti Connubii', n. 36.


	Vertrag und Band der christlichen Ehe als Träger der sakramentalen Symbolik

