Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Vertrag und Band der christlichen Ehe als Trager der sakramentalen
Symbolik

Autor: Ternus, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762518

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vertrag und Band der christlichen Ehe

als Trdager der sakramentalen Symbolik.
Von Jos. TERNUS S. J., Professor an Sankt Georgen, Frankfurt a. M.

L

Die Theologie der Ehe unterscheidet an dem Fall der christlichen
Ehe herkommlicherweise das ,officium naturae‘ von der ratio sacra-
menti’. Der Grund dieser Unterscheidung liegt in der besonderen
Eigenart des Ehesakramentes. Bei den iibrigen Sakramenten sind
dingliche Elemente, Handlungen, Worte aus dem Bereich der Natur
in jenen der sakramentalen Ubernatur erhoben. Diese Erhebung
besteht darin, daB die Elemente, Handlungen, Worte, wie sie dem
Bereich der Natur entstammen, vom Stifter der Sakramente mit einem
ganz neuen Sinn- und Wesensgehalt erfiillt worden sind. Es wire irre-
fithrend, eine solche Erhebung — mit einem Ausdruck der mystischen
Theologie — als ,Uberbildung‘ von Natur durch Ubernatur bezeichnen
zu wollen. Wasser und Waschung z. B. sind ja dort, wo sie in die
Ubernatur des Taufsakramentes aufgenommen sind, nicht eigen-
standiger Gegenstand und Naturvorgang. Das Element und die mit
dem Element vollzogene Handlung sind Kunde und sichtbare Dar-
stellung — Bildgleichnis — eines realen Geschehens, das jenseits aller
Sichtbarkeit und jenseits aller Natur iiberhaupt gelegen ist. Selbst
die Sinnbildung ist nicht einmal aus der Natur geschopft. Sie verdankt
ihr Entstehen und ihre Geltung der freien Einsetzung des gottmensch-
lichen Stifters der Sakramente. Dem widerspricht es auch nicht, dal3
Christus — wie im Fall der Taufe — zum Triger der einzusetzenden
Zeichenbedeutung ein Element und einen Vorgang wihlte, die durch
ihren natiirlichen Zeichenwert wie von Haus aus geeignet erschienen.
Kirchenviter und Theologen haben es immer als eine besondere Liebens-
wiirdigkeit des einen und gleichen Schépfers der sichtbaren und unsicht-
baren Dinge, der natiirlichen und iibernatiirlichen Ordnung gepriesen,
daB er nicht verschmihte, Analogien der Natur gleichsam als Muster
in den Teppich seiner Offenbarungswerke hineinzuwirken. Der abso-
luten Transzendenz der Ubernatur war das in keiner Weise abtriglich.



452 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Wo ein naturhaft innewohnender Zeichenwert in den Dienst sakra-
mentaler Zeichenbedeutung aufgenommen wurde, bedurfte es immer
noch der ganz freien und allein bestimmenden Einsetzung durch den
gottlichen Stifter der Sakramente.! Die Einsetzungsautoritit kann in
Anbetracht dessen, was durch die Sakramente erreicht werden soll, nur
Gott, dem Urquell der Gnade zugeschrieben werden. * Christus hatte
aber nicht bloB als Gott schlechthin unbegrenzte Autoritit und Gewalt
iiber die Sakramente ; auch als Mensch stand ihm eine ganz eigene
Souverangewalt iiber die Sakramente zu, die in theologischer Schul-
sprache kurz als ,potestas excellentiae‘ bezeichnet wird. Sie besagt Frei-
heit und Selbstherrlichkeit im Rang der geschépflichen Ursachen. Sie
bleibt aber im Dienst und in der wirkursichlichen Abhingigkeit eines
Instrumentes von der sakramentalen Gnadenurheberschaft Gottes. Weil
Gnade als Teilnahme am Gottesleben an Gottes selbsteigenem Leben
nur den lebendigen Gott selbst zum Ursprung und spendenden Urquell
haben kann, konnte selbst schon die Menschheit Jesu Christi nur mehr
als Mittel und Werkzeug dienen, das uns Gnade verdiente und wie ein
Kanal zuleitete. Sie war aber immerhin ein unmittelbar mit der Gottheit
in Person verbundenes Werkzeug und ragt als solches an Wiirde und
Stellung iiber den Dienst der getrennten Werkzeuge — Sakramente
und Sakramentenspender — hinaus. * Aus den Erloserwunden stromt
uns das Gnadenblut durch die Sakramente zu, deren Aufgabe es ist,
gleichsam den Kontakt herzustellen, wie der hl. Thomas sagt 4, zwischen
der Seele als Gnadenempfinger und dem Leiden Christi als quellenden
Born der Gnade.

Es kann natiirlich fiir die Theologie nicht die letzte Antwort sein,
wenn die Sakramente — als seinsgetrennte Instrumente der géttlichen

1S, Th. III, q. 64, a. 2 ad 2: « Dicendum quod res sensibiles aptitudinem
quandam habent ad significandum spirituales effectus ex sui natura ; sed ista apti-
tudo determinatur ad specialem significationem ex institutione divina. »

2 S. Th. III, q. 64, a. 2 ¢ : « Cum virtus sacramenti sit a solo Deo, consequens
st quod solus Deus sit sacramentorum institutor. »

3 8. Th. III, q. 64, a. 3 ¢: « Quia (humanitas Christi) est instrumentum con-
iunctum divinitati in persona, habet quandam principalitatem et causalitatem
respectu instrumentorum extrinsecorum, qui sunt ministri Ecclesiae. Et ideo
sicut Christus, in quantum Deus, habet potestatem auctoritatis in sacramentis,
ita in quantum homo habet potestatem ministerii principalis sive potestatem
excellentiae. »

4'S. Th. III, q. 62, a. 5 ¢ : « Sacramenta Ecclesiae specialiter habent virtutem
ex passione Christi, cuius virtus quodammodo nobis copulatur per suceptionem
sacramentorum. »



als Triger der sakramentalen Symbolik 453

Heilswirkung — gegeniibergestellt werden dem personal verbundenen
Heilsorgan der Menschheit Jesu Christi. Die Sakramente sollen ja nicht
blo3 Werkzeuge in der Hand Gottes sein bei Hervorbringung der
Gnade ', sondern kniipfungsweise Verbindung mit dem Erloserleiden
Jesu Christi herstellen. Der verborgene RatschluB3 Gottes, der uns in
der Menschwerdung und Erlésung kundgemacht worden ist, war ja
der, in Christus « als dem Haupte alles zusammenzufassen », « in ithm die
ganze Fiille wohnen zu lassen und durch ihn alles mit sich zu verséhnen ».2
Es ist nur ein Korollar daraus, wenn die Theologen mit dem hl. Thomas
lehren : « Oportet quod virtus salutifera a divinitate Christi per eius
humanitatem in ipsa sacramenta derivetur. » 3

Der organische Anschlul an die Menschheit Jesu Christi, den uns
die Sakramente vermitteln, ist bei jedem Sakrament wieder besonders
geartet. Diese Eigenart zu erfassen, gewihrt tiefe Einsicht in die
besondere Heilsbedeutung der einzelnen Sakramente. Thr nachzuspiiren
zihlt darum zu den vornehmsten Aufgaben der Sakramententheologie.
So hat ja auch der hl. Paulus uns den tiefsten Einblick in die Taufe
vermittelt, als er uns darauf hinwies, dall der untertauchende und
emporsteigende Tdufling geheimnisvollen Anteil nimmt an Christi Tod
und Begribnis samt Auferstehung und neuem Leben. *

Bei der christlichen Ehe liegt nun der Fall zunichst so, daB eben
jene natiirliche Einrichtung, die seit Menschengedenken Ehe heil3t,
unter die besonderen Heilsgiiter des Neuen Bundes aufgenommen
worden ist, die wir Sakramente nennen. Die Ehe ist auch im Sakrament
das, was sie schon immer als Natureinrichtung war, aber sie ist mehr.
Und doch ist sie mit Wiirde und Wesen eines Sakramentes nicht bloB
iiberkleidet, iberbildet worden, sondern die Ehe selbst, so wie sie war,
ist zum Sakrament gemacht worden. Bei der Taufe hat der natiirliche
Vorgang der Waschung nicht mehr seine natur-reale Bedeutung, sondern
hat nur noch einen rein bildlichen Sinn, ist reines Symbol. Die Ehe

1 Vgl. dazu S. Th. III, q. 62, a. 1, wo den Sakramenten Mitursichlichkeit
zugeschrieben wird, die Hervorbringung der Gnade also nicht als Schépfung im
strengen Sinne aufgefaBt wird. Im Sentenzenkommentar (In IV, dist. 1, q. 1,
a. 4, sol. 1), ja noch in der Untersuchung ,De potentia’ (q. 3, a. 4) hatte Thomas
mit der damals herrschenden Lehre eine wahre Mitursichlichkeit der Sakramente
nicht angenommen.

2 So der hl. Paulus, Eph. 1, 10; Col. 1, 19 und ahnlich, in verschiedenen
Wendungen, besonders im Epheser- und Kolosserbrief.

3 S. Th. III, q. 62, a. 5c.

4 Vgl. Rom. 6, 4; Col. 2, 12.

Divus Thomas. 30



454 Vertrag und Band der christlichen Ehe

hingegen bewahrt im christlichen Ehesakrament ihre volle Natur-
wirklichkeit und nicht bloB nebenher und gleichsam auBerhalb des
Sakramentes. Sie wird zum Sakrament nicht durch ein Noch-obendrein,
sondern durch ihren selbsteigenen Inhalt als Ehe.

Wir wissen, da3 bis herauf zum Syllabus Pius IX. und in Schulen
rechtgliubiger Theologen Meinungsverschiedenheit herrschte iiber das
Verhiltnis, in dem Kontrakt und Sakrament bei der christlichen Ehe
zueinander stehen. Gewil3 lauerten im Hintergrund der Kontroverse
vielfach laizistisch-regalistische Interessen. Aber von der verdichtigen
Theologie des Gallikanismus, Josephinismus und verwandter Richtungen
abgesehen, schienen doch auch in den Augen einwandfreier Theologen
recht beachtliche Griinde fiir die realgeschiedene Zweiheit von Kontrakt
und Sakrament zu sprechen.

Man konnte zunichst darauf hinweisen, da3 die christliche Ehe —
weil Gnade ja die Natur nicht ausléscht — immer noch einen echten
Fall von Naturehe darstellen miisse. Ehe aber als naturgeforderte und
naturgebaute Einrichtung war da, bevor Christus die Ehe zum Sakra-
ment erhob. Christus hat auch in der sakramentalen Erhebung der
Ehe die Naturinstitution der Ehe nicht aufgehoben, sondern mitauf-
genommen. Es schien also die Ehe geblieben zu sein, was sie als
«officium naturae » immer war, d. h. seinsfrither und seinsunabhingig
von Ehe als Sakrament.

Dafiir schien auch die Tatsache zu sprechen, daf3 neben der christ-
lich-sakramentalen Ehe immer noch Ehe als wahre und legitime Naturehe
fortbestand. Fiir die Ehen der Heiden und der Juden mubBte das jeder
Theologe zugeben. Man stritt ja tiber die Art und Weise, wie im Falle
gemeinsamer Bekehrung und Taufe der beiden Ehegatten der Ubergang
in eine sakramentale Ehe zu denken wire. Auch die Kontroverse iiber
das «matrimonium claudicans » schien zum mindesten nicht gegen die An-
nahme einer Realunterscheidung von Vertrag und Sakrament zu sprechen.

Hinzu kam, dal sowohl der Vertrag wie das Sakrament der Kund-
gabe durch ein sichtbares Zeichen bedurften. Zeichen und Zeichenwert
des Vertrages aber mullten den Mitteln einer natiirlichen oder mensch-
lich-willkiirlichen Verlautbarung entnommen sein. Zeichen und Zeichen-
wert des Sakramentes hingegen konnten nur in positiver Einsetzung und
Festlegung von Christus im Offenbarungsweg der Kirche anvertraut
worden sein. !

1S, Th. III, q. 60, a. 5 ad 1: « Quo signo sit utendum ad significandum,
pertinet ad significantem. Deus autem est qui nobis significat spiritualia per res



als Triger der sakramentalen Symbolik 455

Gerade weil die Ehe unmittelbar in der Menschennatur angelegt
und ihrem Wesen nach vorgezeichnet ist — was ja die Bezeichnung
« officium naturae » zum Ausdruck bringen will — hat ihre vorbehaltlose
Anerkennung als Sakrament im strengen Sinne bis hoch ins Mittelalter
herauf manchen Widerstand bei Theologen und vor allem Kanonisten
iiberwinden miissen. Dal aber der natiirliche Abschlu3 der Ehe, also
die gegenseitige Bindung im Vertrag schon wesentlich — vollwesentlich-
das Sakrament sein sollte, hat bekanntlich noch den Widerspruch so
groBer Thomisten wie Melchior Cano ! und Sylvius ? hervorgerufen, —
um Theologen anderer Richtung zu iibergehen. Ihnen schien eine
eigene sakramentale Form {iber den ehelichen Konsens hinaus fiir die
Ehe als Sakrament unerldllich und einem priesterlichen Spender vor-
behalten zu sein.

Wieder andere Theologen ® wiesen auf die grundverschiedene
Ordnung hin, der die Ehe als natursittliche Einrichtung und die Ehe
als Sakrament des Neuen Bundes angehért, und zogen daraus den
SchluB : «Si quis solum vellet contrahere nec confuse saltem inten-
tionem haberet, faciendi id quod facit Ecclesia, nempe faciendi matri-
monii, non tamen sacramentum quod gratiam conferret. » So Vasquez. *

sensibiles in sacramentis, et per verba similitudinaria in Scripturis. Et ideo sicut
iudicio Spiritus sancti determinatum est quibus similitudinibus in certis Scripturae
locis res spirituales significentur, ita etiam debet esse divina institutione deter-
minatum, quae res ad significandum assumantur in hoc vel in illo sacramento. »

I De locis theologicis, lib. VIII, cap. 5. — Fiir Cano handelt es sich dort
um ein zu erbringendes Musterbeispiel, wie vielfach ein vergeblicher « consensus
theologorum » weder tatsachlich noch rechtlich einwandfrei sein kann. TFiir unsere
Darlegungen hier kénnen wir jedenfalls daraus entnehmen, da3 nach Canos eigenem
Gestandnis der Eindruck einer recht geschlossenen Phalanx von Theologen bestand,
die fir die reale und.ganz deckende Identitit von Kontrakt und Sakrament
eintraten. '

2 In Suppl. q. 42, a. 1, q. 1 sq. — An anderer Stelle (In II-II, q. 100, a. 2,
in resp. ad 6) aubert Sylvius seine Vermutung dahin: « Non immerito dubitari
potest si Summae theologicae partem tertiam S. Thomas absolvisset, an non
scripsisset ministrum sacramenti matrimonii esse sacerdotem.» -— Bei Sylvius
ist iibrigens das Aufgebot an Beweis erstaunlich. Er bemiiht sich, neben den
spekulativen Argumenten vor allem die positiven Beweise zu stiitzen und zu
vermehren. Nicht nur das Rituale Romanum, sondern auch die Ritualien von
Arras (1600), Ypern (1576), Mecheln (1589) u. a., sowie die Synodalbeschliisse,
nicht nur des Kélner Provinzialkonzils, sondern auch die von Cambrai und Mecheln
werden als Beweise angezogen.

? Von der Sondermeinung eines Ambrosius Catharinus (Gott = Stifter und
Spender ; Worte der Einsetzung = Worte der Spendung), die weiter keinen
Anklang gefunden hat, kann hier fiiglich abgesehen werden.

4 De sacramentis in genere, Disp. 138, cap. 5, n. 63 sq.



456 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Und in der hochangesehenen und weitverbreiteten ,Theologia Wirce-
burgensis® vertritt P. Holtzclau ! dieselbe Sentenz und nimmt sie gegen
Einwinde in Schutz, die deutlich erkennen lassen, wie lebhaft damals
die Frage kontrovertiert worden sein muf.

Seit Pius IX. herrscht iiber die Frage keine Meinungsverschiedenheit
mehr. Szin Syllabus bezw. die ihm zugrundeliegenden papstlichen
Kundgebungen haben nicht nur die Ubergriffe der jregia potestas‘ in
Schranken gewiesen und die unzulissigen Anspriiche einer jeden ,civilis
potestas’ ein fiir alle mal abgeschnitten ; gleichzeitig ist durch die
Verurteilung der betretfenden Sitze im Syllabus eine einheitliche und
sichere theologische Lehre hingestellt. Die zwei wichtigsten Sitze aus
dem Proskriptionsdokument, auf die es hier ankommt, sind einer
Verurteilung des Jahres 1856 und einer solchen im Schreiben an den
Kénig von Sardinien aus dem Jahre 1852 entnommen

« Matrimonii sacramentum non est nisi quid contractui accessorium
ab eo separabile, ipsumque sacramentum in una tantum nuptiali bene-
dictione situm est » (Denz. 1766).

« Vi contractus mere civilis potest inter christianos constare veri
hominis matrimonium, falsumque est, aut contractum matrimonii inter
christianos semper esse sacramentum aut nullum esse contractum, si
sacramentum excludatur » (Denz. 1773).

Die eindeutige Lehre der Kirche, wie sie aus dem Syllabus Pius I1X.
erhellt, hat ihre prignante Fassung im can. 1012 des neuen kirchlichen
Gesetzbuches gefunden : « Christus Dominus ad sacramenti dignitatem
evexit ipsum contractum matrimonialem inter baptizatos.» Dall die
zwei groBen Eheenzykliken Leo’s XIII. und Pius XI. auf dieser Grund-
anschauung aufbauen, ist nicht anders zu erwarten. « Christus hat
gerade den giiltigen Ehevertrag zwischen Glaubigen zum sakramentalen
Gnadenzeichen bestimmt. »2 Der Theologie des Ehesakramentes ist
damit nicht nur ein fester Stiitzpunkt gegeben, sondern auch eine neue
Aufgabe und Anregung. Es zu gilt zeigen, inwiefern und in welcher
eigentiimlichen Weise Ehe, so wie sie war und ist, nunmehr  ein
sakramentales Zeichen, Sinnbild iibernatiirlicher Wahrheit und Wirk-
lichkeit, ein «signum rememorativum, demonstrativum, prognosticum »
ist. 3

Einerseits steht seit Pius IX. als sichere theologische Lehre fest,

! De sacramento matrimonii, n. 300 sqq.

2 Encycl. ,Casti Connubii’, n. 39.
3 Vgl. S. Th. III, q. 60, a. 3.



als Triger der sakramentalen Symbolik 457

dafl Ehekontrakt und Sakrament akteins sind. Es bleibt aber ebenfalls
gewil3, dall Kontrakt und Sakrament an der christlichen Ehe virtuell
verschieden sind. ' Es handelt sich um ein ganz eigenartiges Verhiltnis,
in dem hier Natur zu Ubernatur steht. Zwei Punkte verdienen beson-
dere Aufmerksamkeit : Zunichst ist das eheliche Ja im Ehevertrag
seinem Sinne, seiner Verantwortung, seiner Giiltigkeit nach eine unver-
tretbare personliche Angelegenheit der ehelichen Partner. Sodann ist
das gleiche eheliche Ja als Spendakt des Ehesakramentes iiberperson-
liche Symbolsetzung in Christus mit sakramentaler Wirkung.

Was sakramental durch die Ehe bezeichnet und im Zeichen bewirkt
werden soll, hdngt vom Einsetzungswillen Christi ab. In seiner freien
Wahl hat er den natiirlichen Ehevertrag selber als sichtbares Zeichen
fir das Ehesakrament erkoren ohne irgend ein Zusatzstiick. Damit
war die Zeichenbedeutung und Zeichenwirkung des Sakramentes auf
jene Moglichkeiten beschrinkt, die in dem Ehevertrag zur Darstellung
kommen konnten.

Der natursittliche Wesenskern jeder Ehe ist der beiderseitige
Ehekonsens. Nicht als ob das Wesen der Ehe in freier Vereinbarung
bestimmt wiirde. Ob im Vertrag auch das Wesen dessen, worauf der
Vertrag sich erstreckt, erst bestimmt werde, ist nicht aus dem Vertrag
als solchem zu ersehen. Vom Ehevertrag aber gilt : « Das Wesen der Ehe
ist der menschlichen Freiheit vollstindig entzogen, sodall jeder, nach-
dem er einmal die Ehe eingegangen, unter ihrem von Gott stammenden
Gesetz und wesentlichen Eigenschaften steht.»? Die Ehe hat ihre
gottgesetzte Wesensform. Sie ist ein Naturheiliges und bietet dem
Menschen formende Krifte dar, die ihn an den Schépfer der Ehe und
den Urschopfer des Lebens nahe heranzufithren vermégen. Den wohl-
titigen Einflu dieser Krifte miissen selbst die noch an sich erfahren,
die in der Ehe den Schopfer-Gott nicht mehr suchen. Es ist ja nicht

! « Quamvis matrimonium sit sacramentum, tamen aliud est matrimonio esse
matrimonium, et aliud est ei esse sacramentum : quia non solum ad hoc est insti-
tutum ut sit in signum rei sacrae, sed etiam ut sit in officium naturae » (Suppl.
q. 49, a. 2 ad 7). Um dieser Verschiedenheit willen wird die ,sacramentalitas’ unter
den ,bona ab extrinseco honestantia® mitaufgezahlt : « Quamvis matrimonium sit
sacramentum, tamen aliud est matrimonio esse matrimonium et aliud est ei esse
sacramentum : quia non solum ad hoc est institutum ut sit in signum rei sacrae,
sed etiam ut sit in officium naturae. Et ideo ratio sacramenti est quaedam conditio
adveniens matrimonio secundum se considerato, ex quo honestatem etiam habet.
Et ideo sacramentalitas eius, ut ita dicam, ponitur inter bona honestantia
matrimonium » (Suppl. q. 49, a. 2 ad 7).

2 Encycl. ,Casti Connubii’, n. 6.



458 Vertrag und Band der christlichen Ehe

von ungefihr, dall gerade in der Familie, die auf der Ehe steht, so
geheimnisvoll, zart und stark die Fiden von ,pietas’ und religio’
verschlungen liegen. ! .

Hat Gott auch das Wesen der Ehe festgesetzt und unter unver-
briichliches Sittengesetz von Natur und Offenbarung gestellt — die
Freiheit der Eheschlieung tastet der Schépfer nicht an. « Die einzelne
Ehe entspringt, sofern sie die eheliche Verbindung zwischen diesem
Manne und dieser Frau ist, dem freien Jawort der beiden Brautleute.
Diese freie Willenserkldrung, durch die jeder Teil das der Ehe eigen-
tiimliche Recht gibt und nimmt, ist zu einer wahren EheschlieBung
derart notwendig, dall sie durch keine menschliche Macht ersetzt
werden kann.? Hohe Ehrfurcht vor der Anordnung Gottes und vor
der Wiirde der menschlichen Person zugleich ist es, dall die Kirche
mit peinlichster Sorgfalt bei schwebenden Eheverfahren vor allem auf
die Tatsache und Giiltigkeit der Eheeinwilligung achtet. Fehlte sie, so
bliebe ja selbst eine ,convalidatio’ und eine ,sanatio in radice’, wie
Schale ohne Kern. Das freiwillentliche Ja der beiden Ehepartner ist
es, was allein letztlich Ehe schafft. 3 Die Ehe unter fiirstlichem Gepringe
hat da nichts voraus vor der Ehe der Armen. Ehe bleibt immer das
Reservat personlichster Freiheit und Entscheidung. Sie ist wesens-
maBig jeder Entpersonlichung entzogen.

Die eheliche Verbindung ist immer zuerst eine innige Verschmelzung
der Seelen, obwohl sie wesenhaft eine Ehe im Fleische sein will — im
Gegensatz zu einer rein geistigen Ehe (iibertragener Bedeutung), von
der z. B. Mystiker reden. « Durch die Ehe werden die Gatten der Seele
nach verbunden und verschmolzen, und zwar eher und inniger als dem
Leibe nach, und nicht durch voriibergehende Sinneserregung oder bloBe
Gemiitsbewegung, sondern durch iiberlegten und festen Willensent-
schlu. »* Ehedem hatten Kirchenviter und Theologen gegeniiber
irrigen Anschauungen aus Kreisen der Gliubigen die Josephsehe als
wahre Ehe in Schutz zu nehmen. Sie taten es mit dem Hinweis, daB3
nicht der ,concubitus, sondern. der ,consensus’ das Wesen der Ehe
schon voll begriindet. ® Heute ist an der Wage unserer gepriesenen

Vgl. S. Th. II-II, q. 101; q. 121.

Encycl. ,Casti Connubii’, n. 6 ; vgl. CJC 1081, § 1.

« Matrimonium facit partium consensus ...» (CJC 1081, § 1). -
Encycl. ,Casti Connubii’, n. 7.

Awugustinus, De nuptiis et concupiscentia, lib. I, cap. 11 : « Quibus placuerit
ex consensu ab usu concupiscentiae in perpetuum continere, absit ut inter illos

@ o o W e



als Triger der sakramentalen Symbolik 459

Kultur der Kult der Triebe umso héher gestiegen, je mehr der Kult
der Geistigkeit gesunken ist. Selbst Einsichtige auBerhalb der Kirche
klagen bewegt iiber die schmihliche — weil grundsitzliche — Preis-
gabe des person-geistigen Eros an die wechselnde Laune ungeistiger
Triebgewalten. Mehr denn je hat die Kirche heute die Aufgabe, fiir
den geistigen Ursprung und sittlichen Gehalt des Ehevertrages einzu-
treten. Glaube steht gegen Unglaube ; prahlende Mutlosigkeit mit
Sittenlosigkeit gegen Treue zu den Gedanken Gottes und Treue zu den
ewigen Gesetzen Gottes.

Zwischen der natiirlichen Sittlichkeit und den ehrlichen Regungen
des Gewissens besteht eine Wahlverwandtschaft von Gott her. Ehe
ist immer als ein Heiliges empfunden worden. Sie hat sich den Menschen
immer dargestellt als bevorzugte Pflanzung des Schopfers, {iber die er
mit besonderem Auge wacht. Schon der Quell zeugenden Lebens, den
die Ehe umschlieBt, multe die Menschen an dieser geheimnisvollen
Stdtte die Schopfernihe Gottes in besonders wirksamer Weise inne
werden lassen. Als heilig mufite aber auch die Ehe schon erscheinen,
weil darin Mensch zu Mensch sich gesellt in einer so vorbehaltlosen
Weise, wie es in keiner anderen irdischen Gemeinschaftsform geschieht
und geschehen darf. Dariiber hinaus liegt ja nur noch die Angehorigkeit
des Menschen an Gott, die allein noch die eheliche Zugehoérigkeit iiber-
trifft und zugleich begrenzt.

« Consortium omnis vitae» — so hat rémische Juristensprache
(Ulpian) die Ehe bezeichnet. Es sollte damit das Umfassende an der
Gemeinschaft der zweigeschlechtlichen Lebensform zum Ausdruck
gebracht werden. Diese Kennzeichnung darf aber nicht quantitativ
verstanden werden. Sie wiire sonst recht duBerlich und irrig zugleich.
Es gibt wesentliche Bezirke des Lebens, die auch fiir die Ehegatten
untereinander beiderseitig hinter Schlagbiumen Gottes zu verbleiben
haben. Und es konnen in berechtigtem Vorbehalt wertvolle Lebens-
giiter von der ehelichen Giitergemeinschaft getrennt gehalten werden,
die darum doch nicht den Wert der Ehe herabdriicken, geschweige
denn das Wesen der Ehe aufzuheben brauchen. Nicht die GroBe des
umspannenden Radius ist es, die eindeutig die Ehegemeinschaft kenn-
zeichnet. Auch die Intensitit der Liebe, die zu einem so restlosen
Zusammenschluf3 fiihrt, ist nicht das Entscheidende. Die Eigenart der

vinculum coniugale rumpatur, immo firmius erit, quo magis ea pacta secum
inierint, quae carius concordiusque servanda sunt, non voluptariis nexibus cor-
porum, sed voluntariis affectibus animorum » (ML 44, 420).



460 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Lebensgemeinschaft, wie Ehe sie mit sich fiihrt, kann nur von ihrem
Kern der miteinbezogenen Geschlechtsgemeinschaft her eindeutig
gekennzeichnet werden. Die Geschlechtsgemeinschaft ist dabei in dem
menschlich-sittlichen Sinne und dem leib-seelischen zugleich zu fassen.
Diese Geschlechtsgemeinschaft ist es, von der her die eheliche Lebens-
gemeinschaft erst ihre eindeutige Gestalt empfingt. Damit ist nicht
gesagt, dall die Lebensgemeinschaft der Ehegatten in allem oder gar
notwendig eine Geschlechtsbeziehung darstelle. Uber den Beziehungen
der Gatten als Geschlechtswesen stehen Beziehungen persong.istiger
und leibseelischer Mannigfaltigkeit, die vom ‘Geschlechtscharakter so gut
wie unberiihrt bleiben. Von sich aus ist ja der Geist und die geistige
Seele iiberhaupt geschlechtsindifferent, wenn auch die Ausstrahlung des
geschlechtlichen Unterschiedes bei Mann und Frau bis an die hichsten
Wipfel des Geistes hinaufreicht. Mit Recht hat eine gesunde Theologie
immer daran festgehalten, daf3 auch die Einwilligung ins eheliche Leben,
wie sie die Brautleute beim Eheabschlull zum gegenseitigen Ausdruck
bringen, nicht unmittelbar die geschlechtlichen Akte, sondern zunichst
nur das gegenseitig zugebilligte Recht zum Gegenstand ihrer Willens-
erklirung hat. Und wiederum nicht so, als ob das ,ius ad corpus‘ den
alleinigen oder vorziiglichsten Inhalt der gegenseitigen Erklirung bilde.
Wohl aber ist es jenes inhaltliche Moment der Willenserklirung, das
allein der gemeinten Lebensverbundenheit seinen ganz eindeutigen Sinn
verleiht. In diesem Sinne ist es richtig zu sagen : Lebensgemeinschaft,
wie Ehe sie meint, ist um Geschlechtsgemeinschaft wie um ihren Kern
gelagert und geordnet. Die Geschlechtsbeziehung strahlt gleichsam
radial in die iibrigen Gemeinschaftsbeziehungen hinein und wird hin-
wiederum ihrerseits von den mehr geistigen Kriften der Lebens- und
Liebesgemeinschaft umhegt, geformt, geadelt. Selbst bei der Josephs-
ehe ist diese naturhafte Anordnung der zweigeschlechtlichen Beziehungen
in der ehelichen Gemeinschaft gewahrt, wenn auch der Gebrauch der
Geschlechtsgemeinschaft in frei gewolltem gegenseitigen Enthaltsam-
keitsverzicht nicht in Anspruch genommen wird.

Hieraus ist ersichtlich, welchen Sinn demnach die sogenannte
« eheliche Pflicht » in der Lebensgemeinschaft Ehe hat. Einen Wider-
spruch zwischen der herkémmlichen Bezeichnung und dem Wesen der
Ehe als Liebesgemeinschaft sehen zu wollen, heil3t, sowohl den Takt
der Sprache wie den Sinn der ehelichen Natur verkennen. Auch die
heute so gewaltsam in den Vordergrund geriickte Unterscheidung vom
,Sinn‘ der Ehe und dem ,Zweck’ der Ehe, die manchen wie eine



als Triger der sakramentalen Symbolik 461

Befreiung neuzeitlichen Denkens und Empfindens erscheint, iibersieht
doch offenbar die tieferen Zusammenhinge von Lebensgemeinschaft und
Geschlechtsgemeinschaft in der Ehe, die beide in Sinn- und Gesetzes-
zusammenhiingen stehen, die iiber den zweiindividuellen Lebensverband
hinausreichen. Eine klar und folgerichtig durchdachte Wesensbestim-
mung der echelichen Gemeinschaft kann der eindeutigen Begriffs-
bestimmung vom Zweck her schlechthin nicht entbehren. !

Die Gestalteinheit an dem Wesensbild der Ehe war allem Anschein
nach einer fritheren Zeit, die die Dinge mehr naiv unmittelbar nahm,
viel mehr selbstverstindlich. Die Heraushebung gesonderter und ein-
ander iibergeordneter Zweige an der vollen Sinngestalt der Ehe, sollte
ihr nur zu einer theoretischen Betrachtung und systematischen Aus-
einanderfaltung dienen, bei der die innere und naturhafte Verbundenheit
wie selbstverstindlich vorausgesetzt blieb. Die Dreigiiterlehre von der
Ehe (proles, fides, sacramentum), die man von Augustinus iibernahm
und als kostliches Lehrgut weitergab, hatte bei threm Urheber wie bei
den Erben der Schule immer der innern Zusammengehorigkeit der aus-
einandergehobenen Momente Rechnung getragen. Wohl keiner auf
diesem langen Weg der Schultradition hat es unterlassen, beim Ehe-
zweck erster Ordnung (proles) mit der Zeugung zugleich — und wie im
gleichen Atemzug — die Erziehung als fortgesetzte Zeugung in der
Familie herauszustellen und mit dem Kind somit den ganzen Lebens-
kreis der Gattenschaft, Elternschaft und Familiengemeinschaft mitzu-
bezeichnen. Und wenn unter den Ehezwecken zweiter Ordnung die
gegenseitige Unterstiitzung (mutuum adiutorium) in den Vordergrund
gestellt wurde, so war damit keineswegs nur eine vermehrte Leistungs-
fiahigkeit gemeinsamer Schulter gemeint, sondern in kurzem Ausdruck
das bezeichnet, was Gen. 2, 20 ff. von der Erginzung des Mannes durch
das Weib gesagt ist. Eine Gehilfin und Gefihrtin ist dem Manne an die
Seite gestellt, fiir die ein Mann dort nicht stehen und gleiche Erfiillung
einer Lebensgemeinschaft geben kénnte — und umgekehrt. Das ist
auch der Sinn an der bekannten Stelle des romischen Katechismus, die
neuerdings so besondere Aufmerksamkeit auf sich gelenkt hat : « Diversi
sexus naturae instinctu expetita societas, mutui auxilii spe conciliata. » 2
Und was endlich die heilende Bedeutung der Ehe fiir den gefallenen
Menschen betrifft — als « remedium concupiscentiae », so ist das durch-

L Vgl. dazu Franz Huerth, in der Zeitschrift Schol 4 (1929) 634 1. und 5 (1930)
588 ; ferner Jvo Zeiger, in « Periodica de re morali, canonica, liturgica » (1931) 37* ff.
2 Catech. Rom., Pars 1I, cap. 8, q. 13.



462 Vertrag und Band der christlichen Ehe

aus nicht rein negativ zu verstehen im Sinne einer bloBen Indulgenz
und Behiitung vor Schaden. Man lese darauf nur einmal aufmerksam
den fiir das ganze Mittelalter so grundlegenden Text des Sentenzen-
meisters im IV. Buch, Abschnitt 26, durch. Dort hei3t es bemerkens-
werterweise nicht einfach «ut vitium cohiberetur », sondern an erster
Stelle «ut natura exciperetur ». Und wenn vom Meister der Sentenzen
die - augustinische Formel eingeflochten wird : «excipitur honestate
nuptiarum », so lag fiir ihn wie fiir Augustinus selber die Anschauung
zugrunde, daf3 es sich eben um eine sittigende Institution fiir ein im
Grunde immer noch sittiges Gebilde und sittigen Naturdrang handle.
Gewi} ist die Ehe fiir das gefallene Menschengeschlecht Deich und
Damm einer entfesselten Sinnlichkeit. Und weil auch der Christ nicht
von allen Schiden der Natur erlost ist, hat auch die christliche Ehe
immer noch den Samariterdienst an der Wunde zu leisten. Aber was
dem MiBbrauch zuvorkommt, und das, woran es dem MiBbrauch
begegnen will, sind beide doch im Grunde etwas durchaus Positives an
Wert und Weg der Geschlechterbegegnung und -erginzung. Gerade auch
Augustinus hat das in oft wiederholtem und weitausgesponnenem
Gedankengang gegeniiber Pelagianern — besonders denen um Julian
von Eclanum — zum Ausdruck gebracht. !

Den Ehereformern auBlerhalb der Kirche kann man aber vielfach
mit Recht den Vorwurf machen, daB3 sie Gottverbundenes in der Ehe
widernatiirlich zerreiBen und voneinander trennen. Ihrer zerstérenden
Tendenz gegeniiber hat die Darstellung der christlichen Ehe in der
Enzyklika « Casti Connubii» mit besonderem Nachdruck die Lebens- und
Geschlechtsgemeinschaft der Ehe in ihrer organischen Verbundenheit,
weschelseitigen Beziehung, ihrem gegenseitigen Vorrang unter verschie-
denen Gesichtspunkten betont und grundsitzlich klar hingestellt. Die
Auffassung der Kirche sollte damit endgiiltig geschiitzt dastehen gegen
den Vorwurf, als habe sie die Geschlechtsgemeinschaft in iibertriebener
Weise unter den Zwecksinn Kind und zu wenig unter den Personsinn
der Gatten gestellt, oder als habe sie den Personsinn der Ehe zu
erbsiindig aufgefalt.

Wenn Ehe das ist, was hier noch einmal in groflen Ziigen zur

1 Man iiberzeugt sich davon leicht aus den 2 Biichern ,De nuptiis et concupis-
centia’ und aus dem ,Opus imperfectum contra Julianum’ (besonders Buch 4
und 5). — Von den Neueren hat tuber dieses Kapitel Dietrich von Hildebrand
tiefe Gedanken in edler Sprache niedergelegt in seinem Werkchen « Reinheit und
Jungfriulichkeit » (Miinchen 1928), besonders im 3. Teil (S. 89 ff.).



als Trager der sakramentalen Symbolik 463

Darstellung gekommen ist, dann ergibt sich von selbst, wie tief das ehe-
liche Ja im Ehevertrag gebend und nehmend hineingreift in den aller-
tiefsten Personenbestand der beiden ehelichen Partner. Es geht fiirwahr
um einen Einsatz sondergleichen — inhaltlich gesehen und gesehen als
unwiderruflich fiirs Leben. Was da aus Liebe heraus gegenseitig ein-
gerdumt und als Recht entgegengenommen wird, reicht in einem an
letzte Kérperlichkeit, an die tiefste Geistigkeit, an die innerste Substanz
der Personlichkeit heran. Die Liebeszuversicht zweier Menschen zu-
einander, die sich hier in klarbewulltem freiwillentlichem Entscheid
Personenrechte allerhochster Ordnung einrdumen, tastet der Herrgott
durch Dazwischenkuuft nicht an, und hat erst recht das Gesetz unter
Menschen in aller Ehrfurcht zu achten

Wenn irgendwo unter Menschen, so hat vor allem im feierlichen
Augenblick des Ehevertrages das Ich und Du fiir die Ehegatten einen
sonst kaum so tieferfiillten und schenkenden Vollgehalt Man hat
gemeint, es sei nicht angemessen, den Liebesbund, den die Brautleute
in der Ehe eingehen, einen Ehevertrag zu nennen.! Gewill handelt es
sich da nicht um einen Sachvertrag oder Personleistungsvertrag, iiber
den sonst gegenseitige Willensvereinbarung iibereinkommt. Hier bindet
sich vielmehr Person an Person zu einer Zweieinheit engster Lebens-
gemeinschaft. Beide Teile muten einander zu, die Selbstindigkeit ihrer
Person in gewisser Weise aufzugeben mit dem wagenden Vertrauen, im
AnschluB3 an den ehelichen Lebensgefihrten emporzuwachsen und die
eigene Personlichkeit erginzt, bereichert und vertieft auf héherer Stufe
wiederzufinden im Lebenskreis der Familie. So wie es der Gattenschaft
in der Ehe vorbehalten ist, dall der Mann das Weib «erkennt », das
Weib den Mann « erkennt », so tritt auch fiir den Mann in der Ergénzung
mit dem Weibe — und fiir das Weib in der Erginzung mit dem Manne
— schlummerndes eigenes Leben zur entfalteten Erscheinung, die weder
der Mann fiir sich allein noch das Weib fiir sich allein hitte zum
Erlebnis bringen kénnen. Diese schlummernden Krifte sind es ja, die
das tiefe Sehnen im zweitstirksten aller Naturtriebe aus sich hervor-
treiben : « Relinquet homo patrem et matrem, et adhaerebit uxori et
erunt duo in caro una » — so klingt die Stimme der Offenbarung durch

1 Auch Formen, wie die ,Manus‘-Ehe sind — wofern echte Ehe tberhaupt —
im Grunde auch immer einschluBweise Vertrags-Ehe. « Dicendum quod sicut dicit
Hugo de Sancto Victore (Summa Sent. VII, 6), €0s qui coniunguntur, sic oportet
consentire, ut invicem se spontanee recipiant, quod indicatur fieri, si in desponsa-
tione non contradicant» (Suppl. q. 45, a. 2 ad 3).



464 Vertrag und Band der christlichen Ehe

das ganze Alte und Neue Testament. Diese Triebstirke, die das Band
mit der elterlichen Familie trennt, um dem Weibe der Sehnsucht anzu-
hangen, ist das Werk der Natur und ihres Schopfers. Dall es nicht
freisinnliche Natur bleibe, sondern aus dem geistigen Zentrum der
Person her gestaltet und verantwortet werde, das ist es, was Ehen
unter Menschen begriindet und sittigt im Gegensatz zum instinkt-
geleiteten Paarungstrieb der Tierwelt. Die klarbewullte, freie Zu-
stimmung im ehelichen Vertrag ist der entscheidende Akt, in dem das
ehefihige und eheberechtigte Menschenpaar Lust und Last, Recht und
Pflicht, Giiter und Aufgaben der Ehe auf sich nimmt. Die Freiheit
der Liebe, die einmal den Schritt in die Ehe getan hat, ist ein fiir
allemal unter ein Gesetz getreten, das ihr ein « Nein » oder « Anders »
verbietet. Das frei liebende « Ja » verbleibt ihr ungeschmilert wie im
Augenblick der Zustimmung zum Ehevertrag, aber der volle ernste
Einsatz der eigenen Personlichkeit, so wie er im feierlichen Augenblick
der « celebratio matrimonii » im aufrichtigen Ja des Herzens sich aus-
gesprochen und hingegeben hat, kann nicht wiederkehren. Er fordert
aber die Einlésung des gegebenen Wortes bis zum Tode dessen, der das
Wort und seine Gabe entgegengenommen hat.

L.

Der Ehevertrag kommt durch den ureigensten und freien Entschluf3
zweier Personlichkeiten zustande. An den freipersonlichen Ursprung
und Weg dieser WillensentschlieBung reicht kein Arm, keine List und
Gewalt der Menschen heran. Und Gott der Schopfer tastet dieses heilige
Eigenrecht, das er dem Menschen anvertraut hat, nicht an.

Der Wille zum ehelichen Ja und seine Kundgabe sind die ent-
scheidende Ursache fiir das Zustandekommen des Vertrages — die
,causa principalis et adaequata’ —, um mit der Schule zu reden. Das
Sakrament fillt mit der Setzung des Vertrages zusammen. Die Kontra-
henten des Ehevertrages sind zugleich Empfinger und Spender des
Ehesakramentes. « Causa efficiens matrimonii regulariter set mutuus
consensus per verba de praesenti expressus. » ' Ein dingliches Element
fehlt beim Sakrament. Wie das Buf3sakrament, vollzieht es sich in rein
personlichen Akten. « Sicut poenitentia non habet aliam materiam, nisi
ipsos actus sensui subiectos, qui sunt loco materialis elementi, ita est

! Concilium Florentinum (D. 702).



als Trager der sakramentalen Symbolik 465

de matrimonio. »* Die Wesensform des Sakramentes besteht in der
Kundgabe der beiderseitigen ehelichen Einwilligung. « Verba quibus
consensus exprimitur matrimonialis, sunt forma huius sacramenti, non
autem benedictio sacerdotis, quae est quoddam sacramentale. »* Die
Eheleute spenden sich also das Sakrament in selbsteigenem Spendeakt.
Dal} dieser Akt in dem bekundeten Willen zur Ehe, wie er von den
Brautleuten ausgesprochen wird, liegen soll, bereitete lange Zeit dem
theologischen Denken einen ernsten AnstoB. «Sacramenta non sunt a
voluntate humana, sed ab institutione divina. Sed consensus ad volun-
tatem humanam pertinet. Ergo non est causa matrimonii, sicut nec
aliorum sacramentorum. » 3

Die Ehe, so wie sie sichtbar vor dem irdischen Auge der Menschen
dasteht, ist unter Glaubigen — und nur erkennbar von gliubigem
Auge — schon das Sakrament. Das kann sie nur sein, sofern jenes
irdische Bild der Ehe Sinnbild ist. Sinnbild nicht im natiirlichen
oder menschlich willkiirlichen Sinn, sondern Sinnbild kraft freien und
ausgesprochenen Willens Christi. Sinnbild iibernatiirlicher Wirklichkeit,
um die nur die freie Wahl und Offenbarung Gottes wissen konnte.
Die im Symbol des Sakramentes leibgewordene /dee ist in der tibernatiir-
lichen Heilsékonomie des Neuen Bundes zugleich im Bild geschehende
und erscheinende Wirklichkeit.* Am Tiufling, der ins Bad der Taufe
steigt, vollzieht sich kraft des sinnbildlichen Vollzugs die innere, iiber-
natiirliche Reinigung. Und am Taufling, wie er aus dem Wassergrab
emportaucht, erscheint sinnbildlich die innere Wirklichkeit der iiber-
natiirlichen Wiedergeburt und Auferstehung.

Der sichtbare sakramentale Zeichenvorgang beim Ehesakrament,
wie Christus es eingesetzt hat, besteht restlos in dem gleichen Akt, in
dem auch Ehe unter Menschen sonst zustande zu kommen pflegt : in
der Kundgabe gegenseitiger Eheeinwilligung. In der Ordnung des natiir-
lichen menschlichen Geschehens ist dieser Akt ein hauptursichlicher
Vorgang mit alleinursichlicher Wirkung einer natiirlichen Ehever-
bindung unter den Brautleuten. In der Ordnung des iibernatiirlich-
sakramentalen Geschehens ist der gleiche Akt ein nicht allein- und
nicht hauptursichlicher Vorgang, sondern ein dienstursichliches Mit-
beteiligtsein — nach Weise eines lebendigen Werkzeuges. Der Akt
bleibt auch als solcher ein vollmenschlicher und héchstpersénlicher, aber

1 Suppl. g. 42, a.-1 ad 2. % Suppl. q. 42, a. 1 ad 1.
3 Suppl. q. 45, a. 1, obi. 1. 1 Vgl. S, Th. 3 q. 84 a. 3 ad s.



466 Vertrag und Band der christlichen Ehe

ein Akt der an Christus, den Hoheren und Bestimmenden, frei sich
hingebenden Personlichkeit, die in ihrem Willen nicht selbsteigen wollen
und handeln will, sondern wollen und handeln im Auftrag, Sinn und
Willen Christi, wie er hier und jetzt, aktuell und unmittelbar in der
menschlichen Verlautbarung sich ausdriickt. Die Lehre vom Haupt und
den Gliedern am einen geheimnisvollen Leib Christi gibt dafiir die
organische Gesamtanschauung.

Der Theologe kann aber nicht dabei stehen bleiben, an dem einen
Akt der gegenseitigen Einwilligung ! die hauptursichlich-natiirliche
Funktion und die dienstursichlich-iibernatiirliche Funktion zu unter-
scheiden. Das bloBe Nebeneinander und Zugleich gibt den Offen-
barungsgedanken Gottes an diesem Sakrament nur unzulinglich wieder.
Was antreibt, weiter zu fragen, ist der allgemeine Satz der Sakramenten-
theologie : « Causae sacramentales significando efficiunt. » 2 In der Kund-
gabe des Ehewillens mu3 der sakramentale und eigensakramentale
Symbolwert des Ehesakramentes beschlossen liegen. Hier liegt ge-
formter und geoffenbarter Zusammenhang vor. « Cum in matrimonio sit
quaedam spiritualis coniunctio, in quantum matrimonium est sacra-
mentum, et aliqua materialis, secundum qliod est in officium naturae
et civilis vitae, oportet, quod mediante materiali fiat spiritualis virtute
divina. » 3

Das Wesen der Ehe besteht formell im Ehebund als dem bestehenden
Band der Einigung.? Die willentliche Erklirung und Bindung zum
ehelichen Lebensbund liegt jenem Wesen als die hervorbringende
Ursache zugrunde und voraus. Auf die sakramentale Ehe als Sakrament
angewandt heilt das : « Matrimonium non est ipse consensus, sed quae-
dam unio ordinatorum ad unum, quam consensus facit. Nec consensus,
proprie loquendo, coniunctionem Christi ad Ecclesiam significat, sed
voluntatem eius, qua factum est, ut Ecclesiae coniungeretur. »?

Sakramental ist an der Ehe nicht bloB ihr formelles Wesen, sondern

! Die Sprechweise vom «einen » Akt ist so gemeint und gerechtfertigt, wie
Thomas sagt : matrimonium non claudicat quantum ad vinculum, sed quandoque
claudicat quantum ad effectum » (Suppl. q. 59, a. 5 ad 3; cf. q. 44, a. 1 ad 3).

2 Suppl. q. 45, a. 3c. 3 Suppl. q. 45, a. 1 c.

4 Vgl. Suppl. q. 44, a. 1, a. 2, a. 3.

5 Suppl. q. 45, a. 1 ad 2. — Man fibersche nicht, da8 Thomas als formelles
Ordnungsprinzip der Einheit des Ehebandes angibt : das eine Ziel der Erzeugung
und Erziehung der Kinder und die gemeinsame Lebensform der einen hauslichen
Gemeinschaft. Von der Verbindung dem I.eib und der Seele nach sagt er : « con-
iunctio corporum et animorum ad matrimonium consequitur » (Suppl. q. 44, a. I ¢).
Weiter unten wird auf diesen Gedanken noch einmal zuriickzukommen sein.



als Trager der sakramentalen Symbolik 467

auch die erzeugende Ursache des menschlichen Setzungsaktes. Es ist
ja die besondere Weise, wie sakramentale Ursachen iiberhaupt wirksam
sind : «significando efficiunt ». Triger sakramentaler Zeichenbedeutung
ist bei der Ehe sowohl der natiirliche Ehevertrag wie auch das aus
dem Vertrag entspringende natiirliche Eheband.

Es wire irrig, wollte man Natur und Ubernatur am einen und
selben Ehevertrag bezw. am einen und selben Eheband als seinsmiBig
getrennt ansehen. EheschlieBung und Eheband stellen vielmehr je fiir
sich ein einziges Reale dar, das der natiirlichen und iibernatiirlichen
Ordnung zugleich angehort. Die Doppelzugehorigkeit 1Bt sich — und
mit gutem Recht — in Gedanken auseinanderheben, aber auch nur in
Gedanken. Das Zugleich und Ineinander der Zweiordnungsnatur der
Ehe stellt sich in dieser gedanklichen Zerlegung so dar: materiell
gesehen ist Natur der Triger von Ubernatur ; formell gesehen ist Natur
in den einen Akt iibernatiirlichen Seins am Sakrament mitaufgenommen.

Das werdende und das bleibende Sakrament an der einen Ehe und
der vom werdenden und bleibenden Sakrament jeweils versinnbildete
Inhalt stehen analog zueinander wie Ehevertrag und Eheband auf-
einander bezogen sind, sofern das Band aus dem Vertrag hervorgeht.

Die inhaltliche Bestimmung des sakramentalen Sinnbildgehaltes
an der Ehe wollen wir hier einstweilen noch etwas zuriickstellen. Sie
wird vom Sinn des sakramentalen Ehebandes als dem eigentlichen
Kern und Wesen des Sakramentes auszugehen haben, um von dort
den sakramentalen Bewirkungssinn des Ehevertrages wirklichkeits-
gemill darzustellen. Hier sei nur rein formell vom sakramentalen
Spendeakt noch Einiges vorwegbemerkt.

Jedes Sakrament fordert seinem Wesen nach eine sinnfillige Zeichen-
gestalt und einen sichtbaren Spendeakt. Dem Sakrament gehéren beide an
insofern sie handeln und spenden bezw. anzeigen und wirken nach Weise
eines Instrumentes in der Hand Christi des Gottmenschen. Dabei ist die
instrumentale EntduBerung, Erhebung und Erfiillung fiir den Spender und
seinen Akt einerseits, andererseits fiir das Symbol und seine wirkende
Kraft keineswegs identisch oder auch nur gleichférmig.

Dem Spender obliegt in Hinsicht des Sakramentes eine dreifache im
Akt nicht getrennte Aufgabe : erstens der menschliche Vollzug des Aktes,
zweitens die Eindeutung des an sich vieldeutbaren Aktgeschehens, drittens
die Hingabe des Aktes seiner ganzen naturhaften und personalen Substanz
nach an Christus zu eigen, so wie er lebendig als Gottmensch durch den
Leib seiner Kirche wirkt.! Der Spender ist die setzende. Ursache des

1 Vgl. III, q. 64, a. 8.



468 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Sakramentes in seiner sichtbaren Erscheinung. Die Absicht seines Tuns
hat aber jeweils die zu sein : das zu tun, was Christus und seine Kirche tut.
Die seelische Wirkung dieser Absicht geht jedoch nicht iiber den Vorhof
.des Sakramentes hinaus. Sie schafft die geforderte Disposition und eine
notwendige Voraussetzung, hat aber keine seinsgebende Innen-Bedeutung
fiir das Wesen des Sakramentes und seine Gnadenwirkung.

Anders hingegen beim symbolischen Akt des Sakramentes selber.
Auch er ist Christo zu willen und zu eigen. Aber er schafft nicht bloBe
Disposition und Voraussetzung, sondern ist selber das Bild am Sakrament
und im Bild die Erscheinung des Wesens am Sakrament. Die symbolische
Gestalt des sakramentalen Aktes ist ja Ausdruck des sakramental sichtbar
werdenden Christus — des taufenden, des freisprechenden, des konsekrieren-
den, des begnadenden Christus.

Threr sichtbaren Gestalt nach scheiden sich die sieben Sakramente des
Neuen Bundes zunichst in zwei Gruppen, deren eine und groBere ihre
sakramentale Gnade jeweils an ein korperdingliches Element kniipft,
wihrend die andere Gruppe — sie umfaft nur das BuB- und das Ehe-
sakrament — in bloBen Akten sich vollzieht. * Der Unterschied ist nicht
von ungefahr und nicht ohne tieferen Grund. Er hat die Aufmerksamkeit
eines Thomas — noch in der letzten Fassung seiner Lehre in der Summa —
auf sich gelenkt. Er glaubt den Unterschied theologisch so deuten zu
miissen : Wo die sakramentale Gnade an ein Koérperding als sakramentales
Mittel gebunden ist, sind die dabei tatigen Akte der Menschen am eigent-
lichen Wesen des Sakramentes unbeteiligt. Es ist nichts im Wesen des
Sakramentes zu entdecken, das Ziige von einem beteiligten menschlichen
Akte an sich triige. Gott allein ist es eben, der in jenen Sakramenten einzig
durch die Menschheit Jesu Christi und das ihr in der Kirche « einverleibte »
dingliche Symbol hindurch sakramental wirkt. « Est attendendum, quod in
illis sacramentis, in quibus confertur excellens gratia, quae superabundat
omnem facultatem humani actus, adhibetur aliqua corporalis materia
exterius. ... Unde si qui actus humani sunt in talibus sacramentis, non
sunt de essentia sacramentorum, sed dispositive se habent ad sacramenta »
(I1I, q. 84, a. 1 c).

Wesentlich anders hingegen bei jenen Sakramenten, in denen zum
inneren Aufbau der sakramentalen Wesensgestalt menschliche Akte erfordert
sind. Das Erscheinungsbild des Sakramentes trigt dort wesentlich mensch-
liche Ziige an sich. So gehért zum Versohnungssakrament der Bulle Reue
und Bekenntnis des verlorenen Sohnes ins Gestaltbild des Sakramentes
mit hinein. Und wie bei jedem Sakrament das sinnfallige Zeichen durch
sein Zeichen-sein wirksam ist, so trigt auch die Ausséhnungsgnade des
BuBsakramentes gleichsam das Mal der Wiedererweckung an sich — zur
Freude Gottes und Mitfreude seiner Engel und Heiligen : « Dieser mein

I In der Schulsprache der Sakramententheologic werden auch diese Akte —
um ihrer Sinnfilligkeit und analogen Stellung willen — als korperliche Seite am
Sakrament, ja schlechterdings als das « Koérperding » am Sakrament bezeichnet.
Vgl. TII, q. 84, a. 1 ad 1.



als Triager der sakramentalen Symbolik 469

Sohn war tot und ist wieder lebendig geworden, er war verloren und ist
wieder gefunden worden» (Lc. 15, 24).

So gehért — um gleich das andere Beispiel zu nennen — zum Sakra-
ment der Ehe wesensnotwendig und wesensinnerlich der sinnfillige Ausdruck
der Schenkungsliebe und Bindung zweier Geschlechter. Thr Jawort kniipft
das Band, das sie fiir Leib und Seele unzertrennlich miteinander verkniipft.
Weil sakramental das bindende Jawort, ist auch sakramental das um-
schlingende Eheband. Welches ist naherhin der sakramentale Sinn und
Sinnwirkungsgehalt ?

Der sakramentale Sinn des christlichen Eheabschlusses muf3 sich
seinem wesentlichen Gehalt nach in den Akten der Brautleute, sofern sie
jetzt und hier Ehe eingehen, darstellen. Wie an jedem sinnfilligen Zeichen,
so muB sich auch an dem sakramentalen EheabschluB der Brautleute
,Materie’ und ,Form‘ unterscheiden und real aufweisen lassen. Das allein
ist ja der tiefere, unbestreitbare und allgemeingiiltige ,Hylemorphismus:,
vor dessen Anwendung auf das Sakrament der Ehe die Theologie nicht
zuriickschreckt. Es handelt sich um den Aufweis der bestimmbaren und
bestimmenden Komponente an der sakramentalen Gestalt der Ehe, wie sie
sich in den Akten gegenseitiger Einwilligung der Brautleute als bedeutungs-
volles Zeichen eines geoffenbarten Geheimnisses darstellt.

Die Zuordnung von Materie und Form ist — wo immer sie vorliegt —
eine gegenseitige, wesensmifige, ungleiche. Den metaphysischen Vorrang
und physischen Entscheid hat die Form. « In omnibus compositis ex materia
et forma principium determinationis est ex parte formae, quae est quodam-
modo finis et terminus materiae, et ideo principalius requiritur ad ,esse‘
rei determinata forma quam determinata materia ; materia enim determinata
requiritur ut sit proportionata determinatae formae » (III, q. 60, a. 7c¢). !

Beim Aufbau des sakramentalen Zeichens aus ,quasi-materia‘ und
.forma‘ ist die Form das sinnprigende Element, das der sakramentalen
Zeichengestalt seine Sinnsprache erteilt. Wie der sakramentale Sinn, so
mull auch das sinnformende Gestaltmoment am sakramentalen Zeichen
restlos iibernatiirlichen Ursprung im Einsetzungswillen Christi haben.
« Forma sacramenti et virtus ipsius totaliter est ex institutione Christi»
(IIT, q. 84, a. 7c¢). Der materielle oder gleichsam-materielle Bestandteil
kann hingegen in Naturbereitschaft oder Menschenbrauch vorgelegen
haben, konnte also aus der Natur iibernommen werden, wenn auch die
Hereinnahme und die damit gewihrte sakramentale Bestimmung eine
iibernatiirliche Erwihlung und Weihe durch den Sakramentenstifter
Christus zur Voraussetzung hat. 2

! Vgl. dazu aus dem Comp. theol. cap. 71 : « Non habent esse formae propter
materiam, sed magis materiae propter formam ; nam actus melior est potentia ;
id autem propter quod aliquid est, oportet melius esse. Neque igitur formae ideo
sunt diversae, ut competant materiis diversis, sed materiae ideo sunt diversae,
ut competant diversis formis. »

2 « Materia in aliis (quibusdam) sacramentis praeexistit a natura, ut aqua ;
vel ab arte, ut panis; sed quod talis materia ad sacramentum assumatur, insti-
tutione indiget hoc determinante » (III, q. 84, a. 7 c).

Divus Thomas. 31



470 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Fiir den besonderen Fall des Ehesakramentes hat nun Christus
den natiirlichen Ehevertrag, der ein in sich geschlossener Zweieinheits-
akt ist, zum Sakrament erhoben. Den Wesensbestand « Ehevertrag »
hat er durch keine Verinderung — weder Schmilerung noch Ersatz
noch Zutat — sakramental gewandelt. Er hat ihn unversehrt als solchen
zum Sakrament seines Neuen Bundes eingesetzt. Die Zeichennatur des
Sakramentes lieB eine solche Erhebung zur iibernatiirlichen Bedeutung
und Bedeutungswirksamkeit zu. ! Es geniigte die stifterische Intention
Christi, dem kraft seiner souverinen Gewalt in Einsetzungsfragen des
Neuen Bundes auch diese Stiftungsgewalt eigen war. Einer besondern
sakramentalen Umformung des natiirlichen Wesensbestandes « Ehe-
vertrag » bedurfte es nicht.

Es war aber ein FehlschluB3, mit Ambrosius Catharinus 2 daraus
schlieBen zu wollen : Christus hat keine eigene Form fiir das Ehe-
sakrament aufgestellt. Die Erscheinungsseite des Sakramentes ist einzig
die Zweieinheit der eheschlieBenden Akte, von denen die Theologie
sagt : «‘ipsi actus humani sensibiles sunt loco materiae, (I11,q.84,a.1 ¢).
Die heiligende Form muf3 von oben kommen. Das formgebende Element
ist demnach fiir die Naturheiligkeit der Ehe ihre Einsetzung im Paradies,
fiir die Sakramentalitit ihre ein fiir allemal vollzogene, virtuell bleibende,
jeweils neu wirksame Erhebung zur Sinnbildwiirde und Gnadenwirksam-
keit eines Sakramentes.

Gegen diese Auffassung erhebt sich vor allem das eine grund-
sitzliche Bedenken, daB der sichtbare Wesenszug am Sakrament —

! Unabhingig von der Frage nach der physischen oder nur moralischen
Wirksamkeit der Sakramente ist es richtig und lehrreich, wenn Billot (De Ecclesia
sacramentis II (Romae 1929), pag. 369), die Erhebung natursittlicher Potenzen zu
iibernatiirlicher Aktwirksamkeit und die Erhebung naturbedeutsamer Zeichen zu
ubernaturlicher Zeichenbedeutung gegeniiberstellt. « Nota quod de sacramentali-
bus elementis oportet proportionaliter ratiocinari sicut de physicis principiis super-
naturalium actuum. Semper enim ipsa naturalis facultas, ut elevata per habitum
infusum vel transeuntem Dei motionem, vere est principium actus supernaturalis ;
sed superaddi debet physicum accidens, quia ad physicum actum supernaturalem
natura per se est physice impotens. Nunc autem cum causalitas in sacramentis non
consideretur nisi in ordine intentionali, non oportet addere naturalibus rebus,
quae in sacramentalia signa assumuntur, aliquid physicum, sed solum aliquid
intentionale de institutione divinae legis descendens.» Die spenderische — und
im Fall der Ehe selbstspenderische — Intention « faciendi quod facit Christus et
Ecclesia » gewidhrleistet die Wirksamkeit jener Intention des Sakramentenstifters
und eigentlichen Sakramentenspenders.

2 De matrimonio, q. 1. — Ich habe die Urstelle nicht nachpriifen konnen,
weil sie mir nicht zuganglich ist.



als Triger der sakramentalen Symbolik 471

die sinnfillig geformte Zeichengestalt — nicht gewahrt wire. Thomas
betont mit Vorliebe den Anpassungscharakter der Sakramente an die
leibgeistige Natur des Menschen und seinen naturgemifBen Erkenntnis-
aufstieg aus der Sinnesanschauung. Die Sakramente haben ja auch eine
providentielle Bedeutung, die sie praedefinitorisch an die Mensch-
werdung des Wortes anschlie(3t. So wie das ,Verbum incarnatum‘ dem
Menschengeist im Fleische auf dem Weg seiner Sinne entgegenkam, so
fiilhrt der gottmenschliche Heiland durch den  (fleischgewordenen® Sinn
der Sakramente in die heiligsten und tiefsten Geheimnisse ein. ! « Effec-
tus autem sensibilis per se habet, quod ducat in cognitionem alterius,
quasi primo et per se homini innotescens, quia omnis nostra cognitio
a sensu oritur. Effectus autem intelligibiles non habent quod possint
ducere in cognitionem alterius, nisi in quantum sunt per aliud mani-
festati, id est per aliqua sensibilia » (III, q. 60, a 4 ad 1)

Die Theologie der Ehe iiberspannt also kein hylemorphistisches
Prinzip, sondern hélt sich nur an die sakramentale Natur der Ehe,
wenn sie im Ehevertrag als sakramentalem Zeichen nach dem form-
gestaltenden Element des ehesakramentalen Zeichens sucht. Nicht als
ob es von auBen und oben erst hineingelegt, hinzugetan worden sei.
Aber wenn der zum sakramentalen Zeichen erhobene Vertrag, so wie
er ist, nunmehr Zeichenbedeutung hat, so ist eines darin Substrat
oder Materie, ein anderes die aktgebende Form des Zeichens. Denn
diese Potenz-Aktunterscheidung hat an jedem Zeichen ihr wohl-
begriindetes Recht. Die Sinnfilligkeit der Form kann in der Breite
einer schier uniibersehbaren Mannigfaltigkeit liegen. Als Willenskund-
gabe unter Menschen wird sie fiir gewohnlich — wie Innocenz III.
und Eugen IV. ausdriicklich betonen? — in Worten ihren Aus-
druck finden miissen. Doch steht grundsitzlich nichts im Wege,
dal ein anderes geeignetes Ausdrucksmittel das sinnliche Gewand
hergebe.

Die Meinung der Theologen ist immer mehr dahin iibereingekommen,
daB. die Willenskundgebung der Ehekontrahenten eine — virtuell
wenigstens — deutlich unterscheidbare Zweiheit von gegenseitiger
Willenserklirung in sich enthalte : die Erklarung der Bereitschaft bezw.
das Schenkungsangebot (die ,oblatio, ,donatio, ,traditio’) und die
Erklirung der Annahme oder das « Es gelte ! » (die ,acceptatio’ oder

1 Siehe III, q. 60, a. 1, a. 2, a. 4, a. 6.
2 Denz. 404 und joz.



472 Vertrag und Band der christlichen Ehe

sratihabitio®). I Diese Auffassung wird sowohl dem zweiseitig binden-
den Ehevertrag als auch dem (realidentischen) ehesakramentalen
Zeichen gerecht.

Zum Unterschied von den sachdinglichen Sakramenten geht bei
den aktdinglichen Sakramenten der Bulle und Ehe die innere Gesinnung
in die Zeichengestalt des Sakramentes mit ein. Taufe und Ehe stellen
die reinsten Fille dar. Von ihnen gilt : « Intentio non est causa efficiens
sacramenti in baptismo, sed solum eliciens actionem agentis; sed
consensus est causa efficiens in matrimonio » (Suppl. q. 47, a. 3 ad 1).
Die aufrichtige Reue bei der Bulle, der ehrliche Wille zur Ehe beim
Ehesakrament sind geradezu die Seele am lebendigen menschlichen Akt,
der die sakramentale Gestalt aufbaut. So wie am gesprochenen Wort
— um ein altes Beispiel zu wiederholen? — der Wortleib von der
Sinnseele durchdrungen und durchwaltet ist, so ist die willentliche
Gesinnung der Brautleute die Aktseele, die sich im sinnfilligen Leib
ihres Jawortes den sichtbaren Ausdruck schafft. Am sinnfilligen
Zeichen des Ehesakramentes lassen sich diese beiden Komponenten
nur gedanklich voneinander abheben. Zeichendinglich sind sie eine
ungeschiedene Einheit. Und in dieser Einheit sind die potentielle und
die aktgebende Komponente der Gemeinschaftsbildung und -bindung
ebenfalls nur gedanklich zu scheiden. Real ist es ein und derselbe
Wille, der Liebe schenkt und Liebe unter sein Siegel nimmt. Denn die
reale Zweiheit der Willen in den zwel geschiedenen Subjekten kommt
ja fiir die Einheit des Sakramentes und seinen Gestaltausdruck nicht
in Frage. «Sicut matrimonium est unum ex parte eius, in quod fit
coniunctio, quamvis sit multiplex ex parte coniunctorum, ita etiam

I Die Kritik, die Vasquez, an der Gleichung : traditio = materia ; acceptatio
— forma geiibt hat, war fiir Lugo Anlal}, das Bindende an der ,acceptatio’ schirfer
herauszustellen. Er spricht allerdings nicht — wie man geglaubt hat, ihm vor-
werfen zu sollen — von der ,obligatio’ als dem ,effectus formalis’, sondern von den
« verba indicentia obligationem personalem », die als ,verba’ gegeniiberstehen,
der ,res’, wie sie die ,traditio’ darstellt. Siehe Lugo, De sacr. in genere, Disp. II,
sect. 1, n. 29. Immerhin befriedigt in der Auffassung des Card. LLugo nicht ganz
die cinseitige Heraushebung des Rechtsmomentes, wenngleich es im Sinne des
Autors gewiB nicht die beseelende Liebe ausschalten will, die sich vielmehr im Recht
nur ihre geistig wihrende und bewahrende Gestalt geben will. Sofern der Liebes-
wille der zwei Individuen Ausdruck nach erfiillender Lebens- und Liebesgemein-
schaft ist, hat er die unerfiillte Weise eines empfinglichen Prinzips (,Materie) ;
sofern er im Einklang der Willen und Ja der gegenseitigen Kundgabe die Gemein-
schaftsform findet und griindet, ist er die aktgebende Form der ehelichen Gemein-
schaft, des ,vinculum matrimoniale active spectatum’.’

2 Siehe ITII, q. 62, a. 4 ad 1.



als Trager der sakramentalen Symbolik 473

consensus est unus ex parte eius in quod consentitur, scilicet prae-
dictae coniunctionis, quamvis sit multiplex ex parte consentientium »
(Suppl. q. 45 a. 1 ad 3).!

Der im Wortleib durch die Sinnseele einheitlich geformte und iiber
die Individuen hin zur Gemeinschaft zusammenschlieBende Zweiwillens-
akt ist die sakramentale Zeichengestalt, in der Christus — der in den
Gliedern seines Leibes fortlebende Christus — sein iibernatiirliches
Geheimnis ausspricht und wahrmacht. Der vollpersonliche Akt der
Brautleute ist auf der Ebene des sakramentalen Seins und iibernatiir-
lichen Lebens und Wirkens nur wie das Werkzeug in der Hand eines
schaffenden Kiinstlers. Es darf das nicht dahin miverstanden werden,
als ob der Akt der Brautleute, der auf einen Einsatz und eine Verant-
wortung zielt, wie sonst kaum je im natiirlichen Leben, erst gleichsam
seines vollen personlichen Gehaltes entleert wiirde, um dem Christus-
inhalt Raum und Ausdrucksmdoglichkeit zu geben. Nein, nicht Ent-
leerung des vollen natiirlichen Gehaltes ist gefordert, sondern gerade
das natiirliche Erfiilltsein. In die Ubernatur des Sakramentes erhoben
ist gerade diese Erfiilltheit der Bildausdruck, in dem Christus das
Geheimnis ausspricht und aussprechend realisiert.

Noch mehr als beim Spendeakt eines jeden Sakramentes iiberhaupt
trifft fiir den menschlichen Mitvollzug am Ehesakrament zu, was die
Theologie mit Thomas immer wieder betont : « Instrumentum animatum,
sicut est minister, non solum movetur, sed etiam quodammodo movet
seipsum, in quantum sua voluntate movet membra ad operandum »
(ITI, q. 64, a. 8 ad 1). Die spezifische Akthandlung einer menschlichen
EheschlieBung macht nach dem Einsetzungswillen Christi das sakra-
mentale Bild der Ehe aus. Die ihm eigentiimliche menschliche Haltung
sondert es von den iibrigen Sakramenten z. B. von der spezifisch anders
gearteten menschlichen Haltung und Handlung der Ponitenz.

In die unter den Theologen immer noch nicht beigelegte Schul-
streitfrage iiber physische oder moralische Wirksamkeit der Sakramente
brauchen wir nicht einzutreten. Uns geniigt es hier, dal vom sakramen-
talen Zeichen, wofern es eben bei einer blof3 erfiillten Bedingung nicht sein
Bewenden haben kann, echtursichlich, wenn auch vom Menschen aus
nicht hauptursichlich, die sakramentale Wirkung gesetzt und be-
stimmt wird. Gilt ja doch von einem Werkzeug so niederer Stufe,
wie es z. B. ein Beil ist, daB es mit seiner natureigenen Weise der

1 Vgl. ebenda a. 4 ad 2 ; q. 47, a. 4 ¢ et ad 1.



474 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Wirksamkeit an der Wirkung mitbeteiligt ist : «sciendendo enim
lectum facit. »? '

So wie es nun Christus ist, der tauft, wenn der irdische T#ufer
die Taufformel spricht.2, so ist es Christus, der Ehe spendet, nein —
richtiger gesagt — ehelicht, wenn Brautleute am Altar ihr Jawort
geben. Wenn im Bereich des natiirlichen Geschehens die Brautleute sich
die Ehe geben, wenn im Bereich der sakramentalen Ordnung der Uber-
natur die Brautleute sich selber das Sakrament spenden, so ist die
sakramentale Gestalt der Ehe der Ausdruck eines geheimnisvollen
Ehewillens, den Christus mit den Brautleuten und in den Brautleuten
vollzieht. 2 Hat die Offenbarung uns den Schleier dieses Geheimnisses
geliiftet 7 Wenn wir «in Ehrfurcht danach forschen wollen»? so
miissen wir immer vor Augen behalten, daBl es sich um sakramentale
Kundgebung handelt — paradox gesprochen — um ein Enthiillen im
Verbergen. So wie der eucharistische Christus sich unter dem Sinnbild
der Brot- und Weingestalt verbirgt und doch zugleich im Sinnbild als
Speiseopfer sich offenbart, so verbirgt und offenbart sich der sakra-
mentale Christus der Ehe — wenn auch nicht in physischer Realprisenz,
wie bei der Eucharistie, so doch in seiner geheimnisvollen Gegenwart in
den Gliedern seines Leibes, der die Kirche ist, — unter der Erscheinung
zweier Menschen, die sich jetzt und hier zur Ehe geben und nehmen.

(Schiubs folgt.)

L Vgl. I11, q. 62, a. 1 ad 2. — Nur scheinbar widerspricht dem Thomas, wenn
er vorher sagt : « Causa instrumentalis non agit per virtutem suae formae, sed solum
per motum quo movetur a principali agente» (ITL, q. 62, a. 1¢). Er will nur
betonen, daB kein Quintchen der instrumentalen Mitbeteiligung selbsteigenes
Wirken des Werkzeuges ist. Deshalb heif3t es an der angezogenen Stelle weiter :
« Unde effectus non assimilatur instrumento, sed principali agenti; sicut lectus
non assimilatur securi, sed arti, quae est in mente artificis. »

2 S. Augustinus, In Jo. tract. 5, et 6.

3 Man darf es heute als Gemeingut der theologischen Schulen ausgeben,
was Thomas tiber die werkzeugliche Verursachung der Sakramente an theologischer
Metaphysik niedergelegt hat: « Ponendo quod sacramentum est instrumentalis
causa gratiae, necesse est simul ponere, quod in sacramento sit quaedam virtus
instrumentalis ad inducendum sacramentalem effectum. Et haec quidem virtus
proportionatur instrumento. Unde comparatur ad virtutem absolutam et per-
fectam alicuius rei, sicut comparatur instrumentum ad agens principale. Instru-
mentum enim non operatur nisi in quantum est motum a principali agente, quod
per se operatur. Et ideo virtus principalis agentis habet permanens et completum
,esse’ in natura ; virtus autem instrumentalis habet ,esse’ transiens ex uno in aliud
et incompletum — sicut et motus est actus imperfectus ab agente in patiens »

(II1, q. 62, a. 4 c).
4 Vgl Encycl. ,Casti Connubii’, n. 36.



	Vertrag und Band der christlichen Ehe als Träger der sakramentalen Symbolik

