Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Der Absolutismus des Christentums und die aristotelische Lehre von
Akt und Potenz

Autor: Manser, G.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762517

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Absolutismus des Christentums und die

aristotelische Lehre von Akt und Potenz.
Von G. M. MANSER O. P.

Das gewaltige Genie des Meisters von Stagira wurde in der
Geschichte der groen Denker nie bestritten. Wir wiren nicht erstaunt,
wenn die Legende: Plato hitte seinen Schiiler den vois, den Geist
seiner Schule genannt, wahr wire. Von ihm sollen Zeitgenossen gesagt
haben : es sei, wie wenn er die Feder in den géttlichen vous getaucht
hitte. Ubertreibungen ! Aber auch Averroés, ein scharfsinniger Fiihrer
der arabischen Philosophie, feierte in ihm den héchsten, nie erreichten
Triumph des forschenden menschlichen Geistes. Aurelius Augustinus
kannte leider seine Werke nicht genauer. Dal} in Thomas von Aquin
der Meister den Meister bewunderte, bedarf keines Beleges. Auf dem
Boden der Logik hat ithm E. Kant neidlos den absoluten Primat
zuerkannt. Rudolf Eucken hilt ihn fiir den wahrscheinlich groften
Denker in der Weltgeschichte. Er meint von seiner Philosophie,
speziell seiner Metaphysik, dal3 der Riesenbaum, der durch die Jahr-
hunderte hindurch so viele Volker unter sich versammelte und sie
erquickte, noch immer frische Bliiten treiben mii3te.?

Auf diesen bleibenden, fiir alle Volker und Zeiten geltenden Wert
der aristotelischen Metaphysik, die erkenntnistheoretisch einzigartig in
der realen sichtbaren Welt verankert und verwurzelt ist, baute Thomas
von Aquin seine wieder einzigartig geschlossene christliche Philosophie
auf, welche unsere Groflen mit Stolz die « philosophia perennis » genannt
haben. Thomas baute nicht ohne Vorarbeiter, zu denen vor allem auch
die Kirchenviter, und da vor allem Augustin und spater die Augustiner
gehoren. * Aber der wissenschaftliche Eckstein der Synthese ist in der
Metaphysik des Stagiriten zu suchen.

Man verstehe uns richtig. Wir fassen den Thomismus, und zwar
den rigorosen, in einem viel weiteren Sinn auf als manche meinen

L Uber die Bedeutung der aristotelischen Philosophie fiir die Gegenwart.
Berlin 1872, S. 17.
2 Wesen des Thomismus. Vorwort.

Divus Thomas. 29



438 Der Absolutismus des Christentums

mochten. Fiir uns umschlieBt er nicht bloB gewisse Streitfragen im
eigenen Lager, ja nicht einmal in erster Linie diese. Eminent grund-
legender erschien uns die Darstelluhg der genuinen aristotelischen
Seins- und Prinzipienlehre. Wer die derzeitige Kausalkrisis vor Augen
hat und ihre Beziehung zu dem Widerspruchs- und Identititsprinzip
und den zweifelhaft richtigen Auffassungen der hochsten transzenden-
talen Ideen, der ist sich bewuflt, dal die Hauptgeistesschlacht zur Zeit,
teils bewuf3t und teils unbewuf3t, auf diesem Gebiete geschlagen wird.
Die beste Losung der oben beriihrten Streitfragen im eigenen Lager
mag jeder in der logischen Verkniipfung derselben mit der Seins- und
Prinzipienlehre suchen. Mein Standpunkt ist und war diesbeziiglich
immer nur ein rein wissenschaftlicher und hatte mit kirchlichen
Weisungen nie etwas zu tun.

Thomas, so sagten wir, hat auf die aristotelische Metaphysik als
Grundlage sein System aufgebaut. Auch da verstehe man uns richtig.
Jeder Mensch ist von Hause aus Metaphysiker, weil er einen Geist
besitzt. Jeder wird auch immer wieder, trotz Irrtiimer und falscher
Voraussetzungen, daneben Wahres erkennen, denn der Menschengeist
kann seine angestammte Hinordnung zur Wahrheit nie ganz verleugnen.
Aber von all dem bis zu einer wissenschaftlichen Metaphysik ist der Weg
ein langer. Der Aquinate hat Platos GroBe nicht verkannt. Er fand
auch bei ihm, die hdufigen Verweise auf seine Seinslehre bestitigen
das, Baublocke fiir eine Metaphysik. Aber es waren nur « Blocke » !
Den ersten Granitbau zu einer einheitlich-geschlossenen wissenschaft-
lichen Metaphysik hat doch nur, wie Eucken gesagt, Aristoteles auf-
gefiihrt. Grundlegend in diesem Bau ist die Lehre von Akt und Potenz,
auf deren Weiterentwicklung Thomas seine christliche Synthese er-
richtete. Das wollte ich im « Wesen des Thomismus» nachweisen.
Bis dato ist diese These von niemanden bestritten, geschweige denn
widerlegt worden.

Aber, wie es scheint, habe ich der These einen doch zu einseitig,
ausschlieflich absoluten Wertcharakter gegeben. Mein Satz, dall das
Christentum wissenschaftlich sich nur auf den Boden der aristotelischen
Seins-Werdephilosophie — Akt und Potenzlehre — begeben konnte,
hat grolen Anstof} erregt. 2

I Wesen des Thomismus, S. 10-23 ; 137-209.

2 Wesen des Thomismus. Vorwort, v. Dazu vgl. Die Polemik, in « Vaterland »
(Luzern), 1932, Nr. 18 u. 42 ; in « Neuen Volk » (Rorschach), III. Jahrg.,Nr. 113;
in « Schweiz. Rundschau », 31. Jahrg., S. 1135-41 und 32. Jahrg., S. 89 ff.



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 439

Wir wollen die Frage hier in Wiedererwigung ziehen, indem wir
vorerst den Gegnern das Wort erteilen, um dann die Einwiirfe genauer
zu priifen.

L.

Ist das Christentum nofwendig an gewisse, bestimmte, dauernde
philosophische Prinzipien gebunden ? Fassen wir die Frage, dem vor-
liegenden Falle entsprechend, noch konkreter : hat die christliche
Offenbarung wissenschaftlich eine notwendige Beziehung zur aristote-
lischen Seins-Werdephilosophie ? Die Bejahung der gestellten Frage
scheint tatsichlich die fatalsten Folgen nach sich zu ziehen.

Sie scheint vorerst vor allem der unendlichen Grifle der gottlichen
Offenbarung zu widersprechen. Das Unendlich-Unbegrenzte kann
unméglich vom Endlich-Begrenzten abhangen. Es kann infolgedessen
auch nicht durch letzteres erfaBBt werden. Ist die christliche Offenbarung
nicht so- grenzenlos grof} und erhaben, dafl sie keines bestimmten
philosophischen Systems bedarf ? Ist sie nicht so weit und reich, daB
keine bestimmte philosophische Synthese sie zu erschopfen vermag,
auch nicht der Thomismus ? Ist sie nicht so absolut, daf3 jede innerlich-
notwendige Verkettung derselben mit einem bestimmten philosophischen
Prinzipienkomplexe ihr unwiirdig ist, weil es ihr den Charakter des
Absoluten raubte ? Wer so dichte, wiirde etwas « verabsolutieren »,
was nur sehr menschlich-relativ ist. Das Christentum ist keine « Schul-
meinung » und selbst der Thomismus ist nicht identisch mit Katholi-
zismus und Kirche.

Auch im Namen des Fortschrittes ist eine solche Bindung an
bestimmte philosophische Prinzipien und Synthesen abzulehnen. Jede
derartige Bindung an bestimmte Lehrpunkte, die dazu noch ewig
unverinderlich fiir alle Zeiten und Orte und Generationen Geltung
haben sollen, ist eine Beschrinkung und Begrenzung in vielfachstem
Sinne, vor allem in dem Sinne, daB das Gegenteil nie und nirgends
wahr sein und wahr werden kénnte. Wer kann und wird der unendlichen
gottlichen Offenbarungswahrheit solche Fesseln anlegen und den Fort-
schritt, der selbst unendlich ist, in solche unwiirdige Schranken hinein-
zuzwingen den Mut haben ?

Damit ist der ganz relative Wert jeder philosophischen Richtung
und der verschiedenen philosophischen Systeme gegeben. Die Kirche hat
in 2000 Jahren die verschiedensten Systeme auf philosophischem Gebiete
in sich aufgenommen, und katholisch denkend wird man dasselbe von
der Zukunft annehmen diirfen. Wer wagte es, diese Entwicklungs-



440 Der Absolutismus des Christentums

moglichkeiten der unermeflichen géttlichen Wahrheit abzusprechen ?
Relativ ist der Wert der philosophischen Wahrheit je nach den ver-
schiedenen Richtungen, den verschiedenen Zeiten, Orten, Vdélker,
Rassen, Himmelsstrichen, Weltteilen. Der Genius des europiischen
Westens und des asiatischen Ostens ist nicht derselbe. Warum soll eines
Tages nicht die indische Vedanta oder die Ethik eines Konfutse zur
Grundlage einer asiatischen katholischen Philosophie und Theologie
werden konnen ?  Sie bediirfen keiner stirkeren Reinigung als Aristo-
teles, um verchristlicht zu werden. Diese Auffassung von dem relativen
Wert der Systeme beleuchtet auch einzig richtig das Verhiltnis der
verschiedenen christlichen Geistesrichtungen : des Aristotelismus, Plato-
nismus, Neuplatonismus, Augustinismus usw. Jede dieser Richtungen
hat Wert, indem sie einen Ausschnitt, eine besondere Seite der
unerschopflichen gottlichen Wahrheit trifft, ohne dal man das Recht
hiitte, eine Richtung zu verhimmeln und zu verabsolutieren und die
anderen zu verponen.

Eine frappante Beleuchtung erhalten die vorigen Auffassungen
durch die Geschichte der Philosophie. Soll man die gottliche Offenbarung
von dem Heiden Aristoteles abhingig machen ? Wire das ihrer wiirdig ?
War das nicht ein Hauptvorwurf, den man den christlichen Aristote-
likern gemacht hat bis in die Zeiten von Jakob Brucker ? Wie die
Kirche im XIII. Saeculum {iiber den Stagiriten dachte, das besagen
uns die vier Aristotelesverbote im genannten Jahrhundert. Seine
Schwiichen hinsichtlich der ethischen Grundsitze — Abortus usw. —,
hinsichtlich der Vorsehungstheorie, hinsichtlich des jenseitigen Lebens,
ja selbst beziiglich der Schépfungslehre, sind bekannt. Darob kritisierten
ihn die groBten Scholastiker, auch Albertus Magnus. In welche Ver-
legenheit Aristoteles christliche Denkerkreise mit seinem ptolomiischen
Weltsystem brachte, als Kopernikus seine neue These aufstellte, sei
hier nur erwihnt. Schlagend beleuchtend fiir das, was wir soeben iiber
den sehr relativen Charakter der verschiedenen Systeme, auch des
aristotelischen, gesagt haben, ist die Tatsache, daBl die ganze patristische
Zeit mit Augustin und mit der Friihscholastik mehr Plato als Aristoteles
huldigte. Letztere wurde erst im XIII. Jahrhundert und auch da
nicht ausschlieBlich herrschend. Die Thomisten mogen sich iibrigens
auch daran erinnern, daf noch ein ganz moderner Theologe, Krogh-
Tonning, Plato als Vorldiufer des Christentums gefeiert hat. !

! Plato als Vorlidufer des Christentums, Kempten-Miinchen 1906. Kosel'sche
Buchhandlung.



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 441

Wir haben hiemit die gegnerischen Einwinde ohne Abschwichung
wiedergegeben. Vielleicht gaben wir ihnen durch die logische Ver-
kettung, die wir ihnen zu Grunde legten, eine Wirkkraft, die sie an und
fiir sich nicht einmal besitzen und verdienen.

I1.

Eine kleine Prizisierung sei unserer Verteidigung vorausgeschickt.

Wir haben selber nie von Aristotelismus gesprochen auller im
Sinne seiner Akt- und Potenzlehre als Grundlage einer Synthese, deren
Lehrteile sich innerlich-notwendig aus der Seins-Werdelehre ergeben
und im Thomismus ergaben. Damit scheiden fiir uns viele Einwinde
und auch jene ptolomiischen physikalischen Ansichten des Stagiriten,
die ihn spiter mit Kopernikus und der neuen Physik iiberhaupt in
Konflikt brachten, aus. Die Frage des Weltsystems als solches ist
ein rein tatsdichliches Problem, das mit innerer Notwendigkeit nichts
zu tun hat. Die Welt koénnte auch ganz anders konstruiert sein.
Albert und Thomas selber haben auf das «Problematische» dieser Frage
hingewiesen. Es scheiden auch jene aristotelischen Irrtiimer aus, die
seiner Akt- und Potenzlehre geradezu widersprechen, weil er als Grieche
und Kind seiner Zeit die eigenen metaphysischen Prinzipien nicht
zu Ende zu deuten vermochte. Wir erinnern hier an gewisse ethische
Irrwege und an das, was wir iiber die Creatio gesagt haben.! Auch
unterliegt es keinem Zweifel, dall nicht blo Thomas, sondern schon
vor ihm die Platoniker und Kirchenviiter, teils unter dem Einflusse
Platos, teils durch religiose Inspirationen, eine Menge herrlicher Lehren
bekannten, die bei Aristoteles selber fehlen, trotzdem sie in der Akt-
Potenzlehre enthalten waren und spiter als wissenschaftliche Kon-
klusionen aus ihr gezogen wurden. Wir denken hier hauptsichlich ad
den Transzendentalismus und den von dem Neuplatonismus glinzenn
entwickelten Exemplarismus, den Aurelius Augustinus und die Augu-
stiner verchristlicht, weiter gestalteten und den Thomas, im engsten
Anschlu3 an die Seinslehre des Aristoteles, zum Seinigen machte.
Insofern begreift man die Stellung der Kirchenviter und kann man
ganz wohl Plato als Vorldufer des Christentums feiern. Aber die genanten
Lehrpunkte sind nicht grundlegend, sondern auch sie ruhen wissenschaft-
lich auf der Seins-Werdelehre als Grundlage.

Damit gelangen wir endlich zur Hauptfrage. Stein des Anstofes

1 Wesen des Thomismus, S. 224 ff.



442 Der Absolutismus des Christentums

war mein Satz: « Grundsitzlich konnte das Christentum ... wissen-
schaftlich sich nur auf den aristotelischen Boden der Seins- und Werde-
philosophie begeben.»! Das, so lautet der Einwand, ist ein Angriff
auf den Absolutismus des Christentums. Und der Angriff gliedert sich
in zwel Teileinwdnde :

1. Vermoge ihres unendlichen, absoluten Wahrheitsgehaltes ist die
Offenbarungswahrheit an keine bestimmte philosophische Wahrheit,
also auch nicht an die Akt-Potenzlehre innerlich-notwendig gebunden.

2. Eine solche Bindung und Einschrinkung wiire im Gegenteil dem
absoluten Charakter des Christentums wunwiirdig, da das Absolute nicht
an etwas nur Relatives gebunden sein kann.

Auf diese beiden Sdtze laufen alle oben erwihnten Haupteinwinde
zusammen. Somit ist die Akt-Potenzphilosophie der geoffenbarten
christlichen Wahrheit, kraft ihres gottlichen absoluten Wertes, weder
notwendig noch wiirdig. Wir wollen beide Sitze einzeln nédher priifen.

a) Die notwendige Verkettung der Akt-Potenzphilosophie
mit dem Christentum.

Das Verhiltnis des Absoluten und Relativen richtig zu bestimmen,
ist sicher eine wichtige Frage. Dariiber sind alle einig. Auch dariiber,
daf3 das Absolute nicht vom Relativen, sondern das Relative nur vom
Absoluten abhingig sein kann. Aber daraus folgt nicht, dafl zwischen
dem Relativen und Absoluten nicht eine innerlich-notwendige Ver-
kettung sein kann. Im Gegenteil, es muf sogar sein, denn das Relative
besagt, weil es relativ ist, eine notwendige Beziechung zum Absoluten.
Daher hat schon Aristoteles und nach ihm alle Verteidiger des meta-
physischen Wissens ein « absolute necessarium » — Gott — und relative
necessaria, die vom ersteren abhangen, unterschieden. 2 So sind die
Wesenheiten der Dinge innerlich-notwendig-unverinderlich wegen Gott,
der sie ewig so gedacht, und zwar so, daf3 auch Gott sie nicht dndern
kann wegen seiner selbst. ® Das gilt a fortiori von den transzendentalen
Begriffen und Prinzipien, so zwar, dafl kein Mensch das « Sein» als
« Nichtsein » auch nur denken kann. Wer sich den Absolutismus des
Christentums so vorstellt, dafi Gott alles Relative beliebig nach Zeit und

1 Wesen des Thomismus. Vorwort.
2 IV, Met. 5 (Did. II 518, 29).
% Thomas, De Pot. q. 1, a. 3 ad 1.



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 443

Umstanden dndern kémnte, wiirde nicht bloB3 dem Voluntarismus und
absoluten Subjektivismus huldigen, sondern er wiirde jedes wahre
Wissen und Gott selbst zerstoren. Wir sind also weit entfernt von der
These, daf3 das Absolute vom Relativen abhdngt, aber auch davon, daf}
das Relative nicht innerlich-notwendig mit dem Absoluten verbunden sein
kann. Es muf sogar so sein, weil es relativ ist.

Doch miissen wir zur Klirung der Frage noch ein anderes Moment
heranziehen, wir meinen die menschliche Erkenntnisweise, so wie sie
sich vollzieht, sowohl auf dem natiirlichen als iibernatiirlichen Gebiete.
Unsere Frage ist eminent eine erkenntnis-methodische Frage. Daher
haben wir betont : das Christentum konnte sich « wissenschaftlich » nur
auf den Boden der Seins-Werdephilosophie begeben. Was will das
sagen wissenschaftlich 2 Doch nichts anderes als das : dal3 eine christliche
Philosophie auf der Akt-Potenzlehre aufbauen mufite, wegen dem
Glauben, wegen der Offenbarung. Wir wollen die Frage noch genauer
zu erkldren suchen.

Absolut gesprochen, ist es ganz thomistisch, zu sagen: der Glaube,
in sich genommen, bedarf gar keiner Philosophie!, denn er ist die
Wirkung der iibernatiirlichen Gnadenkraft. Aber der natiirliche
Geistesdrang des Menschengeistes diirstet nach Wissen und selbst in
seiner Unvollkommenheit nach einer Begriindung des Geglaubten. Und
von dem Augenblicke an, wo philosophische Forschungen tatsdichlich
vorliegen, konnen sie zum Glaubensgehalte in sehr enge Beziehung
treten. Das « wie» erklirt sich vor allem aus der Erkenntnisweise des
Menschen. Kein geschopfliches Wesen vermag das Absolut-Unendliche,
so wie es ist, zu erfassen, weder in der natiirlichen, noch in der iiber-
natiirlichen Ordnung. 2 Daher gilt hier vor allem der Satz : der Mensch
erkennt dividendo, teilend, und componendo, zusammensetzend.? Auch
das, was im Unendlichen ungeteilt eins ist, wird von uns in Teile
zerlegt, die das Ganze nie erschopfen. So vollzieht sich, entsprechend
der menschlichen Erkenntnis {iberhaupt, unsere ganze natiirliche Gottes-
erkenntnis durch bestimmte, gegenseitig abgegrenzte Sitze, Thesen, d. h.
Teilwahrheiten.

Gott hat auch in der #bernatiirlichen Ordnung des Glaubens, der
Offenbarung, der Erkenntnisweise des Menschen Rechnung getragen,

1'8. Th: Iq. 1,5 ad 2,
2112, 4; IIIC.G. s5.
3185! 5'



444 Der Absolutismus des Christentums

denn seine iibernatiirliche Ordnung zerstort keine natiirlichen Gesetze,
im Gegenteil, sie vervollkommnet dieselben.

Hier reden wir von der absoluten Wahrheit noch in einem ganz
anderen Sinne, insofern hier die wunendlich-absolute Wahrheit mit abso-
luter Sicherheit uns informiert. Das ist der Absolutismus des Christen-
tums im eigentlichen Sinne. Gut, auch der offenbarende Gott hat uns
seine Wahrheiten durch die Glaubensartikel in ganz bestimmien, ab-
gegrenzten, gegenseitig teilweise sogar objektiv verschiedenen Teil-
wahrheiten mitgeteilt. Kein Mensch wird z. B. Trinitit und Einheit
Gottes, Tod und Auferstehung Christi fiir real dasselbe halten, obgleich
alle Glaubenswarheiten zur gleichen ewig absoluten géttlichen Wahrheit
gehoren. ! Sind diese geoffenbarten Teilwahrheiten, diese Glaubens-
artikel deshalb, weil sie Teilwahrheiten sind, nicht in sich ewig unver-
inderlich wahr ? Das Gegenteil behaupten wire Hiresie 2 und wiirde
den Absolutismus des Christentums selbst in Frage stellen. Daraus
ergibt sich der SchluB3: wenn eine bestimmite philosophische Theorie
einer oder mehreren bestimmten geoffenbarten Glaubenswahrheiten so
konform ist, dal} das Gegenteil dem Glauben widerspricht, von dem-
selben innerlich ausgeschlossen ist, dann ist zwischen der philosophischen
Wahrheit und der Offenbarung ein innerlich-notwendiger Zusammenhang.
Der Schluf§ wurzelt im Widerspruchsprinzip selbst.

Von dieser Basis ausgehend, ziehen wir nun einige Schlul3-
folgerungen.

1. Der Satz ist doch wahr : wissenschaftlich konnte sich das Christen-
tum nur auf den Boden der aristotelischen Seins- und Werdephilo-
sophie begeben. Warum das ? Es gab drei und nur drei Alternativen :
Entweder stellte es sich auf den Boden der blofen Seinsphilosophie
oder der bloBen Werdephilosophie, oder der Seins-Werdephilosophie.
Die blofie Seinsphilosophie, von den Eleaten begriindet, leugnet jedes
Werden, jede Verinderung, jede dingliche Vielheit. Wie kann sie mit
ihrem absoluten Einerleisein in Einklang gebracht werden mit den aus-
driicklich-bestimmten Glaubenswahrheiten der Incarnatio, des Leidens
und Sterbens und der Resurrectio des Gottessohnes, der creatio der
Dinge und ihrem gebrechlichen-vielheitlichen Sein der Geschoépfe ? Thr
Monismus schligt dem geoffenbarten christlichen Absolutismus direkt
ins Gesicht und ist ihm kontradiktorisch entgegengesetzt. Die blofie

VILII 1, 6 u. 7.
2 Ib. \g. 5 as '3



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 445

Werdephilosophie, von Heraklit begonnen bis zum modernen Aktualis-
mus, bis zu Bergson, leugnet jedes Sein, alles Bleibende, alles Not-
wendige und Unverinderliche. Sie proklamiert das absolute Werden
ohne Werdendes. Die Geschichte der Philosophie anerkennt, dal} sie
nichts anderes ist als dynamischer Monismus. Auch sie widerspricht
kontradiktorisch der Offenbarung, den Glaubenswahrheiten von dem
ewig-unveranderlichen, absolut vollkommenen Gotte, dem ens a se mit
seinen ewig unverdnderlichen Gesetzen, Plinen und Ratschliissen. Wer
somit nicht Contradictoria fiir wahr hilt, muf namens der Offen-
barung, d. h. des christlichen Absolutismus jede bloe Werdephilosophie
und jede blofe Seinsphilosophie ablehnen. Damit bleibt fiir eine wissen-
schaftliche christliche Weltanschauung nur die dritte Alternative : die
Seins- und Werdephilosophie, die einerseits das Sein — das Bleibende-
Unverdnderliche — und anderseits das Werden — die Vielheit — das
Verinderliche proklamiert und das alles aus dem innersten Wesen des
christlichen Absolutismus. Es gibt somit eine innerlich-notwendige Ver-
kettung zwischen der Offenbarung und der aristotelischen Seins-Werde-
philosophie und das ist genau das, was ich behauptet habe. Uberall
haben wir hier das Relative nur vom Absoluten abhingig gemacht.

2. Ich mochte tibrigens diese innere-notwendige Verkettung genauer
determinieren und sagen, daf} sie die grundlegendste ist. Was in der
christlichen geoffenbarten Gotteslehre das Tiefste ist, von dem alle
gottlichen Prirogativen abhangen, ist das, dall Gott actus purus, das
absolute Sein ohne Potenz ist, und was seine Offenbarung als absolut
sichere garantiert, ist wieder, dal3 Gott die absolute, die prima Veritas
ist. Wiederum, was in den Geschopfen die Grundwurzel all ihrer
Gebrechlichkeit, Vielheit, Verinderlichkeit, in moralischer Beziehung
der Siindenmdéglichkeit und der Gnadennotwendigkeit ist, das ist, da
jedes geschopfliche Wesen aus Akt und Potenz ist. Somit ist die innere-
notwendige Verkettung der Seins- und Werdephilosophie mit der christ-
lichen Offenbarung, d. h. dem christlichen Absolutismus, die tiefste und
grundlegendste.

3. Die Behauptung, wie wenn je die Metaphysik der Vedanta oder
die Ethik Konfutses «zur Grundlage einer asiatischen katholischen
Philosophie und Theologie » werden konnte, scheint uns kiihn, sehr
kiihn, auch wenn namhafte Literaten sie etwa gelegentlich aussprachen.
Wir leugnen deshalb nicht, da3 sowohl die Vedanta als Konfutse manch
schone Wahrheiten enthalten, wie einstens Seneca. Aber als Grundlage
einer asiatischen katholischen Philosophie und Theologie ! ! Das scheint



4406 Der Absolutismus des Christentums

uns kiihn, sogar gefihrlich fiir den Absolutismus des Christentums.
Wir setzen ndmlich voraus, daffi der Herrgott auch bei den Asiaten
ein actus purus sei, ohne Potenz, und daf3 auch die Asiaten und die
asiatische Welt geschopfliche Dinge seien und daher aus Akt und Potenz
zusammengesetzt selen. Und wer nicht ein absoluter Relativist sein
will, dem ein Mensch bald ein Hund, bald ein Veilchen sein kann,
oder der, wie die « Pascendi» Pius X. erwihnt, mit dem Modernisten
Le Roy sagt : die Wahrheit dndert sich mit uns und wir uns mit ihr,
der mul} unsere Voraussetzungen teilen. Kiihn erscheint uns die vorige
Behauptung vor allem deswegen, weil ausgezeichnete Fachkenner der
Vedanta, wie ein Paul Deussen! und neuestens René Grousset 2 die
Grundlage der urspriinglichen Vedanta fiir eminent monistisch erklirten.
Ist letzteres faktisch der FFall, und ich glaube, es ist so, dann kann sie
nie zur Grundlage einer katholischen Philosophie und Theologie werden.
Ist sie nicht monistisch, so setzt sie wissenschaftlich die Akt-Potenzlehre
wieder voraus. Die Ethik des Konfutse kommt hier deshalb nicht in
Betracht, weil eine Ethik als Disziplin im christlichen Sinne von der
Metaphysik abhdngt, in Asien so gut wie in Europa, wenigstens fiir
alle jene, die nicht absolute Relativisten sind 2 la Le Roy !

b) Die Akt-Potenzlehre und die Wiirde des Christentums.

Die Wiirde des Christentums soll in Gefahr sein mit der aristote-
lischen Seins-Werdelehre als notwendiger Grundlage der christlichen
Philosophie ! Warum denn ? Mit der oben nachgewiesenen These :
« zwischen Offenbarung und der Seins-Werdephilosophie ist eine innere-
notwendige Verkettung, sogar im kontradiktorischen Sinne, und eine
grundlegende Verkettung », ist diese Gefahr beseitigt. Gewisse Phrasen
und Schlager wie : die unendliche absolute géttliche Wahrheit kann sich
auf keine bestimmte philosophische Wahrheit, auf kein bestimmtes
philosophisches System, auch nicht den Thomismus, festlegen, das wiire
ihrem absoluten Charakter unwiirdig, verlieren ihren Zauber, wenn sie
von ihrer irrigen verschobenen Unterlage auf die richtige Basis zuriick-
gefiihrt werden. Diese wahre, einzig solide Grundlage ist das Wahrheits-
problem. Hat sich die Wahrheit der Wahrheit zu schimen ? Ist die
Wahrheit der Wahrheit unwiirdig ? Hat sich die bestimmie Teilwahrheit

1 Allg. Gesch. d. Philos. B. I, 2. Abt. Leipzig 1899, S. 356 ff..
? Hist. de la philos. orient. Paris 1923, p. 360-366.



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 447

vor der absoluten Wahrheit zu schimen, oder ist sie ihrer unwiirdig ?
Dann ist es um die absolute Wahrheit selbst geschehen ! Dann ist der
einzelne bestimmte Glaubensartikel, der auch eine bestimmte Teil-
wahrheit ist, der unendlichen geoffenbarten Ganzwahrheit unwiirdig.
Ist eine bestimmte philosophische Wahrheit, oder auch ein System, der
absoluten geoffenbarten Wahrheit nur deshalb unwiirdig, weil sie eine
natiirlich erkannte ist, oder gar deswegen, weil sie, wie die Akt-Potenz-
lehre, mit der Offenbarung iibereinstimmt ? Warum rithmen wir uns
denn immer der Harmonie von Philosophie und Theologie ? Wer zer-
schligt diese Harmonie, wenn nicht jene, die jeden innerlich-notwendigen
Zusammenhang zwischen Philosophie und Offenbarung leugnen, wie
auch die Modernisten es getan ? Die ganze Tragweite dieser Leugnung
kommt nur jenen recht zum BewuBtsein, die wissen, daB nur die Akt-
Potenzlehre wissenschaftlich eine klare Unterscheidung der natiirlichen
und iibernatiirlichen Ordnung erméglicht, aber auch allein durch die
potentia obedientialis, die Moglichkeit der Ubernatur auf der Natur,
die Moglichkeit der Wahrheitsoffenbarung, der Gnadenzuteilung an den
Menschen und der Wunder rationell solid begriindet.? Und da soll
die Akt-Potenzlehre dem Absolutismus des Christentums unwiirdig sein !
Was ist das fiir eine Philosophie und Theologie !

Die Wahrheit und die Kirche! Der Thomismus hat nie behauptet,
dall er die Kirche selbst sei. Aber er freut sich, dal die unfehlbare
Kirche, die Hiiterin des christlichen Absolutismus, den hl. Thomas
sehr imperativ und einzigartig empfohlen hat. Daran ist nun einmal
nicht zu riitteln. Sie hat sich somit selbst auf bestimmte philosophische
Wahrheiten festgelegt und war also selbst der Ansicht, dafl so was
dem Absolutismus des Christentums durchaus nicht unwiirdig sei.
Sie hat allerdings, wie iibrigens auch Thomas, Wahrheiten verschiedenen
philosophischen Systemen entnommen, denn die Menschenvernunft
erkennt mitten im Irrtum immer auch wieder Wahres. Aber die Kirche
hat nicht im Laufe von 2000 Jahren werschiedene Systeme in sich auf-
genommen. Diesem Relativismus hat sie nie gehuldigt, sonst wire der
Vorwurf, den ihre bittersten Feinde ihr immer ins Gesicht warfen,
wahr : ihr Lehrsystem ist blo8 ein Sammelbecken von heterogensten
Lehrelementen. Auch die Behauptung, die Differenzpunkte der thomi-
stischen und augustinischen Richtung wiren nur verschiedene Auf-
fassungen ein und derselben absoluten Wahrheit, ist unhaltbar vor dem

1 Wesen des Thomismus, S, 46.



448 Der Absolutismus des Christentums

Forum des Kontradiktionsprinzips. Ein einziges Beispiel geniigt, das
darzutun : von den beiden Sitzen « die Materia prima ist blofl potentiell
und sie ist auch aktuell », kann nur einer wahr sein und der andere muf3
falsch sein.

Die Wahrheit in ihrer unendlichen Weite ! « Rigoroser » Thomismus
ist fiir manche « engherziger » Thomismus. Allein das « rigoros » bezieht
sich ja nur auf das AnschluBverhiltnis an Thomas. Nur wer sich
riihmen kann, weitere Horizonte, Ideen und ILehren zu besitzen als
Thomas, mag hier Gefahren wittern und zu einem « geklirten » Thomis-
mus? sich fliichten. Das ist seine Sache. Doch darf er nicht vergessen,

I Von einem « gekliarten » und « geliuterten » Thomismus sprach neuestens
mir gegeniiber auch P. Fuetscher S. J. in einer Besprechung meines Buches : « Das
Wesen des Thomismus » (Zeitsch. f. kath. Theol. B. 56, H. 4, S. 605-12). Ich beniitze
diese Gelegenheit, F. zu danken fiir die sehr eingehende genaue Wiedergabe des
Buchinhaltes und besonders den Zensurabzug! Ein nobles Beispiel fiir andere
Zeitschriften, die mir jeden Kritikabzug versagten.

Auf Fuetschers materielle Kritik, die auch reichliche Anerkennung aus-
sprechen soll, will ich hier nicht genauer bis ins einzelne eingehen. Dafiir, daB
« Sein » notwendig Sein ist, wird auch F. keinen anderen Grund angeben kdnnen
als den, daB es nicht « Nichtsein » sein kann, d. h. das Identititsprinzip setzt
das Kontradiktionsprinzip voraus und ist eo ipso von letzterem verschieden, was
F. bestritt (610). Jedes « Gewordene » ist ontologisch gefaBt, « hervorgebracht »,
weil es ein passivum, ein ens actuale-potentiale ist. Damit ist die Frage noch
nicht prajudiziert, ob von einer Ursache. Ich habe also bei der Kausalanalyse
nicht schon das vorausgesetzt, was in Frage steht, wie F. behauptet (610). Auch
er verwechselt empirisches und ontologisches Werden, wie er denn auch bei der
Analogie « Seinsordnung » mit « Erkenntnisordnung » konfundiert (611). Die Realitit
des Kausalprinzips wird allerdings niemand - hinreichend begrinden ohne die
thomistische These : ens reale est primum et proprium objectum intellectus (610)!

Eine allgemeinere Erwidgung sei hier beigefiigt, da sie mit dem Obigen in
Beziehung ist.

Fuetschers ganze Kritik gegen mich steht unter dem Drucke meines «rigo-
rosen » Thomismus. Ich durfte daher vor allem eine kritische Untersuchung
dariiber erwarten, ob und inwicweit meine Auffassungen mit der selbsteigenen
Lehre des hl. Thomas iibereinstimme, zumal so viele immer noch zwischen Thomas
und dem rigorosen Thomismus unterscheiden. Ubrigens war ja das, klar gesagt,
der Plan des Buches der Offentlichkeit, die wirklich-genuine Lehre des Aquinaten
darzulegen, worin eben prizis mein rigoroser Thomismus bestehen sollte. Eine
Enttiduschung habe ich dann allerdings erlebt, als ich sah, wie F. statt dessen,
meiner aristotelisch-thomistischen Ak¢-Potenzlehre eine andere, von ihm noch nicht
publizierte, offenbar die Suaresische, in Aussicht stellte (608), die im AnschluB
an Skotus die thomistische Universalienlehre umgestalten soll (608) ; die, weiter,
jene von Thomas (I 85, 3) ausdriicklich gelehrte Grundthese : « Das Allgemeine
ist das Evsterkannte » stiirzen soll (609) ; die sogar die fundamentalste erkenntnis-
theoretische Lehre des Aquinaten, welche er tiberall ausdriicklich lehrte (I q. 84,
85, 87), umwerfen soll, namlich, daB alle natiirlichen Evkenninisse von dem Phan-
tasma abhangen (610). TFuetscher ist auch Gegner der thomistischen Reductio des



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 449

dall gerade die Seins-Werdelehre als Grundlage dem Thomismus eine
unendliche Spannweite gibt. Er umfallt das ganze potentiell unendliche
Wissensgebiet in der natiirlichen Ordnung, das heidnische und christ-
liche. Freilich war Aristoteles, der Urheber der wissenschaftlichen
Theorie von Akt und Potenz, ein Heide. Aber auch Plotin, von dem
Aurelius Augustinus mit dem Augustinismus philosophisch eminent
abhingig war, ist ein Heide gewesen. Und schlieBlich ist Wahrheit
Wahrheit, gleichviel woher sie kommt, wie schon Albert der Grofle
gesagt. In ihrem natiirlichen Reiche kennt sie keine Schranken von
Heide und Nichtheide. Sie ist eine Frucht der wahren gesunden
Vernunft, die iiber allen Nationen, Rassen und Weltteilen steht. Die
Wahrheit in ihrer unendlichen Weite !

Kein wahrer Thomist hilt die thomistische Synthese fiir ab-
geschlossen. Im Gegenteil, die Akt-Potenzlehre als Grundlage schreibt
dem Thomismus den Fortschritt auf seine Fahne. Das ist wahr aus
einem doppelten Grunde.

1. Vorerst hiingt die Mdglichkeit eines Fortschrittes iberhaupt von
der Akt-Potenzlehre ab. Die bloe Seinsphilosophie mit ihrem absoluten
Einerleisein hebt jede Verdnderung und Vielheit auf und damit jede
Zunahme, also jedes Fortschreiten im Wissen. Die blole Werde-
philosophie mit ihrem absoluten Einerleiwerden, ohne Sein, hat kein
Subjekt, dem etwas beigefiigt werden koénnte, unterbindet also wieder
jedes Fortschreiten im Wissen. Die Seins-Werdephilosophie ist also
allein wahrhaftig fortschrittlich.

2. Sodann erdffnet die Seins-Werdephilosophie sogar im Prinzip
den unendlichen Fortschritt. Tatsichlich — in actu — wird zwar der
menschliche Fortschritt immer ein begrenzter sein, weil es, auller Gott,
kein infinitum in actu gibt. Aber der Moglichkeit nach ist der mensch-
liche Fortschritt unendlich — ein infinitum in potentia — denn es

Kausalprinzips (I 2, 3; I, C. G. 13) auf das Widerspruchsprinzip und der von
Thomas scharf betonten (II-II 1, 4 u. 5) Unvertriglichkeit des Glaubens- und
Wissensaktes (611). Vor allem soll seine Akt-Potenzlehre das Verhiltnis von
Essens-Existenz anders regeln (609).

Was F. von Thomas denkt, geht mich nichts an. Aber was dieser anti-
thomistische VorstoB3, der teilweise umwilzerische Gegenthesen zu Thomas enthilt,
die viele andere Thesen im Gefolge haben und die auch von eminenten Vertretern
des hochverdienten Jesuitenordens abgelehnt werden, mit einem « geklarten » und
« gelauterten » Thomismus noch zu tun haben (609), ist mir unverstindlich. Dieser
Thomismus ist mir wirklich zu «gelautert». Ich ziehe den «rigorosen» auch
jetzt noch vor !



450 Der Absolutismus des Christentums

gibt fiir ihn keine absolute Grenze. Da die Moglichkeit unendlich ist
und diese Moglichkeiten oder Veranlagungen verschiedene sind, je nach
den Individuen, Vilkern, Nationen, Rassen, Himmelsstrichen, je nach
Tradition, den psychischen Amnlagen und dem Genius der Vélker, je
nach Klimata und wissenschaftlichen Vorarbeiten, kann sich der Fort-
schritt nach all diesen Beziehungen auf unzihlig verschiedene Arten
verwirklichen, und das alles gerade auf Grund der Seins-Werde-
philosophie. Sie tritt mit ihrem snfinitum in potentia als Objekt der
natiirlichen Ordnung, dem géttlichen infinitum in actu als Spiegelbild
an die Seite, und hierin liegt wohl die hiéchste Wiirde des Thomismus
als Philosophie. Die Akt-Potenzlehre gibt sie ihm !



	Der Absolutismus des Christentums und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

