
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Der Absolutismus des Christentums und die aristotelische Lehre von
Akt und Potenz

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Absolutismus des Christentums und die

aristotelische Lehre von Akt und Potenz.

Von G. M. MANSER O. P.

Das gewaltige Genie des Meisters von Stagira wurde in der

Geschichte der großen Denker nie bestritten. Wir wären nicht erstaunt,
wenn die Legende : Plato hätte seinen Schüler den voCç, den Geist
seiner Schule genannt, wahr wäre. Von ihm sollen Zeitgenossen gesagt
haben : es sei, wie wenn er die Feder in den göttlichen voti? getaucht
hätte. Übertreibungen Aber auch Averroës, ein scharfsinniger Führer
der arabischen Philosophie, feierte in ihm den höchsten, nie erreichten

Triumph des forschenden menschlichen Geistes. Aurelius Augustinus
kannte leider seine Werke nicht genauer. Daß in Thomas von Aquin
der Meister den Meister bewunderte, bedarf keines Beleges. Auf dem

Boden der Logik hat ihm E. Kant neidlos den absoluten Primat
zuerkannt. Rudolf Eucken hält ihn für den wahrscheinlich größten
Denker in der Weltgeschichte. Er meint von seiner Philosophie,
speziell seiner Metaphysik, daß der Riesenbaum, der durch die
Jahrhunderte hindurch so viele Völker unter sich versammelte und sie

erquickte, noch immer frische Blüten treiben müßte.1
Auf diesen bleibenden, für alle Völker und Zeiten geltenden Wert

der aristotelischen Metaphysik, die erkenntnistheoretisch einzigartig in
der realen sichtbaren Welt verankert und verwurzelt ist, baute Thomas

von Aquin seine wieder einzigartig geschlossene christliche Philosophie
auf, welche unsere Großen mit Stolz die « philosophia perennis » genannt
haben. Thomas baute nicht ohne Vorarbeiter, zu denen vor allem auch

die Kirchenväter, und da vor allem Augustin und später die Augustiner
gehören. 2 Aber der wissenschaftliche Eckstein der Synthese ist in der

Metaphysik des Stagiriten zu suchen.

Man verstehe uns richtig. Wir fassen den Thomismus, und zwar
den rigorosen, in einem viel weiteren Sinn auf als manche meinen

1 Über die Bedeutung der aristotelischen Philosophie für die Gegenwart.
Berlin 1872, S. 17.

2 Wesen des Thomismus. Vorwort.

Divus Thomas. 29



438 Der Absolutismus des Christentums

mochten. Für uns umschließt er nicht bloß gewisse Streitfragen im
eigenen Lager, ja nicht einmal in erster Linie diese. Eminent
grundlegender erschien uns die Darstellung der genuinen aristotelischen
Seins- und Prinzipienlehre.1 Wer die derzeitige Kausalkrisis vor Augen
hat und ihre Beziehung zu dem Widerspruchs- und Identitätsprinzip
und den zweifelhaft richtigen Auffassungen der höchsten transzendentalen

Ideen, der ist sich bewußt, daß die Hauptgeistesschlacht zur Zeit,
teils bewußt und teils unbewußt, auf diesem Gebiete geschlagen wird.
Die beste Lösung der oben berührten Streitfragen im eigenen Lager
mag jeder in der logischen Verknüpfung derselben mit der Seins- und
Prinzipienlehre suchen. Mein Standpunkt ist und war diesbezüglich
immer nur ein rein wissenschaftlicher und hatte mit kirchlichen
Weisungen nie etwas zu tun.

Thomas, so sagten wir, hat auf die aristotelische Metaphysik als

Grundlage sein System aufgebaut. Auch da verstehe man uns richtig.
Jeder Mensch ist von Hause aus Metaphysiker, weil er einen Geist

besitzt. Jeder wird auch immer wieder, trotz Irrtümer und falscher

Voraussetzungen, daneben Wahres erkennen, denn der Menschengeist
kann seine angestammte Hinordnung zur Wahrheit nie ganz verleugnen.
Aber von all dem bis zu einer wissenschaftlichen Metaphysik ist der Weg
ein langer. Der Aquinate hat Piatos Größe nicht verkannt. Er fand
auch bei ihm, die häufigen Verweise auf seine Seinslehre bestätigen
das, Baublöcke für eine Metaphysik. Aber es wären nur « Blöcke »

Den ersten Granitbau zu einer einheitlich-geschlossenen wissenschaftlichen

Metaphysik hat doch nur, wie Eucken gesagt, Aristoteles
aufgeführt. Grundlegend in diesem Bau ist die Lehre von Akt und Potenz,
auf deren Weiterentwicklung Thomas seine christliche Synthese
errichtete. Das wollte ich im « Wesen des Thomismus » nachweisen.

Bis dato ist diese These von niemanden bestritten, geschweige denn

widerlegt worden.

Aber, wie es scheint, habe ich der These einen doch zu einseitig,
ausschließlich absoluten Wertcharakter gegeben. Mein Satz, daß das

Christentum wissenschaftlich sich mir auf den Boden der aristotelischen

Seins-Werdephilosophie — Akt und Potenzlehre — begeben konnte,
hat großen Anstoß erregt. 2

1 Wesen des Thomismus, S. 10-23 ; 137-209.
2 Wesen des Thomismus. Vorwort, v. Dazu vgl. Die Polemik, in « Vaterland »

(Luzern), 1932, Nr. 18 u. 42 ; in «Neuen Volk» (Rorschach), III. Jahrg.,Nr. 113;
in «Schweiz. Rundschau», 31. Jahrg., S. 1135-41 und 32. Jahrg., S. 89 ff.



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 439

Wir wollen die Frage hier in Wiedererwägung ziehen, indem wir
vorerst den Gegnern das Wort erteilen, um dann die Einwürfe genauer
zu prüfen.

I.

Ist das Christentum notwendig an gewisse, bestimmte, dauernde

philosophische Prinzipien gebunden Fassen wir die Frage, dem

vorliegenden Falle entsprechend, noch konkreter : hat die christliche

Offenbarung wissenschaftlich eine notwendige Beziehung zur aristotelischen

Seins-Werdephilosophie Die Bejahung der gestellten Frage
scheint tatsächlich die fatalsten Folgen nach sich zu ziehen.

Sie scheint vorerst vor allem der unendlichen Größe der göttlichen
Offenbarung zu widersprechen. Das Unendlich-Unbegrenzte kann
unmöglich vom Endlich-Begrenzten abhangen. Es kann infolgedessen
auch nicht durch letzteres erfaßt werden. Ist die christliche Offenbarung
nicht so grenzenlos groß und erhaben, daß sie keines bestimmten

philosophischen Systems bedarf Ist sie nicht so weit und reich, daß

keine bestimmte philosophische Synthese sie zu erschöpfen vermag,
auch nicht der Thomismus Ist sie nicht so absolut, daß jede
innerlichnotwendige Verkettung derselben mit einem bestimmten philosophischen
Prinzipienkomplexe ihr unwürdig ist, weil es ihr den Charakter des

Absoluten raubte Wer so dächte, würde etwas « verabsolutieren »,

was nur sehr menschlich-relativ ist. Das Christentum ist keine «

Schulmeinung » und selbst der Thomismus ist nicht identisch mit Katholizismus

und Kirche.
Auch im Namen des Fortschrittes ist eine solche Bindung an

bestimmte philosophische Prinzipien und Synthesen abzulehnen. Jede

derartige Bindung an bestimmte Lehrpunkte, die dazu noch ewig
unveränderlich für alle Zeiten und Orte und Generationen Geltung
haben sollen, ist eine Beschränkung und Begrenzung in vielfachstem
Sinne, vor allem in dem Sinne, daß das Gegenteil nie und nirgends
wahr sein und wahr werden könnte. Wer kann und wird der unendlichen

göttlichen Offenbarungswahrheit solche Fesseln anlegen und den

Fortschritt, der selbst unendlich ist, in solche unwürdige Schranken

hineinzuzwängen den Mut haben
Damit ist der ganz relative Wert jeder philosophischen Richtung

und der verschiedenen philosophischen Systeme gegeben. Die Kirche hat
in 2000 Jahren die verschiedensten Systeme auf philosophischem Gebiete

in sich aufgenommen, und katholisch denkend wird man dasselbe von
der Zukunft annehmen dürfen. Wer wagte es, diese Entwicklungs-



440 Der Absolutismus des Christentums

möglichkeiten der unermeßlichen göttlichen Wahrheit abzusprechen
Relativ ist der Wert der philosophischen Wahrheit je nach den
verschiedenen Richtungen, den verschiedenen Zeiten, Orten, Völker,
Rassen, Himmelsstrichen, Weltteilen. Der Genius des europäischen
Westens und des asiatischen Ostens ist nicht derselbe. Warum soll eines

Tages nicht die indische Vedanta oder die Ethik eines Konfutse zur
Grundlage einer asiatischen katholischen Philosophie und Theologie
werden können Sie bedürfen keiner stärkeren Reinigung als Aristoteles,

um verchristlicht zu werden. Diese Auffassung von dem relativen
Wert der Systeme beleuchtet auch einzig richtig das Verhältnis der
verschiedenen christlichen Geistesrichtungen : des Aristotelismus, Plato-
nismus, Neuplatonismus, Augustinismus usw. Jede dieser Richtungen
hat Wert, indem sie einen Ausschnitt, eine besondere Seite der

unerschöpflichen göttlichen Wahrheit trifft, ohne daß man das Recht
hätte, eine Richtung zu verhimmeln und zu verabsolutieren und die
anderen zu verpönen.

Eine frappante Beleuchtung erhalten die vorigen Auffassungen
durch die Geschichte der Philosophie. Soll man die göttliche Offenbarung
von dem Heiden Aristoteles abhängig machen Wäre das ihrer würdig
War das nicht ein Hauptvorwurf, den man den christlichen Aristote-
likern gemacht hat bis in die Zeiten von Jakob Brucker Wie die
Kirche im XIII. Saeculum über den Stagiriten dachte, das besagen

uns die vier Aristotelesverbote im genannten Jahrhundert. Seine

Schwächen hinsichtlich der ethischen Grundsätze — Abortus usw. —,
hinsichtlich der Vorsehungstheorie, hinsichtlich des jenseitigen Lebens,

ja selbst bezüglich der Schöpfungslehre, sind bekannt. Darob kritisierten
ihn die größten Scholastiker, auch Albertus Magnus. In welche

Verlegenheit Aristoteles christliche Denkerkreise mit seinem ptolomäischen
Weltsystem brachte, als Kopernikus seine neue These aufstellte, sei

hier nur erwähnt. Schlagend beleuchtend für das, was wir soeben über
den sehr relativen Charakter der verschiedenen Systeme, auch des

aristotelischen, gesagt haben, ist die Tatsache, daß die ganze patristische
Zeit mit Augustin und mit der Frühscholastik mehr Plato als Aristoteles

huldigte. Letztere wurde erst im XIII. Jahrhundert und auch da

nicht ausschließlich herrschend. Die Thomisten mögen sich übrigens
auch daran erinnern, daß noch ein ganz moderner Theologe, Krogh-
Tonning, Plato als Vorläufer des Christentums gefeiert hat.1

1 Plato als Vorläufer des Christentums. Kempten-München 1906. Kösel'sche
Buchhandlung.



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 441

Wir haben hiemit die gegnerischen Einwände ohne Abschwächung
wiedergegeben. Vielleicht gaben wir ihnen durch die logische
Verkettung, die wir ihnen zu Grunde legten, eine Wirkkraft, die sie an und
für sich nicht einmal besitzen und verdienen.

II.
Eine kleine Präzisierung sei unserer Verteidigung vorausgeschickt.

Wir haben selber nie von Aristotelismus gesprochen außer im
Sinne seiner Akt- und Potenzlehre als Grundlage einer Synthese, deren

Lehrteile sich innerlich-notwendig aus der Seins-Werdelehre ergeben
und im Thomismus ergaben. Damit scheiden für uns viele Einwände
und auch jene ptolomäischen physikalischen Ansichten des Stagiriten,
die ihn später mit Kopernikus und der neuen Physik überhaupt in
Konflikt brachten, aus. Die Frage des Weltsystems als solches ist
ein rein tatsächliches Problem, das mit innerer Notwendigkeit nichts

zu tun hat. Die Welt könnte auch ganz anders konstruiert sein.

Albert und Thomas selber haben auf das «Problematische» dieser Frage
hingewiesen. Es scheiden auch jene aristotelischen Irrtümer aus, die

seiner Akt- und Potenzlehre geradezu widersprechen, weil er als Grieche

und Kind seiner Zeit die eigenen metaphysischen Prinzipien nicht
zu Ende zu deuten vermochte. Wir erinnern hier an gewisse ethische

Irrwege und an das, was wir über die Creatio gesagt haben. 1 Auch
unterliegt es keinem Zweifel, daß nicht bloß Thomas, sondern schon

vor ihm die Platoniker und Kirchenväter, teils unter dem Einflüsse
Piatos, teils durch religiöse Inspirationen, eine Menge herrlicher Lehren
bekannten, die bei Aristoteles selber fehlen, trotzdem sie in der Akt-
Potenzlehre enthalten waren und später als wissenschaftliche
Konklusionen aus ihr gezogen wurden. Wir denken hier hauptsächlich ad
den Transzendentalismus und den von dem Neuplatonismus glänzenn
entwickelten Exemplarismus, den Aurelius Augustinus und die Augustiner

verchristlicht, weiter gestalteten und den Thomas, im engsten
Anschluß an die Seinslehre des Aristoteles, zum Seinigen machte.
Insofern begreift man die Stellung der Kirchenväter und kann man
ganz wohl Plato als Vorläufer des Christentums feiern. Aber die genanten
Lehrpunkte sind nicht grundlegend, sondern auch sie ruhen wissenschaftlich

auf der Seins-Werdelehre als Grundlage.
Damit gelangen wir endlich zur Hauptfrage. Stein des Anstoßes

1 Wesen des Thomismus, S. 224 ff.



442 Der Absolutismus des Christentums

war mein Satz : « Grundsätzlich konnte das Christentum
wissenschaftlich sich nur auf den aristotelischen Boden der Seins- und
Werdephilosophie begeben. »1 Das, so lautet der Einwand, ist ein Angriff
auf den Absolutismus des Christentums. Und der Angriff gliedert sich

in zwei Teileinwände :

1. Vermöge ihres unendlichen, absoluten Wahrheitsgehaltes ist die

Offenbarungswahrheit an keine bestimmte philosophische Wahrheit,
also auch nicht an die Akt-Potenzlehre innerlich-notwendig gebunden.

2. Eine solche Bindung und Einschränkung wäre im Gegenteil dem

absoluten Charakter des Christentums unwürdig, da das Absolute nicht
an etwas nur Relatives gebunden sein kann.

Auf diese beiden Sätze laufen alle oben erwähnten Haupteinwände
zusammen. Somit ist die Akt-Potenzphilosophie der geoffenbarten
christlichen Wahrheit, kraft ihres göttlichen absoluten Wertes, weder

notwendig noch würdig. Wir wollen beide Sätze einzeln näher prüfen.

a) Die notwendige Verkettung der Akt-Potenzphilosophie
mit dem Christentum.

Das Verhältnis des Absoluten und Relativen richtig zu bestimmen,
ist sicher eine wichtige Frage. Darüber sind alle einig. Auch darüber,
daß das Absolute nicht vom Relativen, sondern das Relative nur vom
Absoluten abhängig sein kann. Aber daraus folgt nicht, daß zwischen
dem Relativen und Absoluten nicht eine innerlich-notwendige
Verkettung sein kann. Im Gegenteil, es muß sogar sein, denn das Relative

besagt, weil es relativ ist, eine notwendige Beziehung zum Absoluten.
Daher hat schon Aristoteles und nach ihm alle Verteidiger des

metaphysischen Wissens ein « absolute necessarium » — Gott — und relative
necessaria, die vom ersteren abhangen, unterschieden. 2 So sind die

Wesenheiten der Dinge innerlich-notwendig-unveränderlich wegen Gott,
der sie ewig so gedacht, und zwar so, daß auch Gott sie nicht ändern

kann wegen seiner selbst. 3 Das gilt a fortiori von den transzendentalen

Begriffen und Prinzipien, so zwar, daß kein Mensch das « Sein » als

«Nichtsein» auch nur denken kann. Wer sich den Absolutismus des

Christentums so vorstellt, daß Gott alles Relative beliebig nach Zeit und

1 Wesen des Thomismus. Vorwort.
2 IV. Met. 5 (Did. II 518, 29).
3 Thomas, De Pot. q. 1, a. 3 ad 1.



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 443

Umständen ändern könnte, würde nicht bloß dem Voluntarismus und
absoluten Subjektivismus huldigen, sondern er würde jedes wahre
Wissen und Gott selbst zerstören. Wir sind also weit entfernt von der

These, daß das Absolute vom Relativen abhängt, aber auch davon, daß
das Relative nicht innerlich-notwendig mit dem Absoluten verbunden sein

kann. Es muß sogar so sein, weil es relativ ist.

Doch müssen wir zur Klärung der Frage noch ein anderes Moment

heranziehen, wir meinen die menschliche Erkenntnisweise, so wie sie

sich vollzieht, sowohl auf dem natürlichen als übernatürlichen Gebiete.

Unsere Frage ist eminent eine erkenntnis-methodische Frage. Daher
haben wir betont : das Christentum konnte sich « wissenschaftlich » nur
auf den Boden der Seins-Werdephilosophie begeben. Was will das

sagen wissenschaftlich Doch nichts anderes als das : daß eine christliche

Philosophie auf der Akt-Potenzlehre aufbauen mußte, wegen dem
Glauben, wegen der Offenbarung. Wir wollen die Frage noch genauer
zu erklären suchen.

Absolut gesprochen, ist es ganz thomistisch, zu sagen: der Glaube,
in sich genommen, bedarf gar keiner Philosophie1, denn er ist die

Wirkung der übernatürlichen Gnadenkraft. Aber der natürliche
Geistesdrang des Menschengeistes dürstet nach Wissen und selbst in
seiner Unvollkommenheit nach einer Begründung des Geglaubten. Und
von dem Augenblicke an, wo philosophische Forschungen tatsächlich

vorliegen, können sie zum Glaubensgehalte in sehr enge Beziehung
treten. Das « wie » erklärt sich vor allem aus der Erkenntnisweise des

Menschen. Kein geschöpfliches Wesen vermag das Absolut-Unendliche,
so wie es ist, zu erfassen, weder in der natürlichen, noch in der
übernatürlichen Ordnung. 2 Daher gilt hier vor allem der Satz : der Mensch

erkennt dividendo, teilend, und componendo, zusammensetzend.3 Auch
das, was im Unendlichen ungeteilt eins ist, wird von uns in Teile

zerlegt, die das Ganze nie erschöpfen. So vollzieht sich, entsprechend
der menschlichen Erkenntnis überhaupt, unsere ganze natürliche
Gotteserkenntnis durch bestimmte, gegenseitig abgegrenzte Sätze, Thesen, d. h.

Teilwahrheiten.
Gott hat auch in der übernatürlichen Ordnung des Glaubens, der

Offenbarung, der Erkenntnisweise des Menschen Rechnung getragen,

1 S. Th. I q. i, 5 ad 2.
2 I 12, 4 ; III C. G. 55.
3 I 85, 5-



444 Der Absolutismus des Christentums

denn seine übernatürliche Ordnung zerstört keine natürlichen Gesetze,
im Gegenteil, sie vervollkommnet dieselben.

Hier reden wir von der absoluten Wahrheit noch in einem ganz
anderen Sinne, insofern hier die unendlich-absolute Wahrheit mit absoluter

Sicherheit uns informiert. Das ist der Absolutismus des Christentums

im eigentlichen Sinne. Gut, auch der offenbarende Gott hat uns
seine Wahrheiten durch die Glaubensartikel in ganz bestimmten,

abgegrenzten, gegenseitig teilweise sogar objektiv verschiedenen
Teilwahrheiten mitgeteilt. Kein Mensch wird z. B. Trinität und Einheit
Gottes, Tod und Auferstehung Christi für real dasselbe halten, obgleich
alle Glaubenswarheiten zur gleichen ewig absoluten göttlichen Wahrheit
gehören. 1 Sind diese geoffenbarten Teilwahrheiten, diese Glaubensartikel

deshalb, weil sie Teilwahrheiten sind, nicht in sich ewig
unveränderlich wahr Das Gegenteil behaupten wäre Häresie 2 und würde
den Absolutismus des Christentums selbst in Frage stellen. Daraus

ergibt sich der Schluß : wenn eine bestimmte philosophische Theorie
einer oder mehreren bestimmten geoffenbarten Glaubenswahrheiten so

konform ist, daß das Gegenteil dem Glauben widerspricht, von
demselben innerlich ausgeschlossen ist, dann ist zwischen der philosophischen
Wahrheit und der Offenbarung ein innerlich-notwendiger Zusammenhang.
Der Schluß wurzelt im Widerspruchsprinzip selbst.

Von dieser Basis ausgehend, ziehen wir nun einige
Schlußfolgerungen.

I. Der Satz ist doch wahr : wissenschaftlich konnte sich das Christentum

nur auf den Boden der aristotelischen Seins- und Werdephilosophie

begeben. Warum das Es gab drei und nur drei Alternativen :

Entweder stellte es sich auf den Boden der bloßen Seinsphilosophie
oder der bloßen Werdephilosophie, oder der Seins-Werdephilosophie.
Die bloße Seinsphilosophie, von den Eleaten begründet, leugnet jedes
Werden, jede Veränderung, jede dingliche Vielheit. Wie kann sie mit
ihrem absoluten Einerleisein in Einklang gebracht werden mit den
ausdrücklich-bestimmten Glaubenswahrheiten der Incarnatio, des Leidens
und Sterbens und der Resurrectio des Gottessohnes, der creatio der

Dinge und ihrem gebrechlichen-vielheitlichen Sein der Geschöpfe Ihr
Monismus schlägt dem geoffenbarten christlichen Absolutismus direkt
ins Gesicht und ist ihm kontradiktorisch entgegengesetzt. Die bloße

1 II-II i, 6 u. 7.
2 Ib. q. s, a. 3.



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 445

Werdephilosophie, von Heraklit begonnen bis zum modernen Aktualis-
mus, bis zu Bergson, leugnet jedes Sein, alles Bleibende, alles

Notwendige und Unveränderliche. Sie proklamiert das absolute Werden
ohne Werdendes. Die Geschichte der Philosophie anerkennt, daß sie

nichts anderes ist als dynamischer Monismus. Auch sie widerspricht
kontradiktorisch der Offenbarung, den Glaubenswahrheiten von dem

ewig-unveränderlichen, absolut vollkommenen Gotte, dem ens a se mit
seinen ewig unveränderlichen Gesetzen, Plänen und Ratschlüssen. Wer
somit nicht Contradictoria für wahr hält, muß namens der
Offenbarung, d. h. des christlichen Absolutismus jede bloße Werdephilosophie
und jede bloße Seinsphilosophie ablehnen. Damit bleibt für eine
wissenschaftliche christliche Weltanschauung nur die dritte Alternative : die
Seins- und Werdephilosophie, die einerseits das Sein — das Bleibende-
Unveränderliche — und anderseits das Werden — die Vielheit — das
Veränderliche proklamiert und das alles aus dem innersten Wesen des

christlichen Absolutismus. Es gibt somit eine innerlich-notwendige
Verkettung zwischen der Offenbarung und der aristotelischen Seins-Werdephilosophie

und das ist genau das, was ich behauptet habe. Überall
haben wir hier das Relative nur vom Absoluten abhängig gemacht.

2. Ich möchte übrigens diese innere-notwendige Verkettung genauer
determinieren und sagen, daß sie die grundlegendste ist. Was in der
christlichen geoffenbarten Gotteslehre das Tiefste ist, von dem alle

göttlichen Prärogativen abhangen, ist das, daß Gott actus purus, das
absolute Sein ohne Potenz ist, und was seine Offenbarung als absolut
sichere garantiert, ist wieder, daß Gott die absolute, die prima Veritas
ist. Wiederum, was in den Geschöpfen die Grundwurzel all ihrer
Gebrechlichkeit, Vielheit, Veränderlichkeit, in moralischer Beziehung
der Sündenmöglichkeit und der Gnadennotwendigkeit ist, das ist, daß

jedes geschöpfliche Wesen aus Akt und Potenz ist. Somit ist die
innerenotwendige Verkettung der Seins- und Werdephilosophie mit der christlichen

Offenbarung, d. h. dem christlichen Absolutismus, die tiefste und

grundlegendste.
3. Die Behauptung, wie wenn je die Metaphysik der Vedanta oder

die Ethik Konfutses « zur Grundlage einer asiatischen katholischen
Philosophie und Theologie » werden könnte, scheint uns kühn, sehr

kühn, auch wenn namhafte Literaten sie etwa gelegentlich aussprachen.
Wir leugnen deshalb nicht, daß sowohl die Vedanta als Konfutse manch
schöne Wahrheiten enthalten, wie einstens Seneca. Aber als Grundlage
einer asiatischen katholischen Philosophie und Theologie Das scheint



446 Der Absolutismus des Christentums

uns kühn, sogar gefährlich für den Absolutismus des Christentums.
Wir setzen nämlich voraus, daß der Herrgott auch bei den Asiaten
ein actus purus sei, ohne Potenz, und daß auch die Asiaten und die
asiatische Welt geschöpfliche Dinge seien und daher aus Akt und Potenz

zusammengesetzt seien. Und wer nicht ein absoluter Relativist sein

will, dem ein Mensch bald ein Hund, bald ein Veilchen sein kann,
oder der, wie die « Pascendi » Pius X. erwähnt, mit dem Modernisten
Le Roy sagt : die Wahrheit ändert sich mit uns und wir uns mit ihr,
der muß unsere Voraussetzungen teilen. Kühn erscheint uns die vorige
Behauptung vor allem deswegen, weil ausgezeichnete Fachkenner der
Vedanta, wie ein Paul Deussen 1 und neuestens René Grousset2 die

Grundlage der ursprünglichen Vedanta für eminent monistisch erklärten.
Ist letzteres faktisch der Fall, und ich glaube, es ist so, dann kann sie

nie zur Grundlage einer katholischen Philosophie und Theologie werden.
Ist sie nicht monistisch, so setzt sie wissenschaftlich die Akt-Potenzlehre
wieder voraus. Die Ethik des Konfutse kommt hier deshalb nicht in
Betracht, weil eine Ethik als Disziplin im christlichen Sinne von der

Metaphysik abhängt, in Asien so gut wie in Europa/wenigstens für
alle jene, die nicht absolute Relativisten sind à la Le Roy

b) Die Akt-Potenzlehre und die Würde des Christentums.

Die Würde des Christentums soll in Gefahr sein mit der aristotelischen

Seins-Werdelehre als notwendiger Grundlage der christlichen

Philosophie Warum denn Mit der oben nachgewiesenen These :

« zwischen Offenbarung und der Seins-Werdephilosophie ist eine

innerenotwendige Verkettung, sogar im kontradiktorischen Sinne, und eine

grundlegende Verkettung », ist diese Gefahr beseitigt. Gewisse Phrasen

und Schlager wie : die unendliche absolute göttliche Wahrheit kann sich

auf keine bestimmte philosophische Wahrheit, auf kein bestimmtes

philosophisches System, auch nicht den Thomismus, festlegen, das wäre
ihrem absoluten Charakter unwürdig, verlieren ihren Zauber, wenn sie

von ihrer irrigen verschobenen Unterlage auf die richtige Basis zurückgeführt

werden. Diese wahre, einzig solide Grundlage ist das Wahrheitsproblem.

Hat sich die Wahrheit der Wahrheit zu schämen Ist die

Wahrheit der Wahrheit unwürdig Hat sich die bestimmte Teilwahrheit

1 Allg. Gesch. d. Philos. B. I, 2. Abt. Leipzig 1899, S. 356 ff..
2 Hist, de la philos, orient. Paris 1923, p. 360-366.



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 447

vor der absoluten Wahrheit zu schämen, oder ist sie ihrer unwürdig
Dann ist es um die absolute Wahrheit selbst geschehen Dann ist der

einzelne bestimmte Glaubensartikel, der auch eine bestimmte
Teilwahrheit ist, der unendlichen geoffenbarten Ganzwahrheit unwürdig.
Ist eine bestimmte philosophische Wahrheit, oder auch ein System, der

absoluten geoffenbarten Wahrheit nur deshalb unwürdig, weil sie eine

•natürlich erkannte ist, oder gar deswegen, weil sie, wie die Akt-Potenzlehre,

mit der Offenbarung übereinstimmt Warum rühmen wir uns

denn immer der Harmonie von Philosophie und Theologie Wer
zerschlägt diese Harmonie, wenn nicht jene, die jeden innerlich-notwendigen
Zusammenhang zwischen Philosophie und Offenbarung leugnen, wie
auch die Modernisten es getan Die ganze Tragweite dieser Leugnung
kommt nur jenen recht zum Bewußtsein, die wissen, daß nur die Akt-
Potenzlehre wissenschaftlich eine klare Unterscheidung der natürlichen
und übernatürlichen Ordnung ermöglicht, aber auch allein durch die

potentia obedientialis, die Möglichkeit der Übernatur auf der Natur,
die Möglichkeit der Wahrheitsoffenbarung, der Gnadenzuteilung an den

Menschen und der Wunder rationell solid begründet.1 Und da soll

die Akt-Potenzlehre dem Absolutismus des Christentums unwürdig sein

Was ist das für eine Philosophie und Theologie
Die Wahrheit und die Kirche Der Thomismus hat nie behauptet,

daß er die Kirche selbst sei. Aber er freut sich, daß die unfehlbare
Kirche, die Hüterin des christlichen Absolutismus, den hl. Thomas
sehr imperativ und einzigartig empfohlen hat. Daran ist nun einmal
nicht zu rütteln. Sie hat sich Somit selbst auf bestimmte philosophische
Wahrheiten festgelegt und war also selbst der Ansicht, daß so was
dem Absolutismus des Christentums durchaus nicht unwürdig sei.

Sie hat allerdings, wie übrigens auch Thomas, Wahrheiten verschiedenen

philosophischen Systemen entnommen, denn die MenschenVernunft
erkennt mitten im Irrtum immer auch wieder Wahres. Aber die Kirche
hat nicht im Laufe von 2000 Jahren verschiedene Systeme in sich

aufgenommen. Diesem Relativismus hat sie nie gehuldigt, sonst wäre der

Vorwurf, den ihre bittersten Feinde ihr immer ins Gesicht warfen,
wahr : ihr Lehrsystem ist bloß ein Sammelbecken von heterogensten

Lehrelementen. Auch die Behauptung, die Differenzpunkte der thomi-
stischen und augustinischen Richtung wären nur verschiedene
Auffassungen ein und derselben absoluten Wahrheit, ist unhaltbar vor dem

1 Wesen des Thomismus, S. 46.



448 Der Absolutismus des Christentums

Forum des Kontradiktionsprinzips. Ein einziges Beispiel genügt, das

darzutun : von den beiden Sätzen « die Materia prima ist bloß potentiell
und sie ist auch aktuell », kann nur einer wahr sein und der andere muß
falsch sein.

Die Wahrheit in ihrer unendlichen Weite « Rigoroser » Thomismus
ist für manche « engherziger » Thomismus. Allein das « rigoros » bezieht
sich ja nur auf das Anschlußverhältnis an Thomas. Nur wer sich
rühmen kann, weitere Horizonte, Ideen und Lehren zu besitzen als

Thomas, mag hier Gefahren wittern und zu einem « geklärten » Thomismus1

sich flüchten. Das ist seine Sache. Doch darf er nicht vergessen,

1 Von einem «geklärten» und «geläuterten» Thomismus sprach neuestens
mir gegenüber auch P. Fuetscher S. J. in einer Besprechung meines Buches : « Das
Wesen des Thomismus » (Zeitsch. f. kath. Theol. B. 56, H. 4, S. 605-12). Ich benütze
diese Gelegenheit, F. zu danken für die sehr eingehende genaue Wiedergabe des
Buchinhaltes und besonders den Zensurabzug Ein nobles Beispiel für andere
Zeitschriften, die mir jeden Kritikabzug versagten.

Auf Fuetschers materielle Kritik, die auch reichliche Anerkennung
aussprechen soll, will ich hier nicht genauer bis ins einzelne eingehen. Dafür, daß
« Sein » notwendig Sein ist, wird auch F. keinen anderen Grund angeben können
als den, daß es nicht « Nichtsein » sein kann, d. h. das Identitätsprinzip setzt
das Kontradiktionsprinzip voraus und ist eo ipso von letzterem verschieden, was
F. bestritt (610). Jedes «Gewordene» ist ontologisch gefaßt, «hervorgebracht»,
weil es ein passivum, ein ens actuale-potentiale ist. Damit ist die Frage noch
nicht präjudiziert, ob von einer Ursache. Ich habe also bei der Kausalanalyse
nicht schon das vorausgesetzt, was in Frage steht, wie F. behauptet (610). Auch
er verwechselt empirisches und ontologisches Werden, wie er denn auch bei der
Analogie « Seinsordnung» mit «Erkenntnisordnung» konfundiert (611). Die Realität
des Kausalprinzips wird allerdings niemand hinreichend begründen ohne die
thomistische These : ens reale est primum et proprium objectum intellectus (610)

Eine allgemeinere Erwägung sei hier beigefügt, da sie mit dem Obigen in
Beziehung ist.

Fuetschers ganze Kritik gegen mich steht unter dem Drucke meines «

rigorosen » Thomismus. Ich durfte daher vor allem eine kritische Untersuchung
darüber erwarten, ob und inwieweit meine Auffassungen mit der selbsteigenen
Lehre des hl. Thomas übereinstimme, zumal so viele immer noch zwischen Thomas
und dem rigorosen Thomismus unterscheiden. Übrigens war ja das, klar gesagt,
der Plan des Buches der Öffentlichkeit, die wirklich-genuine Lehre des Aquinaten
darzulegen, worin eben präzis mein rigoroser Thomismus bestehen sollte. Eine
Enttäuschung habe ich dann allerdings erlebt, als ich sah, wie F. statt dessen,
meiner aristotelisch-thomistischen Akt-Potenzlehre eine andere, von ihm noch nicht
publizierte, offenbar die Suaresische, in Aussicht stellte (608), die im Anschluß
an Skotus die thomistische Universalienlehre umgestalten soll (608) ; die, weiter,
jene von Thomas (I 85, 3) ausdrücklich gelehrte Grundthese : « Das Allgemeine
ist das Ersterhannte » stürzen soll (609) ; die sogar die fundamentalste
erkenntnistheoretische Lehre des Aquinaten, welche er überall ausdrücklich lehrte (I q. 84,
85, 87), umwerfen soll, nämlich, daß alle natürlichen Erkenntnisse von dem Phantasma

abhangen (610). Fuetscher ist auch Gegner der thomistischen Reductio des



und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 449

daß gerade die Seins-Werdelehre als Grundlage dem Thomismus eine

unendliche Spannweite gibt. Er umfaßt das ganze potentiell unendliche

Wissensgebiet in der natürlichen Ordnung, das heidnische und christliche.

Freilich war Aristoteles, der Urheber der wissenschaftlichen

Theorie von Akt und Potenz, ein Heide. Aber auch Plotin, von dem

Aurelius Augustinus mit dem Augustinismus philosophisch eminent

abhängig war, ist ein Heide gewesen. Und schließlich ist Wahrheit

Wahrheit, gleichviel woher sie kommt, wie schon Albert der Große

gesagt. In ihrem natürlichen Reiche kennt sie keine Schranken von
Heide und Nichtheide. Sie ist eine Frucht der wahren gesunden

Vernunft, die über allen Nationen, Rassen und Weltteilen steht. Die
Wahrheit in ihrer unendlichen Weite

Kein wahrer Thomist hält die thomistische Synthese für
abgeschlossen. Im Gegenteil, die Akt-Potenzlehre als Grundlage schreibt
dem Thomismus den Fortschritt auf seine Fahne. Das ist wahr aus
einem doppelten Grunde.

1. Vorerst hängt die Möglichkeit eines Fortschrittes überhaupt von
der Akt-Potenzlehre ab. Die bloße Seinsphilosophie mit ihrem absoluten
Einerleisein hebt jede Veränderung und Vielheit auf und damit jede
Zunahme, also jedes Fortschreiten im Wissen. Die bloße

Werdephilosophie mit ihrem absoluten Einerleiwerden, ohne Sein, hat kein

Subjekt, dem etwas beigefügt werden könnte, unterbindet also wieder

jedes Fortschreiten im Wissen. Die Seins-Werdephilosophie ist also

allein wahrhaftig fortschrittlich.
2. Sodann eröffnet die Seins-Werdephilosophie sogar im Prinzip

den unendlichen Fortschritt. Tatsächlich — in actu — wird zwar der

menschliche Fortschritt immer ein begrenzter sein, weil es, außer Gott,
kein infinitum in actu gibt. Aber der Möglichkeit nach ist der menschliche

Fortschritt unendlich — ein infinitum in potentia — denn es

Kausalprinzips (I 2, 3 ; I, C. G. 13) auf das Widerspruchsprinzip und der von
Thomas scharf betonten (II-II 1, 4 u. 5) Unverträglichkeit des Glaubens- und
Wissensaktes (611). Vor allem soll seine Akt-Potenzlehre das Verhältnis von
Essenz-Existenz anders regeln (609).

Was F. von Thomas denkt, geht mich nichts an. Aber was dieser anti-
thomistische Vorstoß, der teilweise umwälzerische Gegenthesen zu Thomas enthält,
die viele andere Thesen im Gefolge haben und die auch von eminenten Vertretern
des hochverdienten Jesuitenordens abgelehnt werden, mit einem « geklärten » und
« geläuterten » Thomismus noch zu tun haben (609), ist mir unverständlich. Dieser
Thomismus ist mir wirklich zu « geläutert ». Ich ziehe den « rigorosen » auch
jetzt noch vor



450 Der Absolutismus des Christentums

gibt für ihn keine absolute Grenze. Da die Möglichkeit unendlich ist
und diese Möglichkeiten oder Veranlagungen verschiedene sind, je nach
den Individuen, Völkern, Nationen, Rassen, Himmelsstrichen, je nach

Tradition, den psychischen Anlagen und dem Genius der Völker, je
nach Klimata und wissenschaftlichen Vorarbeiten, kann sich der
Fortschritt nach all diesen Beziehungen auf unzählig verschiedene Arten
verwirklichen, und das alles gerade auf Grund der Seins-Werde-

philosophie. Sie tritt mit ihrem infinitum in potentia als Objekt der

natürlichen Ordnung, dem göttlichen infinitum in actu als Spiegelbild
an die Seite, und hierin liegt wohl die höchste Würde des Thomismus
als Philosophie. Die Akt-Potenzlehre gibt sie ihm


	Der Absolutismus des Christentums und die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

