Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Die Lehre des hl. Albertus Magnus vom Grunde der Vielheit der Dinge
und der lateinische Averroismus

Autor: Grabmann, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre des hl. Albertus Magnus vom
Grunde der Vielheit der Dinge und der
lateinische Averroismus.

Von Prilat Dr, Martin GRABMANN, Universititsprofessor, Miinchen.

Bruno Nardi hat in seinem Buche : Saggi di filosofia Dantesca !
den Gedanken ausgesprochen, dall unter den Pariser Averroisten des
XIII. Jahrhunderts vielleicht der eine und andere die Lehre Avicennas
vertreten hat, da die erste Ursache notwendigerweise eine einzige
erste Wirkung, die erste Intelligenz hervorbringt, die dann wieder eine
zweite Wirkung, die zweite Intelligenz, die Seele des ersten Himmels,
den ersten Himmel selbst ins Dasein ruft usw. Auf diese an der
Pariser Universitit innerhalb der Artistenfakultit vorgetragenen Lehren
fithren sich, wie Bruno Nardi weiter ausfiihrt, die Verurteilung folgender
Sdtze durch den Pariser Bischof Stephan Tempier (1277) zuriick :
Quod a voluntate antiqua non potest novum procedere absque trans-
mutatione praecedente. — Quod a primo agente non potest esse multi-
tudo effectuum. — Quod effectus immediatus a primo debet esse unus
tantum et simillimus primo. Diese Doktrin wurde, wie B. Nardi hinzu-
fiigt, mit Hinblick auf den christlichen Schopfungsgedanken von den
fithrenden Scholastikern und auch von Dante abgelehnt. In einer ein-
gehenden Besprechung des Buches von Nardi, welche Dino Bigongiari,

L Bruno Nardi, Saggi di filosofia Dantesca, Milano 1930, 18. Auf S. 69 gibt
Nardi folgende Charakteristik von Alberts wissenschaftlicher Bedeutung: Le
numerose trattazioni di lui, filosofiche e teologiche, esegetiche ed originali, costi-
tuiscono la pin vasta enciclopedia della scienza medievale ; e ben a ragione egli
merito il titolo di Doctor Universalis. e fonti della sua immensa erudizione, in
gran parte ancora misteriose per noi, sono le piu svariate. Elementi, spesso etero-
genei, di dottrine aristoteliche, neoplatoniche, arabiche e patristiche, sono accolti
da lui col pit ardito e spregiudicato eclettismo. Meno rigoroso e coerente del
suo grande discepolo Tommaso, Alberto di Colonia possiede una pit ampia larghezza
di vedute e uno spirito di tolleranza e di conciliazione appcna concepibile in un
teologo : e in questo nessuno gli somiglia piu di Dante.



204 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (336)

Professor an der Columbia Universitit, in der fiir die mittelalterliche
Forschung so bedeutsamen Zeitschrift Speculum verdffentlicht hat, ist als
dieser Pariser Averroist Albert der GroB3e bezeichnet! : « And when he
studies (p. 18) the fortunes of this theory among Dante’s contemporaries,
he quotes Tempier’s condemnation of the doctrine that : effectus imme-
diatus debet esse unus tantum et simillimus primo, and suggests that
some Averroist in Paris must have defended this view. This mysterious
Averroist will be found to be Albertus himself. For the author of the
book De causis universitatis which Mr Nardi unquestioningly assigns
to Albertus, says (I, 1, 10) : a primo quod est necesse esse, immediate
non potest esse nisi unum. Et in hoc quidem iam omnes consenserunt
peripatetici licet hoc quidem non intelligentes theologi negaverint.
And he proceeds to support his statement on the authority of Dionysius. »

Wenn hiemit wirklich die Lehranschauung von Albert wieder-
gegeben wire, dann hitte der groe deutsche Scholastiker eine Ansicht
vertreten, die nicht nur von Bischof Stephan Tempier verurteilt worden
ist, sondern die auch von den Theologen des XIII. Jahrhunderts mit
groBer Einmiitigkeit abgelehnt worden ist. Der grofle Schiiler Alberts,
der hl. Thomas, hat sowohl in der Summa contra Gentiles wie auch
in den theologischen Summen und anderen Stellen die multitudo et
distinctio rerum auf die unmittelbare gottliche Schépfungskausalitiit
zuriickgefiihrt. 2 Der Franziskanertheologe Bartholomaeus von Bologna
hat eingehend die Frage untersucht : Utrum primum principium potuerit
seipso immediate producere multitudinem rerum, an necesse habuit
primo unum solum producere, ut per illud postea produceretur multitudo
creatorum. 3 Er hat hier die Ansicht des Avicenna, Algazel und anderer
Philosophen, nach welchen das erste Prinzip unmittelbar nur ein Wesen,
die erste Intelligenz hervorbringen konnte, abgelehnt und den modus
sanctorum, wornach das erste Prinzip die ganze Fiille der Dinge
unmittelbar geschaffen hat, in eingehender Begriindung verteidigt. Des-
gleichen hat der Franziskanerkardinal Vitalis a Furno in seinem friiher
mit unrecht Skotus zugeschriebenen Werk De rerum principio, das
mit dem Verurteilungsdekret des Bischofs Stephan Tempier vom
Jahre 1277 mannigfache Beziehungen hat, den gleichen Standpunkt

1 Speculum 7 (1932) 151,

2S.Th.Iq. 47 a. 1. S.c.G.II, 39-45. De potentia, q. 3 a. 16.

3 Cod. theol. philos. G. n. 168 der Landesbibliothek in Stuttgart, fol. 4V-8r.
Vgl. auch P. E. Longpré O. F. M., Bartolomeo di Bologna. Un maestro francescano
del secolo XIII. Studi Francescani 1023, 365-384.



(337) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 205

vertreten. ! Eingehend wird diese Frage im gleichen Sinne von dem
anderen Franziskanergeneral, dem Bonaventuraschiiler Matteo d’Acquas-
parta in zwei Quaestionen erdrtert : Utrum omnes entitates sint a
primo ente und Utrum ab uno primo principio possit esse vel procedere
immediate multitudo.? Von seiten der Pariser Averroisten hat diese Frage
vor allem Siger von Brabant in seinen Quaestionen zur aristotelischen
Metaphysik behandelt: Quod a primo non procedat nisi unum. Die
im Clm. 9559 angebrachten dicken Tintenstriche, welche Stellen dieses
Textes unleserlich gemacht haben, weisen darauf hin, daB hier der Weg
der traditionellen kirchlichen Lehre verlassen worden ist. Die weitere
handschriftliche Forschung wird ohne Zweifel noch weitere Belege fiir
den Standpunkt averroistisch eingestellter Mitglieder der Artisten-
fakultit bringen.

Die Untersuchung dariiber, ob Albert der Grofle auch in irgend
einer Form fiir den Satz Avicennas : « Ab uno non potest esse nisi unum »
eingetreten ist, ist ein Ausschnitt aus der grolen Frage nach dem
Verhiltnis des Doctor universalis zum lateinischen Averroismus. Ich
verstehe hier, wie ich dies anderswo schon hervorgehoben habe 3, unter
dem lateinischen Averroismus nicht bloB die Lehren des Averroés,
insofern sie auch in ihrem Gegensatz zur christlichen Weltanschauung
von Professoren der Artistenfakultit festgehalten wurden, sondern
iiberhaupt jenen an der Artistenfakultit vertretenen philosophischen
Aristotelismus, der unter dem EinfluB der arabischen Philosophie alle
Fragen auch weltanschaulicher Tragweite lediglich secundum viam
philosophorum, ohne praktische Riicksichtnahme auf die Lehren des
Glaubens und der kirchlichen Theologie zu behandeln und zu lésen
versucht. Uber das Verhiltnis Alberts zum Averroismus im engeren
Sinne hat E. Renan in mehr summarischer Weise gehandelt. * Auch
im Werke Mandonnets iiber Siger von Brabant ist Alberts Stellung-
nahme beriicksichtigt. M.-M. Gorce hat etwas eingehender diese Frage
behandelt und auch darauf hingewiesen, dal3 Albert in Schriften seiner
fritheren Periode: De intellectu et intelligibili und De anima eine

1 Vgl. G. Théry, Le « De rerum principio», et la condamnation de 1277.
Revue des sciences philosophiques et théologiques 13 (1924) 173-181.

2 Cod. 134, fol. 129V und 146V der Biblioteca comunale zu Assisi.

3 M. Grabmann, Der lateinische Averroismus des XIII. Jahrhunderts und seine
Stellung zur christlichen Weltanschauung. Mitteilungen aus ungedruckten Ethik-
kommentaren. Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Philosophisch-historische Abteilung, Minchen 1921, 4.

4 E. Renan, Averroés et I’Averroisme, 231 ff., 268 ff.



206 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (338)

relative Einheit des Intellekts, eine «théorie semi-averroiste », ver-
treten hat. ! M.-D. Roland-Gosselin hat mit Heranziehung der anderen
Werke Alberts, besonders seiner Streitschrift De unitate intellectus
contra Averroistas und der Summa theologiae, ein richtiges Bild der
Lehre Alberts von der Individualitit der menschlichen Geistesseele
darzustellen gesucht.? Ubrigens bemerkt Gorce, dal3 Albert, wenn
auch in seinen fritheren Jahren der Averroismus auf ihn eine gewisse
Anziehungskraft ausgeiibt hat, doch dort, wo dieser Averroismus mit der
Glaubenslehre in Widerspruch steht, entschieden halt gemacht hat.
Gorce macht auch darauf aufmerksam, daB gerade der zweite Teil
seiner theologischen Summa im Hinblick auf das Verurteilungsdekret
von 1277 sich scharf gegen die errores philosophorum wendet. Wenn
Meister Eckhart in seiner Verteidigungsschrift berichtet, da3 die Pariser
Theologieprofessoren beauftragt worden waren, die Biicher des heiligen
Thomas und Alberts als verdichtig und irrig zu untersuchen 2, so kann
man daraus keinen Schlufl auf einen Averroismus Alberts machen,
zumal Bischof Stephan Tempier von Paris in seinem Verurteilungs-
dekret von 1270 und noch mehr von 1277 eine Reihe von Eigenlehren des
hl. Thomas verurteilt hat. Auch daraus, daBl Johannes de Janduno,
der bedeutendste Vertreter des Averroismus im beginnenden XIV. Jahr-
hundert, dem Aristoteleskommentar Alberts Worte hoher Anerkennung
zollt 4, kann nicht Alberts Zugehorigkeit oder Hinneigung zum Averrois-
mus gefolgert werden. Es hat doch ein anderer Averroist, Taddeo da
Parma, sich zur Rechtfertigung des Monopsychismus gerade mit den
Argumenten in Alberts Schrift De unitate intellectus auseinandergesetzt.
Auch darf nicht iibersehen werden, dafl Alberts Schrift De quindecim
problematibus, die E. Renan nur durch einen Bericht des Petrus de

1 M.-M. Gorce O. P., La lutte « Contra Gentiles » a4 Paris au XIIIme siécle.
Mélanges Mandonnet, Paris 1930, I, 225. Le probléme des trois Sommes : Alexandre
de Halés, Thomas d’Aquin, Albert le'Grand. Revue Thomiste (Festschrift Maitre
Albert), 1931, 69-77. Averroisme, Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclé-
siastique 5 (Paris 1932), 1032-1092, speziell 1042 ff.

. 2 M.-D. Roland-Gosselin O.P., Le « De ente et essentia» de S. Thomas
d’Aquin (Bibliothéque thomiste VIII), Le Saulchoir, Kain 1926, 89-103.

3 G. Théry, Edition critique des piéces relatives au procés d’Echhart contenues
dans le manuscrit 33P de la Bibliothéque de Soest. Archives d’histoire littéraire
et doctrinale du moyen age 1 (1926) 185.

4 Vgl. N. Valois, Jean de Jandun et Marside de Padoue. Histoire littéraire
de la France, XXXIII, 536-560.

5 M. Grabmann, Studien iber den Averroisten Taddeo da Parma (zirka
1320). Mélanges Mandonnet I, 331-352, speziell 347.



(339) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 207

Prussia kannte und die von Mandonnet zum erstenmal ediert worden
ist, eine sehr ernste und scharfe Auseinandersetzung mit dem latei-
nischen Averroismus auf Grund der von Bischof Stephan Tempier im
Jahre 1270 verurteilten 15 Sitze ist. Allenthalben zeigt sich hier Alberts
Bestreben, den Averroismus philosophisch zu iiberwinden. So schliel3t
er das erste problema, seine Darlegung iiber den averroistischen Mono-
psychismus, mit den Worten : « Non ergo tantum secundum theologos
falsum est quod dicunt, sed etiam secundum philosophiam ; cuius causa
dicti est ignorantia, quia multi Parisienses non philosophiam, sed
sophismata sunt secuti. ! _

In der Beurteilung des Verhiltnisses Alberts des Grollen zur aristo-
telischen und auch arabischen Philosophie fillt die Tatsache schwer in
die Wagschale, dall Albert als erster unter den Theologen unter viel-
fachem Widerspruch auch seitens der eigenen Ordensgenossen und unter
grofiten Schwierigkeiten die Bearbeitung der ungeheueren Stoffmassen,
die der neue Aristoteles mit der arabisch-jiidischen Philosophie und
Naturwissenschaft aufgetiirmt hatte, in Angriff genommen hat. Es ist
selbstverstindlich, daBl gerade ein so gewaltiger Geist, wie Albert es
war, in der Formung und Gestaltung dieser Méterialien fiir die Zwecke
einer der christlichen Lehre nicht nur nicht feindlichen, sondern viel-
mehr férderlichen Synthese sich zur vollen Klarheit durchringen mubBte,
so klar er auch von Anfang an in der Ausscheidung unchristlicher und
unkirchlicher Lehre sah. Es wire von groflem Interesse, das Werk
De anima des Petrus Hispanus 2, der spiter als Papst Johannes XXI
den Pariser Bischof Stephan Tempier zum Erlal des Verurteilungs-
dekretes von 1277 bestimmte ®, mit den psychologischen Schriften
Alberts unter dem Gesichtspunkt der Beeinflussung durch die ara-
bischen Philosophen, namentlich durch Avicenna zu vergleichen. Die
gewaltige Geistestat Alberts im Ringen nach Wahrheit und Klarheit
wiirde dann um so schirfer ins Licht treten. Die Groe Alberts als
des Schopfers des christlichen Aristotelismus wichst in dem Malle, in
welchem durch die Spezialforschung sein Ringen mit Schwierigkeiten
und sein Streben nach voller Klarheit enthiillt wird. Welche Einblicke

L P. Mandonnet, Siger de Brabant et I’averroisme latin au XITIme siécle, IT, 35.

2 M. Grabmann, Ein ungedrucktes Lehrbuch der Psychologie des Petrus
Hispanus (Papst Johannes XXI., t+ 1277). Cod. 3314 der Biblioteca nacional zu
Madrid. H. Finke, Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft, I, Miinster 1928,
166-173.

3 A. Callebaut O. F.M., Jean Pecham O. F. M. et I"augustinisme. Archivum
Franciscanum Historicum 18 (1923), 441-472, speziell 458 ff.



208 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (340)

gewdhrt uns z. B. die von G. Théry festgestellte Tatsache, dal3 Albert
in seiner Bekdmpfung des David von Dinant den Nachweis dafiir
erbrachte, dall dieser Materialismus keineswegs sich auf die aristote-
lische Philosophie berufen kann und daBl somit ein Grund fiir die
Aristotelesverbote von 1219 und 1215 in Wegfall kommt. !

Von besonderer Bedeutung fiir die Beurteilung des Verhiltnisses
Alberts zum Averroismus ist ohne Zweifel auch die Erforschung seiner
ungedruckten Werke. Ich nenne hier nur den ungedruckten Kommentar
zur nikomachischen Ethik, der wahrscheinlich in den Jahren 1248 bis
1252 in Koln entstanden ist und die erste ausfithrliche Erkldrung der
lateinischen Scholastik zu diesem aristotelischen Werk darstellt. 2 Die
redaktionelle Mitarbeit des hl. Thomas, der damals Alberts Schiiler
war, gibt diesem Kommentar ein besonderes historisches Geprige.
Dieser ungedruckte Ethikkommentar ist nicht bloB von Interesse fiir
die Beurteilung der ethischen Lehren der Averroisten, z. B. iiber die
Ursache der Gliickseligkeit, sondern enthilt auch vielfache Auseinander-
setzungen mit den psychologischen Theorien der arabischen Philosophen,
wobeil er meistens gegeniiber Avicenna sich zustimmend duBert, aber
dabei die Ubereinstimmung mit der Glaubenslehre betont. Von der
Lehre des Kommentator des Averroés, daBl nach dem Tode nicht die
Vielheit der Einzelseelen, sondern nur eine einzige Seele iibrig bleibt,
bemerkt er:?® «sicut ponit Commentator in libro de anima et hoc
modo exponit auctoritatem Aristotelis inductam licet sit contra
fidem ....» An einer anderen Stelle bezeichnet er die Lehre des
Averroés, dal in allen Menschen nur eine einzige Geistesseele existiere,
als haeresis. * Anderswo sagt er, dal Averroés multas hereses dicit. 5
Bei der Erorterung der Frage : Utrum intellectus sit in nobis nisi quidam
habitus accidentalis, sagt er von der Lehre, dal der intellectus agens
nicht pars anime, sondern quoddam habituale lumen sei: « Hoc est
contra philosophiam et contra fidem.» Er spricht dann seine eigene
Ansicht aus : « Et ideo aliter est dicendum, quod sicut dicit Avicenna

1 G. Théry, Autour du décret de 1210. — David de Dinant (BibliothéQuc
thomiste VI), Le Saulchoir, Kain, 1925, 84-113.

2 Vgl. A. Pelzer, Le cours inédit d’Albert le Grand sur la Morale, & Nicomaque,
recueilli et rédigé par saint Thomas d’Aquin. Revue néo-scolastique de philosophie
1922, 333-361, 479-520. M. Grabmann, Die Stuttgarter Handschrift des ungedrukten
Ethikkommentars Alberts des GroBen. Mausbach-Festschrift, Miinster 1931, 55-65.

3 Cod. H. B. X. Philos. 15 der Landesbibliothek Stuttgart, fol. 167

4 Tbid. fol. 17T,

5 fol. 104V.



(341) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 209

et quidam sanioris sensus philosophi quod intellectus agens est pars
anime humane essentialis non quod intellectus agens et possibilis sint
diverse essentie, ex quibus anima componitur, sed quia anima est
intellectualis natura unita corpori.»! An einer anderen Stelle schlie3t
er sich der Ansicht, quod intellectus est aliquid anime et potentia
ipsius, deshalb an, « quia hec opinio magis est rationalis et secundum
fidem ». 2 Es besteht kein Zweifel, daf diese ungedruckten Quaestionen
Alberts zur nikomachischen Ethik, wenn einmal die von P. Meersse-
man in Angriff genommene Edition vorliegen wird, ein iiberaus wert-
volles Hilfsmittel fiir unsere Kenntnis des Verhiltnisses des Doctor
universalis zur aristotelischen und arabischen Philosophie sein wird.

Wenn wir nun in den Rahmen dieser mehr allgemeinen Erwi-
gungen iiber die Stellung Alberts des Groflen zum lateinischen Averrois-
mus die Frage, ob er die Lehre Avicennas und der lateinischen
Averroisten, dall vom ersten unverinderlichen Prinzip nur ein Einziges
hervorgehen kann, einfiigen, miissen wir zuerst den hiefiir angerufenen
Text der Schrift De causis et processu universitatis (Lib. 1, tract. I,
cap. 10: De proprietatibus eius quod necesse est esse) im Wortlaut
widergeben ? : « Decima proprietas est, quod a primo quod est necesse
esse, immediate non potest esse nisi unum : et in-hoc quidem omnes
consenserunt Peripatetici, licet hoc quidem non intelligentes theologi
negaverint. Idem enim eodem modo se habens, non est natum facere
nisi unum et idem. Habitum autem est, quod primum est unum et
idem et eodem modo se habens, eo quod est impermutabile. Necesse

1 fol. 104T.

2 fol. r170r.

3 Im Clm. 2757, fol. 6T (eine Handschrift aus dem Anfang des XIV. Jahr-
hunderts, welche fol. 2T-55V Alberts Werk enthdlt : Incipit liber de caitsis et pro-
cessu universitatis a prima causa) hat der Text folgenden Wortlaut: Decima
proprietas est, quod a primo quod est necesse esse immediate non potest esse nisi
unum. Et quidem jam omnes concesserunt perypatetici, quamvis hec quidam
non intelligentes negaverint theologi. Idem autem eodem modo se habens non est
natum facere nisi unum et idem. Habitum est autem, quod primum est unum
et idem et eodem modo se habens ex quod est impermutabile. Necesse est ergo
quod immediate non sit ab ipso nisi unum et idem. Nec est contra theologum,
quia Dionysius dicit, quod ea que sunt a primo per distantiam ab ipso accipiunt
differentiam, relata autem ad ipsum et in ipsum unum sunt et idem. Similiter
perypateticus concedit, quod a primo per primum et immediate quod aliquo
modo distat ab ipso tota producitur rerum universitas, sicut infra dicetur. In
diesem Texte, der gegeniiber demjenigen von Borgnet verschiedene gute Varianten
aufweist, ist sachlich bemerkenswert, daB3 hier quidam (nicht quidem) theologi
steht. Die polemische Bemerkung Alberts richtet sich also nicht gegen die
Theologen, sondern gegen eine Gruppe oder Richtung von Theologen.

Divus Thomas. 23



210 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (342)

est ergo, quod immediate non sit ab ipso nisi unum. Nec hoc est contra
theologos : quia Dionysius dicit, quod ea, quae sunt per distantiam
ab ipso accipiunt differentiam : relata autem ad ipsum unum sunt et
idem. Similiter Peripateticus concedit, quod a primo per primum et
immediate quod aliquo modo distat ab ipso, tota producitur universitas,
sicut infra ostendetur. »

Die Schrift Alberts De causis et processu universitatis oder auch
De theorematibus causarum ist ein Kommentar zum Liber de causis
und ist nach dem ungedruckten Kommentar unseres Heiligen zu De
divinis nominibus des Pseudo-Areopagiten die wichtigste Quelle fiir
die Erkenntnis und die Beurteilung der neuplatonischen Richtung im
wissenschaftlichen Denken des Doctor universalis. Fr. Pelster ! riickt
diese Schrift zeitlich der Metaphysikparaphrase Alberts nahe, die er in
die zweite Hilfte der sechziger Jahre verlegt. Albert verweist, wie
P. Pelster weiter ausfiihrt, im ersten Buche der Summa theologiae so
oft gerade auf dieses Werk, dall es den Anschein erweckt, als sei diese
Abhandlung erst vor kurzem entstanden. E. Degen hat den Nachweis
dafiir erbracht, daB diese Schrift Alberts nicht blo den Text des
Liber de causis, sondern auch der Xrtotyciwsic feohoyixr des Proklos,
von welcher der Liber de causis ein Auszug ist, kennt und beniitzt. 2
Da nun die griechisch-lateinische Ubersetzung der Xtoyciwsis Gzohoyins
des Proklos durch Wilhelm von Moerbeke am 18. Mai 1268 abgeschlossen
worden ist, ist Alberts Schrift De causis et processu universitatis nach
diesem Zeitpunkt entstanden, gehort also ungefiahr derselben Zeit wie
der Kommentar des hl. Thomas zum Liber de causis an.

Es erhebt sich nun die Frage, ob die Gedankenginge und Lehr-
anschauungen, welche Albert in seiner Schrift De causis et processu
universitatis entwickelt, als seine eigene Auffassung betrachtet werden
kann oder ob wir hier bloB ein Referat und eine ausfiihrliche Wiedergabe
der philosophischen Doktrin des Textbuches, wenigstens in einem
gewissen Umfange, vor uns haben. Es ist dies ein Ausschnitt aus der
groBen Frage, in welchem Ausmal} die Aristotelesparaphrasen Alberts
seine eigene Lehre wiedergeben, eine Frage, die bei Albert viel schwieriger
zu losen ist als bei den Aristoteleskommentaren des hl. Thomas von

L Fr. Pelster S. ]., Kritische Studien zum Leben und zu den Werken Alberts
des GroBlen, Freiburg 1920, 161.

2 . Degen, Welches sind die Beziehungen Alberts des GroBen «Liber de
causis et processu universitatis» zur « gzoiyzimeis fzoroyixn» des Neuplatonikers
Proklos, und was lehren uns dieselben ? (Dissertation) Miinchen 19z0.



y vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 21
343 g

Aquin. C. Prantl, der ein so unfreundliches und unrichtiges wissen-
schaftliches Charakterbild von Albert gezeichnet hat, hat die Be-
hauptung ausgesprochen !, «dafl Alberts eigentliche Geistesrichtung am
meisten in seiner Schrift De causis et processu universitatis durch-
bricht, in welcher er mit Vergniigen in der Mystik jenes gleichnamigen
Buches (De causis) herumwiihlt ». Gegen diese Auffassung hat sich mit
Recht sehr entschieden G. v. Hertling gewendet? : « Die genannte Schrift
(De causis et processu universitatis) ist eine Paraphrase des von Otto
Bardenhewer herausgegebenen pseudo-aristotelischen Buches von den
Ursachen. (Die pseudo-aristotelische Schrift iiber das reine Gute, bekannt
unter dem Namen Liber de causis, Freiburg 1882.) Fiir Alberts eigene
Meinung kann sie ganz ebensowenig herangezogen werden wie die
iibrigen paraphrasierenden und reproduzierenden Schriften. » Die Frage,
ob und in welcher Ausdehnung Alberts Kommentare seine eigen
Auffassung widerspiegeln, wird sich nicht leicht auf eine einheitliche
Formel bringen lassen, sondern wird von Fall zu Fall entschieden
werden miissen. Am klarsten wird man hier in den Werken sehen
konnen, in welchen neben der Wiedergabe des aristotelischen Gedanken-
ganges auch eigene Quaestionen in groBem Umfange dargeboten werden.
Dies ist der Fall in den ungedruckten Quaestionen zur nikomachischen
Ethik und zu De animalibus, sowie in dem ungedruckten Kommentar
zu Dionysius’ De divinis nominibus. Auch bei den eigentlichen Para-
phrasen wird hier die Einzeluntersuchung Klarheit schaffen miissen.
So tritt in der Physik die Selbstindigkeit Alberts viel stirker zutage
als in seiner Metaphysik. Uber letztere besitzen wir eine in der Albertus-
literatur wenig beachtete Spezialuntersuchung eines Schiilers G. wv.
Hertlings, Gustav Endri3 : Albertus als Interpret der aristotelischen
Metaphysik. Er gibt in unserer Frage folgende Entscheidung 2 : « Nicht
Kritiker, nur Referent will Albert sein. Seine eigene Personlichkeit,
sein christlich-religiser Standpunkt verschwindet gegeniiber der Rolle
eines Berichterstatters, welche er streng objektiv durchzufiihren be-
schlossen hatte. Dies geht so weit, daf3 er sich bisweilen ganz vergifit,
sich an die Stelle des Aristoteles versetzt und in seiner Zeit zu leben

L E. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande ITI, Leipzig 1927 (Manul-
druck der Originalausgabe), gg.

* G. v. Hertling, Albertus Magnus. Beitrige zu seiner Wurdigung 2. Miinster
1914, 45, Anm. 2.

3 G. Endrif3, Albert als Interpret der aristotelischen Metaphysik (Dissertation),
Miinchen 1886, 144.



212 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (344)

vermeint. ... Die unbedingte Abhingigkeit und das unmittelbare
Anlehnen an Aristoteles ist hiemit von selbst gegeben, und dies lag
auch eben im Plane Alberts. Es involviert daher keinen Tadel, denn er
ist sich dieses Verhiltnisses der Abhingigkeit sehr wohl bewul3t. Speziell
in der Metaphysik macht er an vielen und bedeutungsvollen Stellen
darauf aufmerksam: er will keine eigenen Gedanken bringen, nur
Aristoteles soll auftreten, nur sein System soll dem Leser vorgefiihrt
werden, und dies in moglichst getreuer und vollstindiger Weise. Alle
Faden, welche den Gedankengang kenntlich machen, sind blofzustellen.
Auch will Albert nur den ganzen, vollen Inhalt dem Leser iibergeben,
aber keine Verantwortlichkeit fiir dessen absolute (materielle) Wahrheit
iibernehmen. » Endri weist auch auf Stellen hin, in welchen sich
Albert selber in dieser Hinsicht deutlich duBert?!: Hic sit finis dis-
putationis istius, in qua non dixi aliquid secundum opinionem meam
propriam, sed omnia dicta sunt secundum positiones Peripateticorum,
et qui hoc voluerit probare, diligenter legat 10 libros eorum, et non me,
sed illos laudet vel reprehendat. An einer anderen Stelle der gleichen
Metaphysik findet sich eine beinahe gleichlautende AuBerung, die noch
die charakteristische Wendung hat : quia propriam intentionem quam
in philosophia habemus non hic suscepimus explanare, sed alibi dicetur.
« Er betont also », so bemerkt Endrifl im Anschluf3 an diese Texte, « dal3
er nicht seine eigene Meinung vorfithre. Natiirlich bezieht sich dies auf
das Lehrsystem im allgemeinen, also auf die Hauptmasse des Stoffes ;
denn eigene Gedanken finden sich allerdings, sie sind aber nur erliutern-
der und durch Herbeiziehen neuer Ansichten ergidnzender Natur. Der
Grundgedanke bleibt fiir ihn immer, die reine Lehre des Aristoteles
zur Darstellung zu bringen.» Ich habe dieses Urteil von G. EndriB
deshalb ausfiihrlicher wiedergegeben, weil es sich auf die Durcharbeitung
des ganzen Textes der Metaphysikparaphrase Alberts stiitzt. Sehr
beachtenswert, weil auch auf eingehenden Textstudien beruhend, ist
auch das Urteil von A. Schneider 2 : « Man wird hier zunichst den oft
begangenen Fehler meiden miissen, zu glauben, daf in allem und jedem,
was Albert geschrieben, seine eigene und eigentliche Geistesrichtung
hervortritt. Ebenso verfehlt ist nun aber auch die entgegengesetzte
Ansicht, dal die paraphrasierenden Schriften fiir unsere Zwecke iiber-
haupt nicht in Betracht kommen und dal3 Albert bei ihrer Abfassung

1 A, a. O. 149.
2 A. Schneider, Die Psychologie Alberts des GroBen 1, Miinster 1903, 3.



(345) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 213

nur rein historische Ziele verfolgt. Es ergibt sich daher die Not-
wendigkeit, auch hier einen Mittelweg einzuschlagen. Von den para-
phrasierenden Schriften fallen, insofern es sich um die Feststellung
seines eigenen philosophisch-psychologischen Standpunktes handelt,
diejenigen, oder besser gesagt diejenigen Teile, in ihnen aus, welche
offenkundige VerstiBe gegen die christliche Weltanschauung enthalten,
z. B. der letzte iiber die Intelligenzen handelnde Teil der Metaphysik und
gewisse Partien in De intellectu et intelligibili. » Gegen die Auffassung
A. Schneiders nimmt neuestens H. Kiihle Stellung, insofern er die
Abgrenzung Schneiders fiir zu enge hilt': « Denn nicht nur nimmt
Albert zu solchen offenkundigen Verstéfen (gegen die christliche Welt-
anschauung) Stellung, er tritt auch sonst dem Aristoteles und seinen
Kommentatoren scharf entgegen, wo immer er bei thnen Irrtiimer fand. »
Aullerdem 1dft sich feststellen, dal Albert Darlegungen der von ihm
vorgefundenen Ansichten (und dies gilt namentlich fiir die sogenannten
neuplatonischen Ausfithrungen) durchaus nicht ohne irgendwelche
Stellungnahme liBt. Es ist also iiber den Quellenwert der Aristoteles-
kommentare zu urteilen, dal alle jene Stellen nicht fiir Alberts Lehre
in Anspruch zu nehmen sind, zu denen er sich ablehnend verhilt oder
die deutlich als bloBe Referate erkennbar sind, oder die in Widerspruch
zur christlichen Weltanschauung stehen. Solche Stellungnahmen finden
sich oft erst am Schlull langer Ausfiihrungen und kénnen daher leicht
iibersehen werden.» Wir miissen die Verdffentlichungen Kiihles ab-
warten, in denen er seine Anschauung eingehender begriindet, die sich
iibrigens sachlich von derjenigen A. Schneiders nicht viel unterscheiden
diirfte. Neuestens hat sich auch G. Meersseman in seiner so iiberaus
verdienstlichen literarhistorischen Einfithrung in die Werke Alberts
des GroBen mit dem Verhiltnis Alberts zur Lehre des Aristoteles in
seinen Aristoteleskommentaren befallt. Er fithrt eine Reihe von Zitaten
an, in welchen der Doctor universalis erklirt, dal3 er nicht seine eigene
Ansicht, sondern nur diejenige des Aristoteles und der Perpatetiker aus-
spreche. * Nach diesen oftmaligen Beteuerungen, so fithrt dann P. Meers-
seman weiter aus, hat es den Anschein, als ob Albert nirgends in seinen
Paraphrasen seine eigene Lehrmeinung zum Ausdruck bringen wiirde.
Man miillte das auch auf die Digressionen seiner Aristotelesparaphrasen

Y H. Kiihle, Die Entfaltung des Gottesbegriffes zum Begriffe des hochsten
Gutes nach Albert dem Grolen (Dissertation), Minster 1931, 3.

2 G. Meersseman O. P., Introductio in opera omnia B. Alberti Magni O. P.,
Brugis 1931, 6-9.



214 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (346)

ausdehnen, in welchen er die Lehre des Aristoteles und der Peripate-
tiker weiter erldutert oder rekapituliert. Aber es ldBt sich nicht leugnen,
dal3 vieles in der Paraphrase und noch mehr in den Digressionen
tatsiichlich wissenschaftliche Uberzeugung Alberts ist. Die Feststellung
und Grenzbestimmung mul} hier durch die Exegese der betreffenden
Stellen vollzogen werden. Als hermeneutische Regeln haben hier zu
gelten der Einblick in den Text und Kontext, der Zweck des betréffenden
Buches, die Vergleichung mit dem Texte, der erklirt oder paraphrasiert
wird, und die Heranziehung auch der theologischen Werke Alberts, in
welchen er seinen eigenen Lehrstandpunkt unzweideutig wiedergibt.

Was nun die Schrift De causis et processu universitatis betrifft, so
weist Meersseman darauf hin?!, dal im wissenschaftlichen Arbeitsplan
Alberts diese Arbeit in nichster Beziehung zur Metaphysikparaphrase
gedacht war, wie Albert dies selber ausspricht : In hoc ergo libro ad
finem intentionis pervenimus. Ostendimus enim causam primam, et
causarum secundarum ordinem et'qualiter primum universi esse est
principium et qualiter omnium esse fluit a primo principio secundum
opiniones Peripateticorum : et haec quidem quando adjuncta fuerint
undecimo primae philosophiae, opus perfectum erit (I. 2, tract. 5, c. 24).
Albert sah, daBl im Liber de causis manches Irrige steht. Er hat deshalb
seine Rechtgldubigkeit betont, indem er sich ausdriicklich, dhnlich wie
in seiner Metaphysikparaphrase, als Referenten der Lehre des Aristoteles
und der Peripatetiker darstellt und bittet, die vorgelegten Gedanken-
ginge nicht als sein, sondern des Stagiriten geistiges Eigentum zu
betrachten : Eligat ergo unusquisque quod sibi placuerit : ea enim que
dicta sunt secundum Peripateticorum rationes determinata sunt ? et
non assertionibus nostris inducta et assiduis postulationibus sociorum
ut Aristotelem explanemus, potius extorta quam impetrata (ibid.).
Wenn hier Albert von Aristoteles redet, so riihrt dies von seiner Ansicht
iiber den Verfasser des Liber de causis her. Man schrieb bis in die Hoch-
scholastik hinein — auch Thomas von Aquin noch in fritheren Werken
— diese Schrift, die auch immer i Verbindung mit den aristotelischen
Werken, namentlich mit der Metaphysik, in den Handschriften auftritt,
dem Aristoteles zu. Nach Albert ist der Verfasser oder besser Kompi-

1 1. c. 64-65.

2 In den Druckausgaben fehlt in dem Text: secundum Peripateticorum
rationes determinata sunt. G. v. Hertling (a. a. O.) hat auf Grund von Clm. 2737
und Clm. 12 703, wdrauf ihn O. Bardenhewer aufmerksam gemacht hatte, diese
Worte in den Text eingeftigt.



(347) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 215

lator des Liber de causis David Judaeus, der aus einem Briefe des
Aristoteles iiber das Prinzip alles Seins und aus Ausspriichen des
Avicenna und Alfarabi dieses Biichlein zusammengestellt hat. Thomas
von Aquin hat in der Einleitung zu seiner Auslegung des Liber de causis
die Autorfrage richtig gelost, indem er im Liber de causis ein Exzerpt
aus der Etotyelwaic Oeodoyier, des Proklos gesehen hat.

Ich habe diesen geschichtlichen Darlegungen einen breiten Raum
eingeriumt, um dariiber Klarheit zu schaffen, ob und in welchem
Umfange die Schrift De causis et processu universitatis der Ausdruck
der eigenen Gedanken Alberts ist. Nach dem Gesagten wird man daran
nicht zweifeln diirfen, daBl diese Schrift, nach dem eigenen Zeugnisse
Alberts, als Referat iiber die Ansichten der « Peripatetici» anzusehen
ist und dall die Ausfithrungen in dieser Schrift, welche mit der christ-
lichen Weltanschauung im Widerspruch stehen, nicht auf Rechnung
Alberts des GroBen gesetzt werden konnen. Wenn D. Bigongiari in
seiner Besprechung von Bruno Nardis Dante-Buch dafiir, daB3 Albert
den Satz: A primo quod est necesse esse immediate non potest esse
nisi unum, im averroistischen Sinne gelehrt habe, sich auf die unbe-
strittene Echtheit der Schrift De causis et processu universitatis
beruft, so wire seine Beweisfiihrung nur dann richtig, wenn der ganze
Inhalt dieser Schrift der literarische Niederschlag der eigenen Gedanken
des Doctor universalis wiare. Davon kann aber nach dem Gesagten
keine Rede sein.

Wenn ich nunmehr zur Erkliarung dieser von D. Bigongiari fiir den
Averroismus Alberts angefiihrten Textstelle schreite, so will ich zu-
nichst von der Frage absehen, ob Albert hier lediglich die Gedanken-
ginge der Peripatetici wiedergibt oder ob er seine eigene Ansicht aus-
spricht, sondern nur den Text, wie er vorliegt, interpretieren. Es unter-
liegt nun keinem Zweifel, da Albert hier dem Wortlaut nach den
1277 von Bischof Stephan Tempier verurteilten Satz: Quod effectus
immediatus a primo debet esse unus tantum et simillimus primo, lehrt.
Albert driickt sich so aus: Quod a primo quod est necesse esse non
potest esse nisi unum. Der Zusatz simillimus primo fehlt bei Albert.
Dieser Zusatz besagt, dal von Gott, dem ersten Prinzip, unmittelbar
nur ein rein geistiges Wesen hervorgehen kann, eben die prima intel-
ligentia, so daBl ein unmittelbarer Hervorgang der anderen geschopf-
lichen Dinge vom ersten Prinzip von vornherein ausgeschlossen ist.
Im Tractatus de necessitate et contingentia causarum des Siger von
Brabant konnen wir eine Grundlage dieser Verurteilung sehen. Siger



216 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (348)

schreibt : « In universo invenitur multiplex ordo causarum ad causata ;
quorum primus est, quod causa prima totius esse est causa primae
intelligentiae per se immediata, necessaria, et qua posita, simul et

ponitur haec intelligentia, quae est causatum eius primum. ... Alius
ordo est quod causa prima est causa intelligentiarum separatarum,
orbium et suorum motum et universaliter ingenerabilium. ... Sed

in hoc deficit iste ordo a priori, quod causa prima non est causa prae-
dictorum nisi secundum quendam ordinem et non omnium immediate,
cum ab uno simplici non procedat nisi unum immediate et non multa
nisi quodam ordine. » ! Diese Gedankenginge des Fiihrers des Pariser
lateinischen Averroismus stehen ohné Zweifel unter dem Einflull der
neuplatonischen Lehre von dem Hervorgang der Stufen des Seienden
aus dem ersten Prinzip, wie sie von Alfarabi, Avicenna, Averroés und
auch Avencebrol vertreten wurde.? Bonaventura gibt diese Lehre
folgendermaflen wieder : « Plures fuerunt philosophi, qui posuerunt
ordinem in producendo gradatim descendendo hoc modo : Deus cum

1 Mandonnet, Siger von Brabant et I’averroisme latin II, 111 sq. Die Echtheit
der Schrift De necessitate et contingentia causarum, die Mandonnet nur aus inneren
Griinden Siger von Brabant zugewiesen hat, ist durch die von Fr. Stegmiller im
Cod. Fondo Geral 2299 der Biblioteca nacional zu Lissabon gemachten Siger-
funde auller allen Zweifel gestellt. Fr. Stegmiiller, Neuaufgefundene Quaestionen
des Siger von Brabant. Recherches de théologie ancienne et médiévale 3 (1931)
158-182. In den Metaphysikquaestionen Sigers im Clm. 9559 ist, wic schon frither
bemerkt, die quaestio : quod a primo non procedat nisi unum, an entscheidenden
Stellen durch dicke Tintenstriche unleserlich gemacht. Diesem getilgten Passus
geht folgende noch stehen gelassene Stelle voraus : « Nec primum movens est causa
immediata materie, quum secundum intentionem Aristotelis et Avicenne effectus
primi immediatus est unus tantum. Idem enim manens idem semper natum est
facere idem, ut dicitur secundo de Generatione et illum effectum oportet esse
similem cause prime. Unde cum primum movens sit manens in actu ut causa
omnium entium, oportet effectum eius immediatum esse similem cause maxime
in actu inter omnia causata et cum prima causa non sit causa immediata nisi
unius, oportet quod eius effectus immediatus sit causa omnium aliorum effectum
entium. Sed materia non est maxime similis cause prime, immo inter omnia
maxime dissimilis. Et iterum non est materia causa omnium aliorum a primo.
Quare materia non est immediate causata a primo» (fol. 1147). In der Quaestio
sind sogleich am Anfang 16 Zeilen durch dicke Tintenstriche unleserlich gemacht.
Es ist dann ein Einwand angefithrt: ... dicitur quod primum Agens agit per
cognitionem et intellectum, et ideo videtur posse plura producere immediate sine
aliqua diversitate eius. Hierauf sind wieder 10 Zeilen getilgt. F. van Steenberghen,
Siger de Brabant d’aprés ses ceuvres inédites I, Louvain 1931, 328,

? Avicenna, der hier die Hauptquelle fiir die Scholastiker, auch fiir Albert,
war, handelt hieriiber in seiner Metaphysica, tract. 9, cap. 4 (Venetiae 1508, fol.
104Y) : De ordinatione esse intelligentie et animarum celestium et corporum
superiorum a primo.



(349) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 217

sit unus cum sit omnino simplex, cuius actus est intelligere, non produxit
nisi intelligentiam primam et unicam. Illa vero propter distare a primo
intellexit se et primum, et ita aliquo modo fuit composita, et ita
produxit erbem suum et intelligentiam secundi ordinis orbis ; et sic
deinceps usque ad orbem lunae et intelligentiam secundi ordinis deci-
mam, quae irradiat super animas rationales ; et sicut est ordo in pro-
ducendo, ita in irradiando.»! Der hl. Thomas hat diese Lehre mit
besonderem Nachdruck bekdmpft. 2 Die in Frage kommende Textstelle
bei Albert gibt keinen Anhaltspunkt dafiir, daB der Satz: « Quod a
primo quod est necesse esse, immediate non potest esse nisi unum » im
Sinne dieser neuplatonischen Emanationslehre zu verstehen ist. Albert
fithrt hier zum Beweise seiner These den Satz aus der aristotelischen
Schrift De generatione et corruptione an : Idem eodem modo se habens
non est natum facere nisi unum et idem.?® In dem von Mandonnet
edierten anonymen Tractatus de erroribus philosophorum ist dieser Satz
unter den Irrtiimern des Aristoteles aufgefiihrt *: « Ulterius quia non
est novitas sine motu praecedente, secundum positum fundamentum,
erravit volens a Deo non posse procedere immediate aliquid novum, ut
patet ex II de generatione ubi ponit, quod idem manens idem natum
est facere idem. » Der Verfasser dieses Tractatus de erroribus philoso-
phorum findet hierin die Wurzel aller Irrtiimer des Aristoteles ® :
« Omnes errores sui, si quis subtiliter investigaverit, ex hoc sequuntur,
quod nihil novum in esse progreditur nisi per motum praecedentem. »
Ich habe anderswo gezeigt, wie dieser Satz in Ethikkommentaren des
lateinischen Averroismus bei der Frage, ob Gott die unmittelbare
Ursache der Gliickseligkeit sein kann, sich ausgewirkt hat. ¢
Beachtenswert ist in unserem kurzen Albertustext auch die etwas
scharf klingende Wendung gegen die Theologen : In hoc quidem (sc.
quod a primo immediate non potest esse nisi unum) omnes consen-
serunt Peripatetici, licet hoc quidem non intelligentes theologi nega-
verint. Aus dem ganzen Zusammenhang ist aber ersichtlich, dal3

S. Bonaventura, Comment. in II, Sent. dist. 1, p. 1, a. 2, q. 2.
S.Th.Iq.45a. 5. De potentia, q. 3, a. 16. De substantiis separatis, cap. 10 :

Opinio Avicennae de fluxu rerum a primo principio cum sua reprobatione.
3

1
2

6 yap auTo %kal ©gaviw: Eyov &el o auth méguxev wowziv., De generatione et
corruptione II, 10 (336, a. 27). _

4 Mandonnet, Siger de Brabant et I’Averroisme latin, 5.

5 Ebenda. 7.

S M. Grabmann, Der lateinische Averroismus des XIII. Jahrhunderts und
seine Stellung zur christlichen Weltanschauung, 37-60.



218 Die.Lehre des hl. Albertus Magnus (350)

Albert sich hier nicht gegen die Theologen in dem Sinne wendet, dal}
er den Satz: Quod a primo immediate non potest esse nisi unum, in
einem mit dem christlichen Schépfungsdogma nicht vereinbarem Sinne
nimmt und sich restlos der Emanationslehre Avicennas anschlieBt und
die Theologen darob tadelt, weil sie, wie z. B. Bonaventura, dagegen
sich wenden. Albert nimmt hier deshalb gegen die Theologen Stellung,
weil sie keinen Weg finden, die Lehre der Peripatetici mit der christ-
lichen Lehre auszugleichen. Er selber sucht und findet eine Erklirung,
gemiB welcher der Satz: Quod a primo immediate non potest esse
nisi unum, nicht contra theologos ist. Er beruft sich auf einen
Gedanken des Pseudo-Areopagiten : Quod ea quae sunt per distantiam
ab ipso (sc. a Deo) accipiunt differentiam : relata autem ad ipsum
unum sunt et idem. Es handelt sich hier nicht um einen Satz, der
wortlich beim Areopagiten steht, sondern um die Wiedergabe von
Gedanken, welche das 5. Kapitel der Schrift De divinis nominibus des
Pseudo-Areopagiten beherrschen. Hier ist der Hervorgang des Vielen
aus dem Einen, der durch Analogien, wie durch den Hervorgang der Zahl
aus der Einheit, der Linien aus‘dem Mittelpunkt des Kreises usw.
verdeutlicht ist, nicht im Sinne der Emanationslehre, wornach vom
ersten Prinzip unmittelbar nur die erste Intelligenz hervorgeht, auf-
gefallt, sondern es ist vielmehr Gott als die Ursache der Einzeldinge
dargestellt, wobei zur Veranschaulichung die strahlenaussendende
Sonne verwertet wird. Die Dinge sind, insofern sie im Geiste Gottes
Gegenstand gottlicher Ideen sind und insofern sie von Gott ausgehen,
auf Gott bezogen werden, eine Einheit, insofern sie aber von Gott
sich entfernen, in ihrem eigenen selbstindigen Sein betrachtet werden,
eine Vielheit. In diesem Sinne schreibt ja auch Thomas von Aquin in
seinem Kommentar zu De divinis nominibus (cap. 5, lect. 1) : « Omnia
enim multa, quae sunt ex uno principio, praeexistunt unite in primo
principio. Sic igitur patet, quod omnia sunt in Deo unite, cum
ipse sit principium omnium.» Diese Gedankenginge haben mit dem
averroistischen Satze : Quod effectus immediatus a primo debet esse
unus tantum et simillimus primo, nichts zu tun. Wenn .nun Albert
hier auch ohne Zweifel den Satz ausspricht : Quod a primo quod est
necesse esse immediate non potest esse nisi unum, so benimmt er doch
durch die Berufung auf den Pseudo-Areopagiten diesem Satze den
averroistischen Sinn. Wir sind hier also keineswegs dazu veranlalt,
darauf hinzuweisen, dall hier Albert nicht seine eigene Ansicht aus-
spreche, sondern nur die Lehre der Peripatetici wiedergebe.



{351) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Av-rroismus 219

Der Satz: A primo immediate non potest esse nisi unum, findet
sich iibrigens auch noch anderwirts in der Schrift De causis et
processu universitatis, worauf D. Bigongiari nicht hingewiesen hat.
Albert schreibt (1. 1, tract. 4, cap. 8): « Supponentes autem propo-
sitionem, quam omnes ante nos Philosophi supposuerunt, scilicet, quod
ab uno simplici non potest immediate non esse nisi unum secundum
naturae ordinem. Hanc enim propositionem nemo unquam negavit
nisi Avicebron in Fonte vitae, qui solus dicit, quod ab uno simplici
principio primo immediate duo sunt secundum ordinem naturae, eo
quod in numeris binarius sequitur unitatem.» Albert entwickelt dann
die ganze Emanations- und Intelligenzenlehre des arabischen Neupla-
tonismus und bemerkt am Schlufl ohne kritische Stellungnahme : « Hic
modus est, quo Peripatetici omnia dicunt procedere ex primo.» Am
Schlufl des Kapitels wendet er sich gegen die Identifizierung der
Intelligenzen mit den Engeln, wie sie von Moses Maimonides und den
judischen Philosophen gelehrt wurde : « Sed nos hoc verum esse non
credimus. Ordines enim angelorum distinguuntur secundum differentiam
illuminationum et theophaniarum, quae revelatione accipiuntur et fide
creduntur et ad perfectionem regni caelestis ordinantur in gratia et
beatitudine : de quibus philosophice nihil potest per rationem philo-
sophicam determinari.» Aus dem ganzen Kontext dieses Kapitels geht
hervor, dal3 Albert hier den Satz: « Quod ab uno simplici immediate
non est nisi unum » nur als die Voraussetzung der Emanations- und
Intelligenzenlehre der Peripatetici vorlegt. Hier trifft der oben an-
gegebene Gesichtspunkt zur Beurteilung der Schrift De causis et pro-
cessu universitatis zu, dal Albert nicht die assertationes propriae,
sondern die determinationes Peripateticorum bringen will.

Es ist nicht der Zweck dieser Abhandlung, auch noch andere
Stellen in De causis et universitate processu universitatis und in den
itbrigen paraphrasierenden Werken Alberts vorzufithren, an welchen
der Satz: Quod ab uno immediate non potest esse nisi unum ver-
wertet wird. Ich will nur kurz auf einen Text in seiner Physik hin-
weisen (l. 8, tract. 1, cap. 15): « Bene enim viderunt Peripatetici et
ipse Aristoteles, quod absque dubio mundus procedit a prima causa
per intellectum et voluntatem : sed dicunt, quod procedit per modum
necessitatis. Dicunt enim, quod notum est per se, quod ab uno primo
non procedit nisi unum et ideo dicunt, quod a prima causa procedit
intelligentia, quae est secundum naturae ordinem causatum primum.
Albert bringt dann im weiteren Verlauf der Darlegungen seinen eigenen



220 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (352)

Standpunkt so zum Ausdruck: « Et differunt opiniones nostrae in
tantum, quod ipsi dicunt caelos fluere a prima causa mediantibus
intelligentiis, quae sunt primo in ordine eorum quae sunt. Nos autem
dicimus, quod absolute fluunt a prima causa secundum electionem
suae voluntatis. ... Propter quod cum nec orbis praecedat intelligen-
tiam secundum esse nec econverso intelligentia orbem, si concedatur
utrumque esse creatum, oportet quod utrumque eorum simul procedat
ab una et eadem causa. Et hoc dico verum esse.» Es besteht kein
Zweifel, dal3 Albert hier sachlich den Satz: Quod effectus immediatus
a primo debet esse unus tantum et simillimus primo, entschieden
ablehnt.

Am Kklarsten aber werden wir die eigene und eigentliche Lehre des
Doctor universalis erkennen, wenn wir in seinen systematischen Werken
die Texte, in welchen er ex professo die Frage tiber den Grund der
Vielheit der Dinge erortert, niaher untersuchen. In seinen fritheren
systematischen Werken, im ersten Teile der Summa de creaturis und
im zweiten Buch des Sentenzenkommentars, ist diese Frage nicht aus-
driicklich behandelt. Die einzige Stelle, in welcher Albert dieses Problem
selbstdandig und eingehend erortert, findet sich in seinem letzten grol3en
Werke, der theologischen Summa, die, wie wir schon frither bemerkt
haben, zeitlich nicht weit von der paraphrasierenden Schrift De causis
et processu universitatis entfernt ist.

P. Meersseman ! vertritt mit gutem Grunde die Anschauung, dal}
Alberts philosophisches System, seine eigene philosophische Uberzeugung
aus seinen theologischen Schriften zu ersehen und zu entnehmen ist.
Er verweist hiefiir auf ein Selbstzeugnis aus De Somno et Vigilia, 1. 3,
tract. 1, ¢. 12: « Physica tantum suscipimus dicenda plus secundum
Peripateticorum sententiam persequentes ea quae intendimus, quam
etiam ex nostra scientia aliquid velimus inducere : si quid enim forte
propriae opinionis haberemus, in theologicis magis quam in physicis
Deo volente a nobis proferetur.» Was Alberts Verhiltnis zum Averroismus
betrifft, so kommt, wie P. Meersseman ausfiihrt, seine Stellungnahme
als christlicher Philosoph in der Art und Weise, wie er den averroistischen
Monopsychismus widerlegt, am besten zum Ausdruck. Wenn auch diese
Widerlegung im zweiten Teile der theologischen Summa materiell mit
der fritheren, aus einer Disputation am Hofe Alexanders I'V. in Anagni *

L P. Meersseman, 1. c. 100.
2 Im Cod. Chis. E IV, 109, fol. 1507 ist Alberts Schrift De fato also iiber-
schrieben : Questio disputata a fratre Alberto apud Anagniam de fato. Darnach



{353) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 221

hervorgewachsenen Schrift De unitate intellectus contra Averroistas
zusammenfillt, so unterscheidet sich doch diese spitere Redaktion,
die in der Summa theologica uns entgegentritt, dadurch, daB nicht
bloB, wie friiher, die heidnischen Philosophen zum Wort kommen, sondern
auch christliche Philosophen als Zeugen aufgerufen werden und dal
die averroistische Lehre sowohl als glaubenswidrig wie auch als der
wahren christlichen Philosophie entgegenstehend abgelehnt und wider-
legt wird. 1 In diesem Zusammenhange kommt auch den Ausfithrungen
der theologischen Summa Alberts iiber den Grund der Vielheit der Dinge
eine ganz besondere, eine entscheidende Bedeutung zu.

Die beste Erklirung und Beleuchtung erhilt tatsichlich der Text
in Alberts Schrift De causis et processu universitatis durch die aus-
fithrlicheren Darlegungen im zweiten Teile der theologischen Summa
unseres Heiligen. Er hat an die Spitze dieses Teiles einen groB3en
Traktat De primo principio gestellt, der, wie Gorce hervorhebt 2, einer-
seits auf die Verurteilung des Averroismus durch Bischof Stephan
Tempier entschieden und mit voller Zustimmung Riicksicht nimmt und
anderseits das deutliche Bestreben bekundet, jede ungerechte Ver-
dichtigung einer Philosophie im Sinne eines christlichen Aristotelismus
zuriickzuweisen. Albert ist hier nicht, wie in der Schrift De causis et
processu universitatis, als Kommentator titig, sondern legt auch
thetisch seine eigene Anschauung mit so klarer Begriindung und mit
der Losung der dagegen bestehenden Schwierigkeiten dar. Diese Dar-
stellung in der theologischen Summa hat auch gegeniiber der Stelle
im Kommentar zum Liber de causis den Vorzug ungleich gréBerer Aus-
fithrlichkeit an sich. Da der zeitliche Abstand zwischen beiden Werken
ein verhdltnismidlBig geringer ist und in den spdteren Schriften des
Doctor universalis keine sonderliche Entwicklung wahrnehmbar ist,
diirfen wir mit gutem Grunde annehmen, dall die Darlegungen in der
theologischen Summa gegeniiber dem Text im Liber de causis, insofern

ware auch diese Schrift, die sich auch mit der arabischen Philosophie auseinander-
setzt, aus einer am pdpstlichen Hofe Alexanders VI. in Anagni gehaltenen Dis-
putation entstanden. Die Handschrift ist allerdings eine Papierhandschrift des
XV. Jahrhunderts, kann aber ganz gut auf eine dltere zuverldssige Vorlage sich
stutzen.

1 Vgl. M.-D. Roland-Gosselin O.P., Sur la double rédaction par Albert le
Grand de sa dispute contre Averroés « De unitate intellectus » et Summa theologiae
II, tract. XIII, q. 77, m. 3. Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen
Age 1 (1926) 309-312.

2 M.-M. Gorce, Le probléme des trois Sommes. Revue thomiste 1931, 72.



222 Die Lehre des hl, Albertus Magnus (354)

derselbe seine eigene Ansicht zum Ausdruck bringt, keine Anderung
prinzipieller Art bedeuten.

Im tract. 1, q. 3, a. 1 des zweiten Teiles der theologischen Summa
stellt Albert die Frage nach dem Grund der Vielheit und Verschiedenheit
in den Dingen : Unde causetur multitudo et diversitas in creatis ? Er
fragt nach dem Grunde der Vielheit und Verschiedenheit der geschopf-
lichen Dinge unter dem Gesichtspunkte der Beziehung der Dinge zum
einen gottlichen, schopferischen, Prinzip. Wie kann von einer Vielheit
und Verschiedenheit der Dinge die Rede sein, nachdem doch das erste
Prinzip alles Seienden ein unum, ein einziges ist ? Von den Argumenten,
die hier Albert fiir die Anschauung, daB vom ersten und einzigen
Prinzip nur ein unum hervorgehen kann, anfiihrt, gebe ich hier nur eines
wieder : « Dicit enim Aristoteles in TT De generatione et corruptione quod
idem eodem modo se habens semper facit idem : principium autem
universorum est in omnimoda unitate : ergo est idem et eodem modo
se habens : ergo semper facit idem forma et materia et loco. » Ich fiihre
dieses Argument deshalb an, weil hier die gleiche Stelle aus der
aristotelischen Schrift De generatione et corruptione ins Feld gefiihrt
ist, die uns schon aus dem Text in De causa et processu universitatis
bekannt ist. Wir werden spiiter sehen, wie Albert auf dieses Argu-
ment antwortet.

Im weiteren Verlaufe des Artikels behandelt er kritisch verschiedene
Losungen der Frage. Zundchst bringt er die Argumente gewisser
« philosophantes », welche behaupteten, dall vom ersten Prinzip, weil es.
nur eines ist und weil in ihm keine Zahl ist, unmittelbar nur wieder
ein unum hervorgehen kénne, wihrend mittelbar von ihm vieles hervor-
kommen konne, ein mittelbares Hervorgehen einer Vielheit zuzugestehen
sei. Weiterhin nimmt er zu einer anderen subtileren Losung Stellung,
welche den Grund der Vielheit und Verschiedenheit der Dinge darin
sieht, da die gottliche intelligentia sich selber erkennt und indem sie
sich selber erkennt, die Ursache der anderen Dinge ist, welche von ihr
hervorgehen. Wir koénnen auf diese kritischen Darlegungen Alberts hier
nicht niher eingehen, sondern geben sogleich seine eigene Ldsung und
deren Begriindung wieder.

Seinen Standpunkt bringt Albert im «In contrarium» so zum
Ausdruck : « Creator creando demonstrat suum posse : posse autem
magis demonstratur in multa creando quam in creando unum : et sic
videtur, quod causa multitudinis creatorum debet esse ex parte crea-
toris. » Albert sieht gerade in der unmittelbaren Hervorbringung einer



(355) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 223

Vielheit von Geschopfen eine besondere Manifestation der gottlichen
Schopfungsmacht. Albert fithrt noch mehrere dhnliche Argumente in
contrarium an und spricht seine Zustimmung dazu aus : Et hoc conce-
dendum est. Bei seiner eigentlichen Begriindung geht Albert von
aristotelischen Gedanken aus. Nach Aristoteles ist weise derjenige, der
in jedem seiner Werke sich vom Zweck bestimmen liBt und das Werk
diesem Zwecke entsprechend gestaltet. Da nun das Gut des Universums
in Gott ruht wie das Gut des Heeres im Feldherrn — gleichfalls ein
aristotelischer Gedanke —, so ist die Kunst, der Schépfungsplan Gottes,
der alles umfaf3t und bestimmt, in welchen Formen das bonum universi
an die einzelnen Dinge mitgeteilt werden soll, wenn er auch im Geiste
Gottes selbst ein einziger ist, doch dem Gegenstande nach ein vielfiltiger.
Diese gottliche Kunst, dieser gottliche Schopfungsplan, bezieht sich
nicht auf ein Eines, sondern auf eine Vielheit, da auch das Gut des
Universums nicht das Gut eines einzigen Wesens, sondern einer Vielheit
des Seienden ist. Das Gutsein kommt jedem Wesen eben gemil} seiner
Analogie, seinem Teilnahmeverhiltnis zum bonum universi zu. Albert
erliutert diese Begriindung durch das Beispiel vom Architekten, der
ein Haus baut. Dieser Baumeister ist ein einziger. Auch der Zweck,
den er beim Bau des Hauses verfolgt, ist ein einziger und einheitlicher :
Schutz vor den Unbilden der Witterung, Wohnung, Aufbewahrung der
Einrichtung. Aber trotzdem bezieht sich die Kunst und der Plan des
Baumeisters auf eine Vielheit von Dingen, die zum Zweck des Hauses
in Beziehung stehen, auf Steine, Holz, Winde, Dach, Zimmer, Hof,
auf jedes in seiner Beziehung zum Ganzen. Wenn man nun nach der
Ursache der Vielheit in den Teilen des Hauses fragt, so ist die erste
und nichste Ursache die Anordnung der Kunst des Baumeisters, die
diese Vielheit zum Zwecke des Hauses hinordnet. Ganz dhnlich verhilt
es sich im Weltenbau des Universums. Hier kann auch die vollkommene
Macht Gottes und die vollkommene Mitteilung der Giite Gottes und die
vollkommene Manifestation der Weisheit Gottes nicht zum Zwecke des
Universums voranschreiten, wenn die Dinge nur unter der Einheit der
Form oder der Materie existierten, sondern nur wenn die Weltdinge
unter einer Vielheit bestehen. Deshalb gehen die Dinge, die zum
Universum gehoren, unter einer Vielheit, nicht unter einer Einheit vom
gottlichen schopferischen Prinzip hervor, da durch ein einziges geschaf-
fenes Wesen der Zweck des Universums nicht erreicht werden kann.

Diese Begriindung Alberts reicht allerdings nicht an die strenge
gedankliche Geschlossenheit und an die Reichhaltigkeit, Gedankenfiille



224 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (356)

der parallelen Darlegungen, welche in der theologischen Summa (S. Th. I,
q. 47, a. 1), in De Pot. (q. 3, a. 16) und besonders in der Summa contra
Gentiles (II, c. 39-45) aus der Feder des hl. Thomas geflossen sind.
Die Analogie vom Baumeister des Hauses findet sich auch, wenn auch
nur kurz angedeutet, im Kommentar des Meisters Eckhart zum Liber
Sapientiae ': « ... Creavit Deus, ut essent ommia vult dicere, quod
finis creationis est totum universum, omne scilicet, quod est omnia.
Ubi notandum primo quod, sicut omne agens per se semper intendit
ipsum totum, puta artifex domum, partes autem non nisi propter
totum et in toto, sic ens primum, Deus, per se et primo produxit et
creavit universum, habens omnia, singula vero utpote partes universi,
et partes omnium non nisi propter universum et in universo, et sic
perit questio et difficultas multos gravans usque ad hodie, quomodo
ab uno simplici, quod est Deus, possint esse multa immediate. » P. Théry,
der Editor dieses Eckhartwerkes, der hier wie auch sonst reichliche
parallele Belegstellen aus den Werken des hl. Thomas bringt, sieht mit
Recht im SchluBsatz Meister Eckharts das Echo der lebhaften wissen-
schaftlichen Diskussion, die mit der Verurteilung der diesbeziiglichen
Sitze des lateinischen Averroismus durch Bischof Stephan Tempier vom
Jahre 1277 zusammenhing. Die obige Begriindung Alberts des Grolen
ist jedenfalls ein Beweis dafiir, daB Albert, der Doctor universalis, mit
nichten als Vertreter der verurteilten Sitze : Quod ab uno principio non
potest esse multitudo effectum und quod effectus immediatus a primo
debet esse unus tantum et simillimus primo angesehen werden kann.

Wir miissen noch*auf Alberts Losung von Einwinden kurz eingehen.
Ich wiederhole den oben angefiihrten Einwand, der aus einem Satz
des Aristoteles entnommen ist: «Dicit enim Aristoteles in II De
generatione et corruptione, quod idem eodem modo se habens semper
facit idem : principium autem universorum est in omnimoda unitate
ergo est idem et eodem modo se habens. Ergo semper facit idem forma
et materia et loco.» Albert gibt zu diesem Argument folgende Losung :
« Ad id quod obicitur, quod ab uno non est nisi unum, dicendum quod
hoc est verum in agentibus per se et per naturae necessitatem, sicut
calidum facit calida et frigidum frigida et sol accessu luminis sui genera-

1 G. Théry, Le Commentaire de Maitre Eckhart sur le livre de la Sagesse.
Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen age 3 (1928), 358. Vgl. iber
Meister Eckharts I.ehre auch H. Denifle, Meister Eckharts lateinische Schriften
und die Grundanschauungen seiner Lehre. Archiv fur Literatur- und Kirchen-
geschichte des Mittelalters 2 (1884) 471 ff., 554.



{357) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 225

tionem et recessu rerum corruptionem. Sed in operantibus per intel-
lectum et per voluntatem non est verum. Haec enim cum ratione
operantur et ratio sumitur ex fine operis, et quando exigit plura,
quorum virtutibus inducitur finis, operantur plura et adducunt et
constituunt in ordine ad finem : et quando finis exigit unum, operatur
unum. Et huius causa est, quia licet in talibus operans sit unum solum
simplex, tamen ratio ad quam inspiciens facit opus et quae regit in
opere, multa exigit : et adducit et constituit unumquodque in gradu
virtutis suae, quo aliquam analogiam et influentiam habet ad finem :
et aliter opus eius non esset perfectum. Unde hoc principium eodem
modo se habens in se, secundum diversitatem operis facit unum et
multa. » Ich habe diesen Text Alberts wortlich angefiihrt, um ihn der
Losung des gleichen Einwandes durch Thomas von Aquin gegeniiber-
stellen zu koénnen. Der hl. Thomas formuliert (S. Th. I, q. 47, a. 1)
den Einwand also : « Videtur quod rerum multitudo et distinctio non
sit a Deo. Unum enim semper natum est unum facere. Sed Deus est
maxime unus. Ergo non producit nisi unum effectum. » Die Antwort
des Aquinaten lautet : « Ad primum dicendum, quod agens per naturam
agit per formam per quam est, quae unius tantum una est ; et ideo non
agit nisi unum. Agens autem voluntarium, quale est Deus, agit per
formam intellectam. Cum igitur Deum multa intelligere non repugnet
unitati et simplicitati ipsius, relinquitur, quod, licet sit unus, possit
multa facere. »

Wihrend Albert in der Textstelle der Schrift De causis et processu
universitatis die Aristotelesstelle anfiihrt, ohne irgendwelche Einschrin-
kung und Unterscheidung zu machen, zieht er hier eine Grenzlinie
zwischen den unverniinftigen, mit Notwendigkeit handelnden Natur-
wesen, und zwischen den mit Vernunft und Willensfreiheit begabten
Geschopfen. Bei den ersteren Dingen trifft der Satz, daBl ein auf die
gleiche Weise sich verhaltendes Ding nur ein und dasselbe hervor-
bringen kann, dall vom Einen nur wieder Eines hervorgehen kann, ohne
Einschrankung zu. Ein Wirmeprinzip erzeugt wieder Wirme und ein
kalter Gegenstand gibt wieder Kilte ab und die Sonne beursacht, je
nachdem sie Licht spendet oder nicht spendet, das Wachstum und den
Untergang von Naturwesen. Hingegen bei den mit Verstand und
freiem Willen begabten Wesen trifft dieser Satz nicht zu. Denn diese
Wesen sind mit der Vernunft titig und die Vernunft ist beim Her-
vorbringen von etwas vom Zweck des Dinges, das hervorgebracht
werden soll, geleitet. Wenn nun der Zweck eine Vielheit von Dingen

Divus Thomas. 24



226 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (358)

erfordert, durch deren Betitigung dieser Zweck erreicht werden soll,
dann bewirkt eben das verniinftige Tatigkeitsprinzip eine Vielheit von
Wirkungen und ordnet diese auf den Zweck hin. Wenn fiir die
Erreichung des Zweckes eine einzige Wirkung geniigt, dann kommt
eben nur diese einzige Wirkung zustande. Wenn auch ein solches
geistbegabtes Tétigkeitsprinzip ein einziges und einfaches ist, so ist
doch die ratio, das ideale Vorbild, auf das dieses Titigkeitsprinzip
bei der Hervorbringung des Werkes hinblickt und das die ganze Hand-
lung leitet und bestimmt, so beschaffen, dall es eine Vielheit erheischt.
Das Titigkeitsprinzip bringt diese Vielheit hervor und ordnet jedes
dieser Dinge gemill seiner Beziehung zum Zwecke in die Gesamtheit
ein. Nur so kommt ein vollkommenes Werk zustande. Und so bringt
ein solch geistigbegabtes Prinzip, wenn es in sich auch immer auf
die gleiche Weise sich verhilt, nach der inhaltlichen zweckbedingten
Verschiedenheit des Werkes Eines oder Vieles hervor. Die Lésung
Alberts liegt ganz in der Linie seiner oben angegebenen Haupt-
begriindung. Wihrend Albert bei der Beantwortung dieses Einwandes
auf den Zweckgedanken sich stiitzt, geht Thomas vom Wesen des
geistigen Erkennens aus und schaltet die Geltung des aristotelischen
Diktums durch den Hinweis darauf hier aus, dall es der Einfachheit
und Einheit Gottes keineswegs widerstrebt, wenn das gottliche Er-
kennen auf eine Vielheit von Gegenstianden gerichtet ist.

Es verlohnt sich, noch einen zweiten Einwand zu erwihnen, den
Albert in diesem Artikel gelegentlich einer Unterfrage : « Unde multi-
todo angelorum » vorlegt und mit dessen Losung der so umfangreiche
und inhaltsvolle Artikel abschlieBt. Dieser Einwand und seine Lésung
sind auch deshalb von Interesse, weil hier, dhnlich wie im Text von
De causa et processu universitatis, Zitate aus dem Pseudo-Areopagiten
eine Rolle spielen. Im Einwand ist zunidchst davon die Rede, dal3 die
Akte sich unterscheiden nach den Objekten, auf welche sie sich
beziehen. Darnach ist die Unterscheidung der Akte der Schopfung
mehr aus dem Bereiche des Geschaffenen zu entnehmen als umgekehrt.
So ist nicht die multitudo creationis die Ursache der multitudo crea-
torum, sondern umgekehrt. Es konnte deshalb jemand die Behauptung
aufstellen, daB, soweit die Eigenart und Natur des Schépfers in
Betracht kommt, alle Dinge in Einheit hervorgehen. Man konnte sich
hier auf den Ausspruch des Pseudo-Areopagiten in der Schrift De
divinis nominibus berufen : Quae sunt multa processibus sunt unum
principio. Es handelt sich hier um den Satz im 13. Kapitel De



(359) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 227

divinis nominibus : x«l t& wolkx Tolc moeddog Ev év apy¥ (M. gr. 3, 98I).
Darnach sind die Dinge zwar eine Vielheit nach ihren Hervorgingen,
aber sie sind nicht eine Vielheit vom Standpunkt der Eigenart des
hervorbringenden Prinzips. Sie empfangen nicht vom Prinzip, sondern
in sich selbst, wegen ihres Abstandes vom ersten Prinzip, ihre materielle
und formale Verschiedenheit und Unterscheidung, und diese divisio et
differentia ist der Grund der Vielheit der Dinge. Zur weiteren Begriin-
dung wird ausgefiibrt : Man darf vor dieser ersten Ursache der Vielheit
der Dinge, die in der durch den Abstand von Gott begriindeten divisio
et differentia liegt, keine andere frithere und hohere Ursache suchen.
Die Vielheit der Dinge besteht eben darin, dal dieses und jenes ist.
Die erste Ursache der Vielheit aber ist das, was bewirkt, da3 dies und
jenes ist. Dasjenige aber, was bewirkt, dal3 dies und jenes ist, ist nichts
anderes als das, was durch Materie und Form das Geschaffene teilt
und trennt. Also kann vor dieser ersten Ursache keine andere Ursache
fiir die Vielheit der Dinge gesucht werden. Also ist der Grund fiir die
Vielheit nicht in der Schépfung, sondern in den Geschopfen zu sehen.

Die Antwort auf diese Schwierigkeit ist um so beachtenswerter, weil
hier auch die durch den Pseudo-Areopagiten und durch Avicenna
bedingte neuplatonische Auffassung von der Gliederung und Abstufung
des Seienden bei Albert uns entgegentritt. Die Behauptung, da die
Dinge in unitate vom ersten Prinzip hervorgehen, so fithrt Albert in
seiner Antwort aus, ist falsch, und das sagt auch Dionysius nicht. Er
sagt vielmehr, daBl die Dinge in Gott in Einheit oder als Eines sind,
dal} sie aber, indem sie von ihm hervorgehen, in der Verschiedenheit
threr Wesenheit sich von ihm entfernen. Je mehr sie sich von ihm
entfernen, desto mehr unterscheiden sie sich durch die Stufen des Seins
und ndhern sich der Materie. Der Adel und die Macht des ersten
Seienden, das vom schépferischen Prinzip hervorgeht, erscheint schon
verdunkelt auf der zweiten Stufe des Seienden und ebenso der Adel
und die Macht des Zweiten im Dritten usw., wie dies Isaak Israeli
in seinem Werk De officiis ! und Dionysius in der Schrift De divinis
nominibus ausfithren. Albert erliutert dies noch an den Abstufungen
des Seienden, angefangen von den rein geistigen Wesen iiber den
Menschen, in welchem das Geistige mit der Materie verbunden und

1 Es ist damit das « Buch der Definitionen » von Isaak Israeli gemeint. Uber
das Verhiltnis Alberts zu Isaak Israeli vgl. J. Guitmann, Die Scholastik des
XIII. Jahrhunderts in ihren Bezichungen zum Judentum und zur jiidischen
Literatur, Breslau 1902, 55 ff.



228 " Die Lehre des hl. Albertus Magnus (360)

dadurch verdunkelt ist, zu den unverniinftigen Lebewesen, bei denen
die Bindung an die Materie eine ungleich stirkere ist. Albert verweist
fiir diese Lehre von den durch das Verhiltnis zur Materie bedingten
Stufen des Seienden auf den Liber de causis, wo dies alles philosophisch
bewiesen sei. In diesem Sinne ist der Satz des Dionysius : procedentia
a primo principio sunt multa processibus et unum in principio effectivo
zu verstehen. Zur weiteren Erklirung des Satzes des Pseudo-Areo-
pagiten beniitzt Albert den Gedanken des Avicenna, dall dasjenige,
was unmittelbar vom ersten Prinzip hervorgeht und was allen Dingen
innerlich ist, das simplex esse, das einfache Sein ist. In diesem ein-
fachen Sein unterscheiden sich die hervorgeflenden Dinge nicht, sondern
sie. werden unterschieden und verschieden durch den Abstand von
diesem vitalis processus. Auf diese Weise gibt es ein esse intellectuale,
ein esse animale, ein esse naturale, wobei ‘das Bestimmtsein durch die
Materie als Unterscheidungsgrund in Betracht kommt. ... Und in jeder
dieser Stufen des Seienden gibt es wieder Grade. Deshalb gibt es viele
Intelligenzen, viele Seelen, viele Korper in einer Vielheit der Art, Zahl
und auch der Gattung. In diesem Sinne ist der Satz des Dionysius :
Quae sunt multa processibus, sunt unum in principio zu verstehen.

Die Darstellung der Stufen des Seins, wie sie Albert in dieser
Antwort zur Beleuchtung des angefithrten Ausspruches des Pseudo-
Areopagiten entwickelt, hat mit der neuplatonischen Emanations- und
Intelligenzenlehre Avicennas nichts zu tun. Neuplatonisch ist der
Satz, dall dasjenige, was unmittelbar vom ersten Prinzip hervorgeht
und allen Dingen innerlichst ist, das einfache Sein ist. Dieser Gedanke
ist im Liber de causis so formuliert : « Prima rerum creatarum est
esse et non est ante ipsum creatum aliud.» Meister Eckhart! hat
in einer der neuaufgefundenen Pariser Quaestionen diesen Satz fiir
seine These von der Seinslosigkeit Gottes verwertet, indem er ihn
dabin erklirt, dall die Geschépflichkeit ein Wesenselement des Seins ist
und dal} deshalb das Sein erst mit dem Geschopflichen beginnt. Die
richtige Deutung dieses Satzes ist aber die, dal3 das Sein als die Grund-
bestimmtheit alles Geschopflichen, als das im Bereiche des Geschopf-
lichen Erste, auch zuerst geschaffen ist. In diesem Sinne fafit auch
der hl. Thomas diese Stelle des Liber de causis auf : « Dicendum quod

1 Vél. M. Grabmann, Neuaufgefundene Pariser Quaestionen Meister Eckharts
und ihre Stellung in seinem geistigen Entwicklungsgange. Abhandlungen der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-philologische und
historische Klasse, XXXII. Band, 7. Abhandlung, Minchen 1927, 55.



(361) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 229

cum dicitur : Prima rerum creatarum est esse, ly esse non importat
substantiam creatam, sed importat propriam rationem obiecti crea-
tionis. Nam ex eo dicitur aliquid creatum quod est ens, non ex eo
quod est hoc ens, cum creatio sit emanatio totius esse ab universali
(S. Th. q. 45, a. 4 ad 1). Albert der Grof3e hat in seinem ungedruckten
Kommentar zu De divinis nominibus eingehend die Frage behandelt :
« Utrum esse sit primum inter omnia alia.» In der Solutio fiihrt er
aus : « Dicendum, quod esse simpliciter secundum naturam et rationem
est prius omnibus aliis. Est enim prima conceptio intellectus, in quo
resolvens ultimo stat. Ipsum etiam solum per creationem ponitur non
presupposito alio, omnia autem alia per informationem sicut supra ens
preexistens ut dicit commentator in libro de causis. Illud autem est
primum ab alio et non procedit supposito quodam et ita relinquitur,
quod inter omnes divinas processiones esse sit primum.»! Ahnlich
dullert sich auch Alberts Lieblingsschiiler Ulrich von StraB3burg in seiner
von Alberts Kommentar zu De divinis stark beeinfluBten Summa 2 :
« Prima rerum creatarum est esse, ut dicitur in libro de causis et ideo
post creationem de ipso determinandum est. Potius autem vocatur a
philosophis esse quam ens vel entitas quia ipsum est prima et propria
emanatio primi principii ... cuius emanatio immediata est constituens
in esse omne quod est, quam dicit ly esse, cum ipsum primum principium
sit actus primus et non est eius emanatio proprie compositum, quod
dicit 1y ens nec habitus quem dicit entitas. Cum autem dicimus esse
immediatum et primum causatum, loquimur de eo, quod est primum
secundum ordinem naturalem fluxus a primo principio, quem supra
ostendimus esse terminum ipsarum formarum. Et inter illas prima
forma est ea esse, quia ipsa est omnium sequentium fundamentum,
per cuius determinationem alie forme constituuntur et ultima resolutione
in ipsam resolvuntur. »

‘ Diese ausfithrliche Quaestio Alberts, die einzige Stelle, an welcher
er die Frage nach der Ursache der Vielheit der Dinge ausfiihrlich und
ganz selbstindig behandelt, ist in ithrem ganzen Gedankengang, in
threr Hauptlésung und in der Losung der Einwidnde ein unwiderlegliches
Zeugnis dafiir, daB nach der Uberzeugung des Doctor universalis die

1 Clm. 6909, fol. 247V ; Clm. 12 255, fol. 168V,

2 Ulrici de Argentina Summa de bono, 1. IV, tract. 2, cap. 1. Ich habe den
Text aus dem nichtfoliierten Clm. 6496. Vgl. auch M. Grabmann, Studien iiber
Ulrich von StraBburg. Mittelalterliches Geistesleben, Miinchen 1926, 203 ff.
{Ulrichs Seinsbegriff).



230 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (362)

multitudo et distinctio rerum, die Vielheit der Dinge sich auf géttliche
Schopfungstat zuriickfiihrt und daBl Albert in keiner Weise ein An-
hinger und Verteidiger, sondern ein entschiedener Gegner des averroi-
stischen im Jahre 1277 von Bischof Stephan Tempier. verurteilten
Satzes ist : Quod effectus immediatus a primo debet esse unus tantum
et simillimus primo. Wir wollen nicht leugnen, dal Alberts Lehre vom
Hervorgang der Dinge, namentlich in seinen Kommentaren, ein viel
stirkeres neuplatonisches Geprige hat als bei Thomas von Aquin,
miissen aber zugleich daran festhalten, dal auch hier der Doctor uni-
versalis, soweit er nicht bloB die Ansichten der Peripatetici ohne eigene
Stellungnahme anfiihrt, in seiner eigenen Lehrmeinung den Standpunkt
des christlichen Schopfungstheismus in keiner Weise verliBt. Wir werden
in diesen Dingen viel klarer sehen, wenn einmal G. Théry die Edition
des ungedruckten Kommentars Alberts zu De divinis nominibus voll-
endet haben und wenn die von Frl. Daguillon begonnene Ausgabe der
Summa Ulrichs von StraBburg, in welcher der christliche Neuplatonismus
seines inniggeliebten Lehrers am deutlichsten sich widerspiegelt, zum
AbschluBl gebracht sein wird. Die Forschung mull auch die Nach-
wirkung dieses Neuplatonismus bis in die Zeiten des Kardinals Nikolaus
von Cues im einzelnen untersuchen.! Besondere Beachtung wird man
dabei dem ungedruckten im Cod. Vat. lat. 2192 erhaltenen Kommentar
des deutschen Dominikaners Berthold von Mosburg zuwenden miissen,
der im Sinne und in der Richtung Alberts die mit der christlichen
Weltanschauung nicht vereinbaren neuplatonischen Elemente aus-
geschieden hat. G. Meersseman 2 hat darauf aufmerksam gemacht, daB
der im XV. Jahrhundert an der Universitit Koln entbrannte Streit
zwischen den Albertisten und Thomisten sich darauf zuriickfiihrt, da3
Heimericus de Campo, der Fiihrer der Albertisten, zu stark und ein-
seitig die neuplatonischen Elemente im Schrifttum Alberts betont hat.
Die von Meersseman in Angriff genommene Geschichte dieses Streites
wird hier eine Fiille neuer Erkenntnisse bringen. Alberts Heilig-
sprechung und Erhebung zum Kirchenlehrer durch Papst Pius XI.
ist eine Tat, welche der wissenschaftlichen Forschung nach den wver-
schiedensten Richtungen die michtigsten Antriebe verleiht. Ein kleiner
Beitrag zu dieser jetzt neuaufblithenden Albertus-Forschung will auch
diese Studie sein.

1 Vgl. M. Grabmann, L'influsso di Alberto Magno sulla vita intellettuale

del Medio Evo 2, Roma 1931.
2 G. Meersseman, 1. c.




	Die Lehre des hl. Albertus Magnus vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus

