
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Die Lehre des hl. Albertus Magnus vom Grunde der Vielheit der Dinge
und der lateinische Averroismus

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre des hl. Albertus Magnus vom

Grunde der Vielheit der Dinge und der

lateinische Averroismus.

Von Prälat Dr. Martin GRABMANN, Universitätsprofessor, München.

Bruno Nardi hat in seinem Buche : Saggi di filosojia Dantesca 1

den Gedanken ausgesprochen, daß unter den Pariser Averroisten des

XIII. Jahrhunderts vielleicht der eine und andere die Lehre Avicennas

vertreten hat, daß die erste Ursache notwendigerweise eine einzige
erste Wirkung, die erste Intelligenz hervorbringt, die dann wieder eine

zweite Wirkung, die zweite Intelligenz, die Seele des ersten Himmels,
den ersten Himmel selbst ins Dasein ruft usw. Auf diese an der
Pariser Universität innerhalb der Artistenfakultät vorgetragenen Lehren
führen sich, wie Bruno Nardi weiter ausführt, die Verurteilung folgender
Sätze durch den Pariser Bischof Stephan Tempier (1277) zurück :

Quod a voluntate antiqua non potest novum procedere absque trans-
mutatione praecedente. — Quod a primo agente non potest esse multi-
tudo effectuum. —- Quod effectus immediatus a primo debet esse unus
tantum et simillimus primo. Diese Doktrin wurde, wie B. Nardi hinzufügt,

mit Hinblick auf den christlichen Schöpfungsgedanken von den

führenden Scholastikern und auch von Dante abgelehnt. In einer
eingehenden Besprechung des Buches von Nardi, welche Dino Bigongiari,

1 Bruno Nardi, Saggi di filosofia Dantesca, Milano 1930, 18. Auf S. 69 gibt
Nardi folgende Charakteristik von Alberts wissenschaftlicher Bedeutung : Le
numerose trattazioni di lui, filosofiche e teologiche, esegetiche ed originali, costi-
tuiscono la più vasta enciclopedia della scienza medievale ; e ben a ragione egli
meritô il titolo di Doctor Universalis. Le fonti della sua immensa erudizione, in
gran parte ancora misteriose per noi, sono le più svariate. Elementi, spesso etero-
genei, di dottrine aristoteliche, neoplatoniche, arabiche e patristiche, sono accolti
da lui col più ardito e spregiudicato eclettismo. Meno rigoroso e coerente del
suo grande discepoloTommaso, Alberto di Colonia possiede una più ampia larghezza
di vedute e uno spirito di tolleranza e di conciliazione appena concepibile in un
teologo : e in questo nessuno gli somiglia più di Dante.



204 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (336)

Professor an der Columbia Universität, in der für die mittelalterliche
Forschung so bedeutsamen Zeitschrift Speculum veröffentlicht hat, ist als
dieser Pariser Averroist Albert der Große bezeichnet1 : « And when he

studies (p. 18) the fortunes of this theory among Dante's contemporaries,
he quotes Tempier's condemnation of the doctrine that : effectus imme-
diatus debet esse unus tantum et simillimus primo, and suggests that
some Averroist in Paris must have defended this view. This mysterious
Averroist will be found to be Albertus himself. For the àuthor of the
book De càusis universitatis which Mr Nardi unquestioningly assigns
to Albertus, says (I, 1, 10) : a primo quod est necesse esse, immediate
non potest esse nisi unum. Et in hoc quidem iam omnes consenserunt

peripatetici licet hoc quidem non intelligentes theologi negaverint.
And he proceeds to support his statement on the authority of Dionysius. »

Wenn hiemit wirklich die Lehranschauung von Albert
wiedergegeben wäre, dann hätte der große deutsche Scholastiker eine Ansicht
vertreten, die nicht nur von Bischof Stephan Tempier verurteilt worden
ist, sondern die auch von den Theologen des XIII. Jahrhunderts mit
großer Einmütigkeit abgelehnt worden ist. Der große Schüler Alberts,
der hl. Thomas, hat sowohl in der Summa contra Gentiles wie auch
in den theologischen Summen und anderen Stellen die multitudo et
distinctio rerum auf die unmittelbare göttliche Schöpfungskausalität
zurückgeführt. 2 Der Franziskanertheologe Bartholomaeus von Bologna
hat eingehend die Frage untersucht : Utrum primum principium potuerit
seipso immediate producere multitudinem rerum, an necesse habuit
primo unum solum producere, ut per illud postea produceretur multitudo
creatorum. 3 Er hat hier die Ansicht des Avicenna, Algazel und anderer

Philosophen, nach welchen das erste Prinzip unmittelbar nur ein Wesen,
die erste Intelligenz hervorbringen konnte, abgelehnt und den modus
sanctorum, wornach das erste Prinzip die ganze Fülle der Dinge
unmittelbar geschaffen hat, in eingehender Begründung verteidigt.
Desgleichen hat der Franziskanerkardinal Vitalis a Furno in seinem früher
mit unrecht Skotus zugeschriebenen Werk De rerum principio, das

mit dem Verurteilungsdekret des Bischofs Stephan Tempier vom
Jahre 1277 mannigfache Beziehungen hat, den gleichen Standpunkt

1 Speculum 7 (1933) 1S1.
2 S. Th. I q. 47 a. i. S. c. G. II, 39-45. De potentia, q. 3 a. 16.
3 Cod. theol. philos. G. n. 168 der Landesbibliothek in Stuttgart, fol. 4T-8r.

Vgl. auch P. E. Longpré O. F. M., Bartolomeo di Bologna. Un maestro francescano
del secolo XIII. Studi Francescani 1923, 365-384.



(337) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 205

vertreten.1 Eingehend wird diese Frage im gleichen Sinne von dem
anderen Franziskanergeneral, dem Bonaventuraschüler Matteo d'Acquas-
parta in zwei Quaestionen erörtert : Utrum omnes entitates sint a

primo ente und Utrum ab uno primo principio possit esse vel procedere
immediate multitudo.2 Von Seiten der Pariser Averroisten hat dieseFrage

vor allem Siger von Brabant in seinen Quaestionen zur aristotelischen

Metaphysik behandelt : Quod a primo non procedat nisi unum. Die
im Clm. 9559 angebrachten dicken Tintenstriche, welche Stellen dieses

Textes unleserlich gemacht haben, weisen darauf hin, daß hier der Weg
der traditionellen kirchlichen Lehre verlassen worden ist. Die weitere
handschriftliche Forschung wird ohne Zweifel noch weitere Belege für
den Standpunkt averroistisch eingestellter Mitglieder der Artistenfakultät

bringen.
Die Untersuchung darüber, ob Albert der Große auch in irgend

einer Form für den Satz Avicennas : « Ab uno non potest esse nisi unum »

eingetreten ist, ist ein Ausschnitt aus der großen Frage nach dem
Verhältnis des Doctor universalis zum lateinischen Averroismus. Ich
verstehe hier, wie ich dies anderswo schon hervorgehoben habe 3, unter
dem lateinischen Averroismus nicht bloß die Lehren des Averroës,
insofern sie auch in ihrem Gegensatz zur christlichen Weltanschauung
von Professoren der Artistenfakultät festgehalten wurden, sondern

überhaupt jenen an der Artistenfakultät vertretenen philosophischen
Aristotelismus, der unter dem Einfluß der arabischen Philosophie alle

Fragen auch weltanschaulicher Tragweite lediglich secundum viam
philosophorum, ohne praktische Rücksichtnahme auf die Lehren des

Glaubens und der kirchlichen Theologie zu behandeln und zu lösen

versucht. Über das Verhältnis Alberts zum Averroismus im engeren
Sinne hat E. Renan in mehr summarischer Weise gehandelt. 4 Auch
im Werke Mandonnets über Siger von Brabant ist Alberts Stellungnahme

berücksichtigt. M.-M. Gorce hat etwas eingehender diese Frage
behandelt und auch darauf hingewiesen, daß Albert in Schriften seiner

früheren Periode : De intellectu et intelligibili und De anima eine

1 Vgl. G. Théry, Le «De rerum principio», et la condamnation de 1277.
Revue des sciences philosophiques et théologiques 13 (1924) 173-181.

2 Cod. 134, fol. 129X und I46v der Biblioteca comunale zu Assisi.
3 M. Grabmann, Der lateinische Averroismus des XIII. Jahrhunderts und seine

Stellung zur christlichen Weltanschauung. Mitteilungen aus ungedruckten
Ethikkommentaren. Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Philosophisch-historische Abteilung, München 1921, 4.

4 E. Renan, Averroès et l'Averro'isme, 231 fi., 268 ff.



2o6 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (338)

relative Einheit des Intellekts, eine « théorie semi-averroiste »,

vertreten hat.1 M.-D. Roland-Gosselin hat mit Heranziehung der anderen
Werke Alberts, besonders seiner Streitschrift De unitate intellectus
contra Averroistas und der Summa theologiae, ein richtiges Bild der
Lehre Alberts von der Individualität der menschlichen Geistesseele

darzustellen gesucht. 2 Übrigens bemerkt Gorce, daß Albert, wenn
auch in seinen früheren Jahren der Averroismus auf ihn eine gewisse

Anziehungskraft ausgeübt hat, doch dort, wo dieser Averroismus mit der
Glaubenslehre in Widerspruch steht, entschieden halt gemacht hat.
Gorce macht auch darauf aufmerksam, daß gerade der zweite Teil
seiner theologischen Summa im Hinblick auf das Verurteilungsdekret
von 1277 sich scharf gegen die errores philosophorum wendet. Wenn
Meister Eckhart in seiner Verteidigungsschrift berichtet, daß die Pariser

Theologieprofessoren beauftragt worden waren, die Bücher des heiligen
Thomas und Alberts als verdächtig und irrig zu untersuchen 3, so kann
man daraus keinen Schluß auf einen Averroismus Alberts machen,
zumal Bischof Stephan Tempier von Paris in seinem Verurteilungsdekret

von 1270 und noch mehr von 1277 eine Reihe von Eigenlehren des

hl. Thomas verurteilt hat. Auch daraus, daß Johannes de Janduno,
der bedeutendste Vertreter des Averroismus im beginnenden XIV.
Jahrhundert, dem Aristoteleskommentar Alberts Worte hoher Anerkennung
zollt 4, kann nicht Alberts Zugehörigkeit oder Hinneigung zum Averroismus

gefolgert werden. Es hat doch ein anderer Averroist, Taddeo da

Parma, sich zur Rechtfertigung des Monopsychismus gerade mit den

Argumenten in Alberts Schrift De unitate intellectus auseinandergesetzt.5
Auch darf nicht übersehen werden, daß Alberts Schrift De quindecim
problematibus, die E. Renan nur durch einen Bericht des Petrus de

1 M.-M. Gorce O. P., La lutte « Contra Gentiles » à Paris au XIIIme siècle.
Mélanges Mandonnet, Paris 1930, I, 225. Le problème des trois Sommes : Alexandre
de Halès, Thomas d'Aquin, Albert le Grand. Revue Thomiste (Festschrift Maître
Albert), 1931, 69-77. Averroïsme, Dictionnaire d'histoire et de géographie
ecclésiastique 5 (Paris 1932), 1032-1092, speziell 1042 ff.

2 M.-D. Roland-Gosselin O. P., Le « De ente et essentia » de S. Thomas
d'Aquin (Bibliothèque thomiste VIII), Le Saulchoir, Kain 1926, 89-103.

3 G. Théry, Edition critique des pièces relatives au procès d'Echhart contenues
dans le manuscrit 33h de la Bibliothèque de Soest. Archives d'histoire littéraire
et doctrinale du moyen âge 1 (1926) 185.

4 Vgl. N. Valois, Jean de Jandun et Marside de Padoue. Histoire littéraire
de la France, XXXIII, 536-560.

5 M. Grabmann, Studien über den Averroisten Taddeo da Parma (zirka
1320). Mélanges Mandonnet II, 331-352, speziell 347.



(339) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 207

Prussia kannte und die von Mandonnet zum erstenmal ediert worden

ist, eine sehr ernste und scharfe Auseinandersetzung mit dem
lateinischen Averroismus auf Grund der von Bischof Stephan Tempier im
Jahre 1270 verurteilten 15 Sätze ist. Allenthalben zeigt sich hier Alberts
Bestreben, den Averroismus philosophisch zu überwinden. So schließt

er das erste problema, seine Darlegung über den averroistischen Mono-

psychismus, mit den Worten : « Non ergo tantum secundum theologos
falsum est quod dicunt, sed etiam secundum philosophiam ; cuius causa

dicti est ignorantia, quia multi Parisienses non philosophiam, sed

sophismata sunt secuti. 1

In der Beurteilung des Verhältnisses Alberts des Großen zur
aristotelischen und auch arabischen Philosophie fällt die Tatsache schwer in
die Wagschale, daß Albert als erster unter den Theologen unter
vielfachem Widerspruch auch seitens der eigenen Ordensgenossen und unter
größten Schwierigkeiten die Bearbeitung der ungeheueren Stoffmassen,
die der neue Aristoteles mit der arabisch-jüdischen Philosophie und
Naturwissenschaft aufgetürmt hatte, in Angriff genommen hat. Es ist
selbstverständlich, daß gerade ein so gewaltiger Geist, wie Albert es

war, in der Formung und Gestaltung dieser Materialien für die Zwecke
einer der christlichen Lehre nicht nur nicht feindlichen, sondern
vielmehr förderlichen Synthese sich zur vollen Klarheit durchringen mußte,
so klar er auch von Anfang an in der Ausscheidung unchristlicher und
unkirchlicher Lehre sah. Es wäre von großem Interesse, das Werk
De anima des Petrus Hispanus 2, der später als Papst Johannes XXI
den Pariser Bischof Stephan Tempier zum Erlaß des Verurteilungsdekretes

von 1277 bestimmte3, mit den psychologischen Schriften
Alberts unter dem Gesichtspunkt der Beeinflussung durch die
arabischen Philosophen, namentlich durch Avicenna zu vergleichen. Die

gewaltige Geistestat Alberts im Ringen nach Wahrheit und Klarheit
würde dann um so schärfer ins Licht treten. Die Größe Alberts als
des Schöpfers des christlichen Aristotelismus wächst in dem Maße, in
welchem durch die Spezialforschung sein Ringen mit Schwierigkeiten
und sein Streben nach voller Klarheit enthüllt wird. Welche Einblicke

1 P. Mandonnet, Siger de Brabant et l'averroïsme latin au XIIIme siècle, II, 35.
2 M. Grabmann, Ein ungedrucktes Lehrbuch der Psychologie des Petrus

Hispanus (Papst Johannes XXI., f 1277). Cod. 3314 der Biblioteca nacional zu
Madrid. H. Finke, Spanische Forschungen der Görresgesellscliaft, I, Münster 1928,
160-173.

3 A. Callebaut O. F. M., Jean Pecham O. F. M. et l'augustinisme. Archivum
Franciscanum Historicum 18 (1925), 441-472, speziell 458 ff.



2o8 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (340)

gewährt uns z. B. die von G. Théry festgestellte Tatsache, daß Albert
in seiner Bekämpfung des David von Dinant den Nachweis dafür
erbrachte, daß dieser Materialismus keineswegs sich auf die aristotelische

Philosophie berufen kann und daß somit ein Grund für die
Aristotelesverbote von 1219 und 1215 in Wegfall kommt.1

Von besonderer Bedeutung für die Beurteilung des Verhältnisses
Alberts zum Averroismus ist ohne Zweifel auch die Erforschung seiner

ungedruckten Werke. Ich nenne hier nur den ungedruckten Kommentar
zur nikomachischen Ethik, der wahrscheinlich in den Jahren 1248 bis

1252 in Köln entstanden ist und die erste ausführliche Erklärung der
lateinischen Scholastik zu diesem aristotelischen Werk darstellt. 2 Die
redaktionelle Mitarbeit des hl. Thomas, der damals Alberts Schüler

war, gibt diesem Kommentar ein besonderes historisches Gepräge.
Dieser ungedruckte Ethikkommentar ist nicht bloß von Interesse für
die Beurteilung der ethischen Lehren der Averroisten, z. B. über die
Ursache der Glückseligkeit, sondern enthält auch vielfache Auseinandersetzungen

mit den psychologischen Theorien der arabischen Philosophen,
wobei er meistens gegenüber Avicenna sich zustimmend äußert, aber
dabei die Übereinstimmung mit der Glaubenslehre betont. Von der
Lehre des Kommentator des Averroës, daß nach dem Tode nicht die
Vielheit der Einzelseelen, sondern nur eine einzige Seele übrig bleibt,
bemerkt er : 3 « sicut ponit Commentator in libro de anima et hoc

modo exponit auctoritatem Aristotelis inductam licet sit contra
fidem » An einer anderen Stelle bezeichnet er die Lehre des

Averroës, daß in allen Menschen nur eine einzige Geistesseele existiere,
als haeresis. 4 Anderswo sagt er, daß Averroës multas hereses dicit.5
Bei der Erörterung der Frage : Utrum intellectus sit in nobis nisi quidam
habitus accidentalis, sagt er von der Lehre, daß der intellectus agens
nicht pars anime, sondern quoddam habituale lumen sei : « Hoc est
contra philosophiam et contra fidem. » Er spricht dann seine eigene
Ansicht aus : « Et ideo aliter est dicendum, quod sicut dicit Avicenna

1 G. Théry, Autour du décret de 1210. — David de Dinant (Bibliothèque
thomiste VI), Le Saulchoir, Kain, 1925, 84-113.

2 Vgl. A. Pelzer, Le cours inédit d'Albert le Grand sur la Morale, à Nicomaque,
recueilli et rédigé par saint Thomas d'Aquin. Revue néo-scolastique de philosophie
1922, 333-361, 479-520. M. Grabman-h, Die Stuttgarter Handschrift des ungedrukten
Ethikkommentars Alberts des Großen. Mausbach-Festschrift, Münster 1931, 55-65.

3 Cod. H. B. X. Philos. 15 der Landesbibliothek Stuttgart, fol. i6r.
4 Ibid. fol. i/r.
5 fol. I04v.



(341) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus

et quidam sanioris sensus philosophi quod intellectus agens est pars
anime humane essentialis non quod intellectus agens et possibilis sint
diverse essentie, ex quibus anima componitur, sed quia anima est

intellectualis natura unita corpori. »1 An einer anderen Stelle schließt

er sich der Ansicht, quod intellectus est aliquid anime et potentia
ipsius, deshalb an, « quia hec opinio magis est rationalis et secundum

fidem ».
2 Es besteht kein Zweifel, daß diese ungedruckten Quaestionen

Alberts zur nikomachischen Ethik, wenn einmal die von P. Meersse-

man in Angriff genommene Edition vorliegen wird, ein überaus
wertvolles Hüfsmittel für unsere Kenntnis des Verhältnisses des Doctor
universalis zur aristotelischen und arabischen Philosophie sein wird.

Wenn wir nun in den Rahmen dieser mehr allgemeinen
Erwägungen über die Stellung Alberts des Großen zum lateinischen Averroismus

die Frage, ob er die Lehre Avicennas und der lateinischen
Averroisten, daß vom ersten unveränderlichen Prinzip nur ein Einziges
hervorgehen kann, einfügen, müssen wir zuerst den hiefür angerufenen
Text der Schrift De causis et processu universitatis (Lib. i, tract. I,
cap. io : De proprietatibus eius quod necesse est esse) im Wortlaut
widergeben 3 : « Décima proprietas est, quod a primo quod est necesse

esse, immediate non potest esse nisi unum : et in-hoc quidem omnes
consenserunt Peripatetici, licet hoc quidem non intelligentes theologi
negaverint. Idem enim eodem modo se habens, non est natum facere

nisi unum et idem. Habitum autem est, quod primum est unum et
idem et eodem modo se habens, eo quod est impermutabile. Necesse

1 fol. io4r.
2 fol. i7or.
3 Im Clm. 2757, fol. 6r (eine Handschrift aus dem Anfang des XIV.

Jahrhunderts, welche fol. 2r-5 5v Alberts Werk enthält : Incipit liber de causis et
processu universitatis a prima causa) hat der Text folgenden Wortlaut: Décima
proprietas est, quod a primo quod est necesse esse immediate non potest esse nisi
unum. Et quidem jam omnes concesserunt perypatetici, quamvis hoc quidam
non ^intelligentes negaverint theologi. Idem autem eodem modo se habens non est
natum facere nisi unum et idem. Habitum est autem, quod primum est unum
et idem et eodem modo se habens ex quod est impermutabile. Necesse est ergo
quod immediate non sit ab ipso nisi unum et idem. Nec est contra theologum,
quia Dionysius dicit, quod ea que sunt a primo per distantiam ab ipso accipiunt
difïerentiam, relata autem ad ipsum et in ipsum unum sunt et idem. Similiter
perypateticus concedit, quod a primo per primum et immediate quod aliquo
modo distat ab ipso tota producitur rerum universitas, sicut infra dicetur. In
diesem Texte, der gegenüber demjenigen von Borgnet verschiedene gute Varianten
aufweist, ist sachlich bemerkenswert, daß hier quidam (nicht quidem) theologi
steht. Die polemische Bemerkung Alberts richtet sich also nicht gegen die
Theologen, sondern gegen eine Gruppe oder Richtung von Theologen.

Divus Thomas. 23



210 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (342)

est ergo, quod immediate non sit ab ipso nisi unum. Nec hoc est contra
theologos : quia Dionysius dicit, quod ea, quae sunt per distantiam
ab ipso accipiunt differentiam : relata autem ad ipsum unum sunt et
idem. Similiter Peripateticus concedit, quod a primo per primum et
immediate quod aliquo modo distat ab ipso, tota producitur universitas,
sicut infra ostendetur. »

Die Schrift Alberts De causis et processu universitatis oder auch
De theorematibus causarum ist ein Kommentar zum Liber de causis
und ist nach dem ungedruckten Kommentar unseres Heiligen zu De
divinis nominibus des Pseudo-Areopagiten die wichtigste Quelle für
die Erkenntnis und die Beurteilung der neuplatonischen Richtung im
wissenschaftlichen Denken des Doctor universalis. Fr. Pelster 1 rückt
diese Schrift zeitlich der Metaphysikparaphrase Alberts nahe, die er in
die zweite Hälfte der sechziger Jahre verlegt. Albert verweist, wie
P. Pelster weiter ausführt, im ersten Buche der Summa theologiae so

oft gerade auf dieses Werk, daß es den Anschein erweckt, als sei diese

Abhandlung erst vor kurzem entstanden. E. Degen hat den Nachweis
dafür erbracht, daß diese Schrift Alberts nicht bloß den Text des

Liber de causis, sondern auch der STot^etaxrtç OEoÀoytxt, des Proklos,
von welcher der Liber de causis ein Auszug ist, kennt und benützt. 2

Da nun die griechisch-lateinische Ubersetzung der Stoi/eIwsiç ôsoXoy.x/]

des Proklos durch Wilhelm von Moerbeke am 18. Mai 1268 abgeschlossen
worden ist, ist Alberts Schrift De causis et processu universitatis nach
diesem Zeitpunkt entstanden, gehört also ungefähr derselben Zeit wie
der Kommentar des hl. Thomas zum Liber de causis an.

Es erhebt sich nun die Frage, ob die Gedankengänge und
Lehranschauungen, welche Albert in seiner Schrift De causis et processu
universitatis entwickelt, als seine eigene Auffassung betrachtet werden
kann oder ob wir hier bloß ein Referat und eine ausführliche Wiedergabe
der philosophischen Doktrin des Textbuches, wenigstens in einem

gewissen Umfange, vor uns haben. Es ist dies ein Ausschnitt aus der

großen Frage, in welchem Ausmaß die Aristotelesparaphrasen Alberts
seine eigene Lehre wiedergeben, eine Frage, die bei Albert viel schwieriger
zu lösen ist als bei den Aristoteleskommentaren des hl. Thomas von

1 Fr. Pelster S. J.t Kritische Studien zum Leben und zu den Werken Alberts-
des Großen, Freiburg 1920, 161.

2 E. Degen, Welches sind die Beziehungen Alberts des Großen « Liber de
causis et processu universitatis » zur « atolls: to <71; ôeoXoyixr) » des Neuplatonikers.
Proklos, und was lehren uns dieselben (Dissertation) München 1920.



(343) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 211

Aquin. C. Prantl, der ein so unfreundliches und unrichtiges
wissenschaftliches Charakterbild von Albert gezeichnet hat, hat die

Behauptung ausgesprochen 1, « daß Alberts eigentliche Geistesrichtung am
meisten in seiner Schrift De causis et processu universitatis
durchbricht, in welcher er mit Vergnügen in der Mystik jenes gleichnamigen
Buches (De causis) herumwühlt ». Gegen diese Auffassung hat sich mit
Recht sehr entschieden G. v. Hertling gewendet2 : « Die genannte Schrift
(De causis et processu universitatis) ist eine Paraphrase des von Otto
Bardenhewer herausgegebenen pseudo-aristotelischen Buches von den

Ursachen. (Die pseudo-aristotelische Schrift über das reine Gute, bekannt
unter dem Namen Liber de causis, Freiburg 1882.) Für Alberts eigene

Meinung kann sie ganz ebensowenig herangezogen werden wie die

übrigen paraphrasierenden und reproduzierenden Schriften. » Die Frage,
ob und in welcher Ausdehnung Alberts Kommentare seine eigen
Auffassung widerspiegeln, wird sich nicht leicht auf eine einheitliche
Formel bringen lassen, sondern wird von Fall zu Fall entschieden
werden müssen. Am klarsten wird man hier in den Werken sehen

können, in weichen neben der Wiedergabe des aristotelischen Gedankenganges

auch eigene Quaestionen in großem Umfange dargeboten werden.
Dies ist der Fall in den ungedruckten Quaestionen zur nikomachischen
Ethik und zu De animalibus, sowie in dem ungedruckten Kommentar
zu Dionysius' De divinis nominibus. Auch bei den eigentlichen
Paraphrasen wird hier die Einzeluntersuchung Klarheit schaffen müssen.
So tritt in der Physik die Selbständigkeit Alberts viel stärker zutage
als in seiner Metaphysik. Uber letztere besitzen wir eine in der Albertusliteratur

wenig beachtete Spezialuntersuchung eines Schülers G. v.
Hertlings, Gustav Endriß : Albertus als Interpret der aristotelischen

Metaphysik. Er gibt in unserer Frage folgende Entscheidung 3 : « Nicht
Kritiker, nur Referent will Albert sein. Seine eigene Persönlichkeit,
sein christlich-religiöser Standpunkt verschwindet gegenüber der Rolle
eines Berichterstatters, welche er streng objektiv durchzuführen
beschlossen hatte. Dies geht so weit, daß er sich bisweilen ganz vergißt,
sich an die Stelle des Aristoteles versetzt und in seiner Zeit zu leben

1 F.. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande III, Leipzig 1927 (Manuldruck

der Originalausgabe), 99.
2 G. v. Hertling, Albertus Magnus. Beiträge zu seiner Würdigung 2. Münster

1914, 45, Anm. 2.
3 G. Endriß, Albert als Interpret der aristotelischen Metaphysik (Dissertation),

München 1886, 144.



212 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (344)

vermeint. Die unbedingte Abhängigkeit und das unmittelbare
Anlehnen an Aristoteles ist hiemit von selbst gegeben, und dies lag
auch eben im Plane Alberts. Es involviert daher keinen Tadel, denn er
ist sich dieses Verhältnisses der Abhängigkeit sehr wohl bewußt. Speziell
in der Metaphysik macht er an vielen und bedeutungsvollen Stellen
darauf aufmerksam : er will keine eigenen Gedanken bringen, nur
Aristoteles soll auftreten, nur sein System soll dem Leser vorgeführt
werden, und dies in möglichst getreuer und vollständiger Weise. Alle
Fäden, welche den Gedankengang kenntlich machen, sind bloßzustellen.
Auch will Albert nur den ganzen, vollen Inhalt dem Leser übergeben,
aber keine Verantwortlichkeit für dessen absolute (materielle) Wahrheit
übernehmen. » Endriß weist auch auf Stellen hin, in welchen sich

Albert selber in dieser Hinsicht deutlich äußert1 : Hic sit finis dis-

putationis istius, in qua non dixi aliquid secundum opinionem meam
propriam, sed omnia dicta sunt secundum positiones Peripateticorum,
et qui hoc voluerit probare, diligenter légat io libros eorum, et non me,
sed illos laudet vel reprehendat. An einer anderen Stelle der gleichen

Metaphysik findet sich eine beinahe gleichlautende Äußerung, die noch
die charakteristische Wendung hat : quia propriam intentionem quam
in philosophia habemus non hic suscepimus explanare, sed alibi dicetur.
« Er betont also », so bemerkt Endriß im Anschluß an diese Texte, « daß

er nicht seine eigene Meinung vorführe. Natürlich bezieht sich dies auf
das Lehrsystem im allgemeinen, also auf die Hauptmasse des Stoffes ;

denn eigene Gedanken finden sich allerdings, sie sind aber nur erläuternder

und durch Herbeiziehen neuer Ansichten ergänzender Natur. Der

Grundgedanke bleibt für ihn immer, die reine Lehre des Aristoteles

zur Darstellung zu bringen. » Ich habe dieses Urteil von G. Endriß
deshalb ausführlicher wiedergegeben, weil es sich auf die Durcharbeitung
des ganzen Textes der Metaphysikparaphrase Alberts stützt. Sehr

beachtenswert, weil auch auf eingehenden Textstudien beruhend, ist
auch das Urteil von A. Schneider 2 : « Man wird hier zunächst den oft
begangenen Fehler meiden müssen, zu glauben, daß in allem und jedem,
was Albert geschrieben, seine eigene und eigentliche Geistesrichtung
hervortritt. Ebenso verfehlt ist nun aber auch die entgegengesetzte
Ansicht, daß die paraphrasierenden Schriften für unsere Zwecke
überhaupt nicht in Betracht kommen und daß Albert bei ihrer Abfassung

1 A. a. O. 149.
2 A. Schneider, Die Psychologie Alberts des Großen 1, Münster 1903, 3.



(345) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 213

nur rein historische Ziele verfolgt. Es ergibt sich daher die

Notwendigkeit, auch hier einen Mittelweg einzuschlagen. Von den para-
phrasierenden Schriften fallen, insofern es sich um die Feststellung
seines eigenen philosophisch-psychologischen Standpunktes handelt,

diejenigen, oder besser gesagt diejenigen Teile, in ihnen aus, welche

offenkundige Verstöße gegen die christliche Weltanschauung enthalten,
z. B. der letzte über die Intelligenzen handelnde Teil der Metaphysik und

gewisse Partien in De intellectu et intelligibili. » Gegen die Auffassung
A. Schneiders nimmt neuestens H. Kühle Stellung, insofern er die

Abgrenzung Schneiders für zu enge hält1 : « Denn nicht nur nimmt
Albert zu solchen offenkundigen Verstößen (gegen die christliche
Weltanschauung) Stellung, er tritt auch sonst dem Aristoteles und seinen

Kommentatoren scharf entgegen, wo immer er bei ihnen Irrtümer fand. »

Außerdem läßt sich feststellen, daß Albert Darlegungen der von ihm
vorgefundenen Ansichten (und dies gilt namentlich für die sogenannten

neuplatonischen Ausführungen) durchaus nicht ohne irgendwelche
Stellungnahme läßt. Es ist also über den Quellenwert der
Aristoteleskommentare zu urteilen, daß alle jene Stellen 'nicht für Alberts Lehre
in Anspruch zu nehmen sind, zu denen er sich ablehnend verhält oder
die deutlich als bloße Referate erkennbar sind, oder die in Widerspruch
zur christlichen Weltanschauung stehen. Solche Stellungnahmen finden
sich oft erst am Schluß langer Ausführungen und können daher leicht
übersehen werden. » Wir müssen die Veröffentlichungen Kühles
abwarten, in denen er seine Anschauung eingehender begründet, die sich

übrigens sachlich von derjenigen A. Schneiders nicht viel unterscheiden
dürfte. Neuestens hat sich auch G. Meersseman in seiner so überaus
verdienstlichen literarhistorischen Einführung in die Werke Alberts
des Großen mit dem Verhältnis Alberts zur Lehre des Aristoteles in
seinen Aristoteleskommentaren befaßt. Er führt eine Reihe von Zitaten
an, in welchen der Doctor universalis erklärt, daß er nicht seine eigene

Ansicht, sondern nur diejenige des Aristoteles und der Perpatetiker
ausspreche. 2 Nach diesen oftmaligen Beteuerungen, so führt dann P. Meersseman

weiter aus, hat es den Anschein, als ob Albert nirgends in seinen

Paraphrasen seine eigene Lehrmeinung zum Ausdruck bringen würde.
Man müßte das auch auf die Digressionen seiner Aristotelesparaphrasen

1 H. Kühle, Die Entfaltung des Gottesbegriffes zum Begriffe des höchsten
Gutes nach Albert dem Großen (Dissertation), Münster 1931, 5.

2 G. Meersseman O. P., Introductio in opera omnia B. Alberti Magni O. P.,
Brugis 1931, 6-9.



214 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (346)

ausdehnen, in welchen er die Lehre des Aristoteles und der Peripate-
tiker weiter erläutert oder rekapituliert. Aber es läßt sich nicht leugnen,
daß vieles in der Paraphrase und noch mehr in den Digressionen
tatsächlich wissenschaftliche Überzeugung Alberts ist. Die Feststellung
und Grenzbestimmung muß hier durch die Exegese der betreffenden
Stellen vollzogen werden. Als hermeneutische Regeln haben hier zu

gelten der Einblick in den Text und Kontext, der Zweck des betreffenden
Buches, die Vergleichung mit dem Texte, der erklärt oder paraphrasiert
wird, und die Heranziehung auch der theologischen Werke Alberts, in
welchen er seinen eigenen Lehrstandpunkt unzweideutig wiedergibt.

Was nun die Schrift De causis et processu universitatis betrifft, so

weist Meersseman darauf hin x, daß im wissenschaftlichen Arbeitsplan
Alberts diese Arbeit in nächster Beziehung zur Metaphysikparaphrase
gedacht war, wie Albert dies selber ausspricht : In hoc ergo libro ad

finem intentionis pervenimus. Ostendimus enim causam primam, et
causarum secundarum ordinem et qualiter primum universi esse est

principium et qualiter omnium esse fluit a primo principio secundum

opiniones Peripateticorum : et haec quidem quando adjuncta fuerint
undecimo primae philosophiae, opus perfectum erit (1. 2, tract. 5, c. 24).
Albert sah, daß im Liber de causis manches Irrige steht. Er hat deshalb
seine Rechtgläubigkeit betont, indem er sich ausdrücklich, ähnlich wie

ih seiner Metaphysikparaphrase, als Referenten der Lehre des Aristoteles
und der Peripatetiker darstellt und bittet, die vorgelegten Gedankengänge

nicht als sein, sondern des Stagiriten geistiges Eigentum zu
betrachten : Eligat ergo unusquisque quod sibi placuerit : ea enim que
dicta sunt secundum Peripateticorum rationes determinata sunt2 et

non assertionibus nostris inducta et assiduis postulationibus sociorum

ut Aristotelem explanemus, potius extorta quam impetrata (ibid.).
Wenn hier Albert von Aristoteles redet, so rührt dies von seiner Ansicht
über den Verfasser des Liber de causis her. Man schrieb bis in die
Hochscholastik hinein — auch Thomas von Aquin noch in früheren Werken

— diese Schrift, die auch immer in Verbindung mit den aristotelischen

Werken, namentlich mit der Metaphysik, in den Handschriften auftritt,
dem Aristoteles zu. Nach Albert ist der Verfasser oder besser Kompi-

1 1. c. 64-65.
2 In den Druckausgaben fehlt in dem Text : secundum Peripateticorum

rationes determinata sunt. G. v. Hertling (a. a. O.) hat auf Grund von Clm. 2757
und Clm. 12 703, worauf ihn O. Bardenhewer aufmerksam gemacht hatte, diese

Worte in den Text eingefügt.



(347) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 215

lator des Liber de causis David Judaeus, der aus einem Briefe des

Aristoteles über das Prinzip alles Seins und aus Aussprüchen des

Avicenna und Alfarabi dieses Büchlein zusammengestellt hat. Thomas

von Aquin hat in der Einleitung zu seiner Auslegung des Liber de causis

die Autorfrage richtig gelöst, indem er im Liber de causis ein Exzerpt
aus der E-rot/et'ust; ôsoÀoytxi} des Proklos gesehen hat.

Ich habe diesen geschichtlichen Darlegungen einen breiten Raum

eingeräumt, um darüber Klarheit zu schaffen, ob und in welchem

Umfange die Schrift De causis et processu universitatis der Ausdruck
der eigenen Gedanken Alberts ist. Nach dem Gesagten wird man daran
nicht zweifeln dürfen, daß diese Schrift, nach dem eigenen Zeugnisse

Alberts, als Referat über die Ansichten der « Peripatetici » anzusehen

ist und daß die Ausführungen in dieser Schrift, welche mit der christlichen

Weltanschauung im Widerspruch stehen, nicht auf Rechnung
Alberts des Großen gesetzt werden können. Wenn D. Bigongiari in
seiner Besprechung von Bruno Nardis Dante-Buch dafür, daß Albert
den Satz : A primo quod est necesse esse immediate non potest esse

nisi unum, im averroistischen Sinne gelehrt habe, sich auf die
unbestrittene Echtheit der Schrift De causis et processu universitatis
beruft, so wäre seine Beweisführung nur dann richtig, wenn der ganze
Inhalt dieser Schrift der literarische Niederschlag der eigenen Gedanken
des Doctor universalis wäre. Davon kann aber nach dem Gesagten
keine Rede sein.

Wenn ich nunmehr zur Erklärung dieser von D. Bigongiari für den
Averroismus Alberts angeführten Textstelle schreite, so will ich
zunächst von der Frage absehen, ob Albert hier lediglich die Gedankengänge

der Peripatetici wiedergibt oder ob er seine eigene Ansicht
ausspricht, sondern nur den Text, wie er vorliegt, interpretieren. Es unterliegt

nun keinem Zweifel, daß Albert hier dem Wortlaut nach den

1277 von Bischof Stephan Tempier verurteilten Satz : Quod effectus
immediatus a primo debet esse unus tantum et simillimus primo, lehrt.
Albert drückt sich so aus : Quod a primo quod est necesse esse non
potest esse nisi unum. Der Zusatz simillimus primo fehlt bei Albert.
Dieser Zusatz besagt, daß von Gott, dem ersten Prinzip, unmittelbar
nur ein rein geistiges Wesen hervorgehen kann, eben die prima intel-
ligentia, so daß ein unmittelbarer Hervorgang der anderen geschöpflichen

Dinge vom ersten Prinzip von vornherein ausgeschlossen ist.
Im Tractatus de necessitate et contingentia causarum des Siger von
Brabant können wir eine Grundlage dieser Verurteilung sehen. Siger



2l6 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (348)

schreibt : « In universo invenitur multiplex ordo causarum ad causata ;

quorum primus est, quod causa prima totius esse est causa primae
intelligentiae per se immediata, necessaria, et qua posita, simul et

ponitur haec intelligentia, quae est causatum eius primum. Alius
ordo est quod causa prima est causa intelligentiarum separatarum,
orbium et suorum motum et universaliter ingenerabilium. Sed

in hoc deficit iste ordo a priori, quod causa prima non est causa prae-
dictorum nisi secundum quendam ordinem et non omnium immediate,
cum ab uno simplici non procedat nisi unum immediate et non multa
nisi quodam ordine. »1 Diese Gedankengänge des Führers des Pariser
lateinischen Averroismus stehen ohné Zweifel unter dem Einfluß der

neuplatonischen Lehre von dem Hervorgang der Stufen des Seienden

aus dem ersten Prinzip, wie sie von Alfarabi, Avicenna, Averroes und
auch Avencebrol vertreten wurde.2 Bonaventura gibt diese Lehre
folgendermaßen wieder : « Plures fuerunt philosophi, qui posuerunt
ordinem in producendo gradatim descendendo hoc modo : Deus cum

1 Mandonnet, Siger von Brabant et l'averroïsme latin II, 111 sq. Die Echtheit
der Schrift De necessitate et contingentia causarum, die Mandonnet nur aus inneren
Gründen Siger von Brabant zugewiesen hat, ist durch die von Fr. Stegmüller im
Cod. Fondo Geral 2299 der Biblioteca nacional zu Lissabon gemachten Siger-
funde außer allen Zweifel gestellt. Fr. Stegmüller, Neuaufgefundene Quaestionen
des Siger von Brabant. Recherches de théologie ancienne et médiévale 3 (1931)
158-182. In den Metaphysikquaestionen Sigers im Clm. 9559 ist, wie schon früher
bemerkt, die quaestio : quod a primo non procedat nisi unum, an entscheidenden
Stellen durch dicke Tintenstriche unleserlich gemacht. Diesem getilgten Passus

geht folgende noch stehen gelassene Stelle voraus : « Nec primum movens est causa
immediata materie, quum secundum intentionem Aristotelis et Avicenne effectus
primi immediatus est unus tantum. Idem enim manens idem semper natum est
facere idem, ut dicitur secundo de Generatione et illum effectum oportet esse
similem cause prime. Unde cum primum movens sit manens in actu ut causa
omnium entium, oportet effectum eius immediatum esse similem cause maxime
in actu inter omnia causata et cum prima causa non sit causa immediata nisi
unius, oportet quod eius effectus immediatus sit causa omnium aliorum effectum
entium. Sed materia non est maxime similis cause prime, immo inter omnia
maxime dissimilis. Et iterum non est materia causa omnium aliorum a primo.
Quare materia non est immediate causata a primo» (fol. ii4r). In der Quaestio
sind sogleich am Anfang 16 Zeilen durch dicke Tintenstriche unleserlich gemacht.
Es ist dann ein Einwand angeführt : dicitur quod primum Agens agit per
cognitionem et intellectum, et ideo videtur posse plura producere immediate sine

aliqua diversitate eius. Hierauf sind wieder 10 Zeilen getilgt. F. van Steenberghen,
Siger de Brabant d'après ses œuvres inédites I, Louvain 1931, 328.

2 Avicenna, der hier die Hauptquelle für die Scholastiker, auch für Albert,
war, handelt hierüber in seiner Metaphysica, tract. 9, cap. 4 (Venetiae 1508, fol.
io4v) : De ordinatione esse intelligence et animarum celestium et corporum
superiorum a primo.



(349) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 217

sit unus cum sit omnino simplex, cuius actus est intelligere, non produxit
nisi intelligentiam primam et unicam. Ilia vero propter distare a primo
intellexit se et primum, et ita aliquo modo fuit composita, et ita
produxit orbem suum et intelligentiam secundi ordinis orbis ; et sic

deinceps usque ad orbem lunae et intelligentiam secundi ordinis
décimant, quae irradiat super animas rationales ; et sicut est ordo in pro-
ducendo, ita in irradiando. »1 Der hl. Thomas hat diese Lehre mit
besonderem Nachdruck bekämpft. 2 Die in Frage kommende Textstelle
bei Albert gibt keinen Anhaltspunkt dafür, daß der Satz : « Quod a

primo quod est. necesse esse, immediate non potest esse nisi unum » im
Sinne dieser neuplatonischen Emanationslehre zu verstehen ist. Albert
führt hier zum Beweise seiner These den Satz aus der aristotelischen
Schrift De generatione et corruptione an : Idem eodem modo se habens

non est natum facere nisi unum et idem. 3 In dem von Mandonnet
edierten anonymen Tractatus de erroribus philosophorum ist dieser Satz

unter den Irrtümern des Aristoteles aufgeführt4 : « Ulterius quia non
est novitas sine motu praecedente, secundum positum fundamentum,
erravit volens a Deo non posse procedere immediate aliquid novum, ut
patet ex II de generatione ubi ponit, quod idem manens idem natum
est facere idem. » Der Verfasser dieses Tractatus de erroribus
philosophorum findet hierin die Wurzel aller Irrtümer des Aristoteles5 :

« Omnes errores sui, si quis subtiliter investigaverit, ex hoc sequuntur,
quod nihil novum in esse progreditur nisi per motum praecedentem. »

Ich habe anderswo gezeigt, wie dieser Satz in Ethikkommentaren des

lateinischen Averroismus bei der Frage, ob Gott die unmittelbare
Ursache der Glückseligkeit sein kann, sich ausgewirkt hat. 6

Beachtenswert ist in unserem kurzen Albertustext auch die etwas
scharf klingende Wendung gegen die Theologen : In hoc quidem (sc.

quod a primo immediate non potest esse nisi unum) omnes consen-
serunt Peripatetici, licet hoc quidem non intelligentes theologi nega-
verint. Aus dem ganzen Zusammenhang ist aber ersichtlich, daß

1 S. Bonaventura, Comment, in II, Sent. dist. 1, p. 1, a. 2, q. 2.
2 S. Th. I q. 45 a. 5. De potentia, q. 3, a. 16. De substantiis separatis, cap. 10 :

Opinio Avicennae de fluxu rerum a primo principio cum sua reprobatione.
3 6 vàp aù-ro y.ai mga-jzto; vjtjv àsi to aOro Tréçp-jy.sv 7roi£tv. De generatione et

corruptione II, 10 (336, a. 27).
4 Mandonnet, Siger de Brabant et l'Averroïsme latin, 5.
5 Ebenda. 7.
6 M. Grabmann, Der lateinische Averroismus des XIII. Jahrhunderts und

seine Stellung zur christlichen Weltanschauung, 37-60.



2l8 Die. Lehre des hl. Albertus Magnus (350)

Albert sich hier nicht gegen die Theologen in dem Sinne wendet, daß

er den Satz : Quod a primo immediate non potest esse nisi unum, in
einem mit dem christlichen Schöpfungsdogma nicht vereinbarem Sinne

nimmt und sich restlos der Emanationslehre Avicennas anschließt und
die Theologen darob tadelt, weil sie, wie z. B. Bonaventura, dagegen
sich wenden. Albert nimmt hier deshalb gegen die Theologen Stellung,
weil sie keinen Weg finden, die Lehre der Peripatetici mit der christlichen

Lehre auszugleichen. Er selber sucht ujid findet eine Erklärung,
gemäß welcher der Satz : Quod a primo immediate non potest esse

nisi unum, nicht contra theologos ist. Er beruft sich auf einen
Gedanken des Pseudo-Areopagiten : Quod ea quae sunt per distantiam
ab ipso (sc. a Deo) accipiunt differentiam : relata autem ad ipsum
unum sunt et idem. Es handelt sich hier nicht um einen Satz, der
wörtlich beim Areopagiten steht, sondern um die Wiedergabe von
Gedanken, welche das 5. Kapitel der Schrift De divinis nominibus des

Pseudo-Areopagiten beherrschen. Hier ist der Hervorgang des Vielen

aus dem Einen, der durch Analogien, wie durch den Hervorgang der Zahl
aus der Einheit, der Linien aus " dem Mittelpunkt des Kreises usw.
verdeutlicht ist, nicht im Sinne der Emanationslehre, wornach vom
ersten Prinzip unmittelbar nur die erste Intelligenz hervorgeht,
aufgefaßt, sondern es ist vielmehr Gott als die Ursache der Einzeldinge
dargestellt, wobei zur Veranschaulichung die strahlenaussendende
Sonne verwertet wird. Die Dinge sind, insofern sie im Geiste Gottes

Gegenstand göttlicher Ideen sind und insofern sie von Gott ausgehen,
auf Gott bezogen werden, eine Einheit, insofern sie aber von Gott
sich entfernen, in ihrem eigenen selbständigen Sein betrachtet werden,
eine Vielheit. In diesem Sinne schreibt ja auch Thomas von Aquin in
seinem Kommentar zu De divinis nominibus (cap. 5, lect. 1) : « Omnia
enim multa, quae sunt ex uno principio, praeexistunt unite in primo
principio. Sic igitur patet, quod omnia sunt in Deo unite, cum
ipse sit principium omnium.» Diese Gedankengänge haben mit dem
averroistischen Satze : Quod effectus immediatus a primo debet esse

unus tantum et simillimus primo, nichts zu tun. Wenn -nun Albert
hier auch ohne Zweifel den Satz ausspricht : Quod a primo quod est

necesse esse immediate non potest esse nisi unum, so benimmt er doch
durch die Berufung auf den Pseudo-Areopagiten diesem Satze den

averroistischen Sinn. Wir sind hier also keineswegs dazu veranlaßt,
darauf hinzuweisen, daß hier Albert nicht seine eigene Ansicht
ausspreche, sondern nur die Lehre der Peripatetici wiedergebe.



'(35r) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Av-rroismus 219

Der Satz : A primo immediate non potest esse nisi unum, findet
sich übrigens auch noch anderwärts in der Schrift De causis et

processu universitatis, worauf D. Bigongiari nicht hingewiesen hat.
Albert schreibt (1. i, tract. 4, cap. 8) : « Supponentes autem propo-
sitionem, quam omnes ante nos Philosophi supposuerunt, scilicet, quod
ab uno simplici non potest immediate non esse nisi unum secundum

naturae ordinem. Hanc enim propositionem nemo unquam negavit
nisi Avicebron in Fonte vitae, qui solus dicit, quod ab uno simplici
principio primo immediate duo sunt secundum ordinem naturae, eo

quod in numeris binarius sequitur unitatem. » Albert entwickelt dann
die ganze Emanations- und Intelligenzenlehre des arabischen Neupla-
tonismus und bemerkt am Schluß ohne kritische Stellungnahme : « Hie
modus est, quo Peripatetici omnia dicunt procedere ex primo. » Am
Schluß des Kapitels wendet er sich gegen die Identifizierung der

Intelligenzen mit den Engeln, wie sie von Moses Maimonides und den

jüdischen Philosophen gelehrt wurde : « Sed nos hoc verum esse non
credimus. Ordines enim angelorum distinguuntur secundum differentiam
illuminationum et theophaniarum, quae revelatione accipiuntur et fide
creduntur et ad perfectionem regni caelestis ordinantur in gratia et
beatitudine : de quibus philosophice nihil potest per rationem philo-
sophicam determinari. » Aus dem ganzen Kontext dieses Kapitels geht
hervor, daß Albert hier den Satz : « Quod ab uno simplici immediate
non est nisi unum » nur als die Voraussetzung der Emanations- und
Intelligenzenlehre der Peripatetici vorlegt. Hier trifft der oben

angegebene Gesichtspunkt zur Beurteilung der Schrift De causis et
processu universitatis zu, daß Albert nicht die assertationes propriae,
sondern die determinationes Peripateticorum bringen will.

Es ist nicht der Zweck dieser Abhandlung, auch noch andere

Stellen in De causis et universitate processu universitatis und in den

übrigen paraphrasierenden Werken Alberts vorzuführen, an welchen
der Satz : Quod ab uno immediate non potest esse nisi unum
verwertet wird. Ich will nur kurz auf einen Text in seiner Physik
hinweisen (1. 8, tract. 1, cap. 15) : « Bene enim viderunt Peripatetici et
ipse Aristoteles, quod absque dubio mundus procedit a prima causa

per intellectum et voluntatem : sed dicunt, quod procedit per modum
necessitatis. Dicunt enim, quod notum est per se, quod ab uno primo
non procedit nisi unum et ideo dicunt, quod a prima causa procedit
intelligentia, quae est secundum naturae ordinem causatum primum.
Albert bringt dann im weiteren Verlauf der Darlegungen seinen eigenen



220 Die Lehre des hl. Albertus Magnus

Standpunkt so zum Ausdruck : « Et différant opiniones nostrae in
tantum, quod ipsi dicunt caelos fluere a prima causa mediantibus
intelligentiis, quae sunt primo in ordine eorum quae sunt. Nos autem
dicimus, quod absolute fluunt a prima causa secundum electionem
suae voluntatis. Propter quod cum nec orbis praecedat intelligen-
tiam secundum esse nec econverso intelligentia orbem, si concedatur

utrumque esse creatum, oportet quod utrumque eorum simul procedat
ab una et eadem causa. Et hoc dico verum esse. » Es besteht kein
Zweifel, daß Albert hier sachlich den Satz : Quod effectus immediatus.
a primo debet esse unus tantum et simillimus primo, entschieden
ablehnt.

Am klarsten aber werden wir die eigene und eigentliche Lehre des

Doctor universalis erkennen, wenn wir in seinen systematischen Werken
die Texte, in welchen er ex professo die Frage über den Grund der
Vielheit der Dinge erörtert, näher untersuchen. In seinen früheren
systematischen Werken, im ersten Teile der Summa de creaturis und
im zweiten Buch des Sentenzenkommentars, ist diese Frage nicht
ausdrücklich behandelt. Die einzige Stelle, in welcher Albert dieses Problem

selbständig und eingehend erörtert, findet sich in seinem letzten großen
Werke, der theologischen Summa, die, wie wir schon früher bemerkt
haben, zeitlich nicht weit von der paraphrasierenden Schrift De causis

et processu universitatis entfernt ist.
P. Meersseman 1 vertritt mit gutem Grunde die Anschauung, daß

Alberts philosophisches System, seine eigene philosophische Überzeugung
aus seinen theologischen Schriften zu ersehen und zu entnehmen ist.
Er verweist hiefür auf ein Selbstzeugnis aus De Somno et Vigilia, 1. 3,
tract. 1, c. 12 : « Physica tantum suscipimus dicenda plus secundum

Peripateticorum sententiam persequentes ea quae intendimus, quam
etiam ex nostra scientia aliquid velimus inducere : si quid enim forte
propriae opinionis haberemus, in theologicis magis quam in physicis
Deo volente a nobis proferetur. » Was Alberts Verhältnis zum Averroismus
betrifft, so kommt, wie P. Meersseman ausführt, seine Stellungnahme
als christlicher Philosoph in der Art und Weise, wie er den averroistischen

Monopsychismus widerlegt, am besten zum Ausdruck. Wenn auch diese

Widerlegung im zweiten Teile der theologischen Summa materiell mit
der früheren, aus einer Disputation am Hofe Alexanders IV. in Anagni 2

1 P. Meersseman, 1. c. 100.
2 Im Cod. Chis. F, IV, 109, fol. I50r ist Alberts Schrift De fato also

überschrieben : Questio disputata a fratre Alberto apud Anagniam de fato. Darnach



(353) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 221

hervorgewachsenen Schrift De unitate intellectus contra Averroistas
zusammenfällt, so unterscheidet sich doch diese spätere Redaktion,
die in der Summa theologica uns entgegentritt, dadurch, daß nicht
bloß, wie früher, die heidnischen Philosophen zum Wort kommen, sondern

auch christliche Philosophen als Zeugen aufgerufen werden und daß

die averroistische Lehre sowohl als glaubenswidrig wie auch als der
wahren christlichen Philosophie entgegenstehend abgelehnt und widerlegt

wird.1 In diesem Zusammenhange kommt auch den Ausführungen
der theologischen Summa Alberts über den Grund der Vielheit der Dinge
eine ganz besondere, eine entscheidende Bedeutung zu.

Die beste Erklärung und Beleuchtung erhält tatsächlich der Text
in Alberts Schrift De causis et processu universitatis durch die
ausführlicheren Darlegungen im zweiten Teile der theologischen Summa

unseres Heiligen. Er hat an die Spitze dieses Teiles einen großen
Traktat De primo principio gestellt, der, wie Gorce hervorhebt 2, einerseits

auf die Verurteilung des Averroismus durch Bischof Stephan

Tempier entschieden und mit voller Zustimmung Rücksicht nimmt und
anderseits das deutliche Bestreben bekundet, jede ungerechte
Verdächtigung einer Philosophie im Sinne eines christlichen Aristotelismus
zurückzuweisen. Albert ist hier nicht, wie in der Schrift De causis et

processu universitatis, als Kommentator tätig, sondern legt aüch
thetisch seine eigene Anschauung mit so klarer Begründung und mit
der Lösung der dagegen bestehenden Schwierigkeiten dar. Diese

Darstellung in der theologischen Summa hat auch gegenüber der .Stelle

im Kommentar zum Liber de causis den Vorzug ungleich größerer
Ausführlichkeit an sich. Da der zeitliche Abstand zwischen beiden Werken
ein verhältnismäßig geringer ist und in den späteren Schriften des

Doctor universalis keine sonderliche Entwicklung wahrnehmbar ist,
dürfen wir mit gutem Grunde annehmen, daß die Darlegungen in der

theologischen Summa gegenüber dem Text im Liber de causis, insofern

wäre auch diese Schrift, die sich auch mit der arabischen Philosophie auseinandersetzt,

aus einer am päpstlichen Hofe Alexanders VI. in Anagni gehaltenen
Disputation entstanden. Die Handschrift ist allerdings eine Papierhandschrift des
XV. Jahrhunderts, kann aber ganz gut auf eine ältere zuverlässige Vorlage sich
stützen.

1 Vgl. M.-D. Roland-Gosselin O. P., Sur la double rédaction par Albert le
Grand de sa dispute contre Averroès « De unitate intellectus » et Summa theologiae
II, tract. XIII, q. 77, m. 3. Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen
-âge i (1926) 309-312.

2 M.-M. Gorce, Le problème des trois Sommes. Revue thomiste 1931, 72.



222 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (354)

derselbe seine eigene Ansicht zum Ausdruck bringt, keine Änderung
prinzipieller Art bedeuten.

Im tract, i, q. 3, a. 1 des zweiten Teiles der theologischen Summa
stellt Albert die Frage nach dem Grund der Vielheit und Verschiedenheit
in den Dingen : Unde causetur multitudo et diversitas in creatis Er
fragt nach dem Grunde der Vielheit und Verschiedenheit der geschöpflichen

Dinge unter dem Gesichtspunkte der Beziehung der Dinge zum
einen göttlichen, schöpferischen, Prinzip. Wie kann von einer Vielheit
und Verschiedenheit der Dinge die Rede sein, nachdem doch das erste
Prinzip alles Seienden ein unum, ein einziges ist Von den Argumenten,
die hier Albert für die Anschauung, daß vom ersten und einzigen
Prinzip nur ein unum hervorgehen kann, anführt, gebe ich hier nur eines
wieder : « Dicit enim Aristoteles in II De generatione et corruptione quod
idem eodem modo se habens semper facit idem : principium autem
universorum est in omnimoda unitate : ergo est idem et eodem modo
se habens : ergo semper facit idem forma et materia et loco. » Ich führe
dieses Argument deshalb an, weil hier die gleiche Stelle aus der
aristotelischen Schrift De generatione et corruptione ins Feld geführt
ist, die uns schon aus dem Text in De causa et processu universitatis
bekannt ist. Wir werden später sehen, wie Albert auf dieses Argument

antwortet.
Im weiteren Verlaufe des Artikels behandelt er kritisch verschiedene

Lösungen der Frage. Zunächst bringt er die Argumente gewisser
« philosophantes », welche behaupteten, daß vom ersten Prinzip, weil es.

nur eines ist und weil in ihm keine Zahl ist, unmittelbar nur wieder
ein unum hervorgehen könne, während mittelbar von ihm vieles
hervorkommen könne, ein mittelbares Hervorgehen einer Vielheit zuzugestehen
sei. Weiterhin nimmt er zu einer anderen subtileren Lösung Stellung,
welche den Grund der Vielheit und Verschiedenheit der Dinge darin
sieht, daß die göttliche intelligentia sich selber erkennt und indem sie

sich selber erkennt, die Ursache der anderen Dinge ist, welche von ihr
hervorgehen. Wir können auf diese kritischen Darlegungen Alberts hier
nicht näher eingehen, sondern geben sogleich seine eigene Lösung und
deren Begründung wieder.

Seinen Standpunkt bringt Albert im « In contrarium » so zum
Ausdruck : « Creator creando demonstrat suum posse : posse autem

magis demonstratur in multa creando quam in creando unum : et sie

videtur, quod causa multitudinis creatorum debet esse ex parte crea-
toris. » Albert sieht gerade in der unmittelbaren Hervorbringung einer



(355) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 223.

Vielheit von Geschöpfen eine besondere Manifestation der göttlichen
Schöpfungsmacht. Albert führt noch mehrere ähnliche Argumente in
contrarium an und spricht seine Zustimmung dazu aus : Et hoc conce-
dendum est. Bei seiner eigentlichen Begründung geht Albert von
aristotelischen Gedanken aus. Nach Aristoteles ist weise derjenige, der

in jedem seiner Werke sich vom Zweck bestimmen läßt und das Werk
diesem Zwecke entsprechend gestaltet. Da nun das Gut des Universums
in Gott ruht wie das Gut des Heeres im Feldherrn — gleichfalls ein

aristotelischer Gedanke —, so ist die Kunst, der Schöpfungsplan Gottes,
der alles umfaßt und bestimmt, in welchen Formen das bonum universi
an die einzelnen Dinge mitgeteilt werden soll, wenn er auch im Geiste

Gottes selbst ein einziger ist, doch dem Gegenstande nach ein vielfältiger..
Diese göttliche Kunst, dieser göttliche Schöpfungsplan, bezieht sich

nicht auf ein Eines, sondern auf eine Vielheit, da auch das Gut des

Universums nicht das Gut eines einzigen Wesens, sondern einer Vielheit
des Seienden ist. Das Gutsein kommt jedem Wesen eben gemäß seiner

Analogie, seinem Teilnahmeverhältnis zum bonum universi zu. Albert
erläutert diese Begründung durch das Beispiel vom Architekten, der
ein Haus baut. Dieser Baumeister ist ein einziger. Auch der Zweck,
den er beim Bau des Hauses verfolgt, ist ein einziger und einheitlicher :

Schutz vor den Unbilden der Witterung, Wohnung, Aufbewahrung der

Einrichtung. Aber trotzdem bezieht sich die Kunst und der Plan des

Baumeisters auf eine Vielheit von Dingen, die zum Zweck des Hauses

in Beziehung stehen, auf Steine, Holz, Wände, Dach, Zimmer, Hof,
auf jedes in seiner Beziehung zum Ganzen. Wenn man nun nach der
Ursache der Vielheit in den Teilen des Hauses fragt, so ist die erste

und nächste Ursache die Anordnung der Kunst des Baumeisters, die
diese Vielheit zum Zwecke des Hauses hinordnet. Ganz ähnlich verhält
es sich im Weltenbau des Universums. Hier kann auch die vollkommene
Macht Gottes und die vollkommene Mitteilung der Güte Gottes und die

vollkommene Manifestation der Weisheit Gottes nicht zum Zwecke des

Universums voranschreiten, wenn die Dinge nur unter der Einheit der
Form oder der Materie existierten, sondern nur wenn die Weltdinge
unter einer Vielheit bestehen. Deshalb gehen die Dinge, die zum
Universum gehören, unter einer Vielheit, nicht unter einer Einheit vom
göttlichen schöpferischen Prinzip hervor, da durch ein einziges geschaffenes

Wesen der Zweck des Universums nicht erreicht werden kann.
Diese Begründung Alberts reicht allerdings nicht an die strenge

gedankliche Geschlossenheit und an die Reichhaltigkeit, Gedankenfülle



224 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (356)

der parallelen Darlegungen, welche in der theologischen Summa (S. Th. I,
q. 47, a. 1), in De Pot. (q. 3, a. 16) und besonders in der Summa contra
Gentiles (II, c. 39-45) aus der Feder des hl. Thomas geflossen sind.
Die Analogie vom Baumeister dès Hauses findet sich auch, wenn auch

nur kurz angedeutet, im Kommentar des Meisters Eckhart zum Liber
Sapientiae1 : «... Creavit Deus, ut essmt omnia vult dicere, quod
finis creationis est totum Universum, omne scilicet, quod est omnia.

Ubi notandum primo quod, sicut omne agens per se semper intendit
ipsum totum, puta artifex domum, partes autem non nisi propter
totum et in toto, sic ens primum, Deus, per se et primo produxit et
creavit Universum, habens omnia, singula vero utpote partes universi,
et partes omnium non nisi propter Universum et in universo, et sie

perit questio et difficultas multos gravans usque ad hodie, quomodo
ab uno simplici, quod est Deus, possint esse multa immediate. » P. Théry,
der Editor dieses Eckhartwerkes, der hier wie auch sonst reichliche

parallele Belegstellen aus den Werken des hl. Thomas bringt, sieht mit
Recht im Schlußsatz Meister Eckharts das Echo der lebhaften
wissenschaftlichen Diskussion, die mit der Verurteilung der diesbezüglichen
Sätze des lateinischen Averroismus durch Bischof Stephan Tempier vom
Jahre 1277 zusammenhing. Die obige Begründung Alberts des Großen

ist jedenfalls ein Beweis dafür, daß Albert, der Doctor universalis, mit
nichten als Vertreter der verurteilten Sätze : Quod ab uno prineipio non

potest esse multitudo effectum und quod effectus immediatus a primo
debet esse unus tantum et simillimus primo angesehen werden kann.

Wir müssen noclrauf Alberts Lösung von Einwänden kurz eingehen.
Ich wiederhole den oben angeführten Einwand, der aus einem Satz

des Aristoteles entnommen ist : « Dicit enim Aristoteles in II De

generatione et corruptione, quod idem eodem modo se habens semper
facit idem : prineipium autem universorum est in omnimoda unitate

ergo est idem et eodem modo se habens. Ergo semper facit idem forma
et materia et loco. » Albert gibt zu diesem Argument folgende Lösung :

« Ad id quod obicitur, quod ab uno non est nisi unum, dicendum quod
hoc est verum in agentibus per se et per naturae necessitatem, sicut
calidum facit calida et frigidum frigida et sol accessu lufninis sui genera-

1 C. Théry, Le Commentaire de Maître Eckhart sur le livre de la Sagesse.
Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 3 (1928), 358. Vgl. über
Meister Eckharts Lehre auch H. Denifle, Meister Eckharts lateinische Schriften
und die Grundanschauungen seiner Lehre. Archiv für Literatur- und
Kirchengeschichte des Mittelalters 2 (1884) 471 ff., 554.



1(357) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 225

tionem et recessu rerum corruptionem. Sed in operantibus per intel-
lectum et per voluntatem non est verum. Haec enim cum ratione

operantur et ratio sumitur ex fine operis, et quando exigit plura,

quorum virtutibus inducitur finis, operantur plura et adducunt et
constituunt in ordine ad finem : et quando finis exigit unum, operatur
unum. Et huius causa est, quia licet in talibus operans sit unum solum

simplex, tarnen ratio ad quam inspiciens facit opus et quae regit in

opere, multa exigit : et adducit et constituit unumquodque in gradu
virtutis suae, quo aliquam analogiam et influentiam habet ad finem :

et aliter opus eius non esset perfectum. Unde hoc principium eodem

modo se habens in se, secundum diversitatem operis facit unum et
multa. » Ich habe diesen Text Alberts wörtlich angeführt, um ihn der

Lösung des gleichen Einwandes durch Thomas von Aquin gegenüberstellen

zu können. Der hl. Thomas formuliert (S. Th. I, q. 47, a. 1)

den Einwand also : « Videtur quod rerum multitudo et distinctio non
sit a Deo. Unum enim semper natum est unum facere. Sed Deus est
maxime unus. Ergo non producit nisi unum effectum. » Die Antwort
des Aquinaten lautet : « Ad primum dicendum, quod agens per naturam
agit per formam per quam est, quae unius tantum una est ; et ideo non
agit nisi unum. Agens autem voluntarium, quale est Deus, agit per
formam intellectam. Cum igitur Deum multa intelligere non repugnet
unitati et simplicitati ipsius, relinquitur, quod, licet sit unus, possit
multa facere. »

Während Albert in der Textstelle der Schrift De causis et processu
universitatis die Aristotelesstelle anführt, ohne irgendwelche Einschränkung

und Unterscheidung zu machen, zieht er hier eine Grenzlinie
zwischen den unvernünftigen, mit Notwendigkeit handelnden Naturwesen,

und zwischen den mit Vernunft und Willensfreiheit begabten
Geschöpfen. Bei den ersteren Dingen trifft der Satz, daß ein auf die

gleiche Weise sich verhaltendes Ding nur ein und dasselbe

hervorbringen kann, daß vom Einen nur wieder Eines hervorgehen kann, ohne

Einschränkung zu. Ein Wärmeprinzip erzeugt wieder Wärme und ein
kalter Gegenstand gibt wieder Kälte ab und die Sonne beursacht, je
nachdem sie Licht spendet oder nicht spendet, das Wachstum und den

Untergang von Naturwesen. Hingegen bei den mit Verstand und
freiem Willen begabten Wesen trifft dieser Satz nicht zu. Denn diese

Wesen sind mit der Vernunft tätig und die Vernunft ist beim
Hervorbringen von etwas vom Zweck des Dinges, das hervorgebracht
werden soll, geleitet. Wenn nun der Zweck eine Vielheit von Dingen

Divus Thomas. 24



226 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (358)

erfordert, durch deren Betätigung dieser Zweck erreicht werden soll,
dann bewirkt eben das vernünftige Tätigkeitsprinzip eine Vielheit von
Wirkungen und ordnet diese auf den Zweck hin. Wenn für die

Erreichung des Zweckes eine einzige Wirkung genügt, dann kommt
eben nur diese einzige Wirkung zustande. Wenn auch ein solches

geistbegabtes Tätigkeitsprinzip ein einziges und einfaches ist, so ist
doch die ratio, das ideale Vorbild, auf das dieses Tätigkeitsprinzip
bei der Hervorbringung des Werkes hinblickt und das die ganze Handlung

leitet und bestimmt, so beschaffen, daß es eine Vielheit erheischt.
Das Tätigkeitsprinzip bringt diese Vielheit hervor und ordnet jedes
dieser Dinge gemäß seiner Beziehung zum Zwecke in die Gesamtheit
ein. Nur so kommt ein vollkommenes Werk zustande. Und so bringt
ein solch geistigbegabtes Prinzip, wenn es in sich auch immer auf
die gleiche Weise sich verhält, nach der inhaltlichen zweckbedingten
Verschiedenheit des Werkes Eines oder Vieles hervor. Die Lösung
Alberts liegt ganz in der Linie seiner oben angegebenen

Hauptbegründung. Während Albert bei der Beantwortung dieses Einwandes

auf den Zweckgedanken sich stützt, geht Thomas vom Wesen des

geistigen Erkennens aus und schaltet die Geltung des aristotelischen
Diktums durch den Hinweis darauf hier aus, daß es der Einfachheit
und Einheit Gottes keineswegs widerstrebt, wenn das göttliche
Erkennen auf eine Vielheit von Gegenständen gerichtet ist.

Es verlohnt sich, noch einen zweiten Einwand zu erwähnen, den

Albert in diesem Artikel gelegentlich einer Unterfrage : « Unde multi-
todo angelorum » vorlegt und mit dessen Lösung der so umfangreiche
und inhaltsvolle Artikel abschließt. Dieser Einwand und seine Lösung
sind auch deshalb von Interesse, weil hier, ähnlich wie im Text von
De causa et processu universitatis, Zitate aus dem Pseudo-Areopagiten
eine Rolle spielen. Im Einwand ist zunächst davon die Rede, daß die

Akte sich unterscheiden nach den Objekten, auf welche sie sich
beziehen. Darnach ist die Unterscheidung der Akte der Schöpfung
mehr aus dem Bereiche des Geschaffenen zu entnehmen als umgekehrt.
So ist nicht die multitudo creationis die Ursache der multitudo crea-

torum, sondern umgekehrt. Es könnte deshalb jemand die Behauptung
aufstellen, daß, soweit die Eigenart und Natur des Schöpfers in
Betracht kommt, alle Dinge in Einheit hervorgehen. Man könnte sich

hier auf den Ausspruch des Pseudo-Areopagiten in der Schrift De

divinis nominibus berufen : Quae sunt multa processibus sunt unum
principio. Es handelt sich hier um den Satz im 13. Kapitel De



(359) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus 227

divinis nominibus : -/.ai xà iroXXà xou? ttcooSo'-ç ev ev àp/vj (M. gr. 3, 981).
Darnach sind die Dinge zwar eine Vielheit nach ihren Hervorgängen,
aber sie sind nicht eine Vielheit vom Standpunkt der Eigenart des

hervorbringenden Prinzips. Sie empfangen nicht vom Prinzip, sondern

in sich selbst, wegen ihres Abstandes vom ersten Prinzip, ihre materielle
und formale Verschiedenheit und Unterscheidung, und diese divisio et
differentia ist der Grund der Vielheit der Dinge. Zur weiteren Begründung

wird ausgeführt : Man darf vor dieser ersten Ursache der Vielheit
der Dinge, die in der durch den Abstand von Gott begründeten divisio
et differentia liegt, keine andere frühere und höhere Ursache suchen.
Die Vielheit der Dinge besteht eben darin, daß dieses und jenes ist.
Die erste Ursache der Vielheit aber ist das, was bewirkt, daß dies und
jenes ist. Dasjenige aber, was bewirkt, daß dies und jenes ist, ist nichts
anderes als das, was durch Materie und Form das Geschaffene teilt
und trennt. Also kann vor dieser ersten Ursache keine andere Ursache

für die Vielheit der Dinge gesucht werden. Also ist der Grund für die

Vielheit nicht in der Schöpfung, sondern in den Geschöpfen zu sehen.

Die Antwort auf diese Schwierigkeit ist um so beachtenswerter, weil
hier auch diè durch den Pseudo-Areopagiten und durch Avicenna
bedingte neuplatonische Auffassung von der Gliederung und Abstufung
des Seienden bei Albert uns entgegentritt. Die Behauptung, daß die
Dinge in unitate vom ersten Prinzip hervorgehen, so führt Albert in
seiner Antwort aus, ist falsch, und das sagt auch Dionysius nicht. Er
sagt vielmehr, daß die Dinge in Gott in Einheit oder als Eines sind,
daß sie aber, indem sie von ihm hervorgehen, in der Verschiedenheit
ihrer Wesenheit sich von ihm entfernen. Je mehr sie sich von ihm
entfernen, desto mehr unterscheiden sie sich durch die Stufen des Seins

und nähern sich der Materie. Der Adel und die Macht des ersten

Seienden, das vom schöpferischen Prinzip hervorgeht, erscheint schon

verdunkelt auf der zweiten Stufe des Seienden und ebenso der Adel
und die Macht des Zweiten im Dritten usw., wie dies Isaak Israeli
in seinem Werk De officiis 1 und Dionysius in der Schrift De divinis
nominibus ausführen. Albert erläutert dies noch an den Abstufungen
des Seienden, angefangen von den rein geistigen Wesen über den

Menschen, in welchem das Geistige mit der Materie verbunden und

1 Es ist damit das « Buch der Definitionen » von Isaak Israeli gemeint. Über
das Verhältnis Alberts zu Isaak Israeli vgl. J. Guttmann, Die Scholastik des

XIII. Jahrhunderts in ihren Beziehungen zum Judentum und zur jüdischen
Literatur, Breslau 1902, 55 ff.



22Ö Die Lehre des hl. Albertus Magnus

dadurch verdunkelt ist, zu den unvernünftigen Lebewesen, bei denen
die Bindung an die Materie eine ungleich stärkere ist. Albert verweist
für diese Lehre von den durch das Verhältnis zur Materie bedingten
Stufen des Seienden auf den Liber de causis, wo dies alles philosophisch
bewiesen sei. In diesem Sinne ist der Satz des Dionysius : procedentia
a primo principio sunt multa processibus et unum in principio effectivo
zu verstehen. Zur weiteren Erklärung des Satzes des Pseudo-Areo-

pagiten benützt Albert den Gedanken des Avicenna, daß dasjenige,
was unmittelbar vom ersten Prinzip hervorgeht und was allen Dingen
innerlich ist, das simplex esse, das einfache Sein ist. In diesem
einfachen Sein unterscheiden sich die hervorgehenden Dinge nicht, sondern
sie werden unterschieden und verschieden durch den Abstand von
diesem vitalis processus. Auf diese Weise gibt es ein esse intellectuale,
ein esse animale, ein esse naturale, wobei das Bestimmtsein durch die
Materie als Unterscheidungsgrund in Betracht kommt. Und in jeder
dieser Stufen des Seienden gibt es wieder Grade. Deshalb gibt es viele

Intelligenzen, viele Seelen, viele Körper in einer Vielheit der Art, Zahl
und auch der Gattung. In diesem Sinne ist der Satz des Dionysius :

Quae sunt multa processibus, sunt unum in principio zu verstehen.
Die Darstellung der Stufen des Seins, wie sie Albert in dieser

Antwort zur Beleuchtung des angeführten Ausspruches des Pseudo-

Areopagiten entwickelt, hat mit der neuplatonischen Emanations- und
Intelligenzenlehre Avicennas nichts zu tun. Neuplatonisch ist der
Satz, daß dasjenige, was unmittelbar vom ersten Prinzip hervorgeht
und allen Dingen innerlichst ist, das einfache Sein ist. Dieser Gedanke

ist im Liber de causis so formuliert : « Prima rerum creatarum est

esse et non est ante ipsum creatum aliud. » Meister Eckhart1 hat
in einer der neuaufgefundenen Pariser Quaestionen diesen Satz für
seine These von der Seinslosigkeit Gottes verwertet, indem er ihn
dahin erklärt, daß die Geschöpflichkeit ein Wesenselement des Seins ist
und daß deshalb das Sein erst mit dem Geschöpflichen beginnt. Die

richtige Deutung dieses Satzes ist aber die, daß das Sein als die
Grundbestimmtheit alles Geschöpflichen, als das im Bereiche des Geschöpflichen

Erste, auch zuerst geschaffen ist. In diesem Sinne faßt auch
der hl. Thomas diese Stelle des Liber de causis auf : « Dicendum quod

1 Vgl. M. Grabmann, Neuaufgefundene Pariser Quaestionen Meister Eckharts
und ihre Stellung in seinem geistigen Entwicklungsgange. Abhandlungen der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-philologische und
historische Klasse, XXXII. Band, 7. Abhandlung, München 1927, 55.



(361) vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus

cum dicitur : Prima rerum creatarum est esse, ly esse non importât
substantiam creatam, sed importât propriam rationem obiecti crea-
tionis. Nam ex eo dicitur aliquid creatum quod est ens, non ex eo

quod est hoc ens, cum creatio sit emanatio totius esse ab universali
(S. Th. q. 45, a. 4 ad 1). Albert der Große hat in seinem ungeclruckten
Kommentar zu De divinis nominibus eingehend die Frage behandelt :

« Utrum esse sit primum inter omnia alia. » In der Solutio führt er
aus : « Dicendum, quod esse simpliciter secundum naturam et rationem
est prius omnibus aliis. Est enim prima conceptio intellectus, in quo
resolvens ultimo stat. Ipsum etiam solum per creationem ponitur non
presupposito alio, omnia autem alia per informationem sicut supra ens

preexistens ut dicit commentator in libro de causis. Illud autem est

primum ab alio et non procedit supposito quodam et ita relinquitur,
quod inter omnes divinas processiones esse sit primum. » 1 Ähnlich
äußert sich auch Alberts Lieblingsschüler Ulrich von Straßburg in seiner

von Alberts Kommentar zu De divinis stark beeinflußten Summa 2 :

« Prima rerum creatarum est esse, ut dicitur in libro de causis et ideo

post creationem de ipso determinandum est. Potius autem vocatur a

philosophis esse quam ens vel entitas quia ipsum est prima et propria
emanatio primi principii cuius emanatio immediata est constituens
in esse omne quod est, quam dicit ly esse, cum ipsum primum principium
sit actus primus et non est eius emanatio proprie compositum, quod
dicit ly ens nec habitus quem dicit entitas. Cum autem dicimus esse

immediatum et primum causatum, loquimur de eö, quod est primum
secundum ordinem naturalem fluxus a primo principio, quem supra
ostendimus esse terminum ipsarum formarum. Et inter illas prima
forma est ea esse, quia ipsa est omnium sequentium fundamentum,

per cuius determinationem alie forme constituuntur et ultima resolutione
in ipsam resolvuntur. »

Diese ausführliche Quaestio Alberts, die einzige Stelle, an welcher

er die Frage nach der Ursache der Vielheit der Dinge ausführlich und

ganz selbständig behandelt, ist in ihrem ganzen Gedankengang, in
ihrer Hauptlösung und in der Lösung der Einwände ein unwiderlegliches
Zeugnis dafür, daß nach der Überzeugung des Doctor universalis die

1 Clm. 6909, fol. 247V ; Clm. 12 255, fol. i68v.
2 Ulrici de Argentina Summa de bono, J. IV, tract. 2, cap. 1. Ich habe den

Text aus dem nichtfoliierten Clm. 6496. Vgl. auch M. Grabmann, Studien über
Ulrich von Straßburg. Mittelalterliches Geistesleben, München 1926, 203 ff.
(Ulrichs Seinsbesriff).



230 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (362)

multitudo et distinetio rerum, die Vielheit der Dinge sich auf göttliche
Schöpfungstat zurückführt und daß Albert in keiner Weise ein
Anhänger und Verteidiger, sondern ein entschiedener Gegner des averroi-
stischen im Jahre 1277 von Bischof Stephan Tempier. verurteilten
Satzes ist : Quod effectus immediatus a primo debet esse unus tantum
et simillimus primo. Wir wollen nicht leugnen, daß Alberts Lehre vom
Hervorgang der Dinge, namentlich in seinen Kommentaren, ein viel
stärkeres neuplatonisches Gepräge hat als bei Thomas von Aquin,
müssen aber zugleich daran festhalten, daß auch hier der Doctor
universalis, soweit er nicht bloß die Ansichten der Peripatetici ohne eigene

Stellungnahme anführt, in seiner eigenen Lehrmeinung den Standpunkt
des christlichen Schöpfungstheismus in keiner Weise verläßt. Wir werden
in diesen Dingen viel klarer sehen, wenn einmal G. Théry die Edition
des ungedruckten Kommentars Alberts zu De divinis nominibus
vollendet haben und wenn die von Frl. Daguillon begonnene Ausgabe der
Summa Ulrichs von Straßburg, in welcher der christliche Neuplatonismus
seines inniggeliebten Lehrers am deutlichsten sich widerspiegelt, zum
Abschluß gebracht sein wird. Die Forschung muß auch die
Nachwirkung dieses Neuplatonismus bis in die Zeiten des Kardinals Nikolaus
von Cues im einzelnen untersuchen.1 Besondere Beachtung wird man
dabei dem ungedruckten im Cod. Vat. lat. 2192 erhaltenen Kommentar
des deutschen Dominikaners Berthold von Mosburg zuwenden müssen,
der im Sinne und in der Richtung Alberts die mit der christlichen
Weltanschauung nicht vereinbaren neuplatonischen Elemente
ausgeschieden hat. G. Meersseman 2 hat darauf aufmerksam gemacht, daß

der im XV. Jahrhundert an der Universität Köln entbrannte Streit
zwischen den Albertisten und Thomisten sich darauf zurückführt, daß

Heimericus de Campo, der Führer der Albertisten, zu stark und
einseitig die neuplatonischen Elemente im Schrifttum Alberts betont hat.
Die von Meersseman in Angriff genommene Geschichte dieses Streites
wird hier eine Fülle neuer Erkenntnisse bringen. Alberts
Heiligsprechung und Erhebung zum Kirchenlehrer durch Papst Pius XI.
ist eine Tat, welche der wissenschaftlichen Forschung nach den
verschiedensten Richtungen die mächtigsten Antriebe verleiht. Ein kleiner
Beitrag zu dieser jetzt neuaufblühenden Albertus-Forschung will auch
diese Studie sein.

1 Vgl. M. Grabmann, L'influsso di Alberto Magno sulla vita intellettuale
del Medio Evo 2, Roma 1931.

2 G. Meersseman, 1. c.


	Die Lehre des hl. Albertus Magnus vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus

