
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Die Lehre des hl. Albertus Magnus über das psychologische Subjekt
der Gnade und Tugenden

Autor: Graf, Thomas A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre des hl. Albertus Magnus
über das psychologische Subjekt der

Gnade und Tugenden.

Von Dr. P. Thomas Aq. GRAF O.S.B., Abtei Schweiklberg.

Es scheint auf den ersten Blick nicht gerade ein bedeutender

Lehrpunkt zu sein, in welcher Weise ein Theologe sich Gnade und
Tugenden in der Seele gelagert denkt. Handelt es sich doch dabei
bloß um die causa materialis, die nur die generischen Eigenschaften
der Dinge bestimmt. Trotzdem spielt diese Lehre in einem weiteren
und größeren Zusammenhang gesehen eine nicht unbedeutende Rolle ;

denn es geht im Grunde um das Ineinandergreifen von Natur und
Übernatur, von Psychologie und Ethik, bezw. Moraltheologie. Es ist
von besonderem Interesse zu sehen, wie je nach Verschiedenheit der
psychologischen Voraussetzungen auch die Theologie verschiedene

Wege geht. Gerade was die Lehre von der heiligmachenden Gnade und

von den eingegossenen Tugenden betrifft, muß eine solche Abhängigkeit
von der Psychologie zu Tage treten. Das Verhältnis der
heiligmachenden Gnade zu den Tugenden, die Ausdehnung der unmittelbaren

Durchheiligung der Seele des Gerechten, die Beziehungen der
einzelnen Tugenden untereinander, wie überhaupt alle Probleme einer

psychologia supernaturalis hängen in letzter Linie ab von der Antwort
auf die Frage nach dem psychologischen Subjekt der Gnade und
Tugenden.1

Wir werden im Folgenden die Lehre des hl. Albertus Magnus
über diesen Lehrpunkt darlegen. Wir beschränken uns dabei auf die

heiligmachende Gnade, die drei göttlichen und die vier Kardinaltugenden.

Bei der zeitlichen Ausdehnung des Schrifttums des Doctor

1 Ich hoffe, demnächst eine größere Studie über die Entwicklung dieser Lehre
in der Scholastik veröffentlichen zu können. — Die hier angeführten Hss. befinden
sich, wo nicht anders bemerkt, in der Pariser Nationalbibliothek.



(295) Die Lehre des hl. Albertus Magnus I63

universalis ist eine Berücksichtigung der historischen Reihenfolge
seiner Werke unerläßlich.1

Wir untersuchen zuerst die Lehre über das Subjekt der Kardinaltugenden,

dann jene über das Subjekt der theologischen Tugenden
und der heiligmachenden Gnade. Vorauszuschicken ist eine kurze

Erörterung darüber, was der Begriff « psychologisches Subjekt » nach

Albert eigentlich meint.

I.

1. Die Verteilung der Tugenden auf Seelenteile oder Seelenkräfte

geht auf Plato zurück.2 Auch bei Aristoteles begegnen wir einer psychologisch

begründeten Einteilung in ethische und dianoetische Tugenden 3,

ja er ist der eigentliche Begründer einer spekulativen Moral- und

Tugendpsychologie. Bei den folgenden Philosophen finden wir,
abgesehen von den Stoikern, deren reine Vernunftethik die Tugend mit dem

Wissen identifizierte, je nach ihrer Grundhaltung mit gewissen

Variierungen die platonische oder aristotelische Einteilung, bei der letzteren
vereinzelt auch Versuche, das Subjekt der einzelnen ethischen Tugenden
zu spezialisieren. 4 Aber die Lehre vom Tugendsubjekt ist erst zu
Beginn der Hochscholastik wieder zum Problem geworden. Wie auch in
anderen Lehrpunkten, wurde man sich der Problematik bewußt durch

Vergleich verschiedener traditioneller Formeln, die das systematische

1 Leider war es mir trotz meiner Bemühungen nicht möglich, eine
Handschrift der noch unedierten Ethikvorlesungen Alberts einzusehen, auf die A. Pelzer
aufmerksam gemacht hat (vgl. A. Pelzer, Un cours inédit d'Albert le Grand sur
la Morale à Nicomaque, recueilli et rédigé par saint Thomas d'Aquin, Rev. Néoscol.

24 (1922) 333-378 ; M. Grabmann, Eine Stuttgarter Handschrift des ungedruckten
Ethikkommentars Alberts des Großen, in : Aus Ethik und Leben, Festschrift
Mausbach 1931, 55-65 ; Th. Käppeli O. P., Zwei unbeachtete Handschriften mit
dem Jobkommentar und dem ungedruckten Ethikkommentar des hl. Albert des
Großen, Div. Thom. (Frb.) 10 (1932) 109-112.

2 Republ. IV, 428 ff. ; 441.
3 Eudemische Ethik II, 1, 1219 b, 26 ff. ; Nikomach. Ethik I, 13, 1102 b, 13 ff.
4 Zum Beispiel der Kommentator Eustralius (f 1120), der die Tapferkeit

in die vis irascibilis, die Mäßigkeit in die vis concupiscibilis, die Gerechtigkeit
aber in beide verlegt. (Commentaria in Aristotelem Graeca, torn. XX, p. 389,

12-15). Die vorherrschende Meinung war aber immer die platonische, welche
in der Weise vereinfacht wurde, daß der Vernunft die Klugheit, der vis irascibilis
die Tapferkeit, der vis concupiscibilis die Mäßigkeit zugeschrieben wurde. Die
Gerechtigkeit wurde als gemeinsame Tugend aller drei Seelenkräfte erklärt. So
das pseudoaristotelische Schriftchen « De virtutibus et vitiis », Philo, Plotinus und
die Neuplatoniker, Ambrosius, Augustinus usw.



164 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (296)

Denken in einer höheren Synthese zu verbinden hatte. Hinsichtlich
der erworbenen Tugenden hatte man sich mit der Frage auseinanderzusetzen,

inwiefern eine Tugend allen Seelenkräften zukommen könne,
da nach der in die Glossa ordinaria aufgenommenen, auf Philo
zurückgehenden allegorischen Erklärung des hl. Augustinus zu Gen. 2, 10-14
die Gerechtigkeit « zu allen Seelenteilen gehört » 1, während die anderen
drei Kardinaltugenden je einen Seelenteil umfassen : die Klugheit den

vernünftigen, die Tapferkeit den zornmütigen, die Mäßigkeit den
begehrenden. Weitere Fragen ergaben sich aus jenen Augustinusstellen, die

mit ihrer Betonung der Einheit aller Tugenden in der Liebe einem

Tugendvoluntarismus das Wort zu reden scheinen 2
; diesen standen

bei Cicero und beim gleichen Augustinus Äußerungen gegenüber, die

aus dem Stoizismus stammend einen extremen Tugendrationalismus
zu vertreten schienen. 3 Weiterhin trat seit Petrus Lombardus, der die
Gnade so eng mit dem freien Willen in Verbindung gebracht hatte 4,

das Verhältnis der Tugenden, der erworbenen sowohl, wie besonders

der eingegossenen, die man ja damals unter Gnade verstand 5, zum
freien Willen als spezieller Fragepunkt in den Vordergrund. Dazu kam
dann noch eine Untersuchung über die zur Tradition gewordene Lehre

von der Gottesliebe als Form der Tugenden, wobei man in irgend
einer Weise auch wieder eine psychologische Grundlage suchen mußte.
Schließlich mußte schon der Gedanke selbst, Tugenden, d. i. Akzidentien
in Seelenkräften zu lokalisieren, bei denen Bedenken erregen, die die

Seelenkräfte als Akzidentien von der Seelensubstanz unterschieden.

Den Beginn einer solchen Reflexion finden wir bei Gottfried von
Poitiers (zirka 1215), der eine dreifache Bedeutung des Begriffes
«Tugendsubjekt » feststellt. 1. Subjectum «in quo » ist die Seele selbst

1 Augustinus, De genes, ad Manich. II, 10 ; PL. 34, 203 f. — Philo, Leg.
alleg. I, 70 ff. — Über die Abhängigkeit von Philo vgl. Van Lieshout, La théorie
plotinienne de la vertu, Studia Friburgensia, Fribourg 1926, p. 52 ff. Die Glosse
Strabos enthält den Text noch nicht (vgl. PL. 113, 87 C) ; er scheint um die Wende
des XII. Jahrhunderts in die Glosse aufgenommen worden zu sein ; denn zum
erstenmal finden wir ihn von Stephan von Langton zitiert (cf. cod. lat. 14 556,
fol. 229rb ; cod. lat. 16 385, fol. 42ra).

2 Besonders De mor. eccl. I, c. 15 ; PL. 32, 1322 ; ep. 155, 13 ; PL. 33, 671 f. ;

De civ. Dei XV, 22 ; PL. 41, 467.
3 Contr. Julian. IV, 3 ; PL. 44, 747 ; De div. quaest. 31 ; PL. 40, 20 ;

De quant, animae 16 ; PL. 32, 1050 ; Soliloqu. I, 6 ; PL. 32, 876 ; De civ. Dei
IV, 21 ; PL. 41, 128 ; IX, 4, col. 258 ; XXII, 24, col. 789 f.

4 II. Sentent, dist. 27, c. 3 (ed. Quaracchi I, 444).
5 Vgl. darüber A. Landgraf, Die Erkenntnis der heiligmachenden Gnade in

der Frühscholastik, Scholastik 3 (1928) 28-64.



(297) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 165

unter jenem Gesichtspunkt, unter dem sie Trägerin von Tugenden sein

kann, also sofern sie vernünftig und mit freiem Willen begabt ist.
2. Subjectum « penes quod » ist jene Seelenkraft, in der die Tugend
ihren Sitz hat. 3. Subjectum instrumentale ist jenes Körperglied,
welches das Tugendwerk ausführt.1 Erstes Subjekt ist also die Seele

selber ; die Seelenkräfte sind nur insofern Subjekt, als die Tugenden
in Hinsicht auf sie in der Seele wurzeln. Ähnlich finden wir bei Stephan

von Langton die ständige Ausdrucksweise : eine bestimmte Tugend ist
«hinsichtlich» einer gewissen Kraft in der Seele. 2 Doch gebraucht
auch Gottfried von Poitiers unbedenklich die Ausdrucksweise : eine

bestimmte Tugend ist in einer gewissen Seelenkraft lokalisiert 3
; ebenso

Wilhelm von Auxerre. 4 Philipp von Grève 5 und Wilhelm von Paris 6

1 Notandum quod est subjectum virtutis « in quo » et subjectum « penes
quod » : « In quo » est illud, quod denominatur ab illo, ut anima secundum quod
est rationalis, denominatur subjectum virtutis, vel ut expressius dicatur : secundum
quod est rationale voluntarium ; non enim secundum se totum est subjectum
virtutis, quia non secundum quod est sensibilis vel ymaginabilis ; hoc enim est
ei commune cum brutis. — Item subjectum « penes quod » est potentia anime,
in qua sedem habet virtus, ut in libero arbitrio prudentia. Sicut enim subjectum
visus duplex est, seil. « in quo » ut homo, in quo est visus, et « penes quod » ut
oculus, per quem visus habet exerceri, ita in virtutibus. Per liberum enim arbitrium
anima exercet usum prudentie. Subjectum instrumentale virtutis dicitur mem-
brum, per quod homo virtutis opus exercet, ut eleemosynam per manum. » Summa,
cod. lat. 15747, fol. 45rl3 ; cod. lat. 3143, fol. 35vb.

2 «... très virtutes secundum très vires anime insunt : prudentia secundum
rationem, fortitudo secundum irascibilem, temperantia secundum concupiscibilem ;

sed justitia, que per quartum fluvium designator, inest secundum omnes vires
anime. » Cod. lat. 14 556, fol. 229rb ; cod. lat. 16 385, fol. 42ra.

3 So schon der Titel der Frage : « Querito.r, que virtutes in quibus viribus
sint locate. » Cod. lat. 15 747, fol. 45rb.

4 Er fragt ebenfalls : Queritor, que virtus in qua vi anime sita sit. » Summa
aurea 1. III, tr. 2, q. 3.

5 « Omnis virtus perfectio est anime rationalis secundum vires. ...» Summa
de bono, cod. lat. 3146, fol. 72rh ; «... prudentia ergo et justitia, cum sint in
rationali, priores sunt ratione dignitatis subjecti, in prudentia ergo respicienda
est dignitas et prioritas subjecti et actus ordinantis, seil, ratio potentie respecta
duarum seil, concupiscibilis et irascibilis, et secundum hoc preponitar illis duabus,
seil, temperantie et fortitudini, et justitie, inquantum actus ejus ad alteram. ...»
Ibid. fol. 73rb.

6 «... secundum primam intentionem justitia est in vi concupiscibili et
secundum illam, in secunda vero in irascibili et secundum illam. » De virtutibus,
c. 18. — « Si quis autem dixerit, quia virtus consuetudinalis non generetur in
alterutro virium predictarum seu in ambabus simul, sermo ejus est impossibilis
et hoc est, quoniam secundum eum hujusmodi habitus aut totus esset in utraque
hujusmodi virium aut partim in altera et partim in altera ; ut autem idem
numéro habitus sit in duobus subjectis simul, impossibile est. ...» Ibid. c. 3.



i66 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (2 OS)

gebrauchen beide Ausdrucksweisen nebeneinander und nennen die
Seelenkräfte direkt Tugendsubjekt. Albertus Magnus sieht den
Ausdruck : Seelenkräfte sind Subjekte der Tugenden nicht gern, weil er
ihm unrichtig scheint ; denn Subjekt kann nur etwas sein, was etwas

in sich aufnehmen und tragen kann, also die Eigentümlichkeit der
Materie besitzt. Für alles, was in der Seele ist, kann nur die Seele selbst

Subjekt sein. Doch läßt auch er die Redeweise gelten, wenn sie nur
besagen soll, daß eine Tugend der Seele im Hinblick auf eine bestimmte
Seelenkraft zukomme.1 Thomas von Aquin übernimmt von seinem

Lehrer die Fragestellung und unterscheidet ein doppeltes Subjekt : ein
entferntes und erstes, das nur eine Substanz sein kann, und ein nächstes

(subjectum inhaesionis), das auch ein Akzidens sein kann, durch dessen

Vermittlung ein anderes Akzidens der Substanz zukommt. 2

2. Wenn wir nun zum Subjekt der Kardinaltugenden übergehen,
so finden wir, trotzdem der große Lehrer die Tugendethik ausführlich
behandelt hat, keine eigene Quaestio über das Tugendsubjekt, wie etwa
bei Gottfried von Poitiers 3 oder bei Wilhelm von Auxerre 4. Doch
läßt sich seine Lehre klar erkennen.

Das erste Werk des Heiligen, das hierbei in Frage kommt, ist der

unter dem Namen « Summa de bono » erhaltene, noch ungedruckte Teil
seiner großangelegten Summa de creaturis. Er verbindet hier die

Frage nach dem Subjekt mit der Frage nach der Zahl der Kardinaltugenden

; denn unter Voraussetzung der platonisch-augustinischen
Psychologie mit ihrer Dreizahl von Seelenkräften (vis rationalis, vis

irascibilis, vis concupiscibilis) mußte eine Vierzahl von Kardinaltugenden

immerhin als eine Unregelmäßigkeit empfunden werden.
Schon bei Wilhelm von Auxerre finden wir deshalb diese Unstimmigkeit
als Einwand gegen die traditionelle Vierzahl der Kardinaltugenden

1
« Licet quidam dicant potentias animae esse subjecta et virtutum et vitio-

rum, tarnen hoc non est verum ; et quod dicunt, non est dictum subtili ratione.
Impossibile est enim, quod aliquid sit subjectum non habens proprietatem materiae :

unde anima est subjectum omnium eorum, quae sunt in anima, secundum id
quod est et non secundum id quo est. Sed verum est, quod cum anima perficiatur
habitibus et formis, quae sunt in ipsa quodammodo perficitur quoad hanc
potentiam, quodammodo quoad aliam : et hoc modo forte volunt dicere, quod
virtus sit in ista vel in ilia potentia. » In IV. Sent. d. 14, a. 8.

2 III. Sent. d. 33, q. 2, a. 4, quaest. 1 ; Summa theol. I-II, q. 50, a. 2 ad 2 ;

q. 56, a. 1 ao 3 ; quaest. disput. de virtut. in comm. a. 3.
3 Summa, cod. lat. 15 747, fol. 45rb-vbÉ
4 Summa aurea, III, tr. 2, q. 3.



(299) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 167

verwendet.1 Auch beim Kanzler Philipp erscheint der gleiche Einwand 2

und von ihm geht er auch auf Albert den Großen über, der, wie
D. 0. Lottin gezeigt hat, auch in dieser Frage sehr vom Pariser Kanzler
beeinflußt ist. 3 Der Heilige fügt aber einen neuen, ähnlichen Einwand
hinzu, der sich auf die Psychologie der aristotelischen Ethik stützt. 4

In seiner Antwort gibt Albert erst ziemlich wörtlich die lange Reihe
der Gründe wieder, die der Kanzler für die Vierzahl der Kardinaltugenden

aufgestellt hat, an erster Stelle Philipps Erwiderung auf den

berührten Einwand.5 Doch hält er die Gründe des Kanzlers für unzu-

1 A. a. O. tr. 7, c. 2 : a Si secundum vires, in quibus sunt (distinguuntur
virtutes cardinales) : sed constat, quod non sunt nisi très vires : rationalis, concu-
piscibilis, irascibilis ; ergo secundum hoc non sunt nisi très virtutes. »

2 « Cum virtus sit perfectio anime rationalis secundum vires ejus, videtur,
quod juxta numerum virium perficiendarum assignandus esset numerus per-
fectionum. Et ita cum sint très vires anime rationalis, non deberent esse nisi
très virtutes cardinales. » Summa de bono, cod. lat. 3146, fol. 72va.

3 0. Lottin, La théorie des vertus cardinales de 1230-1250, Mélanges Man-
donnet, Paris 1930 (Bibliothèque Thomiste XIV), torn. II, p. 246 ff.

4 « Virtus est perfectio potentiarum anime motivarum. Sed secundum per-
fectibilia différant perfectiones. Sed motive vires, ut supra probatum est, non
extenduntur ultra très. Ad plus ergo videtur, quod tot sunt virtutes cardinales.
— Preterea Aristoteles in fine I. Ethicorum vires anime, que subjecta sunt vir-
tutum polliticarum, dividit in rationalem et irrationalem, et irrationalem dividit
in participantem aliqualiter ratione, sicut irascibilis et concupiscibilis, et non
participantem ratione, sicut nutritiva. Subjecta autem virtutis non sunt nisi
rationalis et irascibilis et concupiscibilis, que participant qualiter ratione. Ergo
videtur verum, quod virtutes pollitice non sunt nisi très. » Cod. lat. 18127,
fol. 275vt> ; cod. 603 (1665) (Brüssel), fol. 22Ta.

5 « Ad hoc quidam dicunt, quod virtutes pollitice dividuntur penes actus
principales virium et non penes vires. Et penes actum concupiscibilis, prout
ordinatur a ratione, secundum quod réfrénât cupiditates, accipitur temperantia ;

penes actum autem irascibilis ordinatum ad aggrediendum arduum, accipitur
fortitudo ; penes actum autem rationis absolute in discernendo bonum a malo
quoad nos, accipitur pradentia et penes actum rationis in comparatione ad alteram
in discernendo debitum et in reddendo redditum (lies : debitum) accipitur justitia

» Cod. lat. 18 127, fol. 275Tb ; cod. 603 (1665), fol. 22Ta-h. —- Was die
Darstellung des Aktes der Gerechtigkeit betrifft, gibt Albert die Lehre Philipps nicht
exakt genug wieder. Philipp sagt : « juxta actum rationis, qui est ad alteram,
seil, ordinäre, sumitur justitia, que ordinat ad proximum in reddendo, quod suum
est. » (Cod. lat. 3146, fol. 72.) Er vermeidet zunächst, der Gerechtigkeit einen
Verstandesakt (discernere debitum) zuzuschreiben ; ferner betrachtet er, wie
aus einer anderen Stelle hervorgeht, das reddere debitum nicht als einen actus
elicitus der Gerechtigkeit, sondern nur als einen actus imperatus oder nach seiner
Terminologie nicht als actus proprius, sondern nur als actus consequens (vgl. cod.
lat. 3146, fol. 120Ta) ; darum führt er in der angezeigten Stelle als eigentlichen
Akt der Gerechtigkeit das « ordnen » auf. Es ist bezeichnend, daß Albert dieses
« ordnen » für synonym mit « unterscheiden » hält ; denn daraus läßt sich schließen,



Die Lehre des hl. Albertus Magnus (300)

reichend, weil sie mehr Adaptationen als stringente Beweise seien.1
Er selber gibt folgende Begründung der Vierzahl, wobei naturgemäß
auch das Subjekt zur Sprache kommt :

« Unde dicendum est aliter, quod virtutes sunt perfectiones poten-
tiarum motivarum anime. Quedam autem potentia anime est ordinans
et quedam ordinata. Et cum ordo ordinantis sit in ordinatis, non
habet illa potentia ordinans materiam extra materiam ordinatarum
potentiarum. Ordinans autem potentia est ratio, ordinate vero potentie
irascibilis et concupiscibilis, ut habitum est in questionibus de anima.
Ordo vero rationis, qui secundum intentionem boni in moribus deter-
minatur et est optimorum operativus, non potest esse nisi in compa-
ratione ad medium, quod est in operationibus et passionibus aut in
comparatione ad alteram, ad quem refertur operatio vel passio. Et
primo modo perfectio rationis est prudentia ostendens medium, secundo
modo perfectio ipsius est justitia, dirigens in alteram secundum debitum.
Ordinate autem vires sunt concupiscibilis et irascibilis in passionibus
difficillimis : vel ille sunt innate, que sunt concupiscibilis et perfectio
ejus est temperantia vel illate, que sunt irascibilis et perfectio ejus
fortitudo. » Cod. lat. 18127 (Paris), fol. 275vb ; cod. 603 (1665)

(Brüssel), fol. 22vb-23ra.

Ausgangsprinzip ist also, daß die Tugenden Vollkommenheiten der
Seelenkräfte sind, allerdings nicht aller, sondern nur jener, die mit
der dem Menschen eigentümlichen Bewegung in Beziehung stehen. Als
solche kennt er drei : Vernunft, Luststreben (vis concupiscibilis) und
Hochstreben (vis irascibilis). Die Vernunft wird hier nicht als spekulative

Erkenntniskraft gefaßt, sondern als praktische, bewegende Vernunft,
in der Albert auch den Willen eingeschlossen denkt. 2 Sie ist die
ordnende Kraft in der menschlichen Seele. Als solcher kommt ihr kein
Gegenstand zu, der vom Gegenstand jener Kräfte verschieden wäre,
die sie zu ordnen hat, mit anderen Worten : ihr Materialobjekt fällt

daß er selbst, wenn er als Akt der Gerechtigkeit das aktive « ordnen » bezeichnet,
wenigstens einschlußweise auch einen Verstandesakt annimmt.

1
« Hec omnia non ostendunt numerum virtutum, sed sunt adaptationes

quedam, que facile reprobari possunt etiam a quolibet aliquid sciente. » Cod.
lat. 18 127, fol. 275vb.

2 So spricht er in der Summa de homine (tr. I, q. 66, a. 2, editio Jammy,
t. 19, p. 305), nachdem er sich den Einwand gemacht hat, die augustinische
Einteilung der Seelenvermögen berücksichtige den Willen nicht : De divisione Augustini

dicendum, quod datur penes genera moventium, seil, rationale et sensibile :

et sub rationali comprehenditur voluntas. »



über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden

mit dem Formalobjekt der geordneten Kräfte zusammen. Unter
Luststreben und Hochstreben meint Albert nicht das der vernünftigen
Seele eigentümliche Begehren, sondern das sinnliche Strebevermögen.1
Auf diese drei Seelenkräfte verteilt er nun die Kardinaltugenden.
Tugend des Luststrebens ist die Mäßigkeit ; Tugend des Hochstrebens
die Tapferkeit ; Tugend der Vernunft sind die Klugheit und die Gerechtigkeit.

Ihr Unterschied voneinander ist nicht mehr durch das

psychische Subjekt, sondern nur mehr durch die Verschiedenheit ihres
Aktes bestimmt. Aufgabe der Klugheit ist es, die rechte Mitte zu
bestimmen in den Handlungen, den sinnlichen Gefühlen und Strebungen,
sofern sie nur den betreffenden Menschen selbst angehen ; Sache der
Gerechtigkeit ist es, das sittliche Verhalten zu den Mitmenschen zu
ordnen nach Maßgabe der schuldigen Verpflichtung. Die Lehre Alberts
deckt sich, wenigstens was das Tugendsubjekt betrifft, völlig mit der
Ansicht des Kanzlers Philipp. Bezüglich der drei Tugenden : Klugheit,
Mäßigkeit, Tapferkeit gab es keine Schwierigkeit, 2 Weniger geklärt
war das Subjekt der Gerechtigkeit, zumal auch ihr Begriff ziemlich

vieldeutig ist.3 Stephan von Langton läßt sie im Anschluß an den
bekannten Glossentext zu Gen. 2, 10-14 hinsichtlich aller drei Seelenkräfte

in der Seele sein und aus jeder Seelenkraft Akte hervorbringen 4 ;

1 Eine Verdoppelung der vis irascibilis und concupiscibilis lehnt er in der
Summa de homine entschieden ab (tr. I, q. 66, a. 2 ad 4) : nullus Philosophorum
nec Sanctorum un quam dixit in rationali anima quod sit irascibilis et concupiscibilis.

» Vgl. Summa de bono : « Sed contra hoc est, quod omnis virtus, que est
in viribus inferioribus anime, sicut est irascibilis et concupiscibilis, ordinata est a
ratione ...» Cod. 603 (1665) (Brüssel), fol. 23.

2 Eine gewisse Schwierigkeit lag allerdings auch für sie im Verhältnis zum
freien Willen eingeschlossen. Schon Gottfried von Poitiers setzt sich mit einer
Ansicht auseinander, die alle Tugenden in den freien Willen verlegt, (cf. cod.
lat. 3143, fol. 35vb.) Ähnlich urteilen Hugo von S. Caro (cf. Scriptum sup. Sent,
cod. lat. 3073, fol. 48) und Wilhelm von Melitona (in IV. Sent. d. 14, cod. vatic,
lat. 4245, fol. 279). Andere, wie Stephan von Langton und Wilhelm von Auxerre,
unterscheiden richtiger, was im Tugendakt auf Rechnung des freien Willens zu
setzen ist und was jener Seelenkraft zugehört, aus der er unmittelbar hervorgeht.

3 Gottfried von Poitiers, Wilhelm von Auxerre u. a. untersuchen daher die
einzelnen Bedeutungen des Begriffes Gerechtigkeit. Zur Geschichte dieses Begriffes
vgl. auch A. Landgraf, Der Gerechtigkeitsbegriff des hl. Anselm von Canterbury
un dseine Bedeutung für die Frühscholastik, Div. Thom. (Frb.) 5 (1927) 156 ff.
Albertus unterscheidet die justitia specialis von der justitia generalis, welche
keine Tugend, sondern vielmehr Wirkung der Tugend im allgemeinen ist. (Cod.
lat. 18 127, fol. 340vb.)

4 « Justitia dicitur inesse secundum quamlibet vim, quia ex qualibet
interdum elicit motum. Nam cum justitie sit reddere unicuique quod suum est et
hoc spectet ad omnes vires, ex omnibus elicit motum. » Cod. lat, 14 556, fol. 229va.



170 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (302)

Wilhelm von Auxerre hilft sich damit, daß er alle Kardinaltugenden
generisch faßt und bezüglich der Gerechtigkeit in jeder Seelenkraft
Tugenden annimmt, die er als Arten unter der Gattung Gerechtigkeit
zusammenfaßt1 ; Wilhelm von Paris wagt keine klare Entscheidung,
neigt aber zur Ansicht, daß die Gerechtigkeit zugleich in der vis concü-

piscibilis und irascibilis sei2 ; Gottfried von Poitiers widmet dem

Subjekt der Gerechtigkeit eine eigene Frage und löst diese dahin, daß

er die Gerechtigkeit in die Vernunft verlegt, von wo aus sie causaliter,
nicht formaliter, Akte auch in den beiden anderen Seelenkräften hervorbringt.

3 Die gleiche Lösung findet sich bei Philipp von Grève : die

Gerechtigkeit ist subjektiv in der Vernunft, erstreckt sich aber auch
ursächlich auf die anderen Seelenkräfte, weil sie alle zu ordnen hat. 4

Ihm scheint sich Albert unmittelbar anzuschließen. Auch nach ihm
erstreckt sich der Bereich der Gerechtigkeit auch auf die anderen beiden
Seelenkräfte, sofern deren Akte Gegenstand gerechten Handelns sein
können.5

Die Verlegung der Gerechtigkeit in die Vernunft bedeutete trotz
der Fassung der Vernunft als vis motiva die Gefahr einer zu starken
Intellektualisierung der Gerechtigkeit. Sie mußte doch in erster Linie
als jene Tugend erscheinen, durch die wir erkennen, was wir dem
Nebenmenschen schulden. 6 Damit rückt sie aber so nahe an die Klug-

1 « Justitia cum sit genus ad multas species virtutum, secundum quas-
dam species est in una vi, secundum alias est in alia vi Et ita patet ratio
quare dicitur : justitia circuit omnes vires. » Summa aurea, III, tr. 2, q. 3, a. 3, sol.

2
« De justitia vero propter generalitatem suam nondum certum tibi fieri

potuit, an totaliter sit in una e tribus viribus nominatis, an secundum quid in
unaquaque, an totaliter in duabus earum. » De virtut. c. 18. — Aus dieser Stelle
scheint hervorzugehen, daß Wilhelm von Paris die Ansicht seines Kollegen Wilhelm
von Auxerre bereits kannte. Dann wäre die Summa aurea zirka 1220 anzusetzen.

3 0 Dicimus, quod justitia dicitur pertinere ad omnes vires, non quatenus
eliciat motum ex qualibet vi, sed quia omnes excitât ad eliciendum motus suos
et preterea omnes vires regit anime, ne ultra regulam equitatis procédant vel
citra deficiant et ideo dicitur ad omnes vires anime pertinere. » Cod. lat. 15 747,
fol. 45rb.

4 « Justitia est in ratione ut est motiva sicut prudentia est in ratione ut est
cognitiva motiva et licet dicatur quod comparatur eufrati etc., non propter hoc
dicitur, quod non sit in aliqua vi, sed hoc dicitur, quia habet ordinäre omnes
virtutes anime et habitus virtutum equaliter conjunctarum, ita quod non magis
impendit isti quam illi ...» Cod. 1801-03 (Brüssel), fol. 192^.

5 « Ad hoc autem quod obicitur, quod justitia specialis omnes alias circuit
dicendum, quod hoc verum est hoc modo, quo aliarum actus materiales sunt ad
actum suum, ut ita dicatur. » Cod. 603 (1665) (Brüssel), fol. 9irb.

6 Vgl. z. B. den Einwand bei Stephan von Langton : « Justifie est reddere
unicuique quod suum est. Ergo justifie est discernere, quid cuius sit ; sed dis-



(303) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 171

heit heran, daß eine innerlich begründete Scheidung von ihr kaum
mehr möglich ist. Auch bei Albert scheint diese Gefahr nicht
vermieden ; denn der Beziehungspunkt der herzustellenden Ordnung kann
an sich nur eine akzidentelle Verschiedenheit begründen, solange nicht
gezeigt wird, daß damit eine neue, durch eine neue Tugend zu
überwindende Schwierigkeit gegeben ist.

Ein besonderes Wort ist noch über die Klugheit zu sagen. Schon
O. Lottin hat dargestellt, daß, was die erworbenen Tugenden betrifft,
der Gedanke einer connexio virtutum in der Scholastik bis Thomas

von Aquin völlig in Vergessenheit geraten war.1 Auch Albert der
Große macht hierin keine Ausnahme. Die innere Abhängigkeit des

praktischen Urteils von der durch die sittlichen Tugenden zu regelnden
Willens- und Gefühlsverfassung findet bei ihm keine Berücksichtigung.
Wohl wird die Frage erörtert, ob die Klugheit wirklich Tugend sei.2
Aber die Rechtfertigung, die er ihrem Tugendcharakter angedeihen
läßt, begnügt sich damit, ihre Aneignung dem Einfluß des Willens
zuzuschreiben : die Klugheit wird erworben durch freiwilliges öfteres

kluges Handeln. Daher ist die Klugheit ein Willerishabitus im Sinn

von : freigewollter habitus. 3 In einer anderen Hinsicht noch hat die

Klugheit mit dem Willen zu tun, sofern sie nämlich nicht in der
Vernunft schlechthin, sondern in der praktischen Vernunft ihren Sitz
hat, die durch den Willen zum Handeln bewegt. Das Klugheitsurteil
wird so zum Prinzip eines Wollens oder Strebens. 4 Nach Albertus

cretio inest secundum vim rationabilem. Igitur et justitia secundum illam vim. »

Cod. lat. 14 556, fol. 229rb.
1 0. Lottin, La connexion des vertus avant saint Thomas d'Aquin, Recherches

de Théologie ancienne et médiévale, 2 (1930) 21-52.
2 Eine entschiedene Leugnung des Tugendcharakters der Klugheit findet sich

in der Frühscholastik bei P. Abaelardus (Dial, inter phil. Jud. et christ. PL. 178,

1652 C) und seinem Schüler Hermann (Epitome, c. 33, PL. 178, 1750 BC).
3 « Ad primum ergo dicendum, quod haec est falsa : nulla virtus est in ratione.

Ad id autem, per quod probatur, dicendum, quod secundum philosophum omnis
voluntas in ratione est uno modo et ideo recolendum est, quod diximus in tractatu
de anima, qüestione de voluntate. Diximus enim, quod voluntas uno modo motor
rationis est et antecedenter ad rationem ordinatur et sie opus rationis voluntarium
efficitur ; et sic prudentia secundum quod est virtus, est in ratione et est habitus
voluntarius, quia sic consistit in laude vel in vituperio, et sic libera est acquisitio
virtutis et efficitur non sine voluntate. » Cod. lat. 18 127, fol. 318.

4 « Ad aliud dieimus quod eligere est actus liberi arbitrii, magis tarnen tenens
se ex parte rationis practice et ita dieimus (secundum), quod prudentia est in
ratione consequenter ad voluntatem ordinata et fetiam antecedenter. Unde
ista virtus est movens ad opus. Probavimus enim in tractatu de anima, quae-
stione de motu, quod ratio et intellectus non movent nisi per appetitum, qui est



172 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (304)

wird dadurch nicht bloß der Tugendcharakter der Klugheit überhaupt
gerechtfertigt, sondern auch ihr Primat über die anderen sittlichen
Tugenden statuiert.1

Die sinnlichen Strebekräfte sind nur Subjekt von Tugenden in
Unterordnung unter die Vernunft, sofern sie an der Vernunft
teilnehmen. 2 Mäßigkeit und Tapferkeit sind also von der Klugheit
abhängig, die ihnen die rechte Mitte zu bestimmen, und von der Gerechtigkeit,

die ihnen das Debitum vorzuschreiben hat.
3. Soweit die Lehre des heiligen Kirchenlehrers in der Summa de

bono. Im Sentenzenkommentar wird unter Verweisung auf das

vorausgehende ethische Werk3 von den Kardinaltugenden weit kürzer
gehandelt. Was sich über die Tugendsubjekte findet, unterscheidet
sich nicht von der dargelegten Lehre. Auch hier begegnet uns der
Einwand gegen die Vierzahl der Kardinaltugenden aus der Dreizahl der

Seelenvermögen. Die Antwort darauf ist hier kürzer : von den drei
Seelenkräften bedarf die Vernunft einer zweifachen Tugend : sofern
sie die änderen Seelenkräfte leitet, bedarf sie der Klugheit ; sofern sie

aber den Menschen in seinem Verhältnis zu den Mitmenschen ordnet,
muß die Gerechtigkeit sie vervollkommnen. 4 Er hält also auch hier
daran fest, daß die Gerechtigkeit eine Tugend der Vernunft ist. Sein

Hauptgrund hierfür ist, daß das Werk der Gerechtigkeit ein Ordnen
ist ; Ordnung aber ist Sache der Vernunft.5

in ipsis et ita ratio per appetitum, qui est in ea, habet operari disponere
sicut per cognitionem que est in ea (lies : sicut disponere per Cognitionen! »

Ibid. fol. 32ira.
1 « Sicut se habet motiva pars anime ad opus virtutis, sic se habebit habitus

perficiens ad partem illam. Sed inter motivas principalis est ratio. Igitur habitus
ejus principalis est virtus. » Ibid. fol. 3iSrb.

2 « Potentie sensibiles anime non participant virtutem nisi prout participant
aliquantum ratione. » Ibid. fol. 318va.

3 In III, Sent. d. 33, a. 3 bemerkt er am Schluß, er fasse sich kurz, « quia
alibi longa valde disputatione inquisitum est de iis in communi et de singulis in
speciali » (ed. Jammy, t. 15, p. 342).

4 « Licet non sint nisi très potentiae, una tarnen habet sc dupliciter, seil,
ratio ; seil, ut regens alias, et sie in ea est prudentia ; vel ut ordinans nos invicem
ad alios, et sie in ea est justitia. In concupiscibili autem temperantia et in irascibili
fortitudo. Et sic jam habitae sunt très multiplicationes harum quattuor virtutum. »

Ibid. a. 1 ad 5 (ed. Jammy, t. 15, p. 339).
0 « Cum enim justitia consistât in ordinatione ad alteram et omnis ordo

rationis sit, sic erit justitia necessario in ratione. » Ibid. d. 34, a. I (p. 345). —
Dionys der Kartäuser bemerkt dazu : « Istud est contra commune m doctrinam
doctorum, qui justitiam in voluntate constituunt. Nee argumentum istud con-
cludit : quoniam simili ratione spes et Caritas essent in ratione, quia consistant



(3°5) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 173

Auf das Subjekt der Klugheit geht Albertus im
Sentenzenkommentar näher ein. Es ist für den Doctor universalis Voraussetzung,
daß jede Verstandestugend im praktischen Intellekt wurzeln muß :

Er unterscheidet einen praktischen Intellekt im engeren Sinn, dessen

Begriff Prinzip eines Tuns oder Wissens ist, und einen affektiven
Intellekt, dessen Erkennen vom Affekt beherrscht ist. Die Klugheit
ist im praktischen Intellekt der ersten Hinsicht nach, wohl sofern seine

Erkenntnis Prinzip des Tuns ist.1
4. Die Lehre des Stagiriten über das Subjekt der Gerechtigkeit

ist unklar. Aber das eine ist jedenfalls klar, daß er die Gerechtigkeit
als sittliche Tugend auch subjektiv von den dianoetischen Tugenden
scharf abhebt. 2 Es wäre also nach ihm unmöglich die Gerechtigkeit
in die Vernunft zu verlegen. Wie stellt sich Albertus in seiner
Paraphrase zur Nikomachischen Ethik zu Aristotelès Schon im IV. Teil
des Sentenzenkommentars zeigt sich Albert auch hinsichtlich der

Gerechtigkeit viel mehr von Aristoteles beeinflußt. Er rechnet sie zu
den moralischen Tugenden und läßt ihren Gegenstand im Gegensatz

zur Mäßigkeit und Tapferkeit in den Handlungen bestehen ; bei ihr
ist die rechte Mitte das medium rei, nicht wie bei den anderen ein
medium quoad nos.3 So zählt er auch im Ethikkommentar die

Gerechtigkeit zu den moralischen Tugenden, wenn auch nicht zu den

eigentlich moralischen, weil sie nicht den Affekt hinsichtlich der Freude

in recta ac débita ordinatione viatorum ad Deum, qui est illarum virtutum imme-
diatum propriumque objectum. » De donis Spiritus Sancti, tr. IV, add. 1 (Opera
omnia, t. 35, p. 247). Vgl. St. Thomas zu diesem Argument : Summa theol. II-II,
q. 58, a. 4 ad 2.

1 So wenigstens scheint die im Text verderbte Stelle zu verstehen sein :

« Est intellectus ut intellectus, et in illo nulla virtus est : et est intellectus ut est

per extensionem ad opus: et haec extensio fit duobus modis Primo modo, quia
affectus principatur in eo, qui facit inquiri operabilia. Alio modo, quia forma
accepta ab ipso est principium operis et scientiae : et sic extenditur in affectum
modo primo et verum seibile in (lies : et) bonum operabile modo secundo. Et iste
est intellectus practicus, in quo sunt virtutes quaedam ut prudentia, fronesis et
intellectus et hujusmodi virtutes intellectuales. Est autem intellectus veri, cuius
consensus principium est voluntas : et ille est affectivus intellectus et in illo est
fides. » Ibid. d. 23, a. 2 ad 4.

2 Nikom. Ethik V, 15, 1138 b, 13-14.
3 « Moralis autem (virtus) circa passiones est vel operationes : circa passiones

quidem innatas vel illatas : "circa ihnatas quidem temperantia, illatas autem forti-
tudo. Justitia vero circa operationes, in quibus nulla proprie est passio.
Medium autem non habent ipsae eodem modo quia in duabus quae sunt
circa passiones, medium est quoad nos : et in justitia est medium rei proprie.
Sed de his alias. » IV. Sent. d. 14, a. 3.



I74 Die Lehre des hl. Albertus Magnus

und Traurigkeit ordnet.1 Daher wird sie an letzter Stelle unter den
sittlichen Tugenden behandelt, weil sie weniger als die anderen etwas

von sittlicher Gewohnheit, mehr von der Vernunft an sich trägt. 2 Er
nähert sie stark der ars, weil auch bei ihr die Vollkommenheit mehr im
gewirkten Werk selber als im Wirkenden besteht. Als ersten Grund
dafür macht er geltend, daß « diese Tugend nicht gänzlich in der Strebekraft,

sondern vielmehr in der abwägenden, urteilenden und bestimmenden

Vernunft begründet ist, die bestimmt, was wem geschuldet ist ;

das aber übersteigt das Begehrungsvermögen. » 3 Es scheint also auch
hier der hauptsächlichste Akt der Gerechtigkeit ein Verstandesakt zu
sein, die Bestimmung der rechten Mitte in Dingen, die anderen

geschuldet sind. Trotzdem kann Albertus nicht umhin, sie dem Subjekt
nach von der Klugheit zu scheiden ; auch sie muß mit den anderen
sittlichen Tugenden in der Seelenkraft sein, die an der Vernunft Anteil
nimmt und nicht selber Vernunft ist4, während die Klugheit in der an
sich vernünftigen Seelenkraft ist. 5 Die Gerechtigkeit ist der Klugheit
untergeordnet als dem ersten Ordnungsprinzip ; von ihr empfängt sie

die ratio aequi und darnach ordnet sie die Begierden und Freuden in
den Beziehungen der Menschen untereinander. 6 Unklar bleibt, wie
Albert seinen Grundsatz aufrecht erhalten kann, daß Ordnungsprinzip
nur die Vernunft sein kann, ohne daß die Gerechtigkeit im rationale

per essentiam wäre. Der Wille tritt bei Albert auch hier nicht als

Tugendsubjekt in Erscheinung. An einer anderen Stelle scheint es

allerdings, als ob er mit einer solchen Möglichkeit rechne und hier vertritt

1 Ethic. 1. I, tr. i, c. 5 (ed. Jammy, t. 4, p. 8).
2

« Haec igitur causa est, quod inter morales ultima ponitur. Minus enim
de more habet et plus de ratione, quam aliqua aliarum moralium. Et non causa
quam dicunt quidam, quod sicut dignissima ponatur in fine : sed potius quia
multiplicitatem habet, ex eo quod rationis relatae ad morem, ex principiis
virtutum, quae simpliciter morales sunt, determinari non potuit, sed alia principia
ponere oportet et ideo extra morales determinanda fuit et quia sine more non
est, propter hoc cum aliis moralibus erat conjungenda, ut iste liber quasi continua-
tio quaedam sit moralium ad intellectuales. » Ibid. V, tr. 1, c. 1 (p. 186).

3 « Virtus haec non tota in appetitu consistit, sed potius in ratione propor-
tionante, judicante et déterminante, quid cui debitum sit, quod appetitus facere
non potest. » Ibid.

4 Ibid. VI, tr. 3, c. 1 (p. 258).
5 Ibid. III, tr. 2, c. 1 (p. 134).
6 « Ordinans igitur in tali passione (civili) justitia est : non quidem ordinans

primum. Primum enim ordinans prudentia est. Ordinans autem ordinatum justitia
est. Accipiens quidem rationem aequi a prudentia et secundum hoc ordinans
cupiditates et delectationes est justitia circa ea, in quibus est communicatio
hominum. » Ibid. (p. 135).



(307) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 173

er deutlich den Standpunkt, daß auch der Wille nur durch Teilnahme
vernünftig ist.1 Es wäre also möglich, daß er an den Willen als

Subjekt der Gerechtigkeit und damit verwandter Tugenden gedacht
hat. Ja an einer Stelle spricht er direkt von der Gerechtigkeit als

einer forma voluntatis. 2 Sicher beschritt also Thomas von Aquin nur
einen schon von Albertus angebahnten Weg, wenn er die Gerechtigkeit
ausschließlich in den Willen verlegt. 3

Im Ethikkommentar äußert sich Albert auch näher über die Rolle,
die der Vernunft im Verhältnis zu den Tugenden zukommt. Eine durch
den Voluntarismus des hl. Augustinus entstandene Meinung betont vor
allem das Willensmäßige an der Tugend ; auch Albert scheint in der
« Summa de bono » und im Sentenzenkommentar auf dieses Element
ein starkes Gewicht gelegt zu haben ; hier im Ethikkommentar steht
er unter dem Einfluß des aristotelischen ethischen Intellektualismus und
vertritt mit Eifer die Auffassung, daß das, was die Tugend zur Tugend
macht, nur die Vernunft sei, und daß auch der Wille nur Tugendsubjekt

sein könne, sofern er die Vernunftform partizipiere ; ebenso

verhält es sich mit dem niederen Begehrungsvermögen. 4

5. Schon im Ethikkommentar kennt Albertus die pseudoaristotelische

Schrift « De virtutibus et vitiis » unter dem Namen « De lauda-
bilibus bonis ».5 Im Kommentar selber zieht er das Schriftchen noch

1 « In voluntate specialiter dicta non sunt principia, quibus medium deter-
minatur et quorum principia non sunt in aliquo subjecto, ilia nunquam fieri
possunt in eo : ergo in voluntate secundum quod voluntas est, secundum se consi-
derata nunquam possunt fieri virtutes, et si fiant, oportet quod fiant ad formam
rationis a voluntate participatam. » Ibid. VI, tr. 1, c. 2 (p. 223).

2 Dies bei Erklärung der von Aristoteles am Eingang des V. Buches
berichteten vulgären Gerechtigkeitsumschreibung : « Omnes pollitici justitiae
nomine talem volunt et intendunt habitum determinando dicere, a quo illi, qui
habent eum, ex facultate perfecta operativi fiunt justorum et a quo in effectu
justa operantur et volunt justa per appetitum : ita quod justitia inquantum
habitus est, det facultatem : et inquantum bonum in extremo est, justam perficiat
operationem : et inquantum forma voluntatis est, faciat velle justa. Sicut enim
dicit Socrates, ex forma voluntatis et appetitus judicium finis est electio. » Ibid.
V, tr. 1, c. 1 (p. 187).

3 Vgl. III. Sent. d. 33, q. 6, a. 4, qa. 3 ; Summa theol. II-II, q. 58, a. 4.
4 Eth. VI, tr. 1, c. 2 (p. 223) : «Propter quod patet, quod formam virtutis

non confert voluntas, nec subjecto tribuit quod sit virtutis susceptivum sed

potius ratio. Ex omnibus his patet, quod vires sive potentiae appetitivae
non sunt subjecta virtutum nisi per formam rationis participatem ab eis et sic se

habent virtutes ad virtutes sicut se habent subjecta ad subjecta. ...» Vgl. über
die Stellung der Vernunft in der Ethik Alberts die treffliche- Studie 0. Lottins
Le rôle de la raison dans l'Ethique d'Albert le Grand, Rome (1932).

5 Ethic. 1. I, tr. 1, c. 7 (p. 10).



176 Die Lehre des hl. Albertus Magnus

nicht heran, wohl aber in seinem Spätwerk, der « Summa theologica ».

Zweimal begegnet uns hier die diesem der akademischen Schule ange-
hörigen Schriftchen eigentümliche Lehre über das Subjekt der
moralischen Tugenden 1 und Albert scheint sich dieser Lehre anzuschließen.
Er macht jedenfalls keinen Versuch, diese Lehre mit seiner früheren
in Einklang zu bringen, vielleicht unter dem Eindruck der Autorität
des Stagiriten, dem er das Büchlein zuweist. Es verlegt die Klugheit
in die Vernunft, die Maßhaltung in die vis concupiscibilis, die Tapferkeit
in die vis irascibilis, die Gerechtigkeit aber in alle drei Seelenkräfte

gemeinsam.2 Wahrscheinlich hat aber Albert hier die justitia generalis
im Auge ; und selbst wenn er an die spezielle Gerechtigkeitstugend
denkt, wird er die Verteilung auf die beiden niederen Kräfte im
kausalen Sinn verstehen. Im übrigen scheint den Lehren der Summa

theologica nicht der Charakter einer neuen Bearbeitung und Zusammenfassung

der Theologie Alberts zu gebühren, sondern mehr jener einer
handlichen Stoffsammlung für einen Kreis von Mitbrüdern. 3 Auch sein

Schüler Ulrich von Straßburg spricht auf Grund dieser Schrift die

Gerechtigkeit der ganzen Seele zu. 4

6. Fassen wir nunmehr die gesamte Lehre Alberts des Großen über
das Subjekt der Kardinaltugenden zusammen. Er bleibt in seinem

1 P. II, tr. 16, q. 18, m. 3 (ed. Jammy, t. 18, p. 463) ; ibid. q. 103, m. 2 (p. 481) :

« Aliquando (virtus) dividitur secundum subjecta et sicut dicit Aristoteles in libro
«De laudabilibus bonis», anima triplicis partis assumpta est a Piatone, seil,
rationalis, irascibilis et concupiscibilis. Et sie rationalis virtutis est prudentia,
ut dicit, irascibilis est mansuetudo et fortitudo, concupiscibilis vero temperantia
et continentia. Totius autem animae justitia, liberalitas et magnanimitas. » —
Über diese Schrift vgl. E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, II, 2 3, p. 103,
Anm. 1, und III, 1 3, p. 647 f. ; über die lateinische Übersetzung siehe A. Pelzer,
Les versions laines des ouvrages de morale conservés sous le nom d'Aristote en

usage du XIIIme siècle, Revue Néosc. 23 (1921) 321 fE. Die erste Erwähnung
fand ich bei Richard von Leicester (vgl. über ihn M. Grabmann, Gesch. d. schol.
Methode, II, p. 490 f.), der in seiner theologischen Summe schreibt : « Anima
qualibet virtute posset competenter virtuosa denominari ; communiter justi (lies :

justa) tarnen denominator. Justitia enim omnes alias complectitor. Dicit enim
Aristoteles, quod justitia est secundum très vires anime, alie secundum singulas. »

(Cod. Mazar. 774, fol. 20ra.) — Überweg-Geyer berichtet irreführend, das Opus-
culum « De vitiis et virtutibus » sei ein Teil der Magna Moralia (Die patrist, und
scholastische Philosophie, Berlin 1928, p. 346) ; es handelt sich vielmehr um ein
ziemlich später entstandenes Werk (vgl. Zeller, a. a. O.) aus dem ersten
vorchristlichen Jahrhundert.

2 In der Berliner Ausgabe der Werke des Aristoteles p. 1249 a, 30 ff.
3 Vgl. darüber M. Gorce, Le problème des trois Sommes : Alexandre de Halès,

Thomas d'Aquin, Albert le Grand, Revue Thom. 36 (1931 293-301.
4 Summa de bono, cod. lat. 15 901, fol. i82rb.



(309) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 177

Erstlingswerk, wie auch im Sentenzenkommentar auf der traditionellen
Bahn, indem er Tapferkeit und Maßhaltung in das niedere Begehrungsvermögen,

Klugheit und Gerechtigkeit in die Vernunft verlegt. Die

Scheidung zwischen Klugheit und Gerechtigkeit wird nur auf Grund
verschiedener Akte, nicht aber verschiedener Subjekte vollzogen. Zwar

begreift er unter der Vernunft auch den Willen, aber das

Willensmoment scheint für die Gerechtigkeit zunächst von keiner größeren

Bedeutung als auch für die Klugheit, sofern eben jede Tugend, um
Tugend zu sein, ein habitus voluntarius sein muß. Je mehr er sich

von der Tradition unabhängig macht und sich an Aristoteles anschließt,
desto mehr wird er auch dem Eigencharakter der Gerechtigkeit gerecht.
Schon am Ende des Sentenzenkommentars wird der aristotelische Einfluß

stärker und kommt naturgemäß im Ethikkommentar am stärksten
zum Ausdruck, wenngleich auch hier ein stark rationales Moment in
der Gerechtigkeit noch festgehalten wird. Doch tritt immer mehr der

Wille als Subjekt auf den Plan. In seinem Alterswerk erscheint
kommentarlos jene akademische Theorie, welche die Gerechtigkeit in
alle drei Seelenkräfte verlegt. Bezüglich der Mäßigkeit und der Tapferkeit

hat er von Anfang an ständig die Theorie vertreten, daß sie in die
beiden Kräfte des niederen Begehrungsvermögens zu verlegen seien,
sofern dieses unter Leitung der Vernunft steht. In der Summa de bono
stoßen wir nirgends auf eine Auseinandersetzung darüber, ob das

niedere Begehrungsvermögen überhaupt Tugendsubjekt sein könne,
obwohl zum Beispiel auch innerhalb der Dominikanerschule Hugo von
St. Caro dies geleugnet hatte.1 Im Sentenzenkommentar dagegen finden
wir im vierten Buch eine polemische Notiz gegen eine Ansicht, welche

alle Tugenden in den freien Willen verlegt. Sie bezieht sich aller
Wahrscheinlichkeit nach auf den Franziskanerlehrer Wilhelm von
Melitona. 2 Albertus weist diese Ansicht mit Berufung auf Aristoteles,

1 «... omnis virtus est in ratione ; concupiscibilis enim et irascibilis cum non
sint potentie anime rationalis, non possunt esse subjectum virtutis vel meriti. »

Cod. lat. 3073, fol. 5iva.
2 IV. Sent. d. 14, a. 8 ad 5. — P. Minges wollte hier Alexander von Haies

verstehen. (Das Abhängigkeitsverhältnis zwischen Alexander von Haies und
Albert dem Großen, Franz. Studien 2 [1915] 257). Aber der IV. Teil der
Summe Alexanders ist zum größten Teil aus Wilhelm von Melitona übernommen,
unter anderem auch der Text, den Albert hier im Auge hat, wie ein Vergleich
mit cod. vatic, lat. 4245, fol. 279 oder cod. 182 (Assisi), fol. ii4va ergibt.
Wilhelm von Melitona war nach E. Longpré (Diet. Théol. Cathol. VIII, col. 538 ff.)
schon 1245 Baccalaureus, sein Sentenzenkommentar kann also zeitlich sehr wohl
vor dem Alberts liegen, besonders dessen 4. Buch, das zirka 1250 anzusetzen ist.

Divus Thomas. 21



178 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (ß^)

Johannes Damascenus, Gregor von Nyssa Nemesius) und Avicenna
zurück.1

Was bisher dargelegt wurde, bezieht sich zunächst auf die
erworbenen Tugenden ; Albertus kennt auch eingegossene sittliche
Tugenden. 2 Nichts weist darauf hin, daß er diese hinsichtlich des

Subjekts von den gleichnamigen erworbenen Tugenden unterschieden
hätte. Daß er keine Inkonvenienz darin erblickte, eingegossene Tugenden

in das niedere Begehrungsvermögen zu verlegen, geht schon daraus

hervor, daß er dies sogar für theologische Tugenden annimmt, wie wir
bald sehen werden. Es läßt sich dies aber auch positiv dartun. Wo

er in der Summa de bono von der lombardischen Tugenddefinition
handelt, macht er sich den Einwand, die Definition sei zu eng, weil als

Tugendsubjekt darin die « mens », angeführt werde, was doch auf die
im niederen Begehrungsvermögen sich befindenden Tugenden nicht
zutreffe. Er antwortet darauf, die Definition gelte nur für die

eingegossenen Tugenden : diese aber werden von Gott in erster Linie
dem Obersten in der Seele eingegossenen, von dort aus aber werden sie

auch den niederen Seelenkräften mitgeteilt, sofern sie durch Teilnahme

an der Vernunft auch an der « mens » Anteil haben.3 Über die

Formierung dieser eingegossenen sittlichen Tugenden durch die Gottesliebe

wird im zweiten Teil noch die Rede sein. Nicht ohne Interesse
ist hier auch die Widerlegung, die er Wilhelm von Melitona angedeihen
läßt. Dieser verwarf die eingegossenen Tugenden im niederen

Begehrungsvermögen mit der Begründung, daß dann die bloß natürliche
Vernunft einen an sich gnadenhaften Tugendakt im niederen Vermögen
hervorrufen könne. 4 Albertus erwidert, daß die natürliche Bewegung

1 « Et si hoc est verum, quod dicunt, videtur tunc, quod quidquid dicitur
in fine I. Ethicorum et a Damasceno et a Gregorio Niceno et ab Avicenna, totum
falsum est et hoc reputo ego absurdum. » A. a. O.

2 IV. Sent. d. 18, a. 8 und öfter. Vgl. H. Lauer, Die Moraltheologie Alberts
des Großen, Freiburg 1911, p. 89.

3 « Ad id quod obicitur de hoc quod dicitur : « mentis », dicendum, quod
mens ponitur ibi ut subjectum primum infuse virtutis. Dona enim que fluunt
a patre luminum, primo recipiuntur ab eo, quod propinquissimum est deo et
hoc est superior pars anime, que dicitur mens. Virtutes autem anime sive potentie,
que secundum se sunt irrationales, secundum ordinem tarnen ad rationem,
participant aliqualiter ration e et ita participant etiam mentem, propter quam parti-
cipationem fiunt subjecta virtutum. » Cod. 603 (1665) (Brüssel), fol. 2/4^. —•

Ganz ähnlich in II. Sent. d. 27, a. 1 ad 2 (Jammy, t. 15, p. 266).
4 «... inferiores potentiae sunt moventes motae ; unde si virtutes essent

in illis, essent virtutes motae a ratione et cum ipsae sint gratuitae oporteret quod
motum gratiae praeveniret motus naturae ex parte rationis vel liberi arbitrii et



(311) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 17g

der Vernunft und die übernatürliche Bewegung der eingegossenen

Tugend verschiedenen Ordnungen angehören und so der erstere auch

gar nicht Prinzip des letzteren sei. Übrigens sei auch die Vernunft
durch die Gnade erhoben und so auf die gleiche Ebene mit den anderen

gestellt und auch ihre Bewegung übernatürlich und gnadenhaft.1 Es

liegen also für Albert auch die eingegossenen moralischen Tugenden in
denselben Subjekten wie die erworbenen.

II.

Die Lehre vom Subjekt der Kardinaltugenden mußte sich in der

Hauptsache auf die alte Philosophie stützen. Bezüglich der theologischen
Tugenden gab es in den Quellen der Offenbarung keine ausdrückliche

Angabe über ihre Lagerung in der Seele. Auch die Kirchenväter gehen
auf solche Fragen noch nicht ein. Eine Verteilung der theologischen

Tugenden auf die einzelnen Seelenkräfte begegnet uns erstmals bei
Anselm von Laon (f 1117). Er bringt sowohl den augustinischen Ternar
des Gottesbildes in der Seele : Intellekt, Gedächtnis, Wille, als auch die
drei gewöhnlichen Seelenkräfte : ratio, vis irascibilis und concupiscibilis
mit ihnen in Verbindung. 2 Besonders letztere Einteilung erwarb sich

allgemeine Anerkennung und kehrt nach anfänglichem Schwanken 3

hoc est inconveniens. » IV. Sent. d. 14, a. 8 ad 5. — Vgl. Summa Alexanders,
p. IV, q. 55, m. 3, a. 2 und den gleichlautenden Text bei Wilhelm von Melitona
(cod. vatic, lat. 4245, fol. 279).

1 « Motus quo ratio ordinat et regit inferiores vires aequivocus est ad motum
virtutis gratuitae informantis opus : et ideo si ille praeveniret istum, non esset

propter hoc prior, nisi esset ejusdem rationis. Praeterea non est inconveniens,
quod ratio informata gratia praeveniat concupiscibilem vel irascibilem informatam
gratia : quia semper erit motus gratiae primus. » A. a. O.

2
« Tribus virtutibus, quibus quasi fundamento, pariete, tecto domus dei

principaliter construitur, in his tribus viribus anime, seil, memoria, intelligentia,
voluntate, per tria locus paratur : per crucem seil, vere penitentie in memoria
fidei, per paupertatem spiritualem intelligentia spei, per obedientiam in voluntate
caritatis. » (Bliemetzrieder, Sententiae Anselmi, Beitr. z. Gesch. d. Phil. d. Mittelalters

XVIII, 2-3, p. 110.) «Humana anima similitudinem Trinitatis servans
triplici consistit natura, habet enim esse, vivere, corpus regere ; habet etiam
rationem, concupiscientiam, iram. Haec est Trinitas naturalis. Super rationem
enim fides fundatur, quae est lumen ejus ; super cupiditatem est spes, quae
est lumen ejus ; super iram Charitas, regens et illuminans eam. Sicut ira natura-
liter ardet, sie Charitas spiritualiter fervet. » Epist. ad. H. Abbatem. PL. 162,

1589 AB.
3 Da der vis irascibilis als Formalobjekt von manchen das Übel

zugeschrieben wurde, war die Verlegung der Hoffnung in sie nicht allgemein.



i8o Die Lehre des hi. Albertus Magnus (312)

immer in der Form wieder, daß der Glaube der vis rationalis, die

Hoffnung der vis irascibilis, die Liebe der vis concupiscibilis
zugeschrieben wird.1 Auch der hl. Albertus verwendet diese zur Formel
erstarrte Einteilung. 2 Doch hatten sich, was Glaube und Hoffnung
betrifft, am Eingang der Hochscholastik Spezialuntersuchungen über
deren Subjekt herausgebildet, mit denen auch der Doctor universalis
sich auseinandersetzen mußte. Über das Glaubenssubjekt handeln vor
Albert : Gottfried von Poitiers 3, Wilhelm von Auxerre 4, Hugo von
St. Caro B, Alexander von Haies 6, Philipp von Grève 7, letzterer auch
über das Subjekt der Hoffnung. 8

I. Für die Lehre vom Subjekt des Glaubens war anregend geworden
die bekannte Stelle Hugos von St. Viktor, wonach sich im Affekt die

Substanz, in der Erkenntnis die Materie des Glaubens findet. 9 Wilhelm
von Auxerre vertritt die Ansicht, daß der Glaube im spekulativen

1 So z. B. Wilhelm von Auxerre, Hugo a St. Caro, Philipp der Kanzler,
Johannes von Rupella u. a.

2 Nur an einer Stelle scheint die andere Auffassung durchzuklingen, als ob
die Dreiheit der göttlichen Tugenden im Trinitätsbild der Kräfte der « mens »

begründet sei : « Cum igitur secundum Augustinum imago sit in anima secundum
earn partem, qua nihil excellentius habet, videbitur, quod fides, spes, caritas
sint in altissimo animae. » III. Sent. d. 34, a. 1 (ed. Jammy, 15, p. 345). Doch
ist Albertus sonst nicht für die Ansicht, daß die göttlichen Tugenden das eigentliche

Gottesbild in der Seele vervollkommnen, weil sie auf die Tätigkeit hingeordnet
sind : « Quando dicit Augustinus de imagine, loquitur de parte animae suprema,
quae per naturales habitus ordinatur in Deum, secundum quod est trinus et
unus : et haec non perficitur habitibus ordinatis ad opus, nisi accipiatur imago
improprie, seil, prout résultat in viribus inferioribus, et in libero arbitrio et ratione
et voluntate et hujusmodi. » A. a. O. d. 26, a. 1 ad 4 (p. 275). Gewöhnlich faßt
er als vires ordinatae ad opus nur die drei traditionellen : vis rationalis, irascibilis
und concupiscibilis (vgl. IV. Sent. d. 1, a. 2 ad 3 [t. 16, p. 6j). In sie verlegt darum
auch Albert für gewöhnlich die Tugenden. Vgl. auch II. Sent. d. 27, a. 1 ad 2 :

hier wird nur die heiligmachende Gnade in die eigentliche « mens » verlegt, die
Tugenden in die anderen Seelenkräfte : « Augustinus diffinit virtutem infusam
cum gratia gratum faciente. Huiusmodi autem ut in primo subjecto reeipitur in
eo quod est proximum Deo : hoc autem est mens ; per descensum postea partes
virtutum sunt in potentiis aliis. » (Jammy, 7, 15, P- 266.)

3 Summa, cod. lat. 3143, fol. 35vl> f.
4 Summa aurea, III, tr. 3, q. 2.
5 Scriptum super Sent. III, d. 27 ; Cod. lat. 3073, fol. 75rb ff.
6 Summa theologica, p. III, q. 80, m. 1 : in qua vi anime fides sit sicut in

subjecto. — Es kann hier nicht untersucht werden, wieweit die p. Iii auf Alexander
selbst zurückgeht.

Summa de bono, cod. lat. 3146, fol. 55vt> : in qua vi sit fides.
8 Ibid. fol. 63v1) : queritur in qua vi sit spes.
9 De sacramentis I, 10, 3 ; PL. 176, 331 BC.



(313) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 181

Intellekt wurzle, aber doch im Sinn einer instinktmäßigen
Werterkenntnis des zum Heile Führenden. Ihm schließt sich Hugo von
St. Caro an. In der Summe Alexanders von Haies wird der Glaube
in den affektiven Intellekt verlegt, der Erkennen und Wollen in einer
Potenz vereinigt ; somit ist der Formel Hugos sehr leicht genüge

getan. Eine ganz ähnliche Lösung bringt der Kanzler Philipp ; nach

ihm ist der Glaube in Verstand und Wille zugleich, wobei er beide

in einer Seelenkraft zusammengefaßt denkt. Johannes von Rupella
lehrt, daß der Glaube im freien Willen sei, in jener Hinsicht, in der
dieser Vernunft ist.1

Der hl. Albert hat keine spezielle Frage über das Glaubenssubjekt.
Im Sentenzenkommentar stellt er sich zunächst die Frage, zu welchem
Genus die Glaubenstugend gehöre.2 Der Glaube gehört nach ihm zwar
zur Erkenntnis, aber nicht zur Gattung der Wissenschaft, da er nicht
aus der Einsicht in den Sachverhalt des Gegenstandes, sondern aus
einem freien Willensentschluß hervorgeht. 3 Er bezeichnet also nicht
ein Wissen schlechthin, sondern ein affektdurchsetztes Wissen, da der

Affekt es beherrscht und durchformt. 4 Deswegen ist der Affekt Form,
die Erkenntnis selbst nur Materie des Glaubens.5 So steht der Glaube
in enger Abhängigkeit vom freien Willen. Trotzdem ist sein psychisches
Subjekt nicht der Wille, sondern der Verstand, denn die

Willenszustimmung ist nur Substanz des Glaubensaktes, nicht der Glaubenstugend.

6 Das Subjekt des Glaubens ist allerdings nicht der spekulative
Verstand, sondern der affektive Intellekt, d. h. der Verstand, sofern
sein Urteilsprinzip der Wille ist.7 So entfernt sich Albert gleichweit
von Wilhelm von Auxerre, der den Glauben in den spekulativen Verstand

1 De virtutibus, cod. lat. 14891, fol. 6gva.
2

« In quo genere est virtus fidei » III. Sent. d. 23, a. 1 (Jammy, t. 15, p. 226).
3 « Fides non est in genere scientiae. Licet habeat cognitionem, tarnen

ilia magis oritur ex affectu, quam ex ratione. Unde sciendum, quod duobus
modis se habet intellectus ad voluntatem : antecedenter et consequenter. Ante-
cedenter habet se respectu quorundam cognoscibilium, ad quae ex ipsis vel ex
ratione potest cogi ad consensum. Consequenter respectu quorundam aliorum
ad quorum consensum non compellimur nisi ex voluntate libera velit, eo quod
talia non sunt apparentia sibi : et de talibus est fides. » Ibid.

4 «... quare non sequitur, quod fides sit in genere scientiae simpliciter,
nisi sicut practica scientia dicitur scientia : et hoc non est esse scientiam simpliciter,

sed permixtam afiectui, qui dominatur in ea et informat earn. » A. a. O. ad 1.
5 « Et ideo consueverunt Magistri dicere, quod cognitio in fide est materialis

et affectio formalis. A. a. O. sol.
6 A. a. O. a. 2 ad 4.
7 Vgl. den Text in Anm. 1, S. 12.



i82 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (314)

verlegt, ohne die Abhängigkeit der Glaubenszustimmung von einem

vorausgehenden Willensimpuls zu berücksichtigen, wie auch von Philipp
und den Franziskanern, die zum Glaubenssubjekt auch den Willen
rechnen. St. Thomas brauchte nicht weit über seinen Lehrer
hinauszugehen, wenn er -— den mißverständlichen Ausdruck : affektiver
Intellekt vermeidend — den Glauben dem spekulativen Verstand
zuweist, aber mit Beibehaltung der Unterordnung des Verstandes unter
den Willen. 1

Diese Subjektbestimmung gilt nicht bloß für den Glauben, der

durch die Liebe wirksam ist, sondern auch für die fides informis ; denn
auch dieser ist Glaube im Vollsinn, wenn auch nicht vollkommene
Tugend. 2 Bezüglich des Glaubens der bösen Geister, von dem in Jak.
2, 19 die Rede ist, fragt der Heilige ausdrücklich, ob er im spekulativen
oder praktischen Intellekt anzunehmen sei ; denn es scheint sich gerade
bei ihnen nur um eine rein theoretische Erkenntnis zu handeln. 3 Albert
geht in der Antwort nicht mehr auf die eigentliche Glaubenspsychologie
selber ein, sondern er schließt aus der bei Jakobus angegebenen Folge
dieses Glaubens, aus dem Beben, das diese Erkenntnis in den
Verdammten hervorruft, daß er nicht im spekulativen Verstände sein

kann, sondern in der praktischen Vernunft sein muß, wobei hier freilich
der Glaubensgegenstand nicht angestrebt, sondern verabscheut wird. 4

Es wird aus Alberts Äußerung nicht deutlich, ob auch dieser Glaube

zu seinem Akt noch eines Willenskonsenses bedarf. Auch Thomas von
Aquin ist hierin nicht ganz klar. 5

Albert ist vielleicht der erste, der den Glauben der bösen Geister

von der fides informis des Sünders klar unterscheidet. 6 Die fides

1 III. Sent. d. 23, q. 2, a. 3, qa. 1 ; Summa theol. II-II, q. 4, a. 2.
2 « Fides informis est virtus, sed non adeo habet completam rationem virtutis

ut fides formata vel alia virtus gratum faciens. » A. a. O. a. 5 (p. 232).
3 Albert selber führt es als Ansicht « einiger # an, daß dieser Glaube im

spekulativen Intellekt sei. III. Sent. d. 23, a. 6, arg. 2, in contr.
4 « Ad id quod ulterius quaeritur dicendum, quod non est in intellectu speculative

: hoc enim impossibile est, quod speculatum ut speculatum moveat ad
contremiscentiam : sed est in practico, qui tarnen nihil habet de voluntate crediti,
sed aspernationem habet crediti, quod tarnen per experimentum credere oportet :

non enim practicus semper dicitur de appetitili, sed etiam de terribili : unde et
tunc sequitur timor et fuga. » A. a. O. (p. 233).

5 Vgl. III. Sent. d. 23, q. 3, a. 3, qa. 1 und II-II, q. 5, a. 2.
6 « Sancti expresse dicunt quod daemones habent fidem. Sed bene puto,

quod ilia fides non est informis, quam habent homines existentes in vita, sed

credulitas ex cognitione naturali exorta. » A. a. O.



(315) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 183

informis wird zur formata vervollkommnet durch eine Form, die nicht
bloß den Glaubensakt, sondern auch den Glaubenshabitus informiert.
Albert bestimmt sie als ein « Licht, das den affektiven Intellekt hinsichtlich

des Strebens nach dem letzten Ziele informiert », d. h. ihn mit
der Wahrheit verbindet, die er im Glauben annimmt.1

2. Bezüglich des psychischen Subjektes der theologischen Tugend
der Hoffnung übernimmt Albert im Sentenzenkommentar die Problemstellung

von Philipp dem Kanzler. 2 Aber während es sich für diesen

nur darum handelt, ob die Hoffnung in der vis concupiscibilis oder

irascibilis ihren Sitz hat, holt Albert in seinen Eingangsobjektionen
weiter aus : der Hoffnungsakt des « Erwartens » kann jeder Seelenkraft
zukommen ; die Hoffnungsgewißheit scheint den Verstand als Subjekt
vorauszusetzen ; auf keinen Fall scheint die Hoffnung im niederen

Begehrungsvermögen, wie in der vis irascibilis, sein zu können, da
ihr Gegenstand eminent geistig ist. Trotz dieser Bedenken hält der

Doctor universalis an der traditionellen Lehre fest, daß die Hoffnung
Tugend der vis irascibilis ist. Ihr eigentlicher Akt ist es, sich mit einer

gewissen Weite des Geistes auf den erhofften Gegenstand auszustrecken,
der immer etwas Großes und Hohes in sich schließt. Das aber ist Sache

der vis irascibilis. 3 Aber um welche vis irascibilis handelt es sich
Roland von Cremona hatte eine Verdoppelung der beiden Strebekräfte
concupiscibilis und irascibilis entschieden verworfen. 4 Albert schließt
sich ihm hierin fast wörtlich an 5 und erklärt bei Lösung des dritten

1 « Meo judicio fides formatur propria forma, sicut et alia virtus : et si quaeris :

Quae sit ilia forma Dico, quod est lumen informans intellectum affectivum
secundum tensionem in finem, et illud formale est respectu habitus assentientis
Deo. Sic enim est in habitu, ut est in actu. In actu autem est actus fidei assentire
primae veritati propter se et super omnia : cui tarnen quando additur tendere in
id, cui assentit, non additur materiale aliquid, sed super id quod est actus, ponitur
perfectio ex consecutione finis, ad quern est actus : et ilia est perfectio formae
secundum quod finis est forma, et haec praecipue forma est in moribus et virtu-
tibus. Ergo sic etiam erit in habitu, quod lumen additum est lumen conjungens
intellectum credentis veritati quam credit. » A. a. O. a. 10 (Jammy, p. 238).

2 III. Sent. d. 26, a. 3, in qua vi animae sit spes (Jammy, p. 277).
3 « Dicendum quod spes est virtus separata et divisa ab aliis virtutibus

et est in irascibili potentia animae nec exspectare tantum est actus ejus sed

potius extendere se in rem speratam amplitudine quadam animi et haec amplitudo,
quia est respectu magni et alti in eo quod hujusmodi, irascibilis est secundum
quod est humana. » A. a. O. ad 1.

4 Summa theol., cod. Mazarin. 795, fol. 34rb.
5 « Sunt quidam modernorum, qui dicunt duplicem esse concupiscibilem et

irascibilem in nobis, seil, sensibilis et humanas : et in humanis ponunt charitatem
et spem, in sensibilibus autem temperantiam et fortitudinem. Sed haec opinio



184 Die Lehre des hl. Albertus Magnus

Einwandes ausdrücklich, daß er an die sinnliche vis irascibilis denkt.
Er hält es eben für möglich, daß diese durch Teilnahme an der Vernunft
befähigt werde, auch nach einem unsinnlichen Objekt zu streben.1
Die ersten beiden Einwände sind leicht gelöst. Das « Erwarten » ist
nicht der eigentlichste Akt der Hoffnung, sondern das Sich-Ausstrecken
nach einem schwer erreichbaren Gut. Die Hoffnungsgewißheit ist keine

Erkenntnissicherheit, sondern entspringt aus der Wirkung der Tugendneigung

der Hoffnung und deren Ursache, d. i. der göttlichen
Hilfsbereitschaft. 2

So ist also die Hoffnung nach Albert subjektiv nicht von der
sittlichen Tugend der Tapferkeit verschieden, die ebenfalls in der vis
irascibilis ihren Sitz hat. Der Unterschied ist rein objektiv, sofern die

Hoffnung auf das Ziel selber geht, die Tapferkeit auf Mittel zum Ziel. 3

Eine andere Ansicht bezüglich des Subjektes der Hoffnung lernen
wir in der Summa de homine kennen, gelegentlich der Frage der
Verdoppelung der vis concupiscibilis und irascibilis, die er ablehnt. Er
macht sich hier selbst einen treffenden Einwand durch Aufrollung der

Frage des Subjektes der theologischen Tugenden. Allgemein wird die

Hoffnung in die vis irascibilis und die Liebe in die vis concupiscibilis
verlegt, während beide Tugenden übersinnliche Objekte besitzen. So

muß es sich also auch bei den zu Grunde liegenden Kräften um höhere
als sinnliche Kräfte handeln. Würde aber jemand dieser Folgerung
entgehen wollen durch Hinweis auf die Teilnahme an der Vernunft,
die auch das sinnliche Strebevermögen so erheben könne, daß es nach
einem übersinnlichen Gegenstand zu streben vermöge — das ist die

von Albert im Sentenzenkommentar gegebene Erklärung —-, so ist zu

non habet radicem alicuius auctoritatis, nec Philosophi nec Sancti. » A. a. O. ad 3.

-— Vgl. Roland von Cremona : « Secundum quosdam duplex est (concupiscibilis)
in homine : una est quam ipsi vocant brutalem et alia est quam vocant humanam
concupiscibilem ; et ista sunt similiter verba ficta neque sanctorum neque
philosophorum. ...» Cod. Mazarin. 795, fol. 34va.

1
« Bene puto hoc esse verum, quod irascibilis sit pars animae sensibilis :

sed, ut dicit Philosophus, participât quali ratione, et ideo efiicitur elevata super
naturam sensibilis secundum se consideratae et tunc potest in id, quod non poterat
ex seipsa. » A. a. O. ad 3.

2 A. a. O. ad 1 und 2.
3 « Irascibilis est excludere malum pugnans, quod est arduum et difficillimum

et illatum est extrinsecum et est suum insurgere in altum finis et in altum illud quod
est ad finem ; et secundum quod surgit in altum finis, sic perficitur spe secundum

autem quod surgit in altum quod est ad finem, sic perficitur fortitudine. »

A. a. O. a. 1 ad 4.



(317) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 185

sagen, daß die Ordnung durch die Vernunft nicht den Gegenstand der

niederen Vermögen ändert, sondern nur das Streben nach ihm ordnet.1
Obwohl dies in Form eines Einwandes gesagt wird, scheint es doch die

eigene Ansicht Alberts auszudrücken ; denn in seiner Antwort läßt
er die traditionelle Ansicht fallen, indem er Hoffnung und Liebe in den

geistigen Willen verlegt. Bezüglich der Hoffnung wird dies mit ihrer

Objektweite begründet, welche die Grenzen der vis irascibilis
übersteigt. Hoffnung geht auf Ewigkeit, Unaufhörlichkeit, Dauer ohne

Ende : dies aber nicht bloß hinsichtlich der Güter der vis irascibilis,
sondern auch der vis concupiscibilis. So muß also die Hoffnung in
einer höheren Potenz sein, in der es keine Gespaltenheit des Objektes

gibt, d. i. im vernünftigen Willen. 2 Auch hier geht Thomas von Aquin
den von Albert gewiesenen Weg, indem er die Tugend der Hoffnung
ohne Schwanken nur dem Willen zuweist. 3 Doch macht sich Albert
diese Ansicht nicht so entschieden zu eigen, daß er nicht auch die

Lösungsversuche anderer Lehrer, ohne sie ausdrücklich für unhaltbar
zu erklären, berichtete. 4

1
« Nos caritatem ponimus in concupiscibili et spem in irascibili, cum nec

Caritas nec spes objecta sua habeant in sensibus : omnis autem virtus animae
sensibilis in sensibus habet objecta : ergo quaedam irascibilis et quaedam concupiscibilis

sunt partes animae rationalis. Si forte propter hoc dicatur, quod concupiscibilis

et irascibilis duobus modis considerantur : seil, in se et ut ordinatae a ratione,
et primo modo sistunt in objectis sensibilibus, secundo vero possunt etiam in ea

quae separata sunt a sensibus et aeterna : Contra : Ordo rationis ut dicit Aristoteles
in fine Ethicorum, in hoc est, quod omnia honesti concordant rationi. Haec autem
concordia attenditur in operibus temperantiae et fortitudinis, in quibus non
mutatur materia sensibilis propter ordinem rationis : continentia enim sive tempe-
rantia materiam habent sensibilem delectationem, fortitudo materiam habet
periculum sensibile. Ergo videtur, *juod similiter in aliis propter ordinem rationis
non mütatur materia. » Summa de homine, tr. I, q. 66, a. 2, ob. 7 (p. 305).

2
« Ad aliud dicendum, quod Caritas et spes in voluntate sunt simpliciter.

Spes enim est aeternitatis sive indeficientiae. Indeficientia autem duo dicit :

seil, permanentiam sine fine et hoc non est bonum per se, separatum ab aliis bonis :

propter hoc per se non est in irascibili, sed etiam in bonis concupiscibilis. Dicit
etiam incommutabilitatem : et sic iterum non dicit bonum separatum, quod est
in una sine alia : et propter hoc Caritas et spes proprie sunt in voluntate. » A. a. O.
ad 7 (p. 305).

3 III. Sent. d. 26, q. 1, a. 2 und 5 ; II-II, q. 18, a. 1.
4

« Hujus tarnen sunt duae aliae sententiac Magistrorum. Quarum una supra
posita est, seil, quod irascibilis et concupiscibilis ex ordine ad rationem possunt
in bona spiritualia. Et respondent ad objecta in contrarium dicentes, quod
irascibilis et concupiscibilis, prout sunt persuasae a ratione, elevantur supra posse
sui organi ex unione substantiali ad rationem : sicut etiam sensualitas ex ordine
ad rationem efficitur subjectum peccati, cum tarnen hoc non habeat ex proprietate
organi vel ex hoc quod inest brutis. — Alii dicunt propter rationes supra positas,



i86 Die Lehre des hl. Albertus Magnus

Angesichts der Lehrverschiedenheit im Sentenzenkommentar und in
der Summa de homine entsteht die Frage, welches die spätere Ansicht
Alberts darstellt. Das zeitliche Verhältnis beider Werke, die ziemlich
in denselben Jahren entstanden, ist noch nicht restlos geklärt.1 Der
Kommentar zum dritten Sentenzenbuch setzt — wenn er als Ganzes

genommen werden darf — die Summa de bono voraus 2
; diese

hinwiederum liegt, wie aus zahlreichen Verweisen hervorgeht, zeitlich nach
der Summa de homine. So würde die Lehre im Sentenzenkommentar

später sein. Vergleicht man aber unsere beiden Stellen miteinander,
so steht man doch stark unter dem Eindruck, daß das Problem in der
Summa de homine stärker durchdacht und die im Sentenzenkommentar
vertretene Ansicht stillschweigend zurückgenommen ist. Es wäre sonst
auch verwunderlich, warum er im Sentenzenkommentar auf seine

frühere Lösung nicht Bezug genommen hätte. So scheint also doch die
Summa de homine Alberts endgültige Meinung auszudrücken.

3. Die Bestimmung des Subjektes der Liebe läuft ziemlich parallel
mit dar des Subjektes der Hoffnung ; darum findet sich auch in der
Tradition keine spezielle Fragestellung über ihr Subjekt. Sie wurde
einfachhin der vis concupiscibilis zugewiesen. Der überragende Charakter
der Gottesliebe indes mußte auch irgendwie in ihrem Subjekt begründet
sein. So kamen manche zur Auffassung, die vis concupiscibilis selbst
sei in der ganzen Seele « ausgegossen » und durchdringe alle anderen

Seelenkräfte, indem man das Naturstreben der Kräfte mit der dem
Erkennen folgenden speziellen Strebekraft identifizierte. So gewann
man einen subjektiven Anhaltspunkt dafür, die Gottesliebe zur Form
aller übernatürlichen Tugenden zu machen. Auch Albert kennt diese

Meinung 3, weist sie aber zurück, weil sich nicht einsehen lasse, warum
von allen Strebekräften gerade der vis concupiscibilis eine solche

Ausdehnung zukommen solle. 4

quod sicut in sensibili anima est irascibilis et concupiscibilis, ita etiam in rationali
est irascibilis et concupiscibilis : et illas vocant humanas, alias autem brutales. ...»
A. a. O. ad 7 (p. 305).

1 Vgl. F. Feister, Kritische Studien zum Leben und zu den Schriften Alberts
des Großen, Freiburg 1920, p. 115 ff.

2 III. Sent. d. 33, a. 3 führt er aus, daß er an anderer Stelle ausführlich
über die Tugend im allgemeinen und im besonderen gehandelt habe.

3 « Ad hoc quidam voluerunt dicere, quod concupiscibilis est vis diffusa in
omnibus aliis viribus et movens eas : et ideo habitus ejus dicitur etiam forma
diffusa in omnibus aliis viribus et movens eas. » III. Sent. d. 27, a. 3, ob. 6 (p. 287).

4 A. a. O.



(319) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 187

Im Sentenzenkommentar legt Albertus die Tugend der Liebe in
die sinnliche vis concupiscibilis. Das wird zwar nicht ausdrücklich
gesagt, folgt aber notwendig daraus, daß die Hoffnung in der vis
irascibilis gedacht wird. Nur bei Gott und den Engeln wird die Liebe
in den Willen verlegt, da sie kein sinnliches Begehrungsvermögen
besitzen.1 Wir sahen schon gelegentlich der Behandlung des Subjektes
der Hoffnung, daß Albert im Sentenzenkommentar eine Vergeistigung
des sinnlichen Begehrungsvermögens durch die Beziehung auf die

Vernunft für möglich hält. Die Liebe hat ihren Sitz in der vis concupiscibilis,

aber in Hinordnung auf den Verstand : nicht bloß so, wie die

Tugend der Mäßigkeit, sondern in spezieller Weise, insofern der Verstand
unter den liebenswerten Dingen unterscheidet und sie in eine eigene

Ordnung bringt. 2

In der Summa de homine tritt auch für die Gottesliebe an Stelle
des sinnlichen Begehrungsvermögens der Wille als Subjekt.3 Während

er aber dies hinsichtlich der Hoffnung ausführlich begründet, gibt er
für die Liebe keine weitere Erklärung. Sicher hängt diese Änderung
mit der Vertiefung der Willenslehre zusammen, wie wir sie in der Summa
de homine finden. Die Theorie von der vis concupiscibilis diffusa in
omnibus viribus wird hier auf den Willen bezogen. 4 Deutlicher tritt
jetzt der Wille als universaler Beweger aller Kräfte der Seele in

1
« Si autem secundum hoc quaeratur : cuius ergo vis est Caritas, quae in

Deo et in angeli ponitur Dicendum, quod voluntatis. Si obiciatur, quod etiam
amor nominat passionem, et ita est alicuius partis sensibilis animae et non Dei
vel Angeli : dicendum, quod non est verum generaliter : sed per corporalem
actum et habens contrarium, verum est, quod nominat passionem, sed non amor
qui dicit affectum voluntatis rationalis. » I. Sent. d. 10, a. 2 ad 6 (p. 192).

2 « Licet Caritas sit ab affectu, non ab intellectu : tarnen aliquid habet ab
intellectu, seil, separationem dilecti ab aliis, quae amari possunt : hoc enim fit
per intellectum discernentem inter diligibilia. » III. Sent. d. 27, a. 4, qa. 4 ad 4
(p. 292). — «Caritas est in affectu secundum ordinem.ad intellectum, seil, quod
est ex intellectu ; et ideo potest habere ex illa parte ordinem. ...» A. a. O. d. 29,
a. 1 ad I (p. 305).

3 Summa de homine, tr. I, q. 66, a. 2 ad 4 (Jammy, t. 19, p. 305). — Auch
in der Summa de bono erscheint an einer Stelle die Liebe als Tugend des Willens :

« Ad id quod obicitur dicendum quod diligere non ponit actum concupiscibilis nec
detestari ponit actum irascibilis, sed potius actum voluntatis que primo movet et
gratia eius movet etiam ratio. Probatum est enim in tractatu de anima quaestione
de movente, quod intellectus vel ratio non movet nisi per appetitum immiscentem
se ei et hic appetitus in ratione est antecedenter respiciens rationem operabilium.
Unde diligere hic cum ratione velle et detestari est cum ratione dissentire, ne
velit vel fiat. » Cod. 603 (1665) (Brüssel), fol. 90rE

4 « Ad id quod qaeritur, utrum voluntas sit quidam appetitus difiusus in
omnibus viribus, dicendum quod non. » A. a. O. q. 63, a. 2, qa. 1 (p. 299).



iS8 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (3^0)

Erscheinung1 und wird so geeigneteres Subjekt der Gottesliebe, die
auch ihrerseits alle Tugenden bewegen soll. Eine solche Lehre findet sich

zwar auch im Kommentar zum zweiten Sentenzenbuch 2
; aber dieser

ist sicher später als die Summa de homine. 3

Es würde zu weit führen, hier die Lehre des hl. Albert über die
Gottesliebe als Tugendform einzuflechten. 4 Es muß genügen, auf einige
Punkte .hinzuweisen, die besonders bemerkenswert sind. In der Summa
de bono kommt Albert naturgemäß nur gelegentlich auf die Gottesliebe

zu sprechen, besonders wo er von den Definitionen der einzelnen

Kardinaltugenden handelt. Die Gottesliebe ist demnach zweifach :

zunächst ist sie eine eigene selbständige Tugend, die von den anderen
verschieden ist ; zweitens kann sie gefaßt werden als eine allgemeine
Liebe, die mit den einzelnen eingegossenen Tugenden als deren

allgemeine Tugendform identisch ist. Sie wird Liebe genannt, weil sie

die betreffende Tugend auf das letzte Gut, das eigentliche Objekt der
Gottesliebe hinlenkt, nicht so, als ob sie das höchste Gut zu ihrem
Gegenstand machte, sondern so, daß dieses zum Motiv wird, um
dessentwillen sie ihren Gegenstand anstrebt. 5 Beide Formen der Liebe
stehen nicht unabhängig voneinander, sondern die letztere ist von der
ersteren verursacht. 6 Es braucht also nicht jedem Akt einer solchen
niederen Tugend ein formeller Liebesakt vorauszugehen, sondern die

Tugend selber ist habituell kraft der von der Gottesliebe empfangenen
Form geneigt, ihr Werk um Gottes willen zu wirken. 7 Im Sentenzen-

1 «... voluntas prout est ad intrinseca universalis motor est virium ad

actum, non ita, quod ipsa sit immixta eis, sed quia caeterae virtutes cum actibus
suis sunt in ratione voliti et per hoc efïiciuntur objecta voluntatis. » A. a. O.

2
« Voluntas est universalis motor omnium potentiarum. ...» II. Sent,

d. 26, a. 4 ad 4 (Jammy, t. 15, p. 250).
3 Über die zeitliche Folge siehe F. Pelster, a. a. O. p. 120 fi.
4 Vgl. darüber : V. Urmanowicz, De formatione virtutum a caritate, Vilnae

1931, p. 24-31.
5 « Amor caritatis accipitur duobus modis, seil, in se et sic tendit in primum

bonum et propter ipsum bonum primum ; accipitur etiam ut generalis forma et
motor virtutum ad actus et sic amor non est distinctuS ab illis virtutibus, quas
informat, secundum quod non sunt propter se sed propter aliud, seil, propter deum. »

Cod. lat. 18 127, fol. 32ira.
6 « diffinitur ibi fortitudo infusa formata, quae est cum caritate ; illius

enim prineipium est Caritas et objectum caritatis est finis ejus. Unde cum dicitur,
qüod fortitudo est amor, exponendum est per causam, h. e. ex amore vel si amor
est in fortitudine, tunc erit in ipsa sicut forma circa formatum. » Cod. 603 (1665)
(Brüssel), fol. 24rb.

7 « Cum propter deum aliqüis prudenter vel caste operatur, non oportet,
ut prius moveatur actu caritatis etpostea actu prudentie vel castitatis, sed potius



(321) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden

kommentar ist die Art und Weise näher beschrieben, wie die Tugend
der Gottesliebe auf die anderen Tugenden einwirkt.1 Sie ist weder innere
Form der übernatürlichen Tugenden, sonst gäbe es keine Vielheit von
Tugenden, noch vorbildliche Ursache, sonst müßten alle ihr gleichen 2,

sondern sie ist ihre Form als Wirkursache, indem sie ihnen die ihr
eigene Bewegung auf das letzte Ziel mitteilt, als Formalursache,
wenigstens in gewisser Hinsicht, sofern sie ihnen die Form der
Hinordnung auf dieses Ziel verleiht, und schließlich als Zielursache, indem
sie selber, die allein das letzte Ziel erreichen kann, für die anderen

Tugenden Ziel wird, das es zu vervollkommnen gilt. 3 Der Einfluß der
Gottesliebe auf die anderen Tugenden ist also nicht rein moralisch,
sondern auch physisch und muß als solcher durch das psychische
Subjekt der Gottesliebe bewirkt werden. So treten der Wille als
universaler Beweger aller Seelenkräfte und die Liebe als universale

Bewegerin aller Tugenden in notwendige Parallele zueinander. Wie die
Liebe der « innerste Affekt » 4 des Menschen ist, so muß sie auch am
tiefsten in der Seele wurzeln.

III.

Das Problem der Information der eingegossenen Tugenden durch
die Gottesliebe war außerordentlich befruchtend für die Erkenntnis der

heiligmachenden Gnade. Für die ältere Theologie fielen Gnade und

oportet, quod habeat habitnm caritatis inclinantis ad hoc quod propter deum
facit quidquid facit. Signum autem hujus est, quia cum oculus videt colorem,
non oportet ut diverso motu lux moveat oculum et colorem, sed efficitur tantum
forma et perfsctio coloris. Ita Caritas in talibus efficitur tantum forma et per-
fectio virtutis ad opus et hoc est quod a multis dicitur, quod Caritas est
forma et perfectio virtutum. » A. a. O. fol. 7ora.

1 III. Sent. d. 27, a. 3, utrum Caritas sit forma omnis virtutis (Jammy, t. 15,

p. 286).
2 A. a. O. sol. und ad 1.
3 « Dicendum videtur mihi sine praejudicio multorum hie alia vi incedentium,

quod Caritas non est forma virtutis nec secundum speciem virtutis nec etiam
secundum esse gratiae gratum facientis, quod invenitur in singulis virtutibus,
quae sunt cum gratia gratum faciente ; sed Caritas informat in ratione triplicis
causae, quae respicit causatum ut forma, seil, ut efficiens, cuius species secundum
aliquod manet in causato : et ut forma quaedam : et ut finis, qui est forma in
esse optimo. » A. a. O. Vgl. Urmanowicz, 1. c. p. 26 f. — Die Lehre des hl. Albert
über die Gottesliebe ist stark abhängig vom Kanzler Philipp, über dessen Lehre
mit ausführlichen Textproben A. Landgraf berichtete (Das Wesen der läßlichen
Sünde in der Scholastik bis Thomas von Aquin, Bamberg 1923, p. 99 ff.).

4 A. a. O. qa. (p. 289).



igo Die Lehre des hl. Albertus Magnus (322)

übernatürliche Tugenden, besonders Gnade und Gottesliebe, unbedenklich

zusammen. Erst seit Anwendung des aristotelischen
Lebensbegriffes auf das übernatürliche Leben setzte sich eine Unterscheidung
zwischen übernatürlichem Lebensprinzip heiligmachende Gnade) und
übernatürlichen Lebensfähigkeiten eingegossene Tugenden) durch. 1

Diese Klärung ist dem Kanzler Philipp von Grève zu verdanken, der

allerdings heiligmachende Gnade und Gottesliebe noch nicht real
voneinander verschieden sein läßt, wie er auch zwischen Seele und
Seelenkräften keinen realen Unterschied annimmt. Es besteht zwar ein

wesentlicher Unterschied zwischen Seele und Seelenkräften und den

Seelenkräften untereinander, aber kein substantieller. Subjekt der Gnade

ist die Seele selber, Subjekt der Tugenden sind die Seelenkräfte. Gnade

und Tugenden und die Tugenden untereinander sind formell
verschieden, aber substantiell identisch. Trotz dieser substantiellen Einheit
bleibt also die Vielheit von Tugenden gewahrt.2 Eine ganz ähnliche
Lehre vertritt die Summe Alexanders von Haies. 3 Auch Johannes von
Rupella schließt sich dieser Auffassung an. 4

Wie stellt sich Albertus zu dieser Frage Er hat der Gnadenlehre

im Sentenzenkommentar ein ziemliches Interesse entgegengebracht. Seit

Philipp dem Kanzler wurde allgemein angenommen, daß die Gnade

ihren Sitz direkt in der Seele selber habe, während die Tugenden in die

Seelenvermögen verlegt wurden. Dies vorausgesetzt, stellt der Doctor
universalis die Frage, ob die Gnade unmittelbar in der Seele sei oder

mittels der Seelenvermögen. 5 Der hl. Bonaventura tritt für letzteres
ein. 6 Albertus dagegen vertritt entschieden den Standpunkt, daß die

Gnade, da sie nicht direkt auf ein Tun hingeordnet ist, als erstem

Subjekt unmittelbar der Seele selber zukomme und erst durch diese

hindurch sich auch auf die Seelenkräfte beziehe. 7 So wie die Seele

selber früher ist als ihre Fähigkeiten, so muß auch die Gnade, die sie

1 Vgl. darüber A. Landgraf, Die Erkenntnis der heiligmachenden Gnade in
der Frühscholastik, Scholastik 1928, 28-64.

2 Cf. Landgraf, a. a. O. p. 56 ff.
3 III. q. 69, m. 22, a. 4.
4 De virtutibus, cod. lat. 14891, fol. 57vb.
5 II. Sent. d. 26, a. 3 (Jammy, t. 15, p. 249) : Utrum gratia immediate insit

essentiae animae sive mediantibus potentiis. — Über die Gnadenlehre des
hl. Albertus handelt H. Doms, Die Gnadenlehre des sei. Albertus Magnus. Breslau
1929.

6 II. Sent. d. 26, a. 1, q. 5.
7

« Puto dicendum, quod gratia est habitus magis perficiens in comparatione
ad Deum quam ad actum. Habitus enim perficiens ad actum oportet, quod sit



über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden igi
vervollkommnet, diesen vorausgehen.1 Würden auch die Seelenkräfte

neben ihrer Erhebung durch die Tugenden unmittelbar von der Gnade

vervollkommnet, so würden zwei Vollkommenheiten für den gleichen
Zweck in ihnen sein, was unmöglich ist. 2

Wie verhält sich nun aber die heiligmachende Gnade zu den

Tugenden Albert schließt sich hierin an seine Vorgänger an : eine

wesentliche Verschiedenheit zwischen ihnen muß festgehalten werden,
womit eine gewisse substantielle Identität nicht unvereinbar ist. 3 Das

Verhältnis der Gnade zu den Tugenden erfaßt auch er nach der

Analogie von Seele und Seelenkräften. Gnade und Seele verleihen den

ersten Akt, das Lebendigst«; beider Wirkung wird ergänzt durch
die von ihnen ausgehenden Kräfte bezw. Tugenden, deren Grundlage
sie bilden. Ihre wesentliche Verschiedenheit aber erhalten die Seelenkräfte

und die Tugenden von außen her, durch die Beziehung auf
verschiedene Objekte.4 Albert hält es für gänzlich ausgeschlossen, daß

ein und dieselbe Form Prinzip des Seins und nächstes Prinzip jener

Tätigkeit sein kann, die dem Sein folgt ; denn die Tätigkeit ist
vielfach, setzt also mehrere vom Seinsprinzip verursachte Tätigkeitsprinzipien

voraus. 5 Die Gnade steht in lebendiger Verbindung mit den

Tugenden, in dem Maße, daß die Frage berechtigt ist, ob nicht die

perficiens ad hunc vel ilium, quia omnis actus singularis est : unde gratia, quae
non respicit opus sub ratione determinata, non potest esse perfectio gratia actus

ergo patet, quod gratia non est prima perfectio potentiae, quae operatur, sed

prima perfectio essentiae animae et per illam refertur ad potentias. » II. Sent,
d. 26, a. 3 (p. 249). So auch in Summa theol. p. II, tr. 16, q. 98, m. 4 (ed. Jammy,
t. 18, p. 463).

1 A. a. O. i. arg. in contr.
2 a Anima virtute perficitur secundum potentias : si ergo a gratia perficitur

etiam in potentiis, tunc sunt duae perfectiones ad idem aequo primae : et hoc
non potest esse. » A. a. O. 2. arg. in contr.

3 « Sine praejudicio forte hie subtilius intelligentium videtur mihi impossibile
esse, quod gratia et virtus sint idem per essentiam : sed per substantiam aliquo-
modo possunt esse idem: sicut anima cum potentiis suis. ...» A. a. O. a. 11

(p. 260). — Er kennt diesbezüglich zwei Ansichten : die einen halten Gnade und
Tugenden für substantiell und formell identisch und machen nur eine gedankliche
Unterscheidung ; die anderen geben nur die substantielle Einheit zu, nehmen aber
eine wesentliche Verschiedenheit an. Die erste Ansicht scheint zu seiner Zeit
stärker vertreten gewesen zu sein ; denn er sagt von ihr : « Haec est opinio communis
multorum, quia multitudo subtilitatem non attendit.» A. a. O. a. 13 (p. 261).

4 III. Sent. d. 26, a. 11 (p. 260).
5 « Si dicas quod una numéro forma est dans esse et principium actionum

sèquentium esse : et ita una numéro est forma dans esse bonum et quod agit
actiones sequentes virtutem : Istud ridiculosum est et ex magna ignorantia Philo-
sophiae naturalis dictum. ...» A. a. O.



IÇ2 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (324)

Gnade selber in der Vielheit der von ihr abhängigen Tugenden vervielfacht

wird. 1 Nach Albert ist es Ansicht einiger « Großer », daß die
Gnade selber durch die Vielheit der Tugenden vervielfältigt wird, wie
das Licht sich in vielen Strahlen verteilt. 2 Er selber jedoch schließt sich
dieser Auffassung nicht an ; er hält die gegenteilige Ansicht für tiefer.
Er hält die Gnade für ein totum potentiate, dessen Teile die einzelnen

Tugenden sind 3, so wie auch die Seele trotz der Vielheit ihrer Kräfte
eine bleibt. 4 Was bewirkt die Gnade in den Tugenden Wie die
Seele ihren Kräften verleiht, daß sie menschliche Kräfte sind, so informiert

die Gnade die Tugenden secundum esse bonum, d. h. damit sie

gottgefällig sind, wert durch ihre Werke das ewige Leben zu verdienen. 5

In diesem Sinn ist die Gnade ein Universalhabitus, der sowohl das Wesen
der Seele wie die Seelenkräfte und die in ihnen liegenden Tugenden
Gott wohlgefällig macht, d. h. zur Übernatur erhebt. 6 Die Form, die
die Gnade verleiht, bleibt völlig in der Seinsordnung ; dadurch ist sie

von jener verschieden, die von der Gottesliebe herkommt ; diese liegt
in der Tätigkeitsordnung. 7 Auch in diesen Ausführungen des großen
Lehrers sehen wir überall die Ansatzpunkte, von denen sein großer
Schüler ausgehen konnte. Die Unausgeglichenheit, die die Mittel-

1 A. a. O. a. 12 : quomodo gratia est in virtute et donis aliis : utrum divi-
datur in eis vel maneat indivisa.

2
« Alia est opinio quorundam magnorum, quod gratia quidem et virtus

différant per modum dictum, sed quod gratia multiplicatur in virtute et dant
exemplum hujus, quod sicut lumen est in Stella in centro unum, in quo omnes
radii colliguntur ad unum, sed distans ab ipso multiplicatur in radiis : ita in
anima ponunt gratiam in se unam et lumen spirituale, cuius radii spirituales
diffunduntur in diversitate potentiarum et virtutum. » A. a. O. a. 13 (p. 261).

3 « Dicendum quod hie sunt duae opiniones. Una est, quam credo esse

veriorem, quae concluditur ultima objectione, quod gratia non multiplicatur in
virtute et substat omnibus ut una natura totius potentialis, quod universaliter
gratum facit habentem et opus. Et secundum hanc, quae magis subtilis est,
respondendum est objectis. » A. a. O. a. 12 (p. 260 f.).

« Virtus perficitur gratia, sicut pars potentialis in merendo perficitur a toto. »

Ibid. ad 2 et 3.
4

<1 Substantia animae non multiplicatur multiplicatis potentiis, cum per-
fectio perfecto proportionaliter respondeat, sed gratia et virtus 'sunt perfectiones
animae ; ergo cum gratia ad substantiam referatur et virtus ad potentiam,
videtur, quod multiplicata virtute non multiplicatur gratia. » Ibid. arg. in contr.

5 III. Sent. d. 27, a. 3, sol. (p. 288) ; II. Sent. d. 26, a. 12, sol. (p. 261) ;

vgl. Urmanowicz, De formatione virtutum a caritate, p. 29 f.
6 « Gratia est habitus universaliter gratificans et essentiam et potentiam. »

II. Sent. d. 26, a. 2 (p. 248). Ebenso Summa theol. p. II, tr. 16, q. 98, m. 3 u. 4
(ed. Jammy, t. 18, p. 463).

7 Vgl. Urmanowicz, 1. c. p. 30.



(325) über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 193

Stellung zwischen Augustinismus und Aristotelismus mit sich brachte 1,

war das einzige, was Thomas hier zu überwinden hatte, um zu seiner

klar umrissenen Lehre zu kommen.
Damit sind wir zu dem Punkt gelangt, von dem aus ein Uberblick

über Alberts Gnaden- und Tugendpsychologie möglich wird. Mit
Zugrundelegung der augustinischen Psychologie ergibt sich für Albert
folgendes Bild : in der Wesenheit der Seele wohnt die heiligmachende
Gnade als actus primus des übernatürlichen Lebens, Quelle der Heiligkeit

und Gottwohlgefälligkeit und Verdienstfähigkeit des ganzen
Menschen. In der Vernunft, dem ersten der drei Seelenvermögen,
haben drei Tugenden ihren Sitz : Glaube, Klugheit und Gerechtigkeit.
Der Glaube wohnt in der affektiven Vernunft, d. i. in dem bei seinem
Erkenntnisakt vom Willen bewegten Verstand ; er geht auf die göttliche
Wahrheit, ja wenn der ihn bewegende Wille unter dem Einfluß der
Gottesliebe steht, so wird er mit dieser Wahrheit in besonderer Weise
verbunden. Die Klugheit und Gerechtigkeit haben ihren Sitz in der

praktischen Vernunft, deren Ziel das äußere Handeln ist. Die Klugheit
hat die rechte Mitte zu bestimmen in den Gefühlen, Strebungen und
Handlungen, soweit sie sich auf den Einzelmenschen persönlich beziehen ;

die Gerechtigkeit ordnet die Beziehungen der Menschen untereinander
nach Maßgabe schuldiger Verpflichtung. Die beiden sinnlichen Strebekräfte

: vis concupiscibilis und irascibilis werden in ihrer Tätigkeit von
den beiden letzten Kardinaltugenden der Mäßigkeit und Tapferkeit
geleitet, damit sie in den schwierigsten Leidenschaften fähig sind, die
rechte Vernunftmitte einzuhalten. Aber diese beiden Tugenden
vermögen das Streben nur hinsichtlich sinnlicher Gegenstände zu regeln.
In den gleichen Kräften befinden sich auch die beiden theologischen
Tugenden der Gottesliebe und der Hoffnung, um sie über sich selbst
hinaus zu heben durch Hinneigung zum höchsten Gut, Gott selber.

Überblickt man diese Verteilung der Tugenden auf die

Seelenvermögen, so scheint gerade der letzte Punkt sehr unglücklich. Die
höchste Tugend mit der niedersten Seelenkraft zu verbinden, überhaupt
göttliche Tugenden in die Sphäre der Sinnlichkeit zu verlegen, erscheint
als ein geradezu unglaublicher Mißbegriff, selbst wenn man der

Begründung Alberts Verständnis entgegenbringt. Die platonisch-
augustinische Seelenvermögenslehre erweist sich als viel zu grob und
unexakt, um so feinen übernatürlichen Realitäten gerecht zu werden.

1 Vgl. darüber H. Doms, a. a. O. p. 96 ff.

Divus Thomas. 22



194 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (326)

Auch für das Glaubenssubjekt ist der Begriff vis rationalis zu
verschwommen und ungeklärt, um ein Verständnis der Glaubenspsychologie

zu ermöglichen. Albert hat hier den Begriff : intellectus affectivus
gewählt, worin besser das Zusammen von Erkenntnis und Affekt beim
Glaubensakt ausgedrückt ist. Bezüglich der Lehre vom Subjekt der

Kardinaltugenden hindert die primitive Psychologie eine Erfassung der

Eigenart der Gerechtigkeit, die dem Gemeinsinn nach durchaus keine

Verstandestugend ist. Schon bei Aristoteles befremdet, daß die Psychologie,

die seiner Ethik zu Grunde liegt, viel unentwickelter ist, als seine

ethischen Einsichten. Auch bei Albert sprengen die ethischen Erkenntnisse

bereits das Prokrustesbett der traditionellen Psychologie, ohne ihr
doch ganz entsagen zu können. Jedenfalls konnten wir einen wichtigen
Fortschritt bei ihm bemerken. Als Subjekt der Gerechtigkeit erscheint
allmählich auch dem Ausdruck nach der von Anfang an als ihr Subjekt
mitgedachte Wille, sodaß die vier Tugendsäulen auch in vier verschiedenen

Seelenfähigkeiten ruhen und so die ganze Seele, soweit sie

menschlicher Akte fähig ist, versittlichen. Bezüglich der theologischen
Tugenden wird ebenfalls der Wille als Subjekt eingeführt, sodaß die
Sinnlichkeit nur mehr von sittlichen Tugenden geleitet erscheint,
während der Wille als allumfassender Beweger aller menschlichen
Kräfte zum Träger der tiefsten und einflußreichsten Tugend der Gottesliebe

wird. Auch die göttliche Tugend der Hoffnung wird nun in den

geistigen Willen verlegt, um der Erhabenheit und Größe ihres Objektes
besser zu genügen. In dieser verbesserten und vertieften Form wurde
die albertinische Tugendpsychologie Grundlage der thomistischen und
damit überhaupt der gesamten späteren Theologie.


	Die Lehre des hl. Albertus Magnus über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden

