Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Die Lehre des hl. Albertus Magnus Uber das psychologische Subjekt
der Gnade und Tugenden

Autor: Graf, Thomas A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762510

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre des hl. Albertus Magnus
iiber das psychologische Subjekt der
Gnade und Tugenden.

Von Dr. P. Thomas Aq. GRAF O.S.B., Abtei Schweiklberg.

Es scheint auf den ersten Blick nicht gerade ein bedeutender
Lehrpunkt zu sein, in welcher Weise ein Theologe sich Gnade und
Tugenden in der Seele gelagert denkt. Handelt es sich doch dabei
bloB um die causa materialis, die nur die generischen Eigenschaften
der Dinge bestimmt. Trotzdem spielt diese Lehre in einem weiteren
und groBeren Zusammenhang gesehen eine nicht unbedeutende Rolle ;
denn es geht im Grunde um das Ineinandergreifen von Natur und
Ubernatur, von Psychologie und Ethik, bezw. Moraltheologie. Es ist
von besonderem Interesse zu sehen, wie je nach Verschiedenheit der
psychologischen Voraussetzungen auch die Theologie verschiedene
Wege geht. Gerade was die Lehre von der heiligmachenden Gnade und
von den eingegossenen Tugenden betrifft, mub} eine solche Abhingigkeit
von der Psychologie zu Tage treten. Das Verhiltnis der heilig-
machenden Gnade zu den Tugenden, die Ausdehnung der unmittel-
baren Durchheiligung der Seele des Gerechten, die Beziehungen der
einzelnen Tugenden untereinander, wie iiberhaupt alle Probleme einer
psychologia supernaturalis hingen in letzter Linie ab von der Antwort
auf die Frage nach dem psychologischen Subjekt der Gnade und
Tugenden. !

Wir werden im Folgenden die Lehre des hl. Albertus Magnus
iiber diesen Lehrpunkt darlegen. Wir beschrinken uns dabei auf die
heiligmachende Gnade, die drei géttlichen und die vier Kardinal-
tugenden. Bei der zeitlichen Ausdehnung des Schrifttums des Doctor

1 Ich hoffe, demnichst eine grofiere Studie iiber die Entwicklung dieser Lehre
in der Scholastik veroffentlichen zu kénnen. — Die hier angefithrten Hss. befinden
sich, wo nicht anders bemerkt, in der Pariser Nationalbibliothek.



(295) Die Lehre des hl. Albertus Magnus 163

universalis ist eine Beriicksichtigung der historischen Reihenfolge
seiner Werke unerlidBlich. !

Wir untersuchen zuerst die Lehre iiber das Subjekt der Kardinal-
tugenden, dann jene iiber das Subjekt der theologischen Tugenden
und der heiligmachenden Gnade. Vorauszuschicken ist eine kurze
Erérterung dariiber, was der Begriff « psychologisches Subjekt » nach
Albert eigentlich meint.

1. Die Verteilung der Tugenden auf Seelenteile oder Seelenkriifte
geht auf Plato zuriick.? Auch bei Aristoteles begegnen wir einer psycho-
logisch begriindeten Einteilung in ethische und dianoetische Tugenden 3,
ja er ist der eigentliche Begriinder einer spekulativen Moral- und
Tugendpsychologie. Bei den folgenden Philosophen finden wir, abge-
sehen von den Stoikern, deren reine Vernunftethik die Tugend mit dem
Wissen identifizierte, je nach ihrer Grundhaltung mit gewissen Vari-
ierungen die platonische oder aristotelische Einteilung, bei der letzteren
vereinzelt auch Versuche, das Subjekt der einzelnen ethischen Tugenden
zu spezialisieren. * Aber die Lehre vom Tugendsubjekt ist erst zu
Beginn der Hochscholastik wieder zum Problem geworden. Wie auch in
anderen Lehrpunkten, wurde man sich der Problematik bewuBt durch
Vergleich verschiedener traditioneller Formeln, die das systematische

1 Leider war es mir trotz meiner Bemiihungen nicht mdglich, eine Hand-
schrift der noch unedierten Ethikvorlesungen Alberts einzusehen, auf die A. Pelzer
aufmerksam gemacht hat (vgl. A. Pelzer, Un cours inédit d’Albert le Grand sur
laMorale a Nicomaque, recueilli et rédigé par saint Thomas d’Aquin, Rev. Néoscol.
24 (1922) 333-378 ; M. Grabmann, Eine Stuttgarter Handschrift des ungedruckten
Ethikkommentars Alberts des GroBen, in: Aus Ethik und Leben, Festschrift
Mausbach 1931, 55-65; Th. Kdppeli O. P., Zwei unbeachtete Handschriften mit
dem Jobkommentar und dem ungedruckten Ethikkommentar des hl. Albert des
GroBen, Div. Thom. (Frb.) 10 (1932) 109-112.

2 Republ. IV, 428 ff.; 441.

3 Eudemische Ethik II, 1, 1219 b, 26 ff. ; Nikomach. Ethik I, 13, 1102 b, 13 ff.

4 Zum Beispiel der Kommentator Eustratius (t 1120), der die Tapferkeit
in die vis irascibilis, die MéBigkeit in die vis concupiscibilis, die Gerechtigkeit
aber in beide verlegt. (Commentaria in Aristotelem Graeca, tom. XX, p. 389,
12-15). Die vorherrschende Meinung war aber immer die platonische, welche
in der Weise vereinfacht wurde, daB der Vernunft die Klugheit, der vis irascibilis
die Tapferkeit, der vis concupiscibilis die MaBigkeit zugeschrieben wurde. Die
Gerechtigkeit wurde als gemeinsame Tugend aller drei Seelenkrifte erklirt. So
das pseudoaristotelische Schriftchen « De virtutibus et vitiis », Philo, Plotinus und
die Neuplatoniker, Ambrosius, Augustinus usw.



104 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (296)

Denken in einer hoéheren Synthese zu verbinden hatte. Hinsichtlich
der erworbenen Tugenden hatte man sich mit der Frage auseinander-
zusetzen, inwiefern eine Tugend allen Seelenkriften zukommen koénne,
da nach der in die Glossa ordinaria aufgenommenen, auf Philo zuriick-
gehenden allegorischen Erklirung des hl. Augustinus zu Gen. 2, 10-14
die Gerechtigkeit «zu allen Seelenteilen gehort » 1, wihrend die anderen
drei Kardinaltugenden je einen Seelenteil umfassen : die Klugheit den
verniinftigen, die Tapferkeit den zornmiitigen, die MaBigkeit den begeh-
renden. Weitere Fragen ergaben sich aus jenen Augustinusstellen, die
mit ihrer Betonung der Einheit aller Tugenden in der Liebe einem
Tugendvoluntarismus das Wort zu reden scheinen ? ; diesen standen
bei Cicero und beim gleichen Augustinus AuBerungen gegeniiber, die
aus dem Stoizismus stammend einen extremen Tugendrationalismus
zu vertreten schienen.® Weiterhin trat seit Petrus Lombardus, der die
Gnade so eng mit dem freien Willen in Verbindung gebracht hatte ¢,
das Verhiltnis der Tugenden, der erworbenen sowohl, wie besonders
der eingegossenen, die man ja damals unter Gnade verstand ®, zum
freien Willen als spezieller Fragepunkt in den Vordergrund. Dazu kam
dann noch eine Untersuchung iiber die zur Tradition gewordene Lehre
von der Gottesliebe als Form der Tugenden, wobei man in irgend
einer Weise auch wieder eine psychologische Grundlage suchen muBte.
SchlieBlich muBite schon der Gedanke selbst, Tugenden, d. i. Akzidentien
in Seelenkriiften zu lokalisieren, bei denen Bedenken erregen, die die
Seelenkrifte als Akzidentien von der Seelensubstanz unterschieden.

Den Beginn einer solchen Reflexion finden wir bei Gottfried von
Poitiers (zirka 1215), der eine dreifache Bedeutung des Begriffes
« Tugendsubjekt » feststellt. 1. Subjectum «in quo» ist die Seele selbst

U Augustinus, De genes. ad Manich. II, 1o; PL. 34, 203 f. — Philo, Leg.
alleg. I, 70 ff. — Uber die Abhingigkeit von Philo vgl. Van Lieshout, La théorie
plotinienne de la vertu, Studia Friburgensia, Fribourg 1926, p. 52 ff. Die Glosse
Strabos enthilt den Text noch nicht (vgl. PL. 113, 87 C) ; er scheint um die Wende
des XII. Jahrhunderts in die Glosse aufgenommen worden zu sein; denn zum
erstenmal finden wir ihn von Stephan von Langton zitiert (cf. cod. lat. 14 556,
fol. 229D ; cod. lat. 16 385, fol. 4273),

2 Besonders De mor. eccl. I, c. 15 ; PL. 32, 1322 ; ep. 155, 13 ; PL. 33, 671 f.;
De civ. Dei XV, 22 ; PL. 41, 467.

3 Contr. Julian. IV, 3; PL. 44, 747 ; De div. quaest. 31; PL. 40, 20;
De quant. animae 16 ; PL. 32, 1050 ; Soliloqu. I, 6; PL. 32, 876; De civ. Dei
IV, 21; PL. 41, 128 ; IX, 4, col. 258 ; XXII, 24, col. 789 f.

4 1I. Sentent. dist. 27, ¢. 3 (ed. Quaracchi I, 444).

5 Vgl. daruber 4. Landgraf, Die Erkenntnis der heiligmachenden Gnade in
der Frithscholastik, Scholastik 3 (1928) 28-64.



(297) iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 165

unter jenem Gesichtspunkt, unter dem sie Trigerin von Tugenden sein
kann, also sofernsie verniinftig und mit freiem Willen begabt ist.
2. Subjectum «penes quod» ist jene Seelenkraft, in der die Tugend
thren Sitz hat. 3. Subjectum instrumentale ist jenes Korperglied,
welches das Tugendwerk ausfithrt.! Erstes Subjekt ist also die Seele
selber ; die Seelenkrifte sind nur insofern Subjekt, als die Tugenden
in Hinsicht auf sie in der Seele wurzeln. Ahnlich finden wir bei Stephan
von Langton die stindige Ausdrucksweise : eine bestimmte Tugend ist
« hinsichtlich » einer gewissen Kraft in der Seele.? Doch gebraucht
auch Gottfried von Poitiers unbedenklich die Ausdrucksweise : eine
bestimmte Tugend ist in einer gewissen Seelenkraft lokalisiert 2 ; ebenso
Wilhelm von Auxerre.* Philipp von Gréve 5 und Wilhelm von Paris ¢

1 Notandum quod est subjectum virtutis «in quo» et subjectum «penecs
quod » : « In quo» est illud, quod denominatur ab illo, ut anima secundum quod
est rationalis, denominatur subjectum virtutis, vel ut expressius dicatur : secundum
quod est rationale voluntarium ; non enim secundum se totum est subjectum
virtutis, quia non secundum quod est sensibilis vel ymaginabilis; hoc enim est
ei commune cum brutis. — Item subjectum «penes quod » est potentia anime,
in qua sedem habet virtus, ut in libero arbitrio prudentia. Sicut enim subjectum
visus duplex est, scil. «in quo» ut homo, in quo est visus, et « penes quod » ut
oculus, per quem visus habet exerceri, ita in virtutibus. Per liberum enim arbitrium
anima exercet usum prudentie. Subjectum instrumentale virtutis dicitur mem-
brum, per quod homo virtutis opus exercet, ut eleemosynam per manum. » Summa,
cod. lat. 15747, fol. 450 ; cod. lat. 3143, fol. 35VD,

2 «... tres virtutes secundum tres vires anime insunt : prudentia secundum
rationem, fortitudo secundum irascibilem, temperantia secundum concupiscibilem ;
sed justitia, que per quartum fluvium designatur, inest secundum omnes vires
anime.» Cod. lat. 14 336, fol. 229tb ; cod. lat. 16 385, fol. 42r@,

3 So schon der Titel der Frage : « Queritur, que virtutes #n quibus viribus
sint Jocate. » Cod. lat. 15 747, fol. 45Tb. '

1 Er fragt ebenfalls : Queritur, que virtus iz qua vi anime sifa sit. » Summa
aurea 1. ITI, tr. 2, q. 3.

5 « Omnis virtus perfectio est anime rationalis secundum vires. ... » Summa
de bono, cod. lat. 3146, fol. 72t ; « ... prudentia ergo et justitia, cum sint in
rationali, priores sunt ratione dignitatis subjecti, in prudentia ergo respicienda
est dignitas et prioritas subjecti et actus ordinantis, scil. ratio potentie respectu
duarum scil. concupiscibilis et irascibilis, et secundum hoc preponitur illis duabus,
scil. temperantie et fortitudini, et justitie, inquantum actus ejus ad alterum. ... »
Ibid. fol. 73rb,

8 «... secundum primam intentionem justitia est in vi concupiscibili et
secundum illam, in secunda vero in irascibili et secundum illam.» De virtutibus,
c. 18. — «Si quis autem dixerit, quia virtus consuetudinalis non generetur in
alterutro virium predictarum seu in ambabus simul, sermo ejus est impossibilis
et hoc est, quoniam secundum eum hujusmodi habitus aut totus esset in utraque
hujusmodi virium aut partim in altera et partim in altera; ut autem idem
numero habitus sit in duobus subjectis simul, impossibile est. ... » Ibid. c. 3.



166 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (298)

gebrauchen beide Ausdrucksweisen nebeneinander und nennen die
Seelenkrifte direkt Tugendsubjekt. Albertus Magnus sieht den Aus-
druck : Seelenkrifte sind Subjekte der Tugenden nicht gern, weil er
ihm unrichtig scheint ; denn Subjekt kann nur etwas sein, was etwas
in sich aufnehmen und tragen kann, also die Eigentiimlichkeit der
Materie besitzt. Fiir alles, was in der Seele ist, kann nur die Seele selbst
Subjekt sein. Doch liBt auch er die Redeweise gelten, wenn sie ﬁur
besagen soll, da3 eine Tugend der Seele im Hinblick auf eine bestimmte
Seelenkraft zukomme.! Thomas von Aquin iibernimmt von seinem
Lehrer die Fragestellung und unterscheidet ein doppeltes Subjekt : ein
entferntes und erstes, das nur eine Substanz sein kann, und ein nichstes
(subjectum inhaesionis), das auch ein Akzidens sein kann, durch dessen
Vermittlung ein anderes Akzidens der Substanz zukommt. 2

2. Wenn wir nun zum Subjekt der Kardinaltugenden iibergehen,
so finden wir, trotzdem der groBe Lehrer die Tugendethik ausfiihrlich
behandelt hat, keine eigene Quaestio iiber das Tugendsubjekt, wie etwa
bei Gottfried von Poitiers ® oder bei Wilhelm von Auxerre*. Doch
14Bt sich seine Lehre klar erkennen.

Das erste Werk des Heiligen, das hierbei in Frage kommt, ist der
unter dem Namen « Summa de bono » erhaltene, noch ungedruckte Teil
seiner groBangelegten Summa de creaturis. Er verbindet hier die
Frage nach dem Subjekt mit der Frage nach der Zahl der Kardinal-
tugenden ; denn unter Voraussetzung der platonisch-augustinischen
Psychologie mit ihrer Dreizahl von Seelenkriften (vis rationalis, vis
irascibilis, vis concupiscibilis) mufite eine Vierzahl von Kardinal-
tugenden immerhin als eine UnregelmiBigkeit empfunden werden.
Schon bei Wilhelm von Auxerre finden wir deshalb diese Unstimmigkeit
als Einwand gegen die traditionelle Vierzahl der Kardinaltugenden

1 « Licet quidam dicant potentias animae esse subjecta et virtutum et vitio-
rum, tamen hoc non est verum ; et quod dicunt, non est dictum subtili ratione.
Impossibile est enim, quod aliquid sit subjectum non habens proprietatem materiae :
unde anima est subjectum omnium eorum, quae sunt in anima, secundum id
quod est et non secundum id quo est. Sed verum est, quod cum anima perficiatur
habitibus et formis, quae sunt in ipsa quodammodo perficitur quoad hanc
potentiam, quodammodo quoad aliam : et hoc modo forte volunt dicere, quod
virtus sit in ista vel in illa potentia.» In IV. Sent. d. 14, a. 8.

% III. Sent. d. 33, q. 2, a. 4, quaest. T ; Summa theol. I-II, q. 50, a. 2 ad 2;
q. 56, a. 1 aa 3; quaest. disput. de virtut. in comm. a. 3.

3 Summa, cod. lat. 15 747, fol. 45TDb-vh,

4 Summa aurea, III, tr. 2, q. 3.



(299) iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 167

verwendet. ! Auch beim Kanzler Philipp erscheint der gleiche Einwand 2
und von ihm geht er auch auf Albert den Grolen {iiber, der, wie
D. O. Lottin gezeigt hat, auch in dieser Frage sehr vom Pariser Kanzler
beeinfluBt ist. 3 Der Heilige fiigt aber einen neuen, dhnlichen Einwand
hinzu, der sich auf die Psychologie der aristotelischen Ethik stiitzt. 4
In seiner Antwort gibt Albert erst ziemlich wortlich die lange Reihe
der Griinde wieder, die der Kanzler fiir die Vierzahl der Kardinal-
tugenden aufgestellt hat, an erster Stelle Philipps Erwiderung auf den
beriihrten Einwand. ® Doch hilt er die Griinde des Kanzlers fiir unzu-

1 A a. O. tr. 7, c. 2: «Si secundum vires, in quibus sunt (distinguuntur
virtutes cardinales) : sed constat, quod non sunt nisi tres vires : rationalis, concu-
piscibilis, irascibilis ; ergo secundum hoc non sunt nisi tres virtutes. »

2 « Cum virtus sit perfectio anime rationalis secundum vires ejus, ... videtur,
quod juxta numerum virium perficiendarum assignandus esset numerus per-
fectionum. Et ita cum sint tres vires anime rationalis, non deberent esse nisi
tres virtutes cardinales. » Summa de bono, cod. lat. 3146, fol. 72Va,

3 0. Lottin, La théorie des vertus cardinales de 1230-1250, Mélanges Man-
donnet, Paris 1930 (Bibliothéque Thomiste XIV), tom. II, p. 246 ff.

4 «Virtus est perfectio potentiarum anime motivarum. Sed secundum per-
fectibilia differunt perfectiones. Sed motive vires, ut supra probatum est, non
extenduntur ultra tres. Ad plus ergo videtur, quod tot sunt virtutes cardinales.
— Preterea Aristoteles in fine I. Ethicorum vires anime, que subjecta sunt vir-
tutum polliticarum, dividit in rationalem et irrationalem, et irrationalem dividit
in participantem aliqualiter ratione, sicut irascibilis et concupiscibilis, et non
participantem ratione, sicut nutritiva. Subjecta autem virtutis non sunt nisi
rationalis et irascibilis et concupiscibilis, que participant qualiter ratione. Ergo
videtur verum, quod virtutes pollitice non sunt nisi tres.» Cod. lat. 18127,
fol. 275Vb ; cod. 603 (1665) (Briissel), fol. 22va, .

5 « Ad hoc quidam dicunt, quod virtutes pollitice dividuntur penes actus
principales virium et non penes vires. Et penes actum concupiscibilis, prout
ordinatur a ratione, secundum quod refrenat cupiditates, accipitur temperantia ;
penes actum autem irascibilis ordinatum ad aggrediendum arduum, accipitur
fortitudo ; penes actum autem rationis absolute in discernendo bonum a malo
quoad nos, accipitur prudentia et penes actum rationis in comparatione ad alterum
in discernendo debitum et in reddendo redditum (lies : debitum) accipitur justitia

.» Cod. lat. 18 127, fol. 275Vb ; cod. 603 (1665), fol. 22va-b, — Was die Dar-
stellung des Aktes der Gerechtigkeit betrifft, gibt Albert die Lehre Philipps nicht
exakt genug wieder. Philipp sagt: « ... juxta actum rationis, qui est ad alterum,
scil. ordinare, sumitur justitia, que ordinat ad proximum in reddendo, quod suum
est.» (Cod. lat. 3146, fol. 72Va) Er vermeidet zunachst, der Gerechtigkeit einen
Verstandesakt (discernere debitum) zuzuschreiben; ferner betrachtet er, wie
aus einer anderen Stelle hervorgeht, das reddere debitum nicht als einen actus
elicitus der Gerechtigkeit, sondern nur als einen actus imperatus oder nach seiner
Terminologie nicht als actus proprius, sondern nur als actus consequens (vgl. cod.
lat. 3146, fol. 1207@); darum fithrt er in der angezeigten Stelle als eigentlichen
Akt der Gerechtigkeit das «ordnen » auf. Es ist bezeichnend, daB Albert dieses
« ordnen » fiir synonym mit « unterscheiden » halt ; denn daraus ldBt sich schlieBen,



168 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (300)

reichend, weil sie mehr Adaptationen als stringente Beweise seien. !
Er selber gibt folgende Begriindung der Vierzahl, wobei naturgemil
auch das Subjekt zur Sprache kommt :

« Unde dicendum est aliter, quod virtutes sunt perfectiones poten-
tiarum motivarum anime. Quedam autem potentia anime est ordinans
et quedam ordinata. Et cum ordo ordinantis sit in ordinatis, non
habet illa potentia ordinans materiam extra materiam ordinatarum
potentiarum. Ordinans autem potentia est ratio, ordinate vero potentie
irascibilis et concupiscibilis, ut habitum est in questionibus de anima.
Ordo vero rationis, qui secundum intentionem boni in moribus deter-
minatur et est optimorum operativus, non potest esse nisi in compa-
ratione ad medium, quod est in operationibus et passionibus aut in
comparatione ad alterum, ad quem refertur operatio vel passio. Et
primo modo perfectio rationis est prudentia ostendens medium, secundo
modo perfectio ipsius est justitia, dirigens in alterum secundum debitum.
Ordinate autem vires sunt concupiscibilis et irascibilis in passionibus
difficillimis : vel ille sunt innate, que sunt concupiscibilis et perfectio
ejus est temperantia vel illate, que sunt irascibilis et perfectio ejus
fortitudo.» Cod. lat. 18 127 (Paris), fol. 2750 ; cod. 603 (1665)
(Briissel), fol. 22vb-23Ta

Ausgangsprinzip ist also, daB3 die Tugenden Vollkommenheiten der
Seelenkrifte sind, allerdings nicht aller, sondern nur jener, die mit
der dem Menschen eigentiimlichen Bewegung in Beziehung stehen. Als
solche kennt er drei: Vernunft, Luststreben (vis concupiscibilis) und
Hochstreben (vis irascibilis). Die Vernunft wird hier nicht als spekula-
tive Erkenntniskraft gefaBt, sondern als praktische, bewegende Vernunft,
in der Albert auch den Willen eingeschlossen denkt.? Sie ist die
ordnende Kraft in der menschlichen Seele. Als solcher kommt ihr kein
Gegenstand zu, der vom Gegenstand jener Krifte verschieden wire,
die sie zu ordnen hat, mit anderen Worten : ihr Materialobjekt fillt

daB er selbst, wenn er als Akt der Gerechtigkeit das aktive « ordnen » bezeichnet,
wenigstens einschluBweise auch einen Verstandesakt annimmt.

1l « Hec omnia non ostendunt numerum virtutum, sed sunt adaptationes
quedam, que facile reprobari possunt etiam a quolibet aliquid sciente.» Cod.
lat. 18 127, fol. 2757b,

2 So spricht er in der Summa de homine (tr. I, q. 66, a. 2, editio Jammy,
t. 19, p. 305), nachdem er sich den Einwand gemacht hat, die augustinische Ein-
teilung der Seelenvermogen beriicksichtige den Willen nicht : De divisione Augu-
stini dicendum, quod datur penes genera moventium, scil. rationale et sensibile :
et sub rationali comprehenditur voluntas. »



(301) iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 169

mit dem Formalobjekt der geordneten Krifte zusammen. Unter Lust-
streben und Hochstreben meint Albert nicht das der verniinftigen
Seele eigentiimliche Begehren, sondern das sinnliche Strebevermogen. !
Auf diese drei Seelenkrifte verteilt er nun die Kardinaltugenden.
Tugend des Luststrebens ist die MiBigkeit ; Tugend des Hochstrebens
die Tapferkeit ; Tugend der Vernunft sind die Klugheit und die Gerech-
tigkeit. Thr Unterschied voneinander ist nicht mehr durch das psy-
chische Subjekt, sondern nur mehr durch die Verschiedenheit ihres
Aktes bestimmt. Aufgabe der Klugheit ist es, die rechte Mitte zu
bestimmen in den Handlungen, den sinnlichen Gefithlen und Strebungen,
sofern sie nur den betreffenden Menschen selbst angehen ; Sache der
Gerechtigkeit ist es, das sittliche Verhalten zu den Mitmenschen zu
ordnen nach MaBlgabe der schuldigen Verpflichtung. Die Lehre Alberts
deckt sich, wenigstens was das Tugendsubjekt betrifft, vollig mit der
Ansicht des Kanzlers Philipp. Beziiglich der drei Tugenden : Klugheit,
MiBigkeit, Tapferkeit gab es keine Schwierigkeit. 2 Weniger geklirt
war das Subjekt der Gerechtigkeit, zumal auch ihr Begriff ziemlich
vieldeutig ist.® Stephan von Langton lifit sie im AnschluB an den
bekannten Glossentext zu Gen. 2, 10-14 hinsichtlich aller drei Seelen-
krifte in der Seele sein und aus jeder Seelenkraft Akte hervorbringen 4 ;

1 Eine Verdoppelung der vis irascibilis und concupiscibilis lehnt er in der
Summa de homine entschieden ab (tr. I, q. 66, a. 2 ad 4) : nullus Philosophorum
nec Sanctorum unquam dixit in rationali anima quod sit irascibilis et concupis-
cibilis. » Vgl. Summa de bono : «Sed contra hoc est, quod omnis virtus, que est
in viribus inferioribus anime, sicut est irascibilis et concupiscibilis, ordinata est a
ratione ... » Cod. 603 (1665) (Briussel), fol. 23Va.

2 Eine gewisse Schwierigkeit lag allerdings auch fiir sie im Verhiltnis zum
freien Willen eingeschlossen. Schon Gottfried von Poitiers setzt sich mit einer
Ansicht auseinander, die alle Tugenden in den freien Willen verlegt. (cf. cod.
lat. 3143, fol. 35Vb.) Ahnlich urteilen Hugo von S. Caro (cf. Scriptum sup. Sent.
cod. lat. 3073, fol. 48V2) und Wilhelm von Melitona (in IV. Sent. d. 14, cod. vatic.
lat. 4245, fol. 279Va). Andere, wie Stephan von Langton und Wilhelm von Auxerre,
unterscheiden richtiger, was im Tugendakt auf Rechnung des freien Willens zu
setzen ist und was jener Seelenkraft zugehort, aus der er unmittelbar hervorgeht.

3 Gottfried von Poitiers, Wilhelm von Auxerre u. a. untersuchen daher die
einzelnen Bedeutungen des Begriffes Gerechtigkeit. Zur Geschichte dieses Begriffes
vgl. auch 4. Landgraf, Der Gerechtigkeitsbegriff des hl. Anselm von Canterbury
un dseine Bedeutung far die Frihscholastik, Div. Thom. (Frb.) 5 (1927) 156 ff.
Albertus unterscheidet die justitia specialis von der justitia generalis, welche
keine Tugend, sondern vielmehr Wirkung der Tugend im allgemeinen ist. (Cod.
lat. 18 127, fol. 340Vb.)

4 « Justitia ... dicitur inesse secundum quamlibet vim, quia ex qualibet
interdum elicit motum. Nam cum justitie sit reddere unicuique quod suum est et
hoc spectet ad omnes vires, ex omnibus elicit motum. » Cod. lat, 14 556, fol. 229V&,



170 ‘ Die Lehre des hl. Albertus Magnus (302)

Wilhelm von Auxerre hilft sich damit, dal er alle Kardinaltugenden
generisch faBt und beziiglich der Gerechtigkeit in jeder Seelenkraft
Tugenden annimmt, die er als Arten unter der Gattung Gerechtigkeit
zusammenfaft ! ; Wilhelm von Paris wagt keine klare Entscheidung,
neigt aber zur Ansicht, daf3 die Gerechtigkeit zugleich in der vis concu-
piscibilis und irascibilis sei?; Gottfried von Poitiers widmet dem
Subjekt der Gerechtigkeit eine eigene Frage und lést diese dahin, daB
er die Gerechtigkeit in die Vernunft verlegt, von wo aus sie causaliter,
nicht formaliter, Akte auch in den beiden anderen Seelenkriften hervor-
bringt. * Die gleiche Losung findet sich bei Philipp von Greve : die
Gerechtigkeit ist subjektiv in der Vernunft, erstreckt sich aber auch
ursichlich auf die anderen Seelenkrifte, weil sie alle zu ordnen hat. ?
Thm scheint sich Albert unmittelbar anzuschlieBen. Auch nach ihm
erstreckt sich der Bereich der Gerechtigkeit auch auf die anderen beiden
Seelenkrifte, sofern deren Akte Gegenstand gerechten Handelns sein
koénnen. ®

Die Verlegung der Gerechtigkeit in die Vernunft bedeutete trotz
der Fassung der Vernunft als vis motiva die Gefahr einer zu starken
Intellektualisierung der Gerechtigkeit. Sie mufte doch in erster Linie
als jene Tugend erscheinen, durch die wir erkennen, was wir dem
Nebenmenschen schulden. ¢ Damit riickt sie aber so nahe an die Klug-

1 « Justitia ... cum sit genus ad multas species virtutum, secundum quas-
dam species est in una vi, secundum alias est in alia vi ... Et ita patet ratio
quare dicitur : justitia circuit omnes vires. » Summa aurea, III, tr. 2, q. 3, a. 3, sol.

2 « De justitia vero propter generalitatem suam nondum certum tibi fieri
potuit, an totaliter sit in una e tribus viribus nominatis, an secundum quid in
unaquaque, an totaliter in duabus earum.» De virtut. c. 18. — Aus dieser Stelle
scheint hervorzugehen, daBl Wilhelm von Paris die Ansicht seines Kollegen Wilhelm
von Auxerre bereits kannte. Dann wire die Summa aurea zirka 1220 anzusetzen.

3 « Dicimus, quod justitia dicitur pertinere ad omnes vires, non quatenus
eliciat motum ex qualibet vi, sed quia omnes excitat ad eliciendum motus suos
et preterea omnes vires regit anime, ne ultra regulam equitatis procedant vel
citra deficiant et ideo dicitur ad omnes vires anime pertinere. » Cod. lat. 15 747,
fol. 45Tb, ’

4 « Justitia est in ratione ut est motiva sicut prudentia est in ratione ut est
cognitiva motiva et licet dicatur quod comparatur eufrati etc., non propter hoc
dicitur, quod non sit in aliqua vi, sed hoc dicitur, quia habet ordinare omnes
virtutes anime et habitus virtutum equaliter conjunctarum, ita quod non magis
impendit isti quam illi ... » Cod. 1801-03 (Briissel), fol, 1g2ra,

5 « Ad hoc autem quod obicitur, quod justitia specialis omnes alias circuit
dicendum, quod hoc verum est hoc modo, quo aliarum actus materiales sunt ad
actum suum, ut ita dicatur.» Cod. 603 (1665) (Briissel), fol. g1TP,

6 Vgl. z. B. den Einwand bei Stephan von Langton : « Justitie est reddere
unicuique quod suum est. Ergo justitie est discernere, quid cuius sit; sed dis-



(303) iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden T

heit heran, dal eine innerlich begriindete Scheidung von ihr kaum
mehr moglich ist. Auch bei Albert scheint diese Gefahr nicht ver-
mieden ; denn der Beziehungspunkt der herzustellenden Ordnung kann
an sich nur eine akzidentelle Verschiedenheit begriinden, solange nicht
gezeigt wird, dal damit eine neue, durch eine neue Tugend zu iiber-
windende Schwierigkeit gegeben ist.

Ein besonderes Wort ist noch tiber die Klugheit zu sagen. Schon
O. Lottin hat dargestellt, dal, was die erworbenen Tugenden betrifft,
der Gedanke einer connexio virtutum in der Scholastik bis Thomas
von Aquin vollig in Vergessenheit geraten war.! Auch Albert der
GroBe macht hierin keine Ausnahme. Die innere Abhingigkeit des
praktischen Urteils von der durch die sittlichen Tugenden zu regelnden
Willens- und Gefiihlsverfassung findet bei ihm keine Beriicksichtigung.
Wohl wird die Frage erortert, ob die Klugheit wirklich Tugend sei. 2
Aber die Rechtfertigung, die er ihrem Tugendcharakter angedeihen
lif3t, begniigt sich damit, ihre Aneignung dem EinfluB des Willens
zuzuschreiben : die Klugheit wird erworben durch freiwilliges o6fteres
kluges Handeln. Daher ist die Klugheit ein Willenshabitus im Sinn
von : freigewollter habitus. * In einer anderen Hinsicht noch hat die
Klugheit mit dem Willen zu tun, sofern sie niamlich nicht in der
Vernunft schlechthin, sondern in der praktischen Vernunft ihren Sitz
hat, die durch den Willen zum Handeln bewegt. Das Klugheitsurteil
wird so zum Prinzip eines Wollens oder Strebens.* Nach Albertus

cretio inest secundum vim rationabilem. Igitur et justitia secundum illam vim. »
Cod. lat. 14 556, fol. 229b,

1 0. Lottin, La connexion des vertus avant saint Thomas d’Aquin, Recherches
de Théologie ancienne et médiévale, 2 (1930) 21-52.

2 Eine entschiedene Leugnung des Tugendcharakters der Klugheit findet sich
in der Frithscholastik bei P. Abaelardus (Dial. inter phil. Jud. et christ. PL. 178,
1652 C) und seinem Schiiler Hermann (Epitome, c. 33, PL. 178, 1750 BC).

3 « Ad primum ergo dicendum, quod-haec est falsa : nulla virtus est in ratione.
Ad id autem, per quod probatur, dicendum, quod secundum philosophum omnis
voluntas in ratione est uno modo et ideo recolendum est, quod diximus in tractatu
de anima, questione de voluntate. Diximus enim, quod voluntas uno modo motor
rationis est et antecedenter ad rationem ordinatur et sic opus rationis voluntarium
efficitur ; et sic prudentia secundum quod est virtus, est in ratione et est habitus
voluntarius, quia sic consistit in laude vel in vituperio, et sic libera est acquisitio
virtutis et efficitur non sine voluntate. » Cod. lat. 18 127, fol. 318Va,

4 « Ad aliud dicimus quod eligere est actus liberi arbitrii, magis tamen tenens
se ex parte rationis practice et ita dicimus (secundum), quod prudentia est in
ratione consequenter ad voluntatem ordinata et etiam antecedenter. ... Unde
ista virtus (?) est movens ad opus. Probavimus enim in tractatu de anima, quae-
stione de motu, quod ratio et intellectus non movent nisi per appetitum, qui est



I72 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (304)

wird dadurch nicht blof der Tugendcharakter der Klugheit iiberhaupt
gerechtfertigt, sondern auch ihr Primat {iber die anderen sittlichen
Tugenden statuiert.?!

Die sinnlichen Strebekrifte sind nur Subjekt von Tugenden in
Unterordnung unter die Vernunft, sofern sie an der Vernunft teil-
nehmen. 2 MiBigkeit und Tapferkeit sind also von der Klugheit ab-
hdngig, die ihnen die rechte Mitte zu bestimmen, und von der Gerechtig-
keit, die ihnen das Debitum vorzuschreiben hat. |

3. Soweit die Lehre des heiligen Kirchenlehrers in der Summa de
bono. Im Sentenzenkommentar wird unter Verweisung auf das voraus-
gehende ethische Werk?® von den Kardinaltugenden weit kiirzer
gehandelt. Was sich iiber die Tugendsubjekte findet, unterscheidet
sich nicht von der dargelegten Lehre. ‘Auch hier begegnet uns der Ein-
wand gegen die Vierzahl der Kardinaltugenden aus der Dreizahl der
Seelenvermdgen. Die Antwort darauf ist hier kiirzer : von den drei
Seelenkriften bedarf die Vernunft einer zweifachen Tugend : sofern
sie die anderen Seelenkriifte leitet, bedarf sie der Klugheit ; sofern sie
aber den Menschen in seinem Verhiltnis zu den Mitmenschen ordnet,
mul} die Gerechtigkeit sie vervollkommnen.* Er hilt also auch hier
daran fest, daB3 die Gerechtigkeit eine Tugend der Vernunft ist. Sein
Hauptgrund hierfiir ist, da das Werk der Gerechtigkeit ein Ordnen
ist ; Ordnung aber ist Sache der Vernunft. ?

in ipsis et ita ratio per appetitum, qui est in ea, habet operari ... disponere
sicut per cognitionem que est in ea (lies: sicut disponere per cognitionem ...).»
Ibid. fol. 32178,

1 « Sicut se habet motiva pars anime ad opus virtutis, sic se habebit habitus
perficiens ad partem illam. Sed inter motivas principalis est ratio. Igitur habitus
ejus principalis est virtus. » Ibid. fol. 318tb.

2 « Potentie sensibiles anime non participant virtutem nisi prout participant
aliquantum ratione.» Ibid. fol. 318Va,

3 In III. Sent. d. 33, a. 3 bemerkt er am SchluB, er fasse sich kurz, « quia
alibi longa valde disputatione inquisitum est de iis in communi et de singulis in
speciali» (ed. Jammy, t. 15, p. 342).

4 « Licet non sint nisi tres potentiae, una tamen habet se dupliciter, scil.
ratio ; scil. ut regens alias, et sic in ea est prudentia ; vel ut ordinans nos invicem
ad alios, et sic in ea est justitia. In concupiscibili autem temperantia et in irascibili
fortitudo. Et sic jam habitae sunt tres multiplicationes harum quattuor virtutum. »
Ibid. a. 1 ad 5 (ed. Jammy, t. 15, p. 339).

5 « Cum enim justitia consistat in ordinatione ad alterum et omnis ordo
rationis sit, sic erit justitia necessario in ratione.» Ibid. d. 34, a. 1 (p. 345). —
Dionys der Kartdauser bemerkt dazu : « Istud est contra communem doctrinam
doctorum, qui justitiam in voluntate constituunt. Nec argumentum istud con-
cludit : quoniam simili ratione spes et caritas essent in ratione, quia consistunt



(305) iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 173

Auf das Subjekt der Klugheit geht Albertus im Sentenzen-
kommentar niher ein. Es ist fiir den Doctor universalis Voraussetzung,
dafl jede Verstandestugend im praktischen Intellekt wurzeln muf :
Er unterscheidet einen praktischen Intellekt im engeren Sinn, dessen
Begriff Prinzip eines Tuns oder Wissens ist, und einen affektiven
Intellekt, dessen Erkennen vom Affekt beherrscht ist. Die Klugheit
ist im praktischen Intellekt der ersten Hinsicht nach, wohl sofern seine
Erkenntnis Prinzip des Tuns ist.? ,

4. Die Lehre des Stagiriten iiber das Subjekt der Gerechtigkeit
ist unklar. Aber das eine ist jedenfalls klar, dafl er die Gerechtigkeit
als sittliche Tugend auch subjektiv von den dianoetischen Tugenden
scharf abhebt. 2 Es wire also nach ihm unméglich die Gerechtigkeit
in die Vernunft zu verlegen. Wie stellt sich Albertus in seiner Para-
phrase zur Nikomachischen Ethik zu Aristoteles ? Schon im IV. Teil
des Sentenzenkommentars zeigt sich Albert auch hinsichtlich der
Gerechtigkeit viel mehr von Aristoteles beeinflufit. Er rechnet sie zu
den moralischen Tugenden und laBt ihren Gegenstand im Gegensatz
zur MiBigkeit und Tapferkeit in den Handlungen bestehen ; bei ihr
ist die rechte Mitte das medium rei, nicht wie bei den anderen ein
medium quoad nos.® So zdhlt er auch im Ethikkommentar die
Gerechtigkeit zu den moralischen Tugenden, wenn auch nicht zu den
eigentlich moralischen, weil sie nicht den Affekt hinsichtlich der Freude

in recta ac debita ordinatione viatorum ad Deum, qui est illarum virtutum imme-
diatum propriumque objectum.» De donis Spiritus Sancti, tr. IV, add. 1 (Opera
omnia, t. 35, p. 247). Vgl. St. Thomas zu diesem Argument : Summa theol. II-II,
q. 58, a. 4 ad =.

1 So wenigstens scheint die im Text verderbte Stelle zu verstehen sein :
« Est intellectus ut intellectus, et in illo nulla virtus est: et est intellectus ut est
per extensionem ad opus: et haec extensio fit duobus modis Primo modo, quia
affectus principatur in eo, qui facit inquiri operabilia. Alio modo, quia forma
accepta ab ipso est principium operis et scientiae : et sic extenditur in affectum
modo primo et verum scibile in (lies : et) bonum operabile modo secundo. Et iste
est intellectus practicus, in quo sunt virtutes quaedam ut prudentia, fronesis et
intellectus et hujusmodi virtutes intellectuales. Est autem intellectus veri, cuius
consensus principium est voluntas : et ille est affectivus intellectus et in illo est
fides. » Ibid. d. 23, a. 2 ad 4.

2 Nikom. Ethik V, 15, 1138 b, 13-14.

3 « Moralis autem (virtus) circa passiones est vel operationes : circa passiones
quidem innatas vel illatas :'circa innatas quidem temperantia, illatas autem forti-
tudo. Justitia vero circa operationes, in quibus nulla proprie est passio. .
Medium autem ... non habent ipsae eodem modo ... quia in duabus quae sunt
circa passiones, medium est quoad nos: et in justitia est medium rei proprie. ...
Sed de his alias. » IV. Sent. d. 14, a. 3.



174 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (306)

und Traurigkeit ordnet.! Daher wird sie an letzter Stelle unter den
sittlichen Tugenden behandelt, weil sie weniger als die anderen etwas
von sittlicher Gewohnheit, mehr von der Vernunft an sich trigt. > Er
nihert sie stark der ars, weil auch bei ihr die Vollkommenheit mehr im
gewirkten Werk selber als im Wirkenden besteht. Als ersten Grund
dafiir macht er geltend, daB « diese Tugend nicht génzlich in der Strebe-
kraft, sondern vielmehr in der abwigenden, urteilenden und bestimmen-
den Vernunft begriindet ist, die bestimmt, was wem geschuldet ist ;
das aber iibersteigt das Begehrungsvermégen. » 2 Es scheint also auch
hier der hauptsichlichste Akt der Gerechtigkeit ein Verstandesakt zu
sein, die Bestimmung der rechten Mitte in Dingen, die anderen
geschuldet sind. Trotzdem kann Albertus nicht umhin, sie dem Subjekt
nach von der Klugheit zu scheiden ; auch sie mufl mit den anderen
sittlichen Tugenden in der Seelenkraft sein, die an der Vernunft Anteil
nimmt und nicht selber Vernunft ist 4, wihrend die Klugheit in der an
sich verniinftigen Seelenkraft ist. > Die Gerechtigkeit ist der Klugheit
untergeordnet als dem ersten Ordnungsprinzip ; von ihr empfingt sie
die ratio aequi und darnach ordnet sie die Begierden und Freuden in
den Beziehungen der Menschen untereinander.® Unklar bleibt, wie
Albert seinen Grundsatz aufrecht erhalten kann, daBl Ordnungsprinzip
nur die Vernunft sein kann, ohne daB die Gerechtigkeit im rationale
per essentiam wire. Der Wille tritt bei Albert auch hier nicht als
Tugendsubjekt in Erscheinung. An einer anderen Stelle scheint es aller-
dings, als ob er mit einer solchen Moglichkeit rechne und hier vertritt

1 Ethic. 1. I, tr. 1, c. 5 (ed. Jammy, t. 4, p. 8).

? « Haec igitur causa est, quod inter morales ultima ponitur. Minus enim
de more habet et plus de ratione, quam aliqua aliarum moralium. Et non causa
quam dicunt quidam, quod sicut dignissima ponatur in fine: sed potius quia
multiplicitatem habet, ex eo quod rationis relatae ad morem, ex principiis
virtutum, quae simpliciter morales sunt, determinari non potuit, sed alia principia
ponere oportet et ideo extra morales determinanda fuit et quia sine more non
est, propter hoc cum aliis moralibus erat conjungenda, ut iste liber quasi continua-
tio quaedam sit moralium ad intellectuales. » Ibid. V, tr. 1, c. 1 (p. 1806).

3 « Virtus haec non tota in appetitu consistit, sed potius in ratione propor-
tionante, judicante et determinante, quid cui debitum sit, quod appetitus facere
non potest.» Ibid.

4 Ibid. VI, tr. 3, c. 1 (p. 258).

5 Ibid. III, tr. 2, c. 1 (p. 134). )

6 « Ordinans igitur in tali passione (civili) justitia est : non quidem ordinans
primum. Primum enim ordinans prudentia est. Ordinans autem ordinatum justitia
est. Accipiens quidem rationem aequi a prudentia et secundum hoc ordinans
cupiditates et delectationes est justitia circa ea, in quibus est communicatio
hominum. » Ibid. (p. 133).



0 iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden b §
307 Psy g ] g 75

er deutlich den Standpunkt, dafl auch der Wille nur durch Teilnahme
verniinftig ist.! Es wire also moglich, daBl er an den Willen als
Subjekt der Gerechtigkeit und damit verwandter Tugenden gedacht
hat. Ja an einer Stelle spricht er direkt von der Gerechtigkeit als
einer forma voluntatis. > Sicher beschritt also Thomas von Aquin nur
einen schon von Albertus angebahnten Weg, wenn er die Gerechtigkeit
ausschlieBlich in den Willen verlegt. 3

Im Ethikkommentar dullert sich Albert auch niher iiber die Rolle,
die der Vernunft im Verhiltnis zu den Tugenden zukommt. Eine durch
den Voluntarismus des hl. Augustinus entstandene Meinung betont vor
allem das WillensméBige an der Tugend ; auch Albert scheint in der
«Summa de bono» und im Sentenzenkommentar auf dieses Element
ein starkes Gewicht gelegt zu haben ; hier im Ethikkommentar steht
er unter dem EinfluB des aristotelischen ethischen Intellektualismus und
vertritt mit Eifer die Auffassung, daB3 das, was die Tugend zur Tugend
macht, nur die Vernunft sei, und da auch der Wille nur Tugend-
subjekt sein konne, sofern er die Vernunftform partizipiere ; ebenso
verhilt es sich mit dem niederen Begehrungsvermogen. *

5. Schon im Ethikkommentar kennt Albertus die pseudoaristote-
lische Schrift « De virtutibus et vitiis » unter dem Namen « De lauda-
bilibus bonis ». > Im Kommentar selber zieht er das Schriftchen noch

1 «In voluntate specialiter dicta non sunt principia, quibus medium deter-
minatur et quorum principia non sunt in aliquo subjecto, illa nunquam fieri
possunt in eo : ergo in voluntate secundum quod voluntas est, secundum se consi-
derata nunquam possunt fieri virtutes, et si fiant, oportet quod fiant ad formam
rationis a voluntate participatam.» Ibid. VI, tr. 1, c. 2 (p. 223).

2 Dies bei Erklarung der von Aristoteles am Eingang des V. Buches
berichteten wulgdren Gerechtigkeitsumschreibung : «Omnes pollitici justitiae
nomine talem volunt et intendunt habitum determinando dicere, a quo illi, qui
habent eum, ex facultate perfecta operativi fiunt justorum et a quo in effectu
justa operantur et volunt justa per appetitum: ita quod justitia inquantum
habitus est, det facultatem : et inquantum bonum in extremo est, justam perficiat
operationem : et inquantum forma voluntatis est, faciat velle justa. Sicut enim
dicit Socrates, ex forma voluntatis et appetitus judicium finis est electio. » Ibid.
V, tr. 1, c. 1 (p. 187).

3 Vgl. III. Sent. d. 33, q. 6, a. 4, qa. 3 ; Summa theol. II-II, q. 38, a. 4.

4 Eth. VI, tr. 1, c. 2 (p. 223) : « Propter quod patet, quod formam virtutis
non confert voluntas, nec subjecto tribuit quod sit virtutis susceptivum sed
potius ratio. ... Ex omnibus his patet, quod vires sive potentiae appetitivae
non sunt subjecta virtutum nisi per formam rationis participatem ab eis et sic se
habent virtutes ad virtutes sicut se habent subjecta ad subjecta. ... » Vgl. iber
die Stellung der Vernunft in der Ethik Alberts die treffliche: Studie O. Lottins
Le role de la raison dans I’Ethique d’Albert le Grand, Rome (1932).

5 Ethic. 1. I, tr. 1, c. 7 (p. 10).



176 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (308)

nicht heran, wohl aber in seinem Spitwerk, der « Summa theologica ».
Zweimal begegnet uns hier die digsem der akademischen Schule ange-
hérigen Schriftchen eigenttimliche Lehre iiber das Subjekt der mora-
lischen Tugenden ! und Albert scheint sich dieser Lehre anzuschlieBen.
Er macht jedenfalls keinen Versuch, diese Lehre mit seiner fritheren
in Einklang zu bringen, vielleicht unter dem Eindruck der Autoritit
des Stagiriten, dem er das Biichlein zuweist. Es verlegt die Klugheit
in die Vernunft, die MaBhaltung in die vis concupiscibilis, die Tapferkeit
in die vis irascibilis, die Gerechtigkeit aber in alle drei Seelenkrifte
gemeinsam. 2 Wahrscheinlich hat aber Albert hier die justitia generalis
im Auge; und selbst wenn er an die spezielle Gerechtigkeitstugend
denkt, wird er die Verteilung auf die beiden niederen Krifte im
kausalen Sinn verstehen. Im iibrigen scheint den Lehren der Summa
theologica nicht der Charakter einer neuen Bearbeitung und Zusammen-
fassung der Theologie Alberts zu gebiihren, sondern mehr jener einer
handlichen Stoffsammlung fiir einen Kreis von Mitbriidern. ® Auch sein
Schiiler Ulrich von StraBburg spricht auf Grund dieser Schrift die
Gerechtigkeit der ganzen Seele zu. ?

6. Fassen wir nunmehr die gesamte Lehre Alberts des GroBlen iiber
das Subjekt der Kardinaltugenden zusammen. Er bleibt in seinem

1 P.II, tr. 16, q. 18, m. 3 (ed. ]ainmy, t. 18, p. 463) ; ibid. q. 103, m. 2 (p. 481) :
« Aliquando (virtus) dividitur secundum subjecta et sicut dicit Aristoteles in libro
« De laudabilibus bonis», anima triplicis partis assumpta est a Platone, scil.
rationalis, irascibilis et concupiscibilis. Et sic rationalis virtutis est prudentia,
ut dicit, irascibilis est mansuetudo et fortitudo, concupiscibilis vero temperantia
et continentia. Totius autem animae justitia, liberalitas et magnanimitas.» —
Uber diese Schrift vgl. E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, II, 23, p. 103,
Anm. 1, und III, 13, p. 647 f.; iber die lateinische Ubersetzung siehe 4. Pelzer,
Les versions latines des ouvrages de morale conservés sous le nom d’Aristote en
usage du XIIIme siécle, Revue Néosc. 23 (1921) 321 ff. Die erste Erwahnung
fand ich bei Richard von Leicester (vgl. iiber ihn M. Grabmann, Gesch. d. schol.
Methode, II, p. 490 f.), der in seiner theologischen Summe schreibt: « Anima
qualibet virtute posset competenter virtuosa denominari; communiter justi (lies :
justa) tamen denominatur. Justitia enim omnes alias complectitur. Dicit enim
Avistoteles, quod justitia est secundum tres vires anime, alie secundum singulas. »
(Cod. Mazar. 774, fol. 20ta.) — Uberweg-Geyer berichtet irrefithrend, das Opus-
culum « De vitiis et virtutibus» sei ein Teil der Magna Moralia (Die patrist. und
scholastische Philosophie, Berlin 1928, p. 346) ; es handelt sich vielmehr um ein
ziemlich spiter entstandenes Werk (vgl. Zeller, a. a. O.) aus dem ersten vor-
christlichen Jahrhundert.

2 In der Berliner Ausgabe der Werke des Aristoteles p. 1249 a, 30 fi.

3 Vgl. dariiber M. Gorce, Le probléme des trois Sommes : Alexandre de Hales,
Thomas d’Aquin, Albert le Grand, Revue Thom. 36 (1931) 293-301.

4 Summa de bono, cod. lat. 15 gor, fol, 1821b,



(300) itber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 177

Erstlingswerk, wie auch im Sentenzenkommentar auf der traditionellen
Bahn, indem er Tapferkeit und MaBhaltung in das niedere Begehrungs-
vermogen, Klugheit und Gerechtigkeit in die Vernunft verlegt. Die
Scheidung zwischen Klugheit und Gerechtigkeit wird nur auf Grund
verschiedener Akte, nicht aber verschiedener Subjekte vollzogen. Zwar
begreift er unter der Vernunft auch den Willen, aber das Willens-
moment scheint fiir die Gerechtigkeit zunichst von keiner groBeren
Bedeutung als auch fiir die Klugheit, sofern eben jede Tugend, um
Tugend zu sein, ein habitus voluntarius sein muBl. Je mehr er sich
von der Tradition unabhingig macht und sich an Aristoteles anschlie(3t,
desto mehr wird er auch dem Eigencharakter der Gerechtigkeit gerecht.
Schon am Ende des Sentenzenkommentars wird der aristotelische Ein-
flul} stirker und kommt naturgemil im Ethikkommentar am stirksten
zum Ausdruck, wenngleich auch hier ein stark rationales Moment in
der Gerechtigkeit noch festgehalten wird. Doch tritt immer mehr der
Wille als Subjekt auf den Plan. In seinem Alterswerk erscheint
kommentarlos jene akademische Theorie, welche die Gerechtigkeit in
alle drei Seelenkrifte verlegt. Beziiglich der MdBigkeit und der Tapfer-
keit hat er von Anfang an stindig die Theorie vertreten, dal sie in die
beiden Krifte des niederen Begehrungsvermogens zu verlegen seien,
sofern dieses unter Leitung der Vernunft steht. In der Summa de bono
stoBen wir nirgends auf eine Auseinandersetzung dariiber, ob das
niedere Begehrungsvermdgen iiberhaupt Tugendsubjekt sein konne,
obwohl zum Beispiel auch innerhalb der Dominikanerschule Hugo von
St. Caro dies geleugnet hatte. ! Im Sentenzenkommentar dagegen finden
wir im vierten Buch eine polemische Notiz gegen eine Ansicht, welche
alle Tugenden in den freien Willen verlegt. Sie bezieht sich aller
Wabhrscheinlichkeit nach auf den Franziskanerlehrer Wilhelm von
Melitona. 2 Albertus weist diese Ansicht mit Berufung auf Aristoteles,

} «... omnis virtus est in ratione ; concupiscibilis enim et irascibilis cam non
sint potentie anime rationalis, non possunt esse subjectum virtutis vel meriti, »
Cod. lat. 3073, fol. 51va,

2 IV. Sent. d. 14, a. 8 ad 5. — P. Minges wollte hier Alexander von Hales
verstehen. (Das Abhdngigkeitsverhiltnis zwischen Alexander von Hales und
Albert dem Groflen, Franz. Studien 2 [1915] 257). Aber der IV. Teil der
Summe Alexanders ist zum gréoBten Teil aus Wilhelm von Melitona iibernommen,
unter anderem auch der Text, den Albert hier im Auge hat, wie ein Vergleich
mit cod. vatic. lat. 42435, fol. 279V8 oder cod. 182 (Assisi), fol. 114V® ergibt.
Wilhelm von Melitona war nach E. Longpré (Dict. Théol. Cathol. VIII, col. 538 ff.)
schon 1245 Baccalaureus, sein Sentenzenkommentar kann also zeitlich sehr wohl
vor dem Alberts liegen, besonders dessen 4. Buch, das zirka 1250 anzusetzen ist.

Divus Thomas. 21



178 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (310)

Johannes Damascenus, Gregor von Nyssa (= Nemesius) und Avicenna
zuriick. 1

Was bisher dargelegt wurde, bezieht sich zunichst auf die
erworbenen Tugenden ; Albertus kennt auch eingegossene sittliche
Tugenden. ? Nichts weist darauf hin, daBl er diese hinsichtlich des
Subjekts von den gleichnamigen erworbenen Tugenden unterschieden
hitte. Dal er keine Inkonvenienz darin erblickte, eingegossene Tugen-
den in das niedere Begehrungsvermogen zu verlegen, geht schon daraus
hervor, daB} er dies sogar fiir theologische Tugenden annimmt, wie wir
bald sehen werden. Es liBt sich dies aber auch positiv dartun. Wo
er in der Summa de bono von der lombardischen Tugenddefinition
handelt, macht er sich den Einwand, die Definition sei zu eng, weil als
Tugendsubjekt darin die « mens » angefithrt werde, was doch auf die
im niederen Begehrungsvermogen sich befindenden Tugenden nicht
zutreffe. Er antwortet darauf, die Definition gelte nur fiir die ein-
gegossenen Tugenden : diese aber werden von Gott in erster Linie
dem Obersten in der Seele eingegossenen, von dort aus aber werden sie
auch den niederen Seelenkriften mitgeteilt, sofern sie durch Teilnahme
an der Vernunft auch an der «mens» Anteil haben.® Uber die
Formierung dieser eingegossenen sittlichen Tugenden durch die Gottes-
liebe wird im zweiten Teil noch die Rede sein. Nicht ohne Interesse
ist hier auch die Widerlegung, die er Wilhelm von Melitona angedeihen
liBt. Dieser verwarf die eingegossenen Tugenden im niederen Begeh-
rungsvermogen mit der Begriindung, da dann die bloB natiirliche
Vernunft einen an sich gnadenhaften Tugendakt im niederen Vermogen
hervorrufen koénne. * Albertus erwidert, dall die natiirliche Bewegung

1 « Et si hoc est verum, quod dicunt, videtur tunc, quod quidquid dicitur
in fine I. Ethicorum et a Damasceno et a Gregorio Niceno et ab Avicenna, totum
falsum est et hoc reputo ego absurdum.» A. a. O.

2 IV. Sent. d. 18, a. 8 und 6fter. Vgl. H. Lauer, Die Moraltheologie Alberts
des GroBen, Freiburg 1911, p. 89.

3 «Ad id quod obicitur de hoc quod dicitur : « mentis», dicendum, quod
mens ponitur ibi ut subjectum primum infuse virtutis. Dona enim que fluunt
a patre luminum, primo recipiuntur ab eo, quod propinquissimum est deo et
hoc est superior pars anime, que dicitur mens. Virtutes autem anime sive potentie,
que secundum se sunt irrationales, secundum ordinem tamen ad rationem, parti-
cipant aliqualiter ratione et ita participant etiam mentem, propter quam parti-
cipationem fiunt subjecta virtutum.» Cod. 603 (1665) (Briissel), fol. 274tP. —
Ganz ahnlich in II. Sent. d. 27, a. 1 ad 2 (Jammy, t. 15, p. 266).

4 « ... inferiores potentiae sunt moventes motae ; unde si virtutes essent
in illis, essent virtutes motae a ratione et cum ipsae sint gratuitae oporteret quod
motum gratiae praeveniret motus naturae ex parte rationis vel liberi arbitrii et



(311) iber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 179

der Vernunft und die iibernatiirliche Bewegung der eingegossenen
Tugend verschiedenen Ordnungen angehéren und so der erstere auch
gar nicht Prinzip des letzteren sei. Ubrigens sei auch die Vernunft
durch die Gnade erhoben und so auf die gleiche Ebene mit den anderen
gestellt und auch ihre Bewegung iibernatiirlich und gnadenhaft.! Es
liegen also fiir Albert auch-die eingegossenen moralischen Tugenden in
denselben Subjekten wie die erworbenen.

I1.

Die Lehre vom Subjekt der Kardinaltugenden mullte sich in der
Hauptsache auf die alte Philosophie stiitzen. Beziiglich der theologischen
Tugenden gab es in den Quellen der Offenbarung keine ausdriickliche
Angabe iiber ihre Lagerung in der Seele. Auch die Kirchenviter gehen
auf solche Fragen noch nicht ein. Eine Verteilung der theologischen
Tugenden auf die einzelnen Seelenkrifte begegnet uns erstmals bei
Anselm von Laon (+ 1117). Er bringt sowohl den augustinischen Ternar
des Gottesbildes in der Seele : Intellekt, Gedidchtnis, Wille, als auch die
drei gewohnlichen Seelenkrifte : ratio, vis irascibilis und concupiscibilis
mit ihnen in Verbindung.? Besonders letztere Einteilung erwarb sich
allgemeine Anerkennung und kehrt nach anfinglichem Schwanken 3

hoc est inconveniens.» IV. Sent. d. 14, a. 8 ad ;. — Vgl. Summa Alexanders,
p. IV, q. 55, m. 3, a. 2 und den gleichlautenden Text bei Wilhelm von Melitona
(cod. vatic. lat. 4245, fol. 279Va),

! « Motus quo ratio ordinat et regit inferiores vires aequivocus est ad motum
virtutis gratuitae informantis opus: et ideo si ille praeveniret istum, non esset
propter hoc prior, nisi esset ejusdem rationis. Praeterea non est inconveniens,
quod ratio informata gratia praeveniat concupiscibilem vel irascibilem informatam
gratia : quia semper erit motus gratiae primus.» A. a. O.

2 « Tribus virtutibus, quibus quasi fundamento, pariete, tecto domus dei
principaliter construitur, in his tribus viribus anime, scil. memoria, intelligentia,
voluntate, per tria locus paratur: per crucem scil. vere penitentie in memoria
fidei, per paupertatem spiritualem intelligentia spei, per obedientiam in voluntate
caritatis. » (Bliemetzrieder, Sententiae Anselmi, Beitr. z. Gesch. d. Phil. d. Mittel-
alters XVIII, 2-3, p. r10.) « Humana anima similitudinem Trinitatis servans
triplici consistit natura, habet enim esse, vivere, corpus regere; habet etiam
rationem, concupiscientiam, iram. Haec est Trinitas naturalis. Super rationem
enim fides fundatur, quae est lumen ejus; ... super cupiditatem est spes, quac
est lumen ejus ; super iram charitas, regens et illuminans eam. Sicut ira natura-
liter ardet, sic charitas spiritualiter fervet.» Epist. ad. H. Abbatem. PL. 162,
1589 AB.

3 Da der vis irascibilis als Formalobjekt von manchen das Ubel zu-
geschrieben wurde, war die Verlegung der Hoffnung in sie nicht allgemein.



180 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (312)

immer in der Form wieder, dal} der Glaube der vis rationalis, die
Hoffnung der wvis irascibilis, die Liebe der vis concupiscibilis zu-
geschrieben wird. ! Auch der hl. Albertus verwendet diese zur Formel
erstarrte Einteilung. 2 Doch hatten sich, was Glaube und Hoffnung
betrifft, am Eingang der Hochscholastik Spezialuntersuchungen iiber
deren Subjekt herausgebildet, mit denen auch der Doctor universalis
sich auseinandersetzen mufBte. Uber das Glaubenssubjekt handeln vor
Albert : Gottfried von Poitiers 3, Wilhelm von Auxerre *, Hugo von
St. Caro 5, Alexander von Hales ¢, Philipp von Gréve 7, letzterer auch
iiber das Subjekt der Hoffnung. ®

1. Fiir die Lehre vom Subjekt des Glaubens war anregend geworden
die bekannte Stelle Hugos von St. Viktor, wonach sich im Affekt die
Substanz, in der Erkenntnis die Materie des Glaubens findet. ¢ Wilhelm
von Auxerre vertritt die Ansicht, daBl der Glaube im spekulativen

1 So z. B. Wilhelm von Auxerre, Hugo a St. Caro, Philipp der Kanzler,
Johannes von Rupella u. a.

2 Nur an einer Stelle scheint die andere Auffassung durchzuklingen, als ob
die Dreiheit der goéttlichen Tugenden im Trinitdtsbild der Krifte der « mens»
begriindet sei: « Cum igitur secundum Augustinum imago sit in anima secundum
eam partem, qua nihil excellentius habet, videbitur, quod fides, spes, caritas
sint in altissimo animae.» III. Sent. d. 34, a. 1 (ed. Jammy, 15, p. 345). Doch
ist Albertus sonst nicht fiir die Ansicht, daB die gottlichen Tugenden das eigent-
liche Gottesbild in der Seele vervollkommnen, weil sie auf die Tétigkeit hingeordnet
sind : « Quando dicit Augustinus de imagine, loquitur de parte animae suprema,
quae per naturales habitus ordinatur in Deum, secundum quod est trinus et
unus : et haec non perficitur habitibus ordinatis ad opus, nisi accipiatur imago
improprie, scil. prout resultat in viribus inferioribus, et in libero arbitrio et ratione
et voluntate et hujusmodi.» A. a. O. d. 26, a. 1 ad 4 (p. 275). Gewohnlich faBt
er als vires ordinatae ad opus nur die drei traditionellen : vis rationalis, irascibilis
und concupiscibilis (vgl. IV. Sent. d. 1, a. 2 ad 3 [t. 16, p. 6]). In sie verlegt darum
auch Albert fiir gewohnlich die Tugenden. Vgl. auch II. Sent. d. 27, a. 1 ad 2:
hier wird nur die heiligmachende Gnade in die eigentliche « mens» verlegt, die
Tugenden in die anderen Seeclenkrifte : « Augustinus diffinit virtutem infusam
cum gratia gratum faciente. Huiusmodi autem ut in primo subjecto recipitur in
eo quod est proximum Deo: hoc autem est mens ; per descensum postea partes
virtutum sunt in potentiis aliis. » (Jammy, 7, 15, p. 266.)

3 Summa, cod. lat. 3143, fol. 35VP f.

4 Summa aurea, III, tr. 3, q. 2.

5 Scriptum super Sent. ITT, d. 27 ; Cod. lat. 3073, fol. 75tb ff.

6 Summa theologica, p. III, q. 8o, m. 1: in qua vi anime fides sit sicut in
subjecto. — Es kann hier nicht untersucht werden, wieweit die p. Il auf Alexander
selbst zuriickgeht.

7 Summa de bono, cod. lat. 3146, fol. 55Vb : in qua vi sit fides.

8 Ibid. fol. 63VD : queritur in qua vi sit spes.

9 De sacramentis I, 10, 3; PL. 176, 331 BC.



(313) tiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 181

Intellekt wurzle, aber doch im Sinn einer instinktmadBigen Wert-
erkenntnis des zum Heile Fiihrenden. Ihm schlieBt sich Hugo von
St. Caro an. In der Summe Alexanders von Hales wird der Glaube
in den affektiven Intellekt verlegt, der Erkennen und Wollen in einer
Potenz vereinigt ; somit ist der Formel Hugos sehr leicht geniige
getan. Eine ganz dhnliche Lésung bringt der Kanzler Philipp ; nach
ithm ist der Glaube in Verstand und Wille zugleich, wobei er beide
in einer Seelenkraft zusammengefaBt denkt. Johannes von Rupella
lehrt, daB der Glaube im freien Willen sei, in jener Hinsicht, in der
dieser Vernunft ist. !

Der hl. Albert hat keine spezielle Frage iiber das Glaubenssubjekt.
Im Sentenzenkommentar stellt er sich zundchst die Frage, zu welchem
Genus die Glaubenstugend gehére. 2 Der Glaube gehért nach ithm zwar
zur Erkenntnis, aber nicht zur Gattung der Wissenschaft, da er nicht
aus der Einsicht in den Sachverhalt des Gegenstandes, sondern aus
einem freien WillensentschluB3 hervorgeht.® Er bezeichnet also nicht
ein Wissen schlechthin, sondern ein affektdurchsetztes Wissen, da der
Affekt es beherrscht und durchformt. * Deswegen ist der Affekt Form,
die Erkenntnis selbst nur Materie des Glaubens. ® So steht der Glaube
in enger Abhingigkeit vom freien Willen. Trotzdem ist sein psychisches
Subjekt nicht der Wille, sondern der Verstand, denn die Willens-
zustimmung ist nur Substanz des Glaubensaktes, nicht der Glaubens-
tugend. ¢ Das Subjekt des Glaubens ist allerdings nicht der spekulative
Verstand, sondern der affektive Intellekt, d. h. der Verstand, sofern
sein Urteilsprinzip der Wille ist. 7 So entfernt sich Albert gleichweit
von Wilhelm von Auxerre, der den Glauben in den spekulativen Verstand

I De virtutibus, cod. lat. 14 891, fol. 6gVa, )

? « In quo genere est virtus fidei ? » III. Sent. d. 23, a. 1 (Jammy, t. 15, p. 226).

3 « Fides non est in genere scientiae. ... Licet habeat cognitionem, tamen
illa magis oritur ex affectu, quam ex ratione. ... Unde sciendum, quod duobus
modis se habet intellectus ad voluntatem : antecedenter et consequenter. Ante-
cedenter habet se respectu quorundam cognoscibilium, ad quae ex ipsis vel ex
ratione potest cogi ad consensum. Consequenter respectu quorundam aliorum
ad quorum consensum non compellimur nisi ex voluntate libeva velit, eo quod
talia non sunt apparentia sibi: et de talibus est fides. » Ibid.

% «... quare non sequitur, quod fides sit in genere scientiac simpliciter,
nisi sicut practica scientia dicitur scientia : et hoc non est esse scientiam simpli-
citer, sed permixtam affectui, qui dominatur in ea et informat eam.» A. a. O. ad 1.

5 « Et ideo consueverunt Magistri dicere, quod cognitio in fide est materialis
et affectio formalis. A. a. O. sol.

6 A a. 0. a.zad 4.

7 Vgl. den Text in Anm. 1, S. 12.



182 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (314)

verlegt, ohne die Abhingigkeit der Glaubenszustimmung von einem
vorausgehenden Willensimpuls zu berticksichtigen, wie auch von Philipp
und den Franziskanern, die zum Glaubenssubjekt auch den Willen
rechnen. St. Thomas brauchte nicht weit iiber seinen Lehrer hinaus-
zugehen, wenn er — den miBverstindlichen Ausdruck: affektiver
Intellekt vermeidend — den Glauben dem spekulativen Verstand zu-
weist, aber mit Beibehaltung der Unterordnung des Verstandes unter
den Willen. 1

Diese Subjektbestimmung gilt nicht bloB fiir den Glauben, der
durch die Liebe wirksam ist, sondern auch fiir die fides informis ; denn
auch dieser ist Glaube im Vollsinn, wenn auch nicht vollkommene
Tugend. 2 Beziiglich des Glaubens der bésen Geister, von dem in Jak.
2, 19 die Rede ist, fragt der Heilige ausdriicklich, ob er im spekulativen
oder praktischen Intellekt anzunehmen sei ; denn es scheint sich gerade
bei ihnen nur um eine rein theoretische Erkenntnis zu handeln. 3 Albert
geht in der Antwort nicht mehr auf die eigentliche Glaubenspsychologie
selber ein, sondern er schliel3t aus der bei Jakobus angegebenen Folge
dieses Glaubens, aus dem Beben, das diese Erkenntnis in den Ver-
dammten hervorruft, daBl er nicht im spekulativen Verstande sein
kann, sondern in der praktischen Vernunft sein mul3, wobei hier freilich
der Glaubensgegenstand nicht angestrebt, sondern verabscheut wird. *
Es wird aus Alberts AuBerung nicht deutlich, ob auch dieser Glaube
zu seinem Akt noch eines Willenskonsenses bedarf. Auch Thomas von
Aquin ist hierin nicht ganz klar. ®

Albert ist vielleicht der erste, der den Glauben der bosen Geister
von der fides informis des Siinders klar unterscheidet.® Die fides

L III. Sent. d. 23, q. 2, a. 3, qa. 1 ; Summa theol. II-II, q. 4, a. 2.

2 « Fides informis est virtus, sed non adeo habet completam rationem virtutis
ut fides formata vel alia virtus gratum faciens.» A. a. O. a. 5 (p. 232).

3 Albert selber fuhrt es als Ansicht «einiger» an, daB dieser Glaube im
spekulativen Intellekt sei. III. Sent. d. 23, a. 6, arg. 2, in contr.

4 « Ad id quod ulterius quaeritur dicendum, quod non est in intellectu specu-
lativo : hoc enim impossibile est, quod speculatum ut speculatum moveat ad
contremiscentiam : sed est in practico, qui tamen nihil habet de voluntate crediti,
sed aspernationem habet crediti, quod tamen per experimentum credere oportet :
non enim practicus semper dicitur de appetitili, sed ectiam de terribili: unde et
tunc sequitur timor et fuga.» A. a. O. (p. 233).

5 Vgl. I1I. Sent. d. 23, q. 3, a. 3, qa. 1 und II-II, q. 5, a. 2.

6 «Sancti expresse dicunt quod daemones habent fidem. Sed bene puto,
quod illa fides non est informis, quam habent homines existentes in vita, sed
credulitas ex cognitione naturali exorta.» A. a. O.



I iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 18
315 psy 3

informis wird zur formata vervollkommnet durch eine Form, die nicht
bloB den Glaubensakt, sondern auch den Glaubenshabitus informiert.
Albert bestimmt sie als ein « Licht, das den affektiven Intellekt hinsicht-
lich des Strebens nach dem letzten Ziele informiert », d. h. ihn mit
der Wahrheit verbindet, die er im Glauben annimmt. !

z. Beziiglich des psychischen Subjektes der theologischen Tugend
der Hoffnung iibernimmt Albert im Sentenzenkommentar die Problem-
stellung von Philipp dem Kanzler.? Aber wihrend es sich fiir diesen
nur darum handelt, ob die Hoffnung in der vis concupiscibilis oder
irascibilis ihren Sitz hat, holt Albert in seinen Eingangsobjektionen
weiter aus : der Hoffnungsakt des « Erwartens » kann jeder Seelenkraft
zukommen ; die HoffnungsgewiBheit scheint den Verstand als Subjekt
vorauszusetzen ; auf keinen Fall scheint die Hoffnung im niederen
Begehrungsvermdogen, wie in der vis irascibilis, sein zu konnen, da
ihr Gegenstand eminent geistig ist. Trotz dieser Bedenken hilt der
Doctor universalis an der traditionellen Lehre fest, dal die Hoffnung
Tugend der vis irascibilis ist. Ihr eigentlicher Akt ist es, sich mit einer
gewissen Weite des Geistes auf den erhoftten Gegenstand auszustrecken,
der immer etwas GroBes und Hohes in sich schlieft. Das aber ist Sache
der vis irascibilis. ® Aber um welche vis irascibilis handelt es sich ?
Roland von Cremona hatte eine Verdoppelung der beiden Strebekrifte
concupiscibilis und irascibilis entschieden verworfen. * Albert schlieB3t
sich ihm hierin fast wortlich an ® und erkliart bei Losung des dritten

1 « Meo judicio fides formatur propria forma, sicut et alia virtus : et si quaeris :
Quae sit illa forma ? Dico, quod est lumen informans intellectum affectivum
secundum tensionem in finem, et illud formale est respectu habitus assentientis
Deo. Sic enim est in habitu, ut est in actu. In actu autem est actus fidei assentire
primae veritati propter se et super omnia : cui tamen quando additur tendere in
id, cui assentit, non additur materiale aliquid, sed super id quod est actus, ponitur
perfectio ex consecutione finis, ad quem est actus: et illa est perfectio-formae
secundum quod finis est forma, et haec praecipue forma est in moribus et virtu-
tibus. Ergo sic etiam erit in habitu, quod.lumen additum est lumen conjungens
intellectum credentis veritati quam credit. » A. a. 0. a. 10 (Jammy, p. 238).

2 III. Sent. d. 26, a. 3, in qua vi animae sit spes (Jammy, p. 277).

3 « Dicendum ... quod spes est virtus separata et divisa ab aliis virtutibus
et est in irascibili potentia animae ... nec exspectare tantum est actus ejus ... sed
potius extendere se in rem speratam amplitudine quadam animi et haec amplitudo,
quia est respectu magni et alti in eo quod hujusmodi, irascibilis est secundum
quod est humana.» A. a. O. ad 1.

4 Summa theol., cod. Mazarin. 795, fol. 34%b.

5 « Sunt quidam modernorum, qui dicunt duplicem esse concupiscibilem et
irascibilem in nobis, scil. sensibilis et humanas : et in humanis ponunt charitatem
et spem, in sensibilibus autem temperantiam et fortitudinem. Sed haec opinio



184 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (316)

Einwandes ausdriicklich, dal er an die sinnliche vis irascibilis denkt.
Er hilt es eben fiir moglich, dafl diese durch Teilnahme an der Vernunft
befihigt werde, auch nach einem unsinnlichen Objekt zu streben.!
Die ersten beiden Einwinde sind leicht gelost. Das « Erwarten » ist
nicht der eigentlichste Akt der Hoffnung, sondern das Sich-Ausstrecken
nach einem schwer erreichbaren Gut. Die Hoffnungsgewilheit ist keine
Erkenntnissicherheit, sondern entspringt aus der Wirkung der Tugend-
neigung der Hoffnung und deren Ursache, d. i. der gottlichen Hilfs-
bereitschaft. 2

So ist also die Hoffnung nach Albert subjektiv nicht von der
sittlichen Tugend der Tapferkeit verschieden, die ebenfalls in der vis
irascibilis ihren Sitz hat. Der Unterschied ist rein objektiv, sofern die
Hoffnung auf das Ziel selber geht, die Tapferkeit auf Mittel zum Ziel. 3

Eine andere Ansicht beziiglich des Subjektes der Hoffnung lernen
wir in der Summa de homine kennen, gelegentlich der Frage der Ver-
doppelung der vis concupiscibilis und irascibilis, die er ablehnt. Er
macht sich hier selbst einen treffenden Einwand durch Aufrollung der
Frage des Subjektes der theologischen Tugenden. Allgemein wird die
Hoffnung in die vis irascibilis und die Liebe in die vis concupiscibilis
verlegt, wihrend beide Tugenden iibersinnliche Objekte besitzen. So
muf} es sich also auch bei den zu Grunde liegenden Kriften um hdohere
als sinnliche Krifte handeln. Wiirde aber jemand dieser Folgerung
entgehen wollen durch Hinweis auf die Teilnahme an der Vernunft,
die auch das sinnliche Strebevermdgen so erheben koénne, dall es nach
einem {iibersinnlichen Gegenstand zu streben vermoge — das ist die
von Albert im Sentenzenkommentar gegebene Erklirung —, so ist zu

non habet radicem alicuius auctoritatis, nec Philosophi nec Sancti. » A. a. O. ad 3.
— Vgl. Roland von Cremona : « Secundum quosdam duplex est (concupiscibilis)
in homine : una est quam ipsi vocant brutalem et alia est quam vocant humanam
concupiscibilem ; et ista sunt similiter verba ficta neque sanctorum neque
philosophorum. ... » Cod. Mazarin. 795, fol. 34va,

1 « Bene puto hoc esse verum, quod irascibilis sit pars animae sensibilis :
sed, ut dicit Philosophus, participat quali ratione, et ideo efficitur elevata super
naturam sensibilis secundum se consideratae et tunc potest in id, quod non poterat
ex seipsa.» A.a. O. ad 3.

2 A a. 0. ad 1 und 2.

3« Irascibilis est excludere malum pugnans, quod est arduum et difficillimum
et illatum est extrinsecum et est suum insurgere in altum finis et in altum illud quod
est ad finem ; et secundum quod surgit in altum finis, sic perficitur spe ... secun-
dum autem quod surgit in altum quod est ad finem, sic perficitur fortitudine. »
A.a.O.a. 1 ad 4.



(317) iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 185

sagen, dafl die Ordnung durch die Vernunft nicht den Gegenstand der
niederen Vermogen éndert, sondern nur das Streben nach ihm ordnet. ?
Obwohl dies in Form eines Einwandes gesagt wird, scheint es doch die
eigene Ansicht Alberts auszudriicken ; denn in seiner Antwort lift
er die traditionelle Ansicht fallen, indem er Hoffnung und Liebe in den
geistigen Willen verlegt. Beziiglich der Hoffnung wird dies mit ihrer
Objektweite begriindet, welche die Grenzen der vis irascibilis {iiber-
steigt. Hoffnung geht auf Ewigkeit, Unaufhorlichkeit, Dauer ohne
Ende : dies aber nicht blof3 hinsichtlich der Giiter der vis irascibilis,
sondern auch der vis concupiscibilis. So muf} also die Hoffnung in
einer hoheren Potenz sein, in der es keine Gespaltenheit des Objektes
gibt, d. i. im verniinftigen Willen. 2 Auch hier geht Thomas von Aquin
den von Albert gewiesenen Weg, indem er die Tugend der Hoffnung
ohne Schwanken nur dem Willen zuweist.® Doch macht sich Albert
diese Ansicht nicht so entschieden zu eigen, daB3 er nicht auch die
Losungsversuche anderer Lehrer, ohne sie ausdriicklich fiir unhaltbar
zu erkliren, berichtete. 4

1 ¢Nos caritatem ponimus in concupiscibili et spem in irascibili, cum nec
caritas nec spes objecta sua habeant in sensibus: omnis autem virtus animae
sensibilis in sensibus habet objecta : ergo quaedam irascibilis et quaedam concupis-
cibilis sunt partes animae rationalis. Si forte propter hoc dicatur, quod concupis-
cibilis et irascibilis duobus modis considerantur : scil. in se et ut ordinatae a ratione,
et primo modo sistunt in objectis sensibilibus, secundo vero possunt etiam in ea
quae separata sunt a sensibus et aeterna : Contra : Ordo rationis ut dicit Aristoteles
in fine Ethicorum, in hoc est, quod omnia honesti concordant rationi. Haec autem
concordia attenditur in operibus temperantiae et fortitudinis, in quibus non
mutatur materia sensibilis propter ordinem rationis : continentia enim sive tempe-
rantia materiam habent sensibilem delectationem, fortitudo materiam habet
periculum sensibile. Ergo videtur, quod similiter in aliis propter ordinem rationis
non mutatur materia. » Summa de homine, tr. I, q. 66, a. 2, ob. 7 (p. 305).

2 « Ad aliud dicendum, quod caritas et spes in voluntate sunt simpliciter.
Spes enim est aeternitatis sive indeficientiae. Indeficientia autem duo dicit:
scil. permanentiam sine fine et hoc non est bonum per se, separatum ab aliis bonis :
propter hoc per se non est in irascibili, sed etiam in bonis concupiscibilis. Dicit
etiam incommutabilitatem : et sic iterum non dicit bonum separatum, quod est
in una sine alia : et propter hoc caritas et spes proprie sunt in voluntate. » A. a. O.
ad 7 (p. 305).

3 IITI. Sent. d. 26, q. 1, a. 2 und 5 ; II-II, q. 18, a. 1.

4 « Hujus tamen sunt duae aliae sententiae Magistrorum. Quarum una supra
posita est, scil. quod irascibilis et concupiscibilis ex ordine ad rationem possunt
in bona spiritualia. Et respondent ad objecta in contrarium dicentes, quod
irascibilis et concupiscibilis, prout sunt persuasae a ratione, elevantur supra posse
sui organi ex unione substantiali ad rationem : sicut etiam sensualitas ex ordine
ad rationem efficitur subjectum peccati, cum tamen hoc non habeat ex proprictate
organi vel ex hoc quod inest brutis. — Alii dicunt propter rationes supra positas,



186 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (318)

Angesichts der Lehrverschiedenheit im Sentenzenkommentar und in
der Summa de homine entsteht die Frage, welches die spitere Ansicht
Alberts darstellt. Das zeitliche Verhiiltnis beider Werke, die ziemlich
in denselben Jahren entstanden, ist noch nicht restlos geklirt.! Der
Kommentar zum dritten Sentenzenbuch setzt — wenn er als Ganzes
genommen werden darf — die Summa de bono voraus ?; diese hin-
wiederum liegt, wie aus zahlreichen Verweisen hervorgeht, zeitlich nach
der Summa de homine. So wiirde die Lehre im Sentenzenkommentar
spiter sein. Vergleicht man aber unsere beiden Stellen miteinander,
so steht man doch stark unter dem Eindruck, daBB das Problem in der
Summa de homine stirker durchdacht und die im Sentenzenkommentar
vertretene Ansicht stillschweigend zuriickgenommen ist. Es wiire sonst
auch verwunderlich, warum er im Sentenzenkommentar auf seine
frithere Losung nicht Bezug genommen hitte. So scheint also doch die
Summa de homine Alberts endgiiltige Meinung auszudriicken.

3. Die Bestimmung des Subjektes der Liebe lduft ziemlich parallel
mit der des Subjektes der Hoffnung ; darum findet sich auch in der
Tradition keine spezielle Fragestellung iiber ihr Subjekt. Sie wurde
einfachhin der vis concupiscibilis zugewiesen. Der iiberragende Charakter
der Gottesliebe indes mullte auch irgendwie in ihrem Subjekt begriindet
sein. So kamen manche zur Auffassung, die vis concupiscibilis selbst
sei in der ganzen Seele «ausgegossen » und durchdringe alle anderen
Seelenkrifte, indem man das Naturstreben der Krifte mit der dem
Erkennen folgenden speziellen Strebekraft identifizierte. So gewann
man einen subjektiven Anhaltspunkt dafiir, die Gottesliebe zur Form
aller iibernatiirlichen Tugenden zu machen. Auch Albert kennt diese
Meinung 2, weist sie aber zuriick, weil si'ch nicht einsehen lasse, warum
von allen Strebekriften gerade der vis concupiscibilis eine solche Aus-
dehnung zukommen solle. %

quod sicut in sensibili anima est irascibilis et concupiscibilis, ita etiam in rationali
est irascibilis et concupiscibilis : et illas vocant humanas, alias autem brutales. ... »
A.a. O.ad 7 (p. 3035).

1 Vgl. F. Pelster, Kritische Studien zum Leben und zu den Schriften Alberts
des GroBen, Freiburg 1920, p. 115 ff.

2 II1. Sent. d. 33, a. 3 fuhrt er aus, daB er an anderer Stelle ausfiihrlich
iiber die Tugend im allgemeinen und im besonderen gehandelt habe.

3 « Ad hoc quidam voluerunt dicere, quod concupiscibilis est vis diffusa in
omnibus aliis viribus et movens eas: et ideo habitus cjus dicitur etiam forma
diffusa in omnibus aliis viribus et movens eas. » III. Sent. d. 27, a. 3, ob. 6 (p. 287).

1 A a. 0.



(319) iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 187

Im Sentenzenkommentar legt Albertus die Tugend der Liebe in
die sinnliche vis concupiscibilis. Das wird zwar nicht ausdriicklich
gesagt, folgt aber notwendig daraus, daB die Hoffnung in der vis
irascibilis gedacht wird. Nur bei Gott und den Engeln wird die Liebe
in den Willen verlegt, da sie kein sinnliches Begehrungsvermogen
besitzen. ! Wir sahen schon gelegentlich der Behandlung des Subjektes
der Hoffnung, daBl Albert im Sentenzenkommentar eine Vergeistigung
des sinnlichen Begehrungsvermogens durch die Beziehung auf die
Vernunft fiir méglich hilt. Die Liebe hat ihren Sitz in der vis concupis-
cibilis, aber in Hinordnung auf den Verstand : nicht bloB so, wie die
Tugend der MaBigkeit, sondern in spezieller Weise, insofern der Verstand
unter den liebenswerten Dingen unterscheidet und sie in eine eigene
Ordnung bringt. 2

In der Summa de homine tritt auch fiir die Gottesliebe an Stelle
des sinnlichen Begehrungsvermogens der Wille als Subjekt. 2 Wahrend
er aber dies hinsichtlich der Hoffnung ausfiihrlich begriindet, gibt er
fiir die Liebe keine weitere Erklirung. Sicher hiingt diese Anderung
mit der Vertiefung der Willenslehre zusammen, wie wir sie in der Summa
de homine finden. Die Theorie von der vis concupiscibilis diffusa in
omnibus viribus wird hier auf den Willen bezogen.* Deutlicher tritt
jetzt der Wille als universaler Beweger aller Krifte der Seele in

1 «Si autem secundum hoc quaeratur : cuius ergo vis est caritas, quae in
Deo et in angeli ponitur ? Dicendum, quod voluntatis. Si obiciatur, quod etiam
amor nominat passionem, et ita est alicuius partis sensibilis animae et non Dei
vel Angeli: dicendum, quod non est verum generaliter: sed per corporalem
actum et habens contrarium, verum est, quod nominat passionem, sed non amor
qui dicit affectum voluntatis rationalis. » I. Sent. d. 10, a. 2 ad 6 (p. 192).

2 «Licet caritas sit ab affectu, non ab intellectu : tamen aliquid habet ab
intellectu, scil. separationem dilecti ab aliis, quae amari possunt: hoc enim fit
per intellectum discernentem inter diligibilia. » IIL. Sent. d. 27, a. 4, qa. 4 ad 4
(p. 292). — «Caritas est in affectu secundum ordinem, ad intellectum, scil. quod
est ex intellectu ; et ideo potest habere ex illa parte ordinem. ... » A.a, O.d. 29,
a. 1 ad 1 (p. 305).

3 Summa de homine, tr. I, q. 66, a. 2 ad 4 (Jammy, t. 19, p. 305). — Auch
in der Summa de bono erscheint an einer Stelle die Liebe als Tugend des Willens :
« Ad id quod obicitur dicendum quod diligere non ponit actum concupiscibilis nec
detestari ponit actum irascibilis, sed potius actum wvolunfatis que primo movet et
gratia eius movet etiam ratio. Probatum est enim in tractatu de anima quaestione
de movente, quod intellectus vel ratio non movet nisi per appetitum immiscentem
se ei et hic appetitus in ratione est antecedenter respiciens rationem operabilium.
Unde diligere hic cum ratione velle et detestari est cum ratione dissentire, ne
velit vel fiat. » Cod. 603 (1665) (Briissel), fol. gorb.

4 «Ad id quod qaeritur, utrum voluntas sit quidam appetitus diffusus in
omnibus viribus, dicendum quod non.» A. a. O. q. 63, a. 2, gqa. 1 (p. 299).



188 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (320)

Erscheinung ! und wird so geeigneteres Subjekt der Gottesliebe, die
auch ihrerseits alle Tugenden bewegen soll. Eine solche Lehre findet sich
zwar auch im Kommentar zum zweiten Sentenzenbuch 2 : aber dieser
ist sicher spiter als die Summa de homine. 3

Es wiirde zu weit fiihren, hier die Lehre des hl. Albert {iber die
Gottesliebe als Tugendform einzuflechten. * Es mul} geniigen, auf einige
Punkte hinzuweisen, die besonders bemerkenswert sind. In der Summa
de bono kommt Albert naturgemall nur gelegentlich auf die Gottesliebe
zu sprechen, besonders wo er von den Definitionen der einzelnen
Kardinaltugenden handelt. Die Gottesliebe ist demnach zweifach :
zuniichst ist sie eine eigene selbstindige Tugend, die von den anderen
verschieden ist ; zweitens kann sie gefafft werden als eine allgemeine
Liebe, die mit den einzelnen eingegossenen Tugenden als deren all-
gemeine Tugendform identisch ist. Sie wird Liebe genannt, weil sie
die betreffende Tugend auf das letzte Gut, das eigentliche Objekt der
Gottesliebe hinlenkt, nicht so, als ob sie das hochste Gut zu ihrem
Gegenstand machte, sondern so, daBl dieses zum Motiv wird, um
dessentwillen sie ihren Gegenstand anstrebt. 5 Beide Formen der Liebe
stehen nicht unabhingig voneinander, sondern die letztere ist von der
ersteren verursacht. ® Es braucht also nicht jedem Akt einer solchen
niederen Tugend ein formeller Liebesakt vorauszugehen, sondern die
Tugend selber ist habituell kraft der von der Gottesliebe empfangenen
Form geneigt, ihr Werk um Gottes willen zu wirken. 7 Im Sentenzen-

1 «... voluntas prout est ad intrinseca universalis motor est virium ad
actum, non ita, quod ipsa sit immixta eis, sed quia caeterae virtutes cum actibus
suis sunt in ratione voliti et per hoc efficiuntur objecta voluntatis.» A. a. O.

2 « Voluntas est universalis motor omnium potentiarum. ...» II. Sent.
d. 26, a. 4 ad 4 (Jammy, t. 15, p. 250).

3 Uber die zeitliche Folge siehe F. Pelster, a. a. O. p. 120 ff.

4 Vgl. dariiber : V. Urmanowicz, De formatione virtutum a caritate, Vilnae
1931, P. 24-31.

5 « Amor caritatis accipitur duobus modis, scil. in se et sic tendit in primum
bonum et propter ipsum bonum primum ; accipitur etiam ut generalis forma et
motor virtutum ad actus et sic amor non est distinctus ab illis virtutibus, quas
informat, secundum quod non sunt propter se sed propter aliud, scil. propter deum. »
Cod. lat. 18 127, fol. 32172,

8 « ... diffinitur ibi fortitudo infusa formata, quae est cum caritate ; illius
enim principium est caritas et objectum caritatis est finis ejus. Unde cum dicitur,
quod fortitudo est amor, exponendum est per causam, h. e. ex amore vel si amor
est in fortitudine, tunc erit in ipsa sicut forma circa formatum. » Cod. 603 (16653)
(Briissel), fol. 24D,

7 « Cum ... propter deum aliquis prudenter vel caste operatur, non oportet,
ut prius moveatur actu caritatis et postea actu prudentie vel castitatis, sed potius



(321) iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 189

kommentar ist die Art und Weise nidher beschrieben, wie die Tugend
der Gottesliebe auf die anderen Tugenden einwirkt. ! Sie ist weder innere
Form der iibernatiirlichen Tugenden, sonst gibe es keine Vielheit von
Tugenden, noch vorbildliche Ursache, sonst miiliten alle ihr gleichen 2,
sondern sie ist ihre Form als Wirkursache, indem sie ihnen die ihr
eigene Bewegung auf das letzte Ziel mitteilt, als Formalursache,
wenigstens in gewisser Hinsicht, sofern sie ihnen die Form der Hin-
ordnung auf dieses Ziel verleiht, und schlieflich als Zielursache, indem
sie selber, die allein das letzte Ziel erreichen kann, fiir die anderen
Tugenden Ziel wird, das es zu vervollkommnen gilt. * Der Einflu} der
Gottesliebe auf die anderen Tugenden ist also nicht rein moralisch,
sondern auch physisch und mufB3 als solcher durch das psychische
Subjekt der Gottesliebe bewirkt werden. So treten der Wille als uni-
versaler Beweger aller Seelenkrifte und die Liebe als universale
Bewegerin aller Tugenden in notwendige Parallele zueinander. Wie die
Liebe der «innerste Affekt » 4 des Menschen ist, so mul} sie auch am
tiefsten in der Seele wurzeln.

ITI.

Das Problem der Information der eingegossenen Tugenden durch
die Gottesliebe war aulerordentlich befruchtend fiir die Erkenntnis der
heiligmachenden Gnade. Fiir die iltere Theologie fielen Gnade und

oportet, quod habeat habitum caritatis inclinantis ad hoc quod propter deum
facit quidquid facit. Signum autem hujus est, quia cum oculus videt colorem,
non oportét ut diverso motu lux moveat oculum et colorem, sed efficitur tantum
forma et perfectio coloris. Ita caritas in talibus efficitur tantum forma et per-
fectio wvirtutis ad opus ... et hoc est quod a multis dicitur, quod caritas est
forma et perfectio virtutum.» A. a. O. fol. yora,

1 TIL. Sent. d. 27, a. 3, utrum caritas sit forma omnis virtutis (Jammy, t. 15,
p. 286).

2 A. a. O. sol. und ad 1.

3 « Dicendum videtur mihi sine praejudicio multorum hic alia vi incedentium,
quod caritas non est forma virtutis nec secundum speciem virtutis nec etiam
secundum esse gratiae gratum facientis, quod invenitur in singulis virtutibus,
quae sunt cum gratia gratum faciente ; sed caritas informat in ratione triplicis
causae, quae respicit causatum ut forma, scil. ut efficiens, cuius species secundum
aliquod manet in causato : et ut forma quaedam : et ut finis, qui est forma in
esse optimo. » A. a. O. Vgl. Urmanowicz, 1. c. p. 26 . — Die Lehre des hl. Albert
iber die Gottesliebe ist stark abhangig vom Kanzler Philipp, iiber dessen Lehre
mit ausfithrlichen Textproben A. Landgraf berichtete (Das Wesen der laBlichen
Siinde in der Scholastik bis Thomas von Aquin, Bamberg 1923, p. 99 ff.).

4 A. a. O. ga. (p. 289).



190 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (322)

iibernatiirliche Tugenden, besonders Gnade und Gottesliebe, unbedenk-
lich zusammen. Erst seit Anwendung des aristotelischen Lebens-
begriffes auf das iibernatiirliche Leben setzte sich eine Unterscheidung
zwischen iibernatiirlichem Lebensprinzip (= heiligmachende Gnade) und
iibernatiirlichen Lebensfihigkeiten (= eingegossene Tugenden) durch. !
Diese Klirung ist dem Kanzler Philipp von Gréve zu verdanken, der
allerdings heiligmachende Gnade und Gottesliebe noch nicht real von-
einander verschieden sein 14Bt, wie er auch zwischen Seele und Seelen-
kriften keinen realen Unterschied annimmt. Es besteht zwar ein
wesentlicher Unterschied zwischen Seele und Seelenkriften und den
Seelenkriften untereinander, aber kein substantieller. Subjekt der Gnade
ist die Seele selber, Subjekt der Tugenden sind die Seelenkrifte. Gnade
und Tugenden und die Tugenden unterecinander sind formell ver-
schieden, aber substantiell identisch. Trotz dieser substantiellen Einheit
bleibt also die Vielheit von Tugenden gewahrt.? Eine ganz dhnliche
Lehre vertritt die Summe Alexanders von Hales.? Auch Johannes von
Rupella schlieBt sich dieser Auffassung an. 4

Wie stellt sich Albertus zu dieser Frage ? Er hat der Gnadenlehre
im Sentenzenkommentar ein ziemliches Interesse entgegengebracht. Seit
Philipp dem Kanzler wurde allgemein angenommen, daBl die Gnade
ihren Sitz direkt in der Seele selber habe, wihrend die Tugenden in die
Seelenvermdgen verlegt wurden. Dies vorausgesetzt, stellt der Doctor
universalis die Frage, ob die Gnade unmittelbar in der Seele sei oder
mittels der Seelenvermogen. ® Der hl. Bonaventura tritt fiir letzteres
ein. ¢ Albertus dagegen vertritt entschieden den Standpunkt, dal die
Gnade, da sie nicht direkt auf ein Tun hingeordnet ist, als erstem
Subjekt unmittelbar der Seele selber zukomme und erst durch diese
hindurch sich auch auf die Seelenkrifte beziehe.? So wie die Seele
selber frither ist als ihre Fihigkeiten, so mu3 auch die Gnade, die sie

1 Vgl. dariiber A. Landgraf, Die Erkenntnis der heiligmachenden Gnade in
der Fruhscholastik, Scholastik 1928, 28-64.
Cf. Landgraf, a. a. O. p. 56 ff.
II1. q. 69, m. 22, a. 4.
De virtutibus, cod. lat. 14 891, fol. 57Vb,
IL. Sent. d. 26, a. 3 (Jammy, t. 15, p. 249) : Utrum gratia immediate insit
essentiae animae sive mediantibus potentiis. — TUber die Gnadenlehre des
hl. Albertus handelt H. Doms, Die Gnadenlehre des sel. Albertus Magnus. Breslau
1929.

6 II. Sent. d. 26, a. 1, q. 5.

7 « Puto dicendum, quod gratia est habitus magis perficiens in comparatione
ad Deum quam ad actum. Habitus enim perficiens ad actum oportet, quod sit

2
3
4

5



(323) iiber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 191

vervollkommnet, diesen vorausgehen.! Wiirden auch die Seelenkrifte
neben ihrer Erhebung durch die Tugenden unmittelbar von der Gnade
vervollkommnet, so wiirden zwei Vollkommenheiten fiir den gleichen
Zweck in ihnen sein, was unmoglich ist. 2

Wie verhilt sich nun aber die heiligmachende Gnade zu den
Tugenden ? Albert schlieBt sich hierin an seine Vorginger an: eine
wesentliche Verschiedenheit zwischen ihnen mufB festgehalten werden,
womit eine gewisse substantielle Identitit nicht unvereinbar ist. # Das
Verhiltnis der Gnade zu den Tugenden erfallit auch er nach der
Analogie von Seele und Seelenkriften. Gnade und Seele verleihen den
ersten Akt, das Lebendigsein, beider Wirkung wird erginzt durch
die von ihnen ausgehenden Krifte bezw. Tugenden, deren Grundlage
sie bilden. Ihre wesentliche Verschiedenheit aber erhalten die Seelen-
krifte und die Tugenden von aullen her, durch die Beziehung auf
verschiedene Objekte. * Albert hilt es fiir gdnzlich ausgeschlossen, dal3
ein und dieselbe Form Prinzip des Seins und nidchstes Prinzip jener
Tatigkeit sein kann, die dem Sein folgt ; denn die Titigkeit ist viel-
fach, setzt also mehrere vom Seinsprinzip verursachte Titigkeits-
prinzipien voraus. 3 Die Gnade steht in lebendiger Verbindung mit den
Tugenden, in dem MaBe, daB die Frage berechtigt ist, ob nicht die

perficiens ad hunc vel illum, quia omnis actus singularis est : unde gratia, quae
non respicit opus sub ratione determinata, non potest esse perfectio gratia actus

. ergo patet, quod gratia non est prima perfectio potentiae, quae operatur, sed
prima perfectio essentiae animae et per illam refertur ad potentias.» II. Sent.
d. 26, a. 3 (p. 249). So auch in Summa theol. p. II, tr. 16, q. 98, m. 4 (ed. Jammy,
t. 18, p. 463).

1 A.a. O. 1. arg. in contr.

2 « Anima virtute perficitur secundum potentias: si ergo a gratia perficitur
etiam in potentiis, tunc sunt duae perfectiones ad idem aeque primae : et hoc
non potest esse.» A.a. O. 2, arg. in contr.

3 « Sine praejudicio forte hic subtilius intelligentium videtur mihi impossibile
esse, quod gratia et virtus sint idem per essentiam : sed per substantiam aliquo-
modo possunt esse idem : sicut anima cum potentiis suis. ...» A. a. O. a. 11
(p. 260). — Er kennt diesbeziiglich zwei Ansichten : die einen halten Gnade und
Tugenden fiir substantiell und formell identisch und machen nur eine gedankliche
Unterscheidung ; die anderen geben nur die substantielle Einheit zu, nehmen aber
eine wesentliche Verschiedenheit an. Die erste Ansicht scheint zu seiner Zeit
starker vertreten gewesen zu sein ; denn er sagt von ihr : « Haec est opinio communis
multorum, quia multitudo subtilitatem non attendit.» A. a. O. a. 13 (p. 261).

4 TII. Sent. d. 26, a. 11 (p. 260).

% «Si dicas quod una numero forma est dans esse et principium actionum
sequentium esse : et ita una numero est forma dans esse bonum et quod agit
actiones sequentes virtutem : Istud ridiculosum est et ex magna ignorantia Philo-
sophiae naturalis dictum. ...» A, a. O.



102 Die Lehre des hl. Albertus Magnus (324)

Gnade selber in der Vielheit der von ihr abhingigen Tugenden verviel-
facht wird. ' Nach Albert ist es Ansicht einiger « GroBer», dal3 die
Gnade selber durch die Vielheit der Tugenden vervielfiltigt wird, wie
das Licht sich in vielen Strahlen verteilt. 2 Er selber jedoch schlie3t sich
dieser Auffassung nicht an ; er hilt die gegenteilige Ansicht fiir tiefer.
Er hilt die Gnade fiir ein totum potentiale, dessen Teile die einzelnen
Tugenden sind 3, so wie auch die Seele trotz der Vielheit ihrer Krifte
eine bleibt.* Was bewirkt die Gnade in den Tugenden ? Wie die
Seele ihren Kriften verleiht, dal3 sie menschliche Krifte sind, so infor-
miert die Gnade die Tugenden secunduimn esse bonum, d. h. damit sie
gottgefillig sind, wert durch ihre Werke das ewige Leben zu verdienen. °
In diesem Sinn ist die Gnade ein Universalhabitus, der sowohl das Wesen
der Seele wie die Seelenkrifte und die in ihnen liegenden Tugenden
Gott wohlgefillig macht, d. h. zur Ubernatur erhebt. ¢ Die Form, die
die Gnade verleiht, bleibt véllig in der Seinsordnung ; dadurch ist sie
von jener verschieden, die von der Gottesliebe herkommt ; diese liegt
in der Tatigkeitsordnung. ? Auch in diesen Ausfithrungen des grolen
Lehrers sehen wir iiberall die Ansatzpunkte, von denen sein grof3er
Schiiler ausgehen konnte. Die Unausgeglichenheit, die die Mittel-

L 'A.a. O. a. 12 : quomodo gratia est in virtute et donis aliis : utrum divi-
datur in eis vel maneat indivisa.

2 « Alia est opinio quorundam magnorum, quod gratia quidem et virtus
differunt per modum dictum, sed quod gratia multiplicatur in virtute et dant
exemplum hujus, quod sicut lumen est in stella in centro unum, in quo omnes
radii colliguntur ad unum, sed distans ab ipso multiplicatur in radiis: ita in
anima ponunt gratiam in se unam et lumen spirituale, cuius radii spirituales
diffunduntur in diversitate potentiarum et virtutum.» A. a. O. a. 13 (p. 261).

3 « Dicendum quod hic sunt duae opiniones. Una est, quam credo esse
veriorem, quae concluditur ultima objectione, quod gratia non multiplicatur in
virtute et substat omnibus ut una natura totius potentialis, quod universaliter
gratum facit habentem et opus. Et secundum hanc, quae magis subtilis est, res-
pondendum est objectis. » A. a. O. a. 12 (p. 260 1.).

« Virtus perficitur gratia, sicut pars potentialis in ‘merendo perficitur a toto.,
Ibid. ad 2 et 3.

4 « Substantia animae non multiplicatur multiplicatis potentiis, cum per-
fectio perfecto proportionaliter respondeat, sed gratia et virtus sunt perfectiones
animae ; ergo cum gratia ad substantiam referatur et wvirtus ad potentiam,
videtur, quod multiplicata virtute non multiplicatur gratia.» Ibid. arg. in contr.

5 III. Sent. d. 27, a. 3, sol. (p. 288); II. Sent. d. 26, a. 12, sol. (p. 261);
vgl. Urmanowicz, De formatione virtutum a caritate, p. 29 f.

6 « Gratia est habitus universaliter gratificans et essentiam et potentiam. »
II. Sent. d. 26, a. 2 (p. 248). Ebenso Summa theol. p. 11, tr. 16, q. 98, m. 3 u. 4
(ed. Jammy, t. 18, p. 463).

7 Vgl. Urmanowicz, 1. c. p. 30.



(325) iber das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden 193

stellung zwischen Augustinismus und Aristotelismus mit sich brachte 1,
war das einzige, was Thomas hier zu iiberwinden hatte, um zu seiner
klar umrissenen Lehre zu kommen.

Damit sind wir zu dem Punkt gelangt, von dem aus ein Uberblick
iiber Alberts Gnaden- und Tugendpsychologie moglich wird. Mit
Zugrundelegung der augustinischen Psychologie ergibt sich fiir Albert
folgendes Bild : in der Wesenheit der Seele wohnt die heiligmachende
Gnade als actus primus des iibernatiirlichen Lebens, Quelle der Heilig-
keit und Gottwohlgefilligkeit und Verdienstfihigkeit des ganzen
Menschen. In der Vernunft, dem ersten der drei Seelenvermdogen,
haben drei Tugenden ihren Sitz : Glaube, Klugheit und Gerechtigkeit.
Der Glaube wohnt in der affektiven Vernunft, d. i. in dem bei seinem
Erkenntnisakt vom Willen bewegten Verstand ; er geht auf die gottliche
Wabhrheit, ja wenn der ihn bewegende Wille unter dem EinfluB der
Gottesliebe steht, so wird er mit dieser Wahrheit in besonderer Weise
verbunden. Die Klugheit und Gerechtigkeit haben ihren Sitz in der
praktischen Vernunft, deren Ziel das dullere Handeln ist. Die Klugheit
hat die rechte Mitte zu bestimmen in den Gefiihlen, Strebungen und
Handlungen, soweit sie sich auf den Einzelmenschen perséniich beziehen ;
die Gerechtigkeit ordnet die Beziehungen der Menschen untereinander
nach MaBgabe schuldiger Verpflichtung. Die beiden sinnlichen Strebe-
krifte : vis concupiscibilis und irascibilis werden in ihrer Tétigkeit von
den beiden letzten Kardinaltugenden der MiBigkeit und Tapferkeit
geleitet, damit sie in den schwierigsten Leidenschaften fihig sind, die
rechte Vernunftmitte einzuhalten. Aber diese beiden Tugenden ver-
mogen das Streben nur hinsichtlich sinnlicher Gegenstinde zu regeln.
In den gleichen Kriften befinden sich auch die beiden theologischen
Tugenden der Gottesliebe und der Hoffnung, um sie iiber sich selbst
hinaus zu heben durch Hinneigung zum hochsten Gut, Gott selber.

Uberblickt man diese Verteilung der Tugenden auf die Seelen-
vermogen, so scheint gerade der letzte Punkt sehr ungliicklich. Die
hochste Tugend mit der niedersten Seelenkraft zu verbinden, tiberhaupt
gottliche Tugenden in die Sphire der Sinnlichkeit zu verlegen, erscheint
als ein geradezu unglaublicher MiBbegriff, selbst wenn man der
Begriindung Alberts Verstindnis entgegenbringt. Die platonisch-
augustinische Seelenvermogenslehre erweist sich als viel zu grob und
unexakt, um so feinen iibernatiirlichen Realititen gerecht zu werden.

1 Vgl. dariiber H. Doms, a. a. O. p. 96 fi.

Divus Thomas. 22



104 ' Die Lehre des hl. Albertus Magnus (326)

Auch fiir das Glaubenssubjekt ist der Begriff vis rationalis zu ver-
schwommen und ungeklﬁrt, um ein Verstindnis der Glaubenspsycho-
logie zu ermoglichen. Albert hat hier den Begrifi : intellectus affectivus
gewihlt, worin besser das Zusammen von Erkenntnis und Affekt beim
Glaubensakt ausgedriickt ist. Beziiglich der Lehre vom Subjekt der
Kardinaltugenden hindert die primitive Psychologie eine Erfassung der
Eigenart der Gerechtigkeit, die dem Gemeinsinn nach durchaus keine
Verstandestugend ist. Schon bei Aristoteles befremdet, daB die Psycho-
logie, die seiner Ethik zu Grunde liegt, viel unentwickelter ist, als seine
ethischen Einsichten. Auch bei Albert sprengen die ethischen Erkennt-
nisse bereits das Prokrustesbett der traditionellen Psychdlogie, ohne ihr
doch ganz entsagen zu kénnen. Jedenfalls konnten wir einen wichtigen
Fortschritt bei ihm bemerken. Als Subjekt der Gerechtigkeit erscheint
allmdhlich auch dem Ausdruck nach der von Anfang an als ihr Subjekt
mitgedachte Wille, soda3 die vier Tugendsdulen auch in vier verschie-
denen Seelenfihigkeiten ruhen und so die ganze Seele, soweit sie
menschlicher Akte fihig ist, versittlichen. Beziiglich der theologischen
Tugenden wird ebenfalls der Wille als Subjekt eingefiihrt, sodall die
Sinnlichkeit nur mehr von sittlichen Tugenden geleitet erscheint,
wihrend der Wille als allumfassender Beweger aller menschlichen
Krifte zum Tréger der tiefsten und einfluBreichsten Tugend der Gottes-
liebe wird. Auch die géttliche Tugend der Hoffnung wird nun in den
geistigen Willen verlegt, um der Erhabenheit und Gréfe ihres Objektes
besser zu geniigen. In dieser verbesserten und vertieften Form wurde
die albertinische Tugendpsychologie Grundlage der thomistischen und
damit iiberhaupt der gesamten spiteren Theologie.




	Die Lehre des hl. Albertus Magnus über das psychologische Subjekt der Gnade und Tugenden

