Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Ewige Verklarung und ewige Verwerfung nach dem hl. Albertus Magnus
Autor: Doms, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762509

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ewige Verklirung und ewige Verwerfung
nach dem hl. Albertus Magnus.

Von Privatdozent DDr. Herbert DOMS, Breslau.

In den folgenden Zeilen soll ein Uberblick iiber das obige Thema
gegeben werden, in der Konzentration, wie sie der geringe zur Verfiigung
gestellte Raum verlangt, und unter Verzicht auf alle Literaturhin-
weise, wie ihn die bisherige Vernachlissigung der Eschatologie in den
geschichtlichen Studien immerhin moglich macht.

In Alberts gedruckt vorliegenden Werken findet sich nur eine zu-
sammenhingende Behandlung der Eschatologie, diejenige im Kommen-
tar zum vierten Buche der Sentenzen. Sie bedarf starker Erginzungen
aus dem Kommentar zum zweiten Buche, wo vom Siindenfall und der
Bestrafung der Engel die Rede ist. Diese Abschnitte haben dann
ausfiihrliche Parallelen in der Summa de creaturis und der Summa
theologiae. Die Summa de creat. besitzt in ihren von Grabmann ent-
deckten, einstweilen unedierten Teilen noch eine Darstellung der
Eschatologie, die unberiicksichtigt bleiben muf3te. Fiir Einzellehren und
fiir die Gewinnung eines richtigen Verstindnisses der den Einzellehren
zugrunde liegenden Leitideen Alberts sind gelegentliche Ausfiihrungen
in den Schriftkommentaren von besonderem Wert. Die Zitation erfolgt
nach der Borgnet’schen Ausgabe. Der Kiirze halber wird der Kom-
mentar zum vierten Buche der Sentenzen, Band 30 der Ausgabe, unter
Weglassung von «Sent. IV » und der Bandzahl zitiert, wofern eine
Verwechslung ausgeschlossen ist.

I. Der Verkldrung in der Ewigkeit

werden nach A. sowohl reine Geister, als auch Menschen, als auch
die Erde und die Gestirne teilhaftig werden. Die Verklirung der
Geschopfe besagt ihre groBte Anndherung an Gott. Ich verweise dafiir
auf meine Gnadenlehre des sel. Albertus Magnus, insbesondere S. 13-30.

Das ewige Leben wird zunichst der Substanz der Seele, erst
sekunddr ihren Potenzen von Gott eingestromt.l Es ist als solches

1 D. 46 a. 6, Bd. 30, S. 635.



144 Ewige Verklarung und ewige Verwerfung (276)

eine geschaffene Vollendung, die der Seele selbst anhaftet und sie
formal vollendet : das lumen gloriae oder der habitus gloriae creatus.
Durch dieses Leben lebt die Seele von innen her gliickselig. Sie wird
aber dadurch auch fihig, an dem, der in sich substanital ewiges Leben
ist, von auBen her lebend teilzunehmen. Sicut! enim caro dupliciter
vivit, sc. causaliter per animam, et formaliter per vitam influxam ei
ab anima, sic anima beata vivit dupliciter, sc. beatitudine intus .
et beatitudine increata ad extra. 2 _

Der Vollbegriff geistigen Lebens besagt nicht nur das Erhalten-
bleiben einer Substanz, zu deren Wesen gehort, zu leben und geistig
zu sein, sondern es besagt ein Leben sec. bene esse 3, und dazu gehért
zumal das cognoscere sec. actum completum ¢, eine Erkenntnis, die
notwendig eine affektive sein wird. 5

Die Ursache dieses vollkommenen himmlischen Lebens sec. bene
esse gloriae ist die unmittelbare Erkenntnis Gottes. ¢ Der habitus, der
zu diesem Leben befihigt, flieBt nicht aus der Seele hervor, sed potius
a Deo essentialiter per modum gloriae nos vivificante. © Die Gottes-
schau in der Glorie erfolgt nicht per abstractionem, sondern dadurch,
daB Gott dem verklirten Geiste sich in seiner Gegenwart in ihm
erkennbar macht per experimentum vitae, id est actus in spiritum a
vita prima, quieta, sempiterna, quae essentialiter est in spiritu beato. 8
Der Akt der Gottesschau durchdringt das ganze Wesen: quia per
visionem accipitur claritas sapientiae, quae totam animam glorificando
penetrat : et huius imaginatio est, sicut si quis videndo lumen in se
per oculos traheret lumen, quod ingressum in ipsum totum faceret
clarum. ? Dieser actus in spiritum wird, da der innerlich gegenwirtige
Gott sec. rationem veri et boni erfafit wird, auch zu einer Belebung
der Potenzen durch Gott selbst. Da der Gegenstand des ewigen Lebens,
Gott selbst, unverinderlich ewig ist, so werden auch die Seligen, inso-
fern sie an diesem ewigen Leben Gottes teilnehmen, unverdnderlich. 1°

Das ewige Leben des Geistes ist die unverlierbare Verdhnlichung
der drei (augustinischen) Potenzen memoria, intelligentia, voluntas mit

1 S.decreat. Iq. 3, Bd. 34, S. 343.

2 Vgl. Sent. I d. 1 a. 9, Bd. 25, S. 25; Sent. IT d. 4 a. 1, Bd. 27, S. 104-5 ;
Sent. IV d. 46 a. 4 u. a. 5, Bd. 30, S. 633-34.

3 D. 46 a. 5, S. 634.

4 Vgl. In Ev. Joh. 17, 3, Bd. 24, S. 605. ‘

5 Ebda. Bd. 24, S. 216. § D. 46 a. 5, S. 634.
7 Ebda. ad 3. 8 Ebda. a. 6.

9

D. 49, a. 4, S. 670. 10 D, 46 a. 4, S. 633.



(277) nach dem hl. Albertus Magnus 145

dem gottlichen Urbilde !, eine aktuale Nachahmung Gottes. 2 Alberts
Anschauungen sind hier aber nicht ausgeglichen. An anderen Stellen
geht er von der aristotelischen Erkenntnispsychologie aus ? : Incircum-
scriptum lumen Deitatis, quod est Deus ipse, unitur intellectui agenti,
et sic effunditur substantialiter super totam animam et implet eam :
et hoc modo anima plena erit ipso Deo, qui est sua beatitudo. Die
Angleichung des Geistes an den ganz einfachen Gott macht den Geist
selbst hochst einfach, er erhilt Anteil an der immutabilitas, simultas
und simplicitas. *

So ist also das ewige Leben in der Glorie als das den Seligen
formell vollendende Leben hochst gottférmig, der héchste denkbare
Akt des Geistes im actu imitari Deum, hochste Vollkommenheit und
Seligkeit, aber geschaffene Seligkeit. Dariiber hinaus aber ist es die
auf der Grundlage dieses dem Menschen formell inhérierenden ewigen
Lebens gewihrte Teilnahme am unerschaffenen Lebensakt des drei-
faltigen Gottes, der im Seligen gegenwirtig und mit den verklirten
Potenzen des Geistes memoria, intelligentia, voluntas besessen und
genossen wird.

Der augustinisch-aristotelische Gegensatz in der Frage: Volun-
tarismus oder Intellektualismus ist in Alberts Eschatologie im Sinne
der affektiven Erkenntnis abgemildert, aber nicht gleichmaBig gelost. 3
Dem Heiligen mogen iibrigens so intellektualistisch gehaltene Augustinus-
Stellen wie De civ. Dei, 1. XXII, c. 29, 1, als Briicke gedient haben.
Von dem Besitz des hichsten Gutes kann der Wille des Verklirten
niemals mehr abirren, denn es ist das unendliche Gut. ¢ Die Seligen
haben alle Kenntnis von den gottlichen Geheimnissen, die zur
Seligkeit gehoren. A. denkt an eine cognitio per speciem aller

1 Sent. I d. 3 a. 22, Bd. 25, S. 122 ; vgl. meine Gnadenlehre des Albertus M.
S. 37, 43, 120, 126. In Ev. Luc. 11, 2, Bd. 23, S. 102. .

2 Vgl. meine Gnadenlehre des Albertus M. S. 40, 49.

3 D. 49 a. 5, S. 670. :

4 In Ev. Mc. 10, 31, Bd. 21, S. 605-6.

5 Vgl. das obige Zitat aus Sent. IV d. 46 a. 5, vergleiche aber besonders
In Ev. Joh. 17, 3, Bd. 24, S. 606 : Die Liebe kann nicht die substantia beatitudinis
sein, sondern sie ist effectus quidam cogniti : sicut et ipsa delectatio est modus
quidam cognoscentis circa cognitum. In eo enim quod cognoscitur esse summe
conveniens, diffunditur natura cognoscentis circa ipsum cognitum, et floret tota
in ipso et delectatur. Voluntaristisch gefdrbt ist dagegen folgende Stelle d. 48
a. 4, S. 657 : Die visio ist quasi materiale vitae aeternae, die delectatio consequens
amorem habitae divinitatis ist quasi formale. Unde id quod est causa vitae aeternae
est amor pascens sive pastus in viso habito.

¢ Sent. II d. 5 a. 5, B. 27, S. 117-18.

Divus Thomas. 19



146 Ewige Verklarung und ewige Verwerfung (278)

Glaubensartikel. In anderen Dingen wird die Erkenntnis der Seligen
nicht gleich sein, sondern der eine wird diese, der andere jene
Erkenntnis haben. Ja selbst einen individuellen Fortschritt in der
Erkenntnis der goéttlichen Geheimnisse nimmt A. an, entsprechend
einer fortschreitenden Offenbarung durch Gott.! Die Seligen haben
ferner Kenntnis dessen, was sich auf Erden ereignet, sofern sie es
wissen wollen. > Der Verklirte erkennt also nicht durchaus alles
Geschopfliche, sondern nur, was Gott ihm mitteilen will. Ex parte
obiecti non omnia videt, qui Dei claritatem videt, sed videt tot, quot
Deus vult ei manifestare. Ex parte autem medii nihil est quod non
videat, qui Dei claritatem videt : quia Deus est medium sufficienter
demonstrans quidquid est creatum vel increatum.?® Dennoch ist die
« Wohnung » des einzelnen endgiiltig bestimmt durch den ihn umgeben-
den Gott einerseits, durch die auf der Verschiedenheit des Verdienstes
beruhende Verschiedenheit, mit der man an Gott Anteil hat, anderer-
seits. * Eine Gleichheit der Freude besteht demgemill unter den Seligen
hinsichtlich des von allen besessenen summum bonum, Ungleichheit
aber in der Art, es zu besitzen.® Die Freude wird nach dem Gericht
extensive (ut sit de pluribus), nicht aber intensive vergréfert werden.
Intensive hochstens in dem Sinne, daB3 nach der Stillung des Verlangens
nach Vereinigung mit dem Leibe der Geist sich mit verstirktem
Schwunge der Betrachtung Gottes hingibt.® A. hat jedoch die Vor-
stellung, dal das Verlangen der Seele nach dem Leibe nicht ein solches
nach Vervollstindigung ist, denn der Leib ist weniger edel als die
Seele : sed potius sicut socium passionum et meritorum, ut secum
percipiat consolationem et retributionem. ?

Sehr eingehend hat A. iiber die Herrlichkeit des Auferstehungs-
leibes gehandelt. Der Auferstehungsgedanke gehort nur dem Glauben,
nicht der Philosophie an : Amentes sunt, qui reprehendunt philosophos
non loquentes de resurrectione. 8

Die forma resurrectionis ist in der Asche der Leichen nur per
modum oboedientiae. Daher besteht kein eigentliches Verlangen nach
der Auferstehung. ® Das Fleisch der Auferstehung ist eadem numero
mit demjenigen, worin wir jetzt sind. ! Es bleibt eine relatio rationis

1 D. 49 a. 8, Bd. 30, S. 680.
3 D. 50 a. 11, S. 699.

5 D. 49 a. 10, S. 682-83. D. 49 a. 11, S. 684.

7 D. 49 a. 12, S. 683. D. 43 a. 3 Schlu3, S. 509.
9 Ebda. ad 5, S. 508. 10 D, 43 a. 1, S. 302.

D. 50 a. 8, S. 695.
D49 ay T, 5.:667:

® = =



(279) nach dem hl. Albertus Magnus 147

der eigenen Asche zur Seele.! Diese relatio rationis griindet sich auf
die in diesem Leibe erworbenen Verdienste oder Millverdienste, nicht
auf eine natiirliche Abhingigkeit.? Bei der Auferstehung werden alle
naturhaften Defekte repariert, auch bei den Verworfenen.® Auch die
inneren Gegensitzlichkeiten im Kérper, die inaequalitas humorum, die
pugna in homine werden beseitigt. Es kommt in den Leibern der
Verklirten zu einem bewegungslosen Ruhezustand, so wie in mundo
majori die Gestirne unbeweglich feststehen werden.* Auch bei den
Verworfenen bleiben keine febres und leprae, denn diese wiirden nur
gegen den Schmerz des Feuers unempfindlicher machen. Es bleibt nur
omne dolorosum ex voluntate causatum.? Diese incorruptio stammt
bei den Verklirten wie Verdammten exemplariter und efficaciter von
Christus. Sie ist aullerdem ein Werk der géttlichen Gerechtigkeit.
Die Auferstehung wird bei allen in der kraftvollen Gestalt erfolgen, die
sie ohne Verkiimmerung oder Krankheit im Vollalter Christi gehabt
hitten. 7 Die Leiber der Verkldrten sind nicht in einem sie enthaltenden
und erhaltenden ruhenden Raum, auf den sich ihre Bewegungen bezdgen.
Sie befinden sich im coelum empyreum als einem in weiterem Sinne
Riumlichen, das sie umgibt und das selbst nur deswegen keinen Raum
ausfiillt, weil es von keinem Riumlichen umschlossen wird 8 ;: oder wo
immer sie, auch auf Erden, entsprechend dem géttlichen Willen
erscheinen wollen. Der auferstandene Leib nimmt also jedenfalls einen
bestimmten Raum ein, und zwar keinen gréeren als der nicht
verklarte, ist aber den erhaltenden und den nicht verklirten Korper
beeinflussenden Eigentiimlichkeiten eines umgebenden Raumes nicht
unterworfen. ®

Hinsichtlich der Engel lehrt A., dal3 sie ihrer Natur nach nicht
notwendig zu einem Ort gehoéren. Sec. congruentiam status creationis
kommt den Engeln indessen das coelum empyreum zu, sec. statum
beatitudinis aber ist die praesentia faciei Dei der Ort der Engel. 10

Der letzte Ausdruck zeigt, wie vollstindig A. das ewige Leben in
Gott selbst verankert sein 148t.

A. erdrtert sehr ausfiihrlich die vier dotes des Auferstehungsleibes :

1 Ebda. ad 7 ; ferner a. 3 ad 6 u. d. 44 a. 1 ad 1. .
2D, 43 a. 3 ad 12, S. 3500. 8 D. 43 a. 24, S. 538.
1 D. 43 a. 23, insbes. ad 3, S. 539. 5 Ebda. ad 1.

§ D. 43 a. 26, S. 540. 7 D. 44 a. 1, S. 543.

8 D. 44 a. 25 ad 3, S. 578. 9 D. 44 a. 2, S. 545-46.

[y
o

Sent. I d. 6 a. 5, Bd. 27, S. 132.



148 Ewige Verklirung und ewige Verwerfung (280)

Die Subtilitdt, Impassibilitit, Agilitit, Luminositit oder Claritit.
Gerade bei diesen Erorterungen zeigt sich seine mathematisch-natur-
wissenschaftliche und insbesondere physiologische Interessiertheit. Aber
wir kénnen ihm in dieser riumlich so stark beschrinkten Darstellung
hier nicht nachgehen. Grundlegend ist fiir A. die Anschauung, dal3 in der
Glorie die Seele nichts vom Leibe empfingt, sondern umgekehrt : gloria
corporis est redundantia quaedam gloriae et fulgoris animae. Daher
wird die Seele durch den Leib nicht herabgedriickt, sondern er gehorcht
ihr vollkommen.! Das wesentliche Prinzip der Verklirung ist, daB
dem Leibe die qualitates ignobiles genommen, dafiir aber akzidentelle
Vollkommenheiten verliehen werden, die seiner Materialitit und seinen
Privationen, jedoch nicht seiner Form, entgegengesetzt sind. Die Form
gelangt zu einem vollstindigen Siege iiber die Materie. Die Form kann
jetzt die Materie nicht voéllig vollenden und zu sich wenden, sie wird
es aber dann konnen. So haben die dotes, die nicht aus dem Wesen
der zu verklirenden Substanz als Akzidentien hervorflieBen, sondern
von Gott selbst verursacht werden, keinen der zu verklirenden Natur
entgegengesetzten Charakter, sondern sind die finalis perfectio ipsius. ?
Da die dotes corporis den dotes animae und diese dem verschiedenen
Verdienst entsprechen, so werden sie von den einzelnen Verklirten in
verschiedener Weise besessen werden.® Von besonderem Interesse ist,
wie sehr A. das geistige Erkenntnislicht und das korperliche Licht bei
der claritas oder luminositas der Verklirten einander nihert. Sunt
enim dotes corporum causatae a dotibus animarum, et lux divinae
cognitionis in anima in corpore causat claritatem. *

Das Licht der verklirten Leiber ist aber eine corporea forma, die
nicht aus der Substanz der Leiber stammt, sondern ihnen von Gott
gegeben wird. ® Die Gabe der agilitas besagt, da8 die Seligen sich, ohne
durch den Raum festgehalten zu werden, durch ihren bloBen Willen
auch dem Leibe nach bewegen kénnen. Aber wenn in der Glorie die
Seele nichts vom Leibe empfingt, sondern umgekehrt alle Vollkommen-
heiten dem Leibe aus der Seele zustrémen, so ergibt sich die Frage :
erlangen die Seligen durch ihre Bewegung noch irgendwelche neue

1 D.gqa.17ad 3,S. 560;d. 49 a. 11 ad 1, S. 684.

2 D. 44 a. 2, ad object. S. 546;a. 3ad 2,S. 549;a.9ad 2,S. 559; a.13ad 3;
ad 4; ad 5; ad 6, S. 563-64.

3 D.44a.26,S.578;a.14ad5;6;7;a.15,S. 500; a. 20, insbes. ad 2, S. 572.

4 D. 44 a. 30, S. 383.

5 A, 27,ad 6, S. 580; a. 28, S. 581,



-~

(281) nach dem hl. Albertus Magnus 149

Vollkommenheiten, oder wenn nicht, was haben dann ihre Bewegungen
fiir einen Zweck ? A. beantwortet die Frage mit dem Satze, die Leiber
der Verklirten wiirden sich nicht aus einem Bediirfnisse heraus
bewegen, sondern ut laudetur sapientia divina in tanta agilitate eis
collata. ! Und kurz darauf® heillt es: corpora autem glorificata non
acquirunt talem bonitatem per motum : sed quam jam habent

demonstrant. Noch eine Frage soll erwihnt werden, weil sie auch
fiir die Theorie der Wirkung des Héllenfeuers bedeutungsvoll ist. Werden
die Auferstandenen Sinneseindriicke empfangen ? Wenn ja, so scheint
dies — dem Zustandekommen der Sinneseindriicke nach — der Impassi-
bilitit zu widersprechen. A. entscheidet sich in der F rage nicht, 16st aber
die Schwierigkeit mit der These : tunc dic. q. non recipiunt agens modo
naturae, sed agens per intentionem spiritualem ad modum animae. ?

Und kurz darauf?: et est potius perceptio intentionalis quam
corporalis. Grundlegend fiir diese Theorie ist die Psychologie und
Erkenntnislehre Augustins. Wir kommen auf das Problem spiter noch
bei der Besprechung des Hollenfeuers zuriick.

Die Verklirung der Leiber der Seligen steht im Zusammenhang
mit der Verklirung der materiellen Natur. Auch die Elemente und die
Himmelskorper werden an der Verkldrung teilhaben. Stabunt elementa
in alio statu sine permixtione ad invicem, et sine actione et passione
in pleno lumine. 3

A. meint, dall keines der Elemente aufhoren wird zu sein, sed
immutabuntur, ut dictum est: ita quod erunt elementa continue
luminosa, et terra in superficie exteriori pervia sicut vitrum, et aqua
sicut crystallus, aer vero luminosus ut coelum, et ignis ut ipsum lumen
coeli tunc esse videbitur. ® Die species elementorum wird sec. speci-
ficum esse erhalten bleiben, es findet keine Verwandlung in das hochste
der Elemente statt. ? Die qualitates primae activae et passivae aber,
die auf die generatio et corruptio abzielen, werden nur in ihrer Wurzel
erhalten bleiben, jedoch nicht mehr in den Akt iibergehen. Sie werden
durch qualitates nobiles ersetzt werden.® Denn alle Bewegung der
Elemente ist dem Ziele untergeordnet, daB3 die Zahl der Auserwihlten
voll wird, und wird demgemill dann aufhoren.® A. referiert auch die

1 D. 44 a. 21, S. 573. 2 (ad 4.)
3 A. 14 ad 2, S. 565. 1 (ad 4.)
5 D. 47 a. 7 S. 649. % Ebda.
7 (ad 5 et 6.)

8 Vgl. in Ev. Mt. 6, 18, Bd. 20, S. 117-18.
9

D. 48 a. 8, S. 662.



150 Ewige Verklirung und ewige Verwerfung (282)

Meinung, die Sonne werde sieben mal mehr Licht aussenden als vor
dem Siindenfall und der Mensch sieben mal mehr als die Sonne usw.
(vgl. den Text des Lombarden). Aber wenn er auch unzweifelhaft eine
Erhéhung der Lichtaussendung annimmt, so steht er diesen genauen
Angaben doch skeptisch gegeniiber. Er betont indessen, dall das
Leuchten der Gestirne einen anderen Zweck haben werde : nicht mehr
den, die Finsternis zu erhellen, sondern zur Bewunderung der Weisheit
des Schopfers anzuregen. Auch die anderen zu seiner Zeit verbreiteten,
zum Teil schon auf Augustin zuriickgehenden Gedanken?! finden wir
bei A.: dicunt, quod remunerabitur sol propter hominis dignitatem,
ad cuius generationem movit, ut numerus electorum impleretur. 2

Sodann den Gedanken, dafl die verklirten Korper Gott auch fiir
das leibliche Auge deutlicher offenbaren werden als jetzt. ® Der Gedanke
der Belohnung der Schépfung, die jetzt ex inoboedientia mobilis ad
motores nur mit Anstrengung den Auserwihlten dient, und ihre Soli-
daritit mit dem sie bewohnenden Menschen auch in ihrem End-
schicksal, die convenientia habitatoris et habitaculi, wird schlieBlich #
von A. zur Veranschaulichung seiner eschatologischen Gedanken benutzt.
So 1d6t er die Geschopfe zur ersehnten Freiheit von der Verginglichkeit
und zu der ihrem Wesen entsprechenden grofiten Lichtfiille und Gottes-
nihe gelangen.

II. Die ewige Verwerfung

schildert A. nicht weniger anschaulich als die Verklirung. An sich
verdiente der Todstinder (Teufel) vernichtet zu werden. Gott bestraft
ihn aber nur mit dem non posse vel velle averti ex ordine justitiae
reddente pro meritis. ® Der Ausgangspunkt aller ewigen Strafen ist
nach A.s klaren Ausfithrungen die Verhidrtung in der Bosheit. Auf ihr
beruht sowohl die dauernde Trennung von Gott als auch die innere
Fahigkeit der Verdammten fiir die ewigen Strafleiden : dic. quod causa
separationis adiacet continue, quae est malitia confirmata et damnata,
et haec causat posse pati poenas. ¢

Vgl. De civ. Dei, 1. XX, c. 16 u. 29.

D. 48 a. 8, S. 662.

D. 48 a. 5, S. 658.

D. 48 a. g und In Ev. Mt, 6, 18, Bd. 20, S. 117.
Sent. I d. 5 a. 6 ad obi. 3, Bd. 27, S. 121.

D. 46 a. 8 ad 2 et 3, S. 637.

o 9 om w e



(283) nach dem hl. Albertus Magnus 151

Die in der Todsiinde erfolgende und von Gott durch seinen Richter-
spruch besiegelte Trennung von Gott, dem Prinzip des ewigen Lebens,
ist das eigentliche Wesen des ewigen Todes, aus dem sich dann weitere
Leiden als Folge ergeben. A. fihrt daher fort: Et ideo passibilium
poenarum passio potius est sequela talis mortis quam mors : quia sicut
anima egrediente corpus marcescit et exspirat, et egressus animae est
mors, exspiratio autem et putrefactio sunt sequelae mortis, eo quod ab
anima non continetur corpus, ita separatio a principio vitae aeternae
est mors aeterna, et sequela huius mortis est passio ignis, eo quod
spiritus condemnatus a principio vitae aeternae non continetur.

Die obstinatio ist als Strafe iiber die Verdammten von Gott
verhingt, sodall es der gottlichen Gerechtigkeit nicht entspriche, sie
nachtraglich abzuindern.! Das verhindert nicht, das Moment des
Zustandes, in dem grundsitzlich keine Gnade mehr erteilt wird und
kein Verdienst mehr erworben werden kann, sehr stark zu betonen. 2
Von den Teufeln wird gesagt, daBl ihre Verhirtung im Bdsen sich
daraus ergebe, daf} sie sich nicht mehr in via, sondern in termino viae
befinden. ® Die Zeit des Verdienstes ist vorbei, die Zeit der Vergeltung
angebrochen. + Hier liegt auch der Grund, weshalb fiir den Teufel,
im Gegensatz zum Menschen nach dem Siindenfall, sogleich die ob-
stinatio eintrat : quia homo cecidit in via, sed non a via : angelus autem
in termino viae, et ideo a via in obstinationem. 5 Die Unbeweglichkeit
des bosen Willens stammt meritorisch aus dem Willen der Verdammten
selbst, aus der gottlichen Gerechtigkeit aber als derjenigen, die sie
wirksam verhingt. Voluntatis immobilitas causatur ex inflictione
poenae. A. macht keinen Versuch, die Verstockung rein psychologisch
abzuleiten, sodall sie ex pertinacia solius malitiae wire, sie stammt
vielmehr a confirmante justitia.® Die nichste Folge der verewigten
Bosheit ist die ewige Trennung von Gott. Gott ist allerdings, wie in
allen Geschépfen, so auch in den Teufeln und Verdammten sec. esse
substantiale et naturale et conservationem illius gegenwirtig. Sie
kénnen ihm quoad dominium nicht entfliehen, aber sie erfahren nicht
seine Fiirsorge und  den EinfluB seiner Wohltaten, vielmehr seiner

D. 45 a. 3 ad 7, S. 612.

D. 45 a. 6 ad 1; ad 2, S. 614.

S. de creat. I q. 67 a. 4, Bd. 34, S. 687.

S. th. II q. 25 m. 1 a. 4 ad obj., Bd. 32, S. 276.
Sent. IT d. 5 a. 6 ad quaest. 1, Bd. 27, S. 121.
D. soa. 1, S. 688.

@ ¢ e W =



152 Ewige Verklarung und ewige Verwerfung (284)

Strafen. Gott ist in ihnen nicht per inspirationem et sanctificationem,
und insofern sind sie auBBerhalb Gottes. ! In diesem Sinne sind sie auch
tot : Vivere enim est habere principium vitae: et hoc non habent
damnati, sed potius per separationem ab illo principio : et ideo sunt
mortui simpliciter, et sec. quid vivi, sc. per miseram naturae vitam.

Was sie haben, ist fiir sie kein Besitz, denn sie haben es nicht ad
nutum. 2 In Ev. Le. 16, 22 heiBt es von dem Reichen in der Holle :
Vere mortuus, quia nihil vitae habuit, sed in toto separatus a vita
fuit. Perfecte enim mortuus est, qui triplici morte mortuus fuit gratiae
et naturae et poenae. 3

Wie der Mensch durch den Siindenfall erst geistig und leiblich
gebrechlich und leidensfihig wurde, so wurde nach A. auch fiir den
Teufel die Leidensfihigkeit zumal gegeniiber dem Hollenfeuer und der
Kilte der Hélle erst durch die Siinde begriindet. * Aullerdem beschreibt
unser Heiliger ausfiihrlich, wie bei den Teufeln eine Verkehrung der
Geisteskrifte erfolgt : furor irrationalis, demens concupiscentia, phan-
tasia proterva. Furor irrationalis : irascitur bono et furit contra ipsum.
Demens concupiscentia : concupiscit malum et odit bonum. Phantasia
proterva : non accipit verum quod intelligibile est, nisi in umbra cor-
ruptionis peecati. ® Doch sind seine natiirlichen Gaben als solche durch
den Siindenfall nicht verindert. ¢ Auch den verdammten Menschen ist
das esse, vivere, sentire, ratiocinari, alles bona, geblieben. Selbst ihre
Leiber werden aus keinem natiirlichen vitium complexionis oder com-
positionis Krankheiten oder Defekte aufweisen. Allerdings werden sie
nicht durch ein inneres sie vervollkommnendes Prinzip vor der Auflésung
bewahrt und ohne Speise erhalten, sondern nur durch Gott unmittelbar,
und zwar zum Zwecke ihrer Bestrafung. ? Die Unverginglichkeit und
natiirliche Vollkommenheit der Leiber der Verdammten entspricht der
allgemeinen Harmonie der Geschépfe im Endzustand und stammt eben-
sowohl wie von der strafenden gottlichen Gerechtigkeit doch auch
exemplariter und efficaciter von Christus. ® Es ist interessant, dal

D. s0a. 5, S.695;S. th. I q. 71 ad 3, Bd. 31, S. 746.

D. 46 a. 7 u. 8, S. 636.

Bd. 23, S. 445.

S. th. IT q. 25 m. 2, Bd. 32, S. 276.

S.th.II q. 25 m. 2 a. 2, Bd. 32, S. 282.

S. th. I q. 71 ad 3, Bd. 31, S. 746.

D.4q4a.24ad 2 S. 576;a.33ad 1 et 2, S.587; d.43 a.24-26, S. 538-40.
D. 43 a. 25 ad 3; a. 26, S. 539.

@ e o W o e



(285) nach dem hl. Albertus Magnus T

A. bei Teufeln und Verdammten von einem richtigen Wahnsinn redet,
dementia, der aber nicht, wie beim Menschen in diesem Leben, ex
corruptione organi entsteht, sondern ex confirmatione mali habitus. !
Bei den verdammten Menschen hilt der heilige Kirchenlehrer auch eine
Verdunkelung des bonum interioris cognitionis naturalis ? offenbar fiir
wahrscheinlich.

Erinnert man sich, dal3 das ewige Leben ein bene esse ist, dessen
Ursache die Gottesschau darstellt, so versteht man, daBl es seine
Umkehrung schon bei den unmiindigen Kindern in der poena damni
hat, welche als carentia visionis Dei sec. quod visio est merces beatorum
bezeichnet wird. 3 Mit Riicksicht auf die personlichen Siinder in der
Holle sagt A. aber iiber die poena damni: poena damni maxima est
privatio boni increati et creati boni naturalis propter peccati deformi-
tatem. 4

Zur poena sensus zdhlt er zweierlei: Den remorsus conscientiae
interior, und den exterior ignis cum aliis affligentibus. 8 Er hilt das
Feuer fiir die heftigere Strafe, quia interior remorsus vel est de damno
vel de hoc, quod per peccatum se subdit affligenti corporali, sicut est
ignis vel huiusmodi.

Fir A.s Strafauffassung ist es wichtig, dall er das Strafleiden in
der Holle auf zwel verschiedene Prinzipien begriindet : das Entbehren
des der eigenen Natur entsprechenden und des hochsten Gutes, und auf
ein agens in contrarium. So kommt er dazu, fiir das maxime afflictivum
das Feuer zu halten, das in sich nicht schlecht ist, sondern nur fiir
die Verdammten, insofern es die an sich gute Natur ziichtigt, dagegen
fiir das maxime malum die privatio proprii et maximi boni. ¢ Der
Gedanke des agens in contrarium in der Strafe wird insbesondere bel
der Behandlung des Feuers 6fters geltend gemacht.

Bei A. tritt aber auch der Gedanke einer gewissen eigenen
Beteiligung der Verdammten an ihrer Bestrafung hervor. Das gilt
zundchst hinsichtlich der schon erwihnten Strafe des Gewissens. Schon
das Gericht . wird so erfolgen, dall darin der Mensch sich selbst mit
seinem eigenen unter Gottes Einwirkung richtig urteilenden Gewissen

1 S. decreat. I q. 67 a. 5 ad 4, Bd. 34, S. 689.
2 D. 50 a. 7, S. 695.

3 D. 44 a. 24 ad 3, S. 576.

4 D. 43 a. 13; S. 522.

5 Ebda.

¢ D. 43 a.13ad 4, ad 5, S. 523.



154 Ewige Verklarung und ewige Verwerfung (286)

das Urteil sprechen muf} : et quia hanc (sc. conscientiam) movet Deus
per formam rectitudinis primae, ad quam tunc omne illi dissimile
reprehenditur, propter hoc ipse dicitur disceptare. Das Gewissen wird
auch nach gefilltem gottlichem Richterspruch alle die in Mt. 25, 44
genannten Fragen wahrheitsgemil beantworten : responsio iudicis nihil
aliud est quam responsio naturalis iudicatorii et naturalis legis, quod
convincit eos de iustitia suae condemnationis post iudicium. !

Aber auch an dem Zustandekommen des Schmerzes der Feuerstrafe
haben der verdammte Engel und Mensch nicht nur einen meritorischen
Anteil, sondern sie liefern dem Feuer stindig und in alle Ewigkeit
die Materie. Nach A.s Lehre handelt es sich beim Hoéllenfeuer um einen
ignis corporeus, und zwar unzweifelhaft um das Element des Feuers.
Dieses hat aber als Hollenfeuer nicht nur seine natiirlichen Krifte, die
vis elementi oder vis simplicis corporis naturalis, sondern auch noch
eine besondere geistige Kraft als gottliches Strafmittel, vis instrumenti
divinae justitiae ad vindictam iniquitatis. In dieser Kraft hat das
korperliche Feuer die vis incorporea affligendi etiam naturam nobiliorem
se, dummodo sit sub peccato.? Diesem Feuer, das durch die Kraft
der gottlichen Gerechtigkeit erhalten wird, hat Gott die Verdammten
als propriissima materia bestimmt. ® Das Feuer sucht die Siinde auf,
und so haben sich in gewisser Weise die Verdammten das Feuer selbst
entziindet : Huius flammae materia peccatum est, quod homo faciendo
flammam istam succendit. Sententia autem Dei ignem inextinguibilem
inicit. 4

Das Hollenfeuer ist unausloschlich. Denn es hat kein contrarium.
Die Holle kénnte nur ein contrarium haben, die Gnade. Es fehlt ihm
auch nicht am Stoff : Similiter materia illius ignis est peccator sub
peccato : et peccatum sub inferno non est solubile a peccatore, et pec-
cator non consumptibilis ab igne : ideo numquam extinguitur ignis ille.

A. hat sich eingehend bemiiht, die Einwirkungsart des Feuers auf
die Verdammten verstindlich zu machen. Es bestehen zwei haupt-
sichliche Schwierigkeiten : Die Einwirkung auf die Teufel als reine
Geister, und der Umstand, dal3 die Leiber der Verdammten vom Feuer

5-26; vgl. a. 19, S. 529 u. d. 47 a. 1, S. 639 ;

1 D. 43 a. 16 ad 3, ad 5, S. 525
284.

S. th. IT q. 25 m 2 a. 3, Bd. 32, S.
2 D. 44 a. 37, S. 593.

D. 44 a. 39, S. 597.

In Ev. Luc. 16, 24, Bd. 23, S. 449.

In Ev. Luc. 3, 17, Bd. 22, S. 286.

G W



(287) nach dem hl. Albertus Magnus 155

nicht verzehrt werden. A. bekennt, daBl die Einwirkung nicht voll
verstandlich zu machen sei.! Grundlegend ist festzuhalten, dafl das
Feuer seine Wirkung als hoéllisches Strafmittel nicht oder nicht allein
durch seine natiirlichen Eigenschaften erzielt, sondern als géttliches
Strafmittel. Die Wirkung des Feuers hat nicht den Charakter einer
korperlichen Form, die von der Materie aufgenommen wird und diese
verwandelt, sondern denjenigen des intentionalen Seins. Das Feuer hat
zunichst aus gottlicher Kraft die Fihigkeit, die verdammten Geister
wie Menschen festzuhalten. Es dokumentiert hierin seinen Charakter
als gottliches Strafmittel. Wird es als solches vom Geiste erfat, so
wird es als seiner Bosheit entgegengesetzt erfalBt und wirkt peinigend.
Es ist nicht sowohl die Aufnahme einer Intention des Heilen (das als
korperliche Form vom reinen Geist nicht aufgefafit werden kann), als
vielmehr ein Gebranntwerden durch die Intention des gottlichen Straf-
mittels, das als gegenwirtig und wirksam erfalft wird. 2

Die menschliche Seele leidet zwar im Korper, aber nicht vom
Korper. Sie empfingt den Eindruck vom Hoéllenfeuer als geistige Form,
species spiritualis, non forma corporalis, und empfindet ihn als Schmerz
in einer der Seelenkrifte. Das Hollenfeuer wirkt auf sie seelisch, actione
animae, nicht actione naturae. Die naturhafte Verinderung des korper-
lichen Sinnesorganes durch das kérperliche Feuer wird also in. A.s
Theorie ausgeschaltet. Die Seele leidet (entsprechend der Psychologie
und Erkenntnislehre Augustins) nach Empfang der species nicht a
corpore, sondern a seipsa, nur in corpore. Das Feuer ist aber an sich
kein contrarium zur Seele, sondern nur zum Leibe. Die Seele als forma
et motor conjuncti erfait es aber als etwas, das dem conjunctum als
solchem, weil auflésend, entgegengesetzt ist. Und daher empfindet sie
es in seiner Gegenwart als Schmerzen. ?

A. bemerkt wohl, da3 dieser Losungsversuch sich mit der aristote-
lischen Theorie vom Verhiltnis des Leibes zur Seele nicht ganz im
Einklang befindet. Sein Harmonisierungsversuch, a. 35, SchluB}, kann
nicht ausreichen. '

Die hier vorgetragene Theorie der Wirkungsweise des Hollenfeuers
verwendet unser Theologe auch zur Erklirung der Wirkungsweise des

1 D. 44 a. 34, 36, 37. .

2 D. 44 a. 37, S.593; a.40, S.508; S.th. Il q. 25 m. 2 a. 1 p. 1 ad 2
u. ad 3, Bd. 32, S. 278. . .

3 D. 44 a. 34-36.



156 Ewige Verklirung und ewige Verwerfung (288)

Feuers, das am Weltende die von der Siinde infizierte Welt verbrennen
und auf die Verklirung vorbereiten wird. Es wird auch in doppelter
Kraft wirken, sc. elementi et instrumenti iustitiae divinae. Et primo
quidem modo habet comburere. Secundo autem modo habet ferri
sursum, deorsum, a dextris et sinistris, ubicumque invenerit cremabile
ex iustitia divina, et dominari illi.

Es induziert keine neue Form, sondern disponiert nur durch Aus-
tilgung der von der Siinde infizierten und gemall dem Gesetz der Siinde
der Verginglichkeit dienenden Formen zum Empfang der neuen unver-
ginglichen Form, die Gott selbst gibt.! Das Feuer wird dann auf
gottlichen Befehl in die Hoélle hinabfallen, um dort seine Materie, die
Verdammten, zu brennen.? Dies betrifft jedoch nur das Feuer als
calidum ustivum et siccum, sed quoad luminosum subtile et leve faciet
ascendere sursum, wo es verklirt wird. 2

Die Wirkungsweise des Welt- wie des Hoéllenfeuers als instrumentum
justitiae divinae hat A. spiter noch durch einen physiologischen Ver-
gleich, der ihm als Naturforscher nahelag, zu veranschaulichen gesucht.
Er weist darauf hin, dal} die Verdauungswirme echter calor ignis sei,
jedoch als Werkzeug der Seele wirke und daher die Nihrstoffe nicht
verbrenne, zur forma ignis oder cineris iiberfithre, sondern ad speciem
animatorum ut carnis et ossis. 4

Noch ein Wort iiber die Frage, ob der Teufel noch weiter siindigt.
Er begehrt quoad naturam Gutes, wie Sein und Leben. Doch folgt
diesem Begehren der Natur kein guter deliberierter Akt, sondern Unwille
iiber sein Sein und seine unter der Wucht der Strafe liegende Natur. ?
Er haffit demgemdll auch Gott, aber nur als Richter.® Ebenso die
verdammten Menschen. 7

Was die Frage der Linderung der Strafleiden in der Hélle auf Grund
der kirchlichen Fiirbitte anlangt, so lehnt A. jede Linderung entschieden
ab. Er wendet sich ausdriicklich 8 gegen drei Vorginger : Gilbertus
Porretanus, Praepositinus und Wilhelm von Auxerre (denen man noch

1 In Ev. Mt. 6, 18, Bd. 20, S. 118 ; d. 47 a. 6, S. 648 ; a. 8, S. 650; vgl. noch
d. 43 a. 22, S. 534 u. a. 23 ad 3; ad 6, S. 536 (Ausléschung des fomes).

2 D. 47a.9,S.651;d. 48 a. 6 ad 2, S. 660.

3 D. 47 a. 9, S. 651 (nach Basilius, in Hexaem. Homil. 6, N. 3).

4 In Ev. Mt. 6, 18, Bd. 20, S. 118, und ebda. 8, 12, S. 389.

5 Sent. IT d. 5 a. 6 ad obi. 8, Bd. 27, S. 121.

¢ Ebda. a. 4.

7 Sent. IV d. 46 a. 7, S. 636; d. 50 a. 6,-S. 693.

8 D. 46 a. 2, S. 63I1.



(289) nach dem hl. Albertus Magnus 157

andere, wie Petrus von Poitiers, hinzufiigen konnte). * A. 13t bei den
Verdammten nur eine Erleichterung wegen der Trauer, daB sie jeder
Fiirbitte ginzlich unwiirdig seien, durch die tatséichliche Fiirbitte bewirkt
werden. 2 Da die Verdammten im Bosen verhirtet sind, so ist die Ziel-
setzung ihrer Akte notwendig schlecht. 3 Weil jedoch die Verhirtung
von Gott verhiingt ist, so ist die sittliche Unordnung der Akte nicht
Schuld, sondern ganz oder doch vor allem Strafe. Hinsichtlich der
Teufel hilt A. es allerdings fiir wahrscheinlicher, daB3 sie bis zum
jiingsten Gericht noch siindigen.* Demgemill kann auch noch eine
Steigerung des Leidens angenommen werden. ® A.s Stellungnahme ist
in dieser Frage nicht scharf bestimmt.

Wihrend die Wohnung der Seligen Gott selbst ist und sie in keiner
Weise vom Raum eingeschriankt werden, werden die verdammten Engel
und Menschen vom Feuer und einem als eng gedachten Raum im
Erdinneren festgehalten. Bis zum jiingsten Gericht ist den zur Priifung
der Menschen bestimmten Teufeln die zweite, mittlere Himmelszone
als Aufenthaltsraum zugewiesen. Sie ist kalt, dunkel und stiirmisch. ¢

Wihrend die Seligen an der Ewigkeit Gottes teilhaben, werden
die Verdammten in ihren Strafen in einer Zeit von nicht endender
Dauer leben. 7

Die ungeistigen Geschopfe aber, die in der Holle im Dienste der
gottlichen Gerechtigkeit ihre uns bekannten Qualititen und ihre Ordnung
verindert haben, erleben eine Verherrlichung darin: dic. quod illae
creaturae in hoc glorificantur suo naturali modo : quia iustitiae Dei
obsequuntur, et illae qualitates sunt eis pretiosissimae, quibus haec
maxime perficere possunt, sicut opacitas immensa, et nimius calor,
et nimium frigus, sicut dicitur etc.

Gott bewaffnet die Geschopfe zur Bestrafung seiner Feinde. Nur

! Bonaventura behandelt die drei von A. abgelehnten Meinungen Sent. IV
d. 46 a. 1 q. 1 als Meinungen von quidam. Er lehnt sie gleichfalls ab. Thomas
zitiert Sent. IV d. 45 q. 2 a. 2 die drei Theologen augenscheinlich nach A., der
sich hier aber, wie schon dem Scholiasten der Bonaventura-Ausgabe von Quaracchi
auffiel, hinsichtlich Wilhelms von Auxerre offenbar geirrt hat. Der Antissio-
dorensis entscheidet sich tatsdchlich nicht so, wie A. von ihm sagt. Hier 1aBt
sich also sicher aufzeigen, dal Thomas A. benutzt hat.

2 D. 45 a. 3, S. 611.

3 S. de creat. I q. 67 a. 2, Bd. 34, S. 684.

¢ D. 50 a. 2, S. 689.

5 8. de creat. 1 q. 67 a. 6, S. 690.

6 Sent. IT d. 6 a. 5 ad q. 3, Bd. 27, S. 133 ; Sent. IV d. 44 a. 38 S. 504.

" D, 46 a. 7, S. 636; Sent. I d. 8 a. 9, Bd. 25, S, 233.



158 Ewige Verklarung und ewige Verwerfung (290)

die Art der Herrlichkeit, die Gott im Endzustande den Geschoépfen
gibt, hingt davon ab, welche Aufgabe sie gegeniiber den geistigen
Geschopfen zu erfiillen haben : sicut econtra creatura quae in superiori-
bus erit cum bonis, pro gloria accipit qualitates, quae beatitudini
competunt sanctorum sicut lux, quies et huiusmodi. !

Einige allgemeine Bemerkungen iiber A.s Eschatologie.

Uber die Eigentiimlichkeit von A.s Eschatologie gegeniiber seinen
Vorgidngern kann man leider nur mit grofler Zuriickhaltung ein Urteil
abgeben, da die meisten Sentenzenkommentare und Summen seiner
unmittelbaren Vorgianger einstweilen ungedruckt und unbearbeitet sind.
Drei Merkmale scheinen mir aber A.s Eschatologie besonders auszu-
zeichnen :

Das erste ist die sehr starke Verwendung naturwissenschaft-
licher, kosmologischer und naturphilosophischer Kenntnisse. Die Zahl
der in den eschatologischen Distinktionen seines Sentenzenkommentars
zitierten naturwissenschaftlichen Autoritidten verschiedenster Herkunft
ist recht betrachtlich. A. hilt Kenntnisse dieser Art als Grundlage fiir
die Spekulation fiir unerliBlich und duBert sich recht ungnidig iiber
Fachkollegen, die ohne diese Grundlage spekulieren : dic. est, quod
ridiculum est dicere nihil de cibo converti in corpus humanum, et
talia dicta quorundam theologorum derisibilem apud peritos faciunt
theologiam. 2 _

Da werden auch sonst sehr hochgeschitzte theologische Autorititen
nicht geschont : dic. quod parum mihi videtur curandum de dictis
Bedae, ubi non loquitur de fide et moribus : quia ipse naturas ignoravit. 2

Der zweite hervorstechende Zug ist die planmiBige philosophische,
insbesondere metaphysische Verarbeitung des gesamten Materials. Die
Verklirung der Geschépfe wird von A. in einem groBen philosophisch-
theologischen Zusammenhang gesehen, in dessen Einzelziigen neu-
platonisch-augustinische und aristotelische Elemente erkennbar sind.
Imponierend ist die Sicherheit, womit er die schwierigen Fragen, die
mit dem Raum oder der Verinderung der verklirten Leiber zusammen-
hingen, metaphysisch anpackt. Von seinen Vorgingern diirfte ihm in
der philosophischen Durcharbeitung Wilhelm von Auvergne am néchsten

D. 50 a."4 ad 1, S. 692.

D. 44 a. 7, S. 555.
Ebda. ad 2.

1
2
3



(291) nach dem hl. Albertus Magnus 159

kommen, aber auch Wilhelm von Auxerre zeigt schon fiir manche
Fragen, insbesondere fiir das zentrale Problem der Vereinigung des
Geistes mit Gott durch charitas und visio ein philosophisches Interesse,
das iiber dasjenige der Sentenzensammlungen weit hinausgeht. In der
philosophischen Ausarbeitung sind A. spiter allerdings Bonaventura und
Thomas an Ausfiihrlichkeit und Feinheit iiberlegen. Auch die Linien-
filhrung in den philosophischen Fragen ist bei ihnen, sei es im
augustinischen, sei es im aristotelischen Sinne, erheblich folgerichtiger
und ausgeglichener. Aber sie stehen auf A.s Schultern.

Das dritte Merkmal ist das bei A. sehr starke Bemiihen, einerseits
mit der Autoritdt der sancti in Ubereinstimmung zu bleiben, anderer-
seits die auf eschatologischem Gebiet besonders notwendige kritische
Besinnung zu ihrem Recht kommen zu lassen. Gerade in den eschatolo-
gischen Vorstellungen fiihrte die wissenschaftliche und populidre Tradi-
tion ein gewaltiges Vorstellungsmaterial mit sich, das weder unmittelbar
aus den Heiligen Schriften, noch als gedankliche Folgerung aus einer
sicheren theologischen Pramisse, sondern lediglich durch die theo-
logische Autoritit einzelner Viter oder gar nur als fromme oder
auch wissenschaftliche Sondermeinung zu Ansehen gelangt war. Machte
sich nun ein mit so umfassenden theologischen, philosophischen und
naturwissenschaftlichen Kenntnissen ausgestatteter Geist wie A. an
die systematische Bearbeitung dieses Materials, so mullte er sich
notwendig an unzihligen Stellen auf die Begriindung der einzelnen
Thesen besinnen. Zweimal wurde schon auf solche kritische Bemer-
kungen hingewiesen : betreffs der philosophischen Begriindbarkeit der
Auferstehung und hinsichtlich der Autoritit Bedas. Sehr hiufig
finden wir nun Bemerkungen, die zeigen, daBl A. sich bewult ist,
daB3 vieles, was der menschliche Geist von den Gesetzen der jen-
seitigen Welt wissen mochte, von uns nicht entschieden werden kann.
Mitunter fiigt er hinzu, daf3 sich eine bestimmte Ansicht jedoch gut
in das Gesamtbild einfiigen lasse (betrifft die Erhaltung der Leiber
der Verdammten) : et haec credenda sunt potius quam discutienda.
Ne tamen omnino nihil videamur dicere, sciendum quod ...?1! dic.
quod veritatem huius quaestionis neminem puto scire, nisi cui Deus
revelaverit. 2 Disputare de ista materia est potius divinare quam
disserere. Dicendum tamen, quod bene congruit sic esse, ut dicunt. ?

1 D. 44 a. 34, S. 3;89. 2 Ebda. a. 36, S. 591.
3 D. 48 a. 6, S. 660. '



160 Ewige Verklarung und ewige Verwerfung (292)

Ja, A. wendet sich gegen vorwitziges Fragen, ohne doch deshalb
selbst auf jegliche Antwort zu verzichten : Dic. q. istae quaestiones
frivolae sunt, nec determinari humano ingenio possunt ; tamen magis
puto, quod ...!1

Mitunter kann er sich auch mit tiberlegenem Wissen und Ironie
gegen Kollegen wenden, die unbegriindete Theorien durch unzutreffende
Zitate belegen : dic. quod illorum mathematicorum libri, in quibus illa
quae dicunt continentur, ad neminem nisi ad eos convenerunt, cum
Ptolemaeus, Abbatemo, Thebit, Geber, Alpharabius et alii nihil horum
scribant. Unde certum est solito more eos hoc confinxisse, et philo-
sophis imposuisse ad stabilimentum opinionis eorum. 2

In keinem anderen Teil von A.s Schriften sind methodisch-
kritische Bemerkungen so hiufig, wie in den eschatologischen Distink-
tionen des Sentenzenkommentars, und wie mir scheint, auch bei keinem
seiner Vorgdnger.

A. legt aber groften Wert darauf, in seinen Lehren mit den
Sancti iibereinzustimmen. Gerade auf dem Gebiet der Eschatologie
zeigt es sich, daBl man wegen der Dunkelheit der diesbeziiglichen
Schrifttexte bereit war, Privatoffenbarungen einen Einflul auf den
Glauben zu gewidhren. Man greift zurlick auf Aussagen {iiber das
Jenseits, die von solchen stammten, denen man eine Privatoffenbarung
zuschrieb. ® Man dachte hier wohl mitunter nicht nur an die grolle
Autoritit eines Gregor des Groflen oder Augustin.* Ein besonders
interessantes Beispiel dieser Art bei A. ist die Begrindung, die der
heilige Kirchenlehrer fiir seine Annahme eines korperlichen Hollen-
feuers gibt. A. ist trotz der hidufigen Erwahnung des Feuers in der
Heiligen Schrift offenbar der Meinung, daB man an das korperliche
Hollenfeuer erst auf die Offenbarung hin glauben miisse, die einzelne
Sancti empfangen hiatten. Dic. quod in ista quaestione ultra dicta
sanctorum nihil est dicendum : quia ratio nihil omnino facit hic, sed
in toto standum est dictis illorum, qui revelationem a Spiritu sancto
acceperunt. Illi autem dicunt, quod ignis sit corporeus, et infernus in
terra : et hoc ideo tenendum et credendum est. °

DaB A. hier nicht etwa an die inspirierten heiligen Schriftsteller

D. 48 a. 12, S. 664.

D. 44 a. 3 ad 3, S. 549.

Vgl. d. 50 a. 4, S. 692.

Vgl. z. B. Hugo, De sacram. l. II, p. 16, cap. 2. M. L. 176, Sp. 583-84.
D. 44 a. 38, S. 504.

Qo w1 e



(293) nach dem hl. Albertus Magnus 161

denkt, geht auller aus der Bezeichnung sancti auch aus der folgenden
Bemerkung hervor : et forte quod Augustino non fuit plene revelatum,
aliis sanctis plene revelatum fuit.

Bonaventura hat denselben Standpunkt Sent. IV d. 44 p. II a. 2
q. 1, ed. Quar. IV, 926 ausfiihrlicher entwickelt : Die Heilige Schrift
entscheide die Frage, ob das Hollenfeuer ein wahres Feuer sei, nicht,
ebensowenig Augustinus, tamen satis possumus pro certo habere per
doctores posteriores, utpote per beatum Gregorium, cui multa divinus
Spiritus revelavit, quod ignis infernalis sit corporalis.

Eine grundsitzliche Bemerkung A.s zur Interpretation eschato-
logischer Schrifttexte findet sich d. 47 a. 1!, wo es mit Riicksicht
auf die Gerichtstrompete heiBit : dic. quod evangelium rudibus loqui-
tur, qui spiritualia non capiunt, nisi corporalibus similitudinibus expri-
mantur etc. ?

1. S. 639.
2 Vgl. auch D. 43 a. 16 ad 2, S. 525.

Divus Thomas. 20



	Ewige Verklärung und ewige Verwerfung nach dem hl. Albertus Magnus

