
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Ewige Verklärung und ewige Verwerfung nach dem hl. Albertus Magnus

Autor: Doms, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ewige Verklärung und ewige Verwerfung
nach dem hl. Albertus Magnus.

Von Privatdozent DDr. Herbert DOMS, Breslau.

In den folgenden Zeilen soll ein Überblick über das obige Thema

gegeben werden, in der Konzentration, wie sie der geringe zur Verfügung
gestellte Raum verlangt, und unter Verzicht auf alle Literaturhinweise,

wie ihn die bisherige Vernachlässigung der Eschatologie in den

geschichtlichen Studien immerhin möglich macht.
In Alberts gedruckt vorliegenden Werken findet sich nur eine

zusammenhängende Behandlung der Eschatologie, diejenige im Kommentar

zum vierten Buche der Sentenzen. Sie bedarf starker Ergänzungen
aus dem Kommentar zum zweiten Buche, wo vom Sündenfall und der

Bestrafung der Engel die Rede ist. Diese Abschnitte haben dann
ausführliche Parallelen in der Summa de creaturis und der Summa

theologiae. Die Summa de creat. besitzt in ihren von Grabmann
entdeckten, einstweilen unedierten Teilen noch eine Darstellung der

Eschatologie, die unberücksichtigt bleiben mußte. Für Einzellehren und
für die Gewinnung eines richtigen Verständnisses der den Einzellehren

zugrunde liegenden Leitideen Alberts sind gelegentliche Ausführungen
in den Schriftkommentaren von besonderem Wert. Die Zitation erfolgt
nach der Borgnet'schen Ausgabe. Der Kürze halber wird der
Kommentar zum vierten Buche der Sentenzen, Band 30 der Ausgabe, unter
Weglassung von « Sent. IV » und der Bandzahl zitiert, wofern eine

Verwechslung ausgeschlossen ist.

I. Der Verklärung In der Ewigkeit

werden nach A. sowohl reine Geister, als auch Menschen, als auch
die Erde und die Gestirne teilhaftig werden. Die Verklärung der

Geschöpfe besagt ihre größte Annäherung an Gott. Ich verweise dafür
auf meine Gnadenlehre des sei. Albertus Magnus, insbesondere S. 13-30.

Das ewige Leben wird zunächst der Substanz der Seele, erst
sekundär ihren Potenzen von Gott eingeströmt.1 Es ist als solches

1 D. 46 a. 6, Bd. 30, S. 635.



144 Ewige Verklärung und ewige Verwerfung (276)

eine geschaffene Vollendung, die der Seele selbst anhaftet und sie

formal vollendet : das lumen gloriae oder der habitus gloriae creatus.
Durch dieses Leben lebt die Seele von innen her glückselig. Sie wird
aber dadurch auch fähig, an dem, der in sich substanital ewiges Leben

ist, von außen her lebend teilzunehmen. Sicut1 enim caro dupliciter
vivit, sc. causaliter per animam, et formaliter per vitam influxam ei
ab anima, sic anima beata vivit dupliciter, sc. beatitudine intus
et beatitudine increata ad extra. 2

Der Vollbegriff geistigen Lebens besagt nicht nur das Erhaltenbleiben

einer Substanz, zu deren Wesen gehört, zu leben und geistig
zu sein, sondern es besagt ein Leben sec. bene esse 3, und dazu gehört
zumal das cognoscere sec. actum completum4, eine Erkenntnis, die

notwendig eine affektive sein wird. 5

Die Ursache dieses vollkommenen himmlischen Lebens sec. bene

esse gloriae ist die unmittelbare Erkenntnis Gottes. 6 Der habitus, der

zu diesem Leben befähigt, fließt nicht aus der Seele hervor, sed potius
a Deo essentialiter per modum gloriae nos vivificante. 7 Die Gottesschau

in der Glorie erfolgt nicht per abstractionem, sondern dadurch,
daß Gott dem verklärten Geiste sich in seiner Gegenwart in ihm
erkennbar macht per experimentum vitae, id est actus in spiritum a

vita prima, quieta, sempiterna, quae essentialiter est in spiritu beato. 8

Der Akt der Gottesschau durchdringt das ganze Wesen : quia per
visionem aeeipitur claritas sapientiae, quae totam animam glorificando
pénétrât : et huius imaginatio est, sicut si quis videndo lumen in se

per oculos traheret lumen, quod ingressum in ipsum totum faceret

darum. 9 Dieser actus in spiritum wird, da der innerlich gegenwärtige
Gott sec. rationem veri et boni erfaßt wird, auch zu einer Belebung
der Potenzen durch Gott selbst. Da der Gegenstand des ewigen Lebens,
Gott selbst, unveränderlich ewig ist, so werden auch die Seligen, insofern

sie an diesem ewigen Leben Gottes teilnehmen, unveränderlich. 10

Das ewige Leben des Geistes ist die unverlierbare Verähnlichung
der drei (augustinischen) Potenzen memoria, intelligentia, voluntas mit

1 S. de créât. I q. 3, Bd. 34, S. 343.
2 Vgl. Sent. I d. 1 a. 9, Bd. 25, S. 25 ; Sent. IX d. 4 a. 1, Bd. 27, S. 104-5 ;

Sent. IV d. 46 a. 4 u. a. 5, Bd. 30, S. 633-34.
3 D. 46 a. 5, S. 634.
4 Vgl. In Ev. Joh. 17, 3, Bd. 24, S. 605.
5 Ebda. Bd. 24, S. 216. 6 D. 46 a. 5, S. 634.
7 Ebda, ad 3. 8 Ebda. a. 6.
9 D. 49, a. 4, S. 670. 10 D. 46 a. 4, S. 633.



(2 77) nach dem hl. Albertus Magnus 145

dem göttlichen Urbilde 1, eine aktuale Nachahmung Gottes. 2 Alberts
Anschauungen sind hier aber nicht ausgeglichen. An anderen Stellen

geht er von der aristotelischen Erkenntnispsychologie aus 3 : Incircum-

scriptum lumen Deitatis, quod est Deus ipse, unitur intellectui agenti,
et sie effunditur substantialiter super totam animam et implet eam :

et hoc modo anima plena erit ipso Deo, qui est sua beatitudo. Die

Angleichung des Geistes an den ganz einfachen Gott macht den Geist

selbst höchst einfach, er erhält Anteil an der immutabilitas, simultas
und simplicitas. 4

So ist also das ewige Leben in der Glorie als das den Seligen
formell vollendende Leben höchst gottförmig, der höchste denkbare
Akt des Geistes im actu imitari Deum, höchste Vollkommenheit und
Seligkeit, aber geschaffene Seligkeit. Darüber hinaus aber ist es die
auf der Grundlage dieses dem Menschen formell inhärierenden ewigen
Lebens gewährte Teilnahme am unerschaffenen Lebensakt des

dreifaltigen Gottes, der im Seligen gegenwärtig und mit den verklärten
Potenzen des Geistes memoria, intelligentia, voluntas besessen und

genossen wird.
Der augustinisch-aristotelische Gegensatz in der Frage :

Voluntarismus oder Intellektualismus ist in Alberts Eschatologie im Sinne

der affektiven Erkenntnis abgemildert, aber nicht gleichmäßig gelöst. 5

Dem Heiligen mögen übrigens so intellektualistisch gehaltene Augustinus-
Stellen wie De civ. Dei, 1. XXII, c. 29, 1, als Brücke gedient haben.

Von dem Besitz des höchsten Gutes kann der Wille des Verklärten
niemals mehr abirren, denn es ist das unendliche Gut. 6 Die Seligen
haben alle Kenntnis von den göttlichen Geheimnissen, die zur
Seligkeit gehören. A. denkt an eine cognitio per speciem aller

1 Sent. I d. 3 a. 22, Bd. 25, S. 122 ; vgl. meine Gnadenlehre des Albertus M.
S. 37, 43, 120, 126. In Ev. Luc. 11, 2, Bd. 23, S. 102.

2 Vgl- meine Gnadenlehre des Albertus M. S. 40, 49.
3 D. 49 a. 5, S. 670.
4 In Ev. Mc. 10, 31, Bd. 21, S. 605-6.
5 Vgl. das obige Zitat aus Sent. IV d. 46 a. 5, vergleiche aber besonders

In Ev. Joh. 17, 3, Bd. 24, S. 606 : Die Liebe kann nicht die substantia beatitudinis
sein, sondern sie ist effectus quidam cogniti : sicut et ipsa delectatio est modus
quidam cognoscentis circa cognitum. In eo enim quod cognoscitur esse summe
conveniens, diffunditur natura cognoscentis circa ipsum cognitum, et floret tota
in ipso et delectatur.. Voluntaristisch gefärbt ist dagegen folgende Stelle d. 48
a. 4, S. 657 : Die visio ist quasi materiale vitae aeternae, die delectatio consequens
amorem habitae divinitatis ist quasi formale. Unde id quod est causa vitae aeternae
est amor pascens sive pastus in viso habito.

6 Sent. II d. 5 a. 5, B. 27, S. 117-18.

Divus Thomas. 19



146 Ewige Verklärung und ewige Verwerfung (278)

Glaubensartikel. In anderen Dingen wird die Erkenntnis der Seligen
nicht gleich sein, sondern der eine wird diese, der andere jene
Erkenntnis haben. Ja selbst einen individuellen Fortschritt in der
Erkenntnis der göttlichen Geheimnisse nimmt A. an, entsprechend
einer fortschreitenden Offenbarung durch Gott. 1 Die Seligen haben
ferner Kenntnis dessen, was sich auf Erden ereignet, sofern sie es

wissen wollen.2 Der Verklärte erkennt also nicht durchaus alles

Geschöpfliche, sondern nur, was Gott ihm mitteilen will. Ex parte
obiecti non omnia videt, qui Dei claritatem videt, sed videt tot, quot
Deus vult ei manifestare. Ex parte autem medii nihil est quod non
videat, qui Dei claritatem videt : quia Deus est medium suf'ficienter
demonstrans quidquid est creatum vel increatum. 3 Dennoch ist die
« Wohnung » des einzelnen endgültig bestimmt durch den ihn umgebenden

Gott einerseits, durch die auf der Verschiedenheit des Verdienstes
beruhende Verschiedenheit, mit der man an Gott Anteil hat, andererseits.

4 Eine Gleichheit der Freude besteht demgemäß unter den Seligen

hinsichtlich des von allen besessenen summum bonum, Ungleichheit
aber in der Art, es zu besitzen. 5 Die Freude wird nach dem Gericht
extensive (ut sit de pluribus), nicht aber intensive vergrößert werden.

Intensive höchstens in dem Sinne, daß nach der Stillung des Verlangens
nach Vereinigung mit dem Leibe der Geist sich mit verstärktem
Schwünge der Betrachtung Gottes hingibt. 6 A. hat jedoch die
Vorstellung, daß das Verlangen der Seele nach dem Leibe nicht ein solches

nach Vervollständigung ist, denn der Leib ist weniger edel als die

Seele : sed potius sicut socium passionum et meritorum, ut secum

percipiat consolationem et retributionem. 7

Sehr eingehend hat A. über die Herrlichkeit des Auferstehungsleibes

gehandelt. Der Auferstehungsgedanke gehört nur dem Glauben,
nicht der Philosophie an : Amentes sunt, qui reprehendunt philosophos

non loquentes de resurrectione. 8

Die forma resurrectionis ist in der Asche der Leichen nur per
modum oboedientiae. Daher besteht kein eigentliches Verlangen nach
der Auferstehung. 9 Das Fleisch der Auferstehung ist eadem numéro
mit demjenigen, worin wir jetzt sind.10 Es bleibt eine relatio rationis

1 D. 49 a. 8, Bd. 30, S. 680.
3 D. 50 a. xi, S. 699.
5 D. 49 a. 10, S. 682-83.
7 D. 49 a. 12, S. 685.
9 Ebda, ad 5, S. 508.

2 D. 50 a. 8, _S. 695.
4 D. 49 a. 1, S. 667.
6 D. 49 a. ix, S. 684.
8 D. 43 a. 3 Schluß, S. 509.

10 D. 43 a. 1, S. 502.



(-79) nach dem hl. Albertus Magnus 147

der eigenen Asche zur Seele.1 Diese relatio rationis gründet sich auf
die in diesem Leibe erworbenen Verdienste oder MißVerdienste, nicht
auf eine natürliche Abhängigkeit. 2 Bei der Auferstehung werden alle
naturhaften Defekte repariert, auch bei den Verworfenen. 3 Auch die
inneren Gegensätzlichkeiten im Körper, die inaequalitas humorum, die

pugna in homine werden beseitigt. Es kommt in den Leibern der
Verklärten zu einem bewegungslosen Ruhezustand, so wie in mundo

majori die Gestirne unbeweglich feststehen werden. 4 Auch bei den

Verworfenen bleiben keine febres und leprae, denn diese würden nur
gegen den Schmerz des Feuers unempfindlicher machen. Es bleibt nur
omne dolorosum ex voluntate causatum. 5 Diese incorruptio stammt
bei den Verklärten wie Verdammten exemplariter und efficaciter von
Christus. Sie ist außerdem ein Werk der göttlichen Gerechtigkeit. 6

Die Auferstehung wird bei allen in der kraftvollen Gestalt erfolgen, die
sie ohne Verkümmerung oder Krankheit im Vollalter Christi gehabt
hätten. 7 Die Leiber der Verklärten sind nicht in einem sie enthaltenden
und erhaltenden ruhenden Raum, auf den sich ihre Bewegungen bezögen.
Sie befinden sich im coelum empyreum als einem in weiterem Sinne

Räumlichen, das sie umgibt und das selbst nur deswegen keinen Raum
ausfüllt, weil es von keinem Räumlichen umschlossen wird 8 ; oder wo
immer sie, auch auf Erden, entsprechend dem göttlichen Willen
erscheinen wollen. Der auferstandene Leib nimmt also jedenfalls einen
bestimmten Raum ein, und zwar keinen größeren als der nicht
verklärte, ist aber den erhaltenden und den nicht verklärten Körper
beeinflussenden Eigentümlichkeiten eines umgebenden Raumes nicht
unterworfen. 9

Hinsichtlich der Engel lehrt A.1, daß sie ihrer Natur nach nicht
notwendig zu einem Ort gehören. Sec. congruentiam status creationis
kommt den Engeln indessen das coelum empyreum zu, sec. statum
beatitudinis aber ist die praesentia faciei Dei der Ort der Engel. 10

Der letzte Ausdruck zeigt, wie vollständig A. das ewige Leben in
Gott selbst verankert sein läßt.

A. erörtert sehr ausführlich die vier dotes des Auferstehungsleibes :

1 Ebda, ad 7 ; ferner a. 3 ad 6 u. d. 44 a. 1 ad 1.
2 D. 43 a. 3 ad 12, S. 509. 3 D. 43 a. 24, S. 538.
4 D. 43 a. 25, insbes. ad 3, S. 539. 5 Ebda, ad 1.
6 D. 43 a. 26, S. 540. 7 D. 44 a. 1, S. 543.
8 D. 44 a. 25 ad 3, S. 578. 9 D. 44 a. 2, S. 545-46.

10 Sent. II d. 6 a. 5, Bd. 27, S. 132.



148 Ewige Verklärung und ewige Verwerfung (280)

Die Subtilität, Impassibilität, Agilität, Luminosität oder Clarität.
Gerade bei diesen Erörterungen zeigt sich seine mathematisch-naturwissenschaftliche

und insbesondere physiologische Interessiertheit. Aber
wir können ihm in dieser räumlich so stark beschränkten Darstellung
hier nicht nachgehen. Grundlegend ist für A. die Anschauung, daß in der
Glorie die Seele nichts vom Leibe empfängt, sondern umgekehrt : gloria
corporis est redundantia quaedam gloriae et fulgoris animae. Daher
wird die Seele durch den Leib nicht herabgedrückt, sondern er gehorcht
ihr vollkommen.1 Das wesentliche Prinzip der Verklärung ist, daß
dem Leibe die qualitates ignobiles genommen, dafür aber akzidentelle
Vollkommenheiten verliehen werden, die seiner Materialität und seinen

Privationen, jedoch nicht seiner Form, entgegengesetzt sind. Die Form
gelangt zu einem vollständigen Siege über die Materie. Die Form kann

jetzt die Materie nicht völlig vollenden und zu sich wenden, sie wird
es aber dann können. So haben die dotes, die nicht aus dem Wesen
der zu verklärenden Substanz als Akzidentien hervorfließen, sondern

von Gott selbst verursacht werden, keinen der zu verklärenden Natur
entgegengesetzten Charakter, sondern sind die finalis perfectio ipsius. 2

Da die dotes corporis den dotes animae und diese dem verschiedenen
Verdienst entsprechen, so werden sie von den einzelnen Verklärten in
verschiedener Weise besessen werden. 3 Von besonderem Interesse ist,
wie sehr A. das geistige Erkenntnislicht und das körperliche Licht bei
der claritas oder luminositas der Verklärten einander nähert. Sunt
enim dotes corporum causatae a dotibus animarum, et lux divinae

cognitionis in anima in corpore causat claritatem. 4

Das Licht der verklärten Leiber ist aber eine corporea forma, die

nicht aus der Substanz der Leiber stammt, sondern ihnen von Gott
gegeben wird. 5 Die Gabe der agilitas besagt, daß die Seligen sich, ohne

durch den Raum festgehalten zu werden, durch ihren bloßen Willen
auch dem Leibe nach bewegen können. Aber wenn in der Glorie die
Seele nichts vom Leibe empfängt, sondern umgekehrt alle Vollkommenheiten

dem Leibe aus der Seele zuströmen, so ergibt sich die Frage :

erlangen die Seligen durch ihre Bewegung noch irgendwelche neue

1 D. 44 a. 17 ad 3, S. 569 ; d. 49 a. 11 ad 1, S. 684.
2 D. 44 a. 2, ad object. S. 546 ; a. 3 ad 2, S. 549 ; a. 9 ad 2, S. 559 ; a. 13 ad 3 ;

ad 4 ; ad 5 ; ad 6, S. 563-64.
3 D. 44 a. 26, S. 578 ; a. 14ad 5 ; 6 ; 7 ; a. 15, S. 566 ; a. 20, insbes. ad 2, S. 572.
4 D. 44 a. 30, S. 583.
5 A. 27, ad 6, S. 580 ; a. 28, S. 581.



nach dem hl. Albertus Magnus 149

Vollkommenheiten, oder wenn nicht, was haben dann ihre Bewegungen
für einen Zweck A. beantwortet die Frage mit dem Satze, die Leiber
der Verklärten würden sich nicht aus einem Bedürfnisse heraus

bewegen, sondern ut laudetur sapientia divina in tanta agilitate eis

collata. 1 Und kurz darauf 2 heißt es : corpora autem glorificata non

acquirunt talem bonitatem per motum : sed quam jam habent
demonstrant. Noch eine Frage soll erwähnt werden, weil sie auch

für die Theorie der Wirkung des Höllenfeuers bedeutungsvoll ist. Werden
die Auferstandenen Sinneseindrücke empfangen Wenn ja, so scheint
dies — dem Zustandekommen der Sinneseindrücke nach — der Impassi-
bilität zu widersprechen. A. entscheidet sich in der Frage nicht, löst aber
die Schwierigkeit mit der These : tunc die. q. non reeipiunt agens modo

naturae, sed agens per intentionem spiritualem ad modum animae. 3

Und kurz darauf4 : et est potius pereeptio intentionalis quam
corporalis. Grundlegend für diese Theorie ist die Psychologie und
Erkenntnislehre Augustins. Wir kommen auf das Problem später noch

bei der Besprechung des Höllenfeuers zurück.
Die Verklärung der Leiber der Seligen steht im Zusammenhang

mit der Verklärung der materiellen Natur. Auch die Elemente und die

Himmelskörper werden an der Verklärung teilhaben. Stabunt elementa
in alio statu sine permixtione ad invicem, et sine actione et passione
in pleno lumine. 5

A. meint, daß keines der Elemente aufhören wird zu sein, sed

immutabuntur, ut dictum est : ita quod erunt elementa continue
luminosa, et terra in superficie exteriori pervia sicut vitrum, et aqua
sicut crystallus, aer verb luminosus ut coelum, et ignis ut ipsum lumen
coeli tunc esse videbitur. 6 Die species elementorum wird sec. speci-
ficum esse erhalten bleiben, es findet keine Verwandlung in das höchste
der Elemente statt. 7 Die qualitates primae activae et passivae aber,
die auf die generatio et corruptio abzielen, werden nur in ihrer Wurzel
erhalten bleiben, jedoch nicht mehr in den Akt übergehen. Sie werden
durch qualitates nobiles ersetzt werden. 8 Denn alle Bewegung der
Elemente ist dem Ziele untergeordnet, daß die Zahl der Auserwählten
voll wird, und wird demgemäß dann aufhören. 9 A. referiert auch die

1 D. 44 a. 21, S. 573. 2 (ad 4.)
3 A. 14 ad 2, S. 565. * (ad 4.)

5 D. 47 a. 7\ S. 649. « Ebda.
7 (ad 5 et 6.)
8 Vgl. in Ev. Mt. 6, 18, Bd. 20, S. 117-18.
9 D. 48 a. 8, S. 662.



150 Ewige Verklärung und ewige Verwerfung (282)

Meinung, die Sonne werde sieben mal mehr Licht aussenden als vor
dem Sündenfall und der Mensch sieben mal mehr als die Sonne usw.
(vgl. den Text des Lombarden). Aber wenn er auch unzweifelhaft eine

Erhöhung der Lichtaussendung annimmt, so steht er diesen genauen
Angaben doch skeptisch gegenüber. Er betont indessen, daß das

Leuchten der Gestirne einen anderen Zweck haben werde : nicht mehr
den, die Finsternis zu erhellen, sondern zur Bewunderung der Weisheit
des Schöpfers anzuregen. Auch die anderen zu seiner Zeit verbreiteten,
zum Teil schon auf Augustin zurückgehenden Gedanken 1 finden wir
bei A. : dicunt, quod remunerabitur sol propter hominis dignitatem,
ad cuius generationem movit, ut numerus electorum impleretur. 2

Sodann den Gedanken, daß die verklärten Körper Gott auch für
das leibliche Auge deutlicher offenbaren werden als jetzt. 3 Der Gedanke
der Belohnung der Schöpfung, die jetzt ex inoboedientia mobilis ad

motores nur mit Anstrengung den Auserwählten dient, und ihre
Solidarität mit dem sie bewohnenden Menschen auch in ihrem
Endschicksal, die convenientia habitatoris et habitaculi, wird schließlich 4

von A. zur Veranschaulichung seiner eschatologischen Gedanken benutzt.
So läßt er die Geschöpfqzur ersehnten Freiheit von der Vergänglichkeit
und zu der ihrem Wesen entsprechenden größten Lichtfülle und Gottesnähe

gelangen.

II. Die ewige Verwerfung

schildert A. nicht weniger anschaulich als die Verklärung. An sich

verdiente der Todsünder (Teufel) vernichtet zu werden. Gott bestraft
ihn aber nur mit dem non posse vel velle averti ex ordine justitiae
reddente pro meritis. 5 Der Ausgangspunkt aller ewigen Strafen ist
nach A.s klaren Ausführungen die Verhärtung in der Bosheit. Auf ihr
beruht sowohl die dauernde Trennung von Gott als auch die innere

Fähigkeit der Verdammten für die ewigen Strafleiden : die. quod causa

separationis adiacet continue, quae est malitia confirmata et damnata,
et haec causat posse pati poenas. 6

1 Vgl. De civ. Dei, 1. XX, c. 16 u. 29.
2 D. 48 a. 8, S. 662.
3 D. 48 a. 5, S. 658.
4 D. 48 a. 9 und In Ev. Mt. 6, 18, Bd. 20, S. 117.
5 Sent. II d. 5 a. 6 ad obi. 3, Bd. 27, S. 121.
e D. 46 a. 8 ad 2 et 3, S. 637.



(^83) nach dem hl. Albertus Magnus

Die in der Todsünde erfolgende und von Gott durch seinen Richterspruch

besiegelte Trennung von Gott, dem Prinzip des ewigen Lebens,

ist das eigentliche Wesen des ewigen Todes, aus dem sich dann weitere
Leiden als Folge ergeben. A. fährt daher fort : Et ideo passibilium

poenarum passio potius est sequela talis mortis quam mors : quia sicut
anima egrediente corpus marcescit et exspirat, et egressus animae est

mors, exspiratio autem et putrefactio sunt sequelae mortis, eo quod ab

anima non continetur corpus, ita separatio a principio vitae aeternae
est mors aeterna, et sequela huius mortis est passio ignis, eo quod
spiritus condemnatus a principio vitae aeternae non continetur.

Die obstinatio ist als Strafe über die Verdammten von Gott
verhängt, sodaß es der göttlichen Gerechtigkeit nicht entspräche, sie

nachträglich abzuändern. 1 Das verhindert nicht, das Moment des

Zustandes, in dem grundsätzlich keine Gnade mehr erteilt wird und
kein Verdienst mehr erworben werden kann, sehr stark zu betonen.2
Von den Teufeln wird gesagt, daß ihre Verhärtung im Bösen sich

daraus ergebe, daß sie sich nicht mehr in via, sondern in termino viae
befänden. 3 Die Zeit des Verdienstes ist vorbei, die Zeit der Vergeltung
angebrochen. 4 Hier liegt auch der Grund, weshalb für den Teufel,
im Gegensatz zum Menschen nach dem Sündenfall, sogleich die
obstinatio eintrat : quia homo cecidit in via, sed non a via : angélus autem
in termino viae, et ideo a via in obstinationem. 6 Die Unbeweglichkeit
des bösen Willens stammt meritorisch aus dem Willen der Verdammten
selbst, aus der göttlichen Gerechtigkeit aber als derjenigen, die sie

wirksam verhängt. Voluntatis immobilitas causatur ex inflictione

poenae. A. macht keinen Versuch, die Verstockung rein psychologisch
abzuleiten, sodaß sie ex pertinacia solius malitiae wäre, sie stammt
vielmehr a confirmante justitia. 6 Die nächste Folge der verewigten
Bosheit ist die ewige Trennung von Gott. Gott ist allerdings, wie in
allen Geschöpfen, so auch in den Teufeln und Verdammten sec. esse

substantiale et naturale et conservationem illius gegenwärtig. Sie

können ihm quoad dominium nicht entfliehen, aber sie erfahren nicht
seine Fürsorge und. den Einfluß seiner Wohltaten, vielmehr seiner

1 D. 45 a. 3 ad 7, S. 612.
2 D. 45 a. 6 ad 1 ; ad 2, S. 614.
3 S. de créât. I q. 67 a. 4, Bd. 34, S. 687.
4 S. th. II q. 25 m. 1 a. 4 ad obj., Bd. 32, S. 276.
5 Sent. II d. 5 a. 6 ad quaest. r, Bd. 27, S. 121.
6 D. 50 a. 1, S. 688,



152 Ewige Verklärung und ewige Verwerfung (284)

Strafen. Gott ist in ihnen nicht per inspirationem et sanctificationem,
und insofern sind sie außerhalb Gottes. 1 In diesem Sinne sind sie auch

tot : Vivere enim est habere prineipium vitae : et hoc non habent
damnati, sed potius per separationem ab illo prineipio : et ideo sunt
mortui simpliciter, et sec. quid vivi, sc. per miseram naturae vitam.

Was sie haben, ist für sie kein Besitz, denn sie haben es nicht ad

nutum. 2 In Ev. Lc. 16, 22 heißt es von dem Reichen in der Hölle :

Vere mortuus, quia nihil vitae habuit, sed in toto separatus a vita
fuit. Perfecte enim mortuus est, qui triplici morte mortuus fuit gratiae
et naturae et poenac. 3

Wie der Mensch durch den Sündenfall erst geistig und leiblich
gebrechlich und leidensfähig wurde, so wurde nach A. auch für den

Teufel die Leidensfähigkeit zumal gegenüber dem Höllenfeuer und der

Kälte der Hölle erst durch die Sünde begründet. 4 Außerdem beschreibt

unser Heiliger ausführlich, wie bei den Teufeln eine Verkehrung der
Geisteskräfte erfolgt : furor irrationalis, demens concupiscentia, phan-
tasia proterva. Furor irrationalis : irascitur bono et furit contra ipsum.
Demens concupiscentia : concupiscit malum et odit bonum. Phantasia

proterva : non aeeipit verum quod intelligibile est, nisi in umbra cor-
ruptionis peecati. 5 Doch sind seine natürlichen Gaben als solche durch
den Sündenfall nicht verändert. 6 Auch den verdammten Menschen ist
das esse, vivere, sentire, ratiocinari, alles bona, geblieben. Selbst ihre
Leiber werden aus keinem natürlichen vitium complexionis oder com-
positionis Krankheiten oder Defekte aufweisen. Allerdings werden sie

nicht durch ein inneres sie vervollkommnendes Prinzip vor der Auflösung
bewahrt und ohne Speise erhalten, sondern nur durch Gott unmittelbar,
und zwar zum Zwecke ihrer Bestrafung. 7 Die Unvergänglichkeit und
natürliche Vollkommenheit der Leiber der Verdammten entspricht der

allgemeinen Harmonie der Geschöpfe im Endzustand und stammt
ebensowohl wie von der strafenden göttlichen Gerechtigkeit doch auch

exemplariter und efficaciter von Christus. 8 Es ist interessant, daß

1 D. 50 a. 5, S. 695 ; S. th. I q. 71 ad 3, Bd. 31, S. 746.
2 D. 46 a. 7 11. 8, S. 636.
3 Bd. 23, S. 445.
4 S. th. II q. 25 m. 2, Bd. 32, S. 276.
5 S. th. II q. 25 m. 2 a. 2, Bd. 32, S. 282.
6 S. th. I q. 71 ad 3, Bd. 31, S. 746.
7 D. 44 a. 24 ad 2, S. 576 ; a. 33 ad 1 et 2, S. 587 ; d. 43 a. 24-26, S. 538-40.
8 D. 43 a. 25 ad 3 ; a. 26, S. 539.



(285) nach dem hl. Albertus Magnus 153

A. bei Teufeln und Verdammten von einem richtigen Wahnsinn redet,
dementia, der aber nicht, wie beim Menschen in diesem Leben, ex
corruptione organi entsteht, sondern ex confirmatione mali habitus. 1

Bei den verdammten Menschen hält der heilige Kirchenlehrer auch eine

Verdunkelung des bonum interioris cognitionis naturalis 2 offenbar für
wahrscheinlich.

Erinnert man sich, daß das ewige Leben ein bene esse ist, dessen

Ursache die Gottesschau darstellt, so versteht man, daß es seine

Umkehrung schon bei den unmündigen Kindern in der poena damni

hat, welche als carentia visionis Dei sec. quod visio est merces beatorum
bezeichnet wird. 3 Mit Rücksicht auf die persönlichen Sünder in der
Hölle sagt A. aber über die poena damni : poena damni maxima est

privatio boni increati et creati boni naturalis propter peccati deformi-
tatem.4

Zur poena sensus zählt er zweierlei : Den remorsus conscientiae

interior, und den exterior ignis cum aliis affligentibus. 5 Er hält das

Feuer für die heftigere Strafe, quia interior remorsus vel est de damno
vel de hoc, quod per peccatum se subdit affligenti corporali, sicut est

ignis vel huiusmodi.
Für A.s Strafauffassung ist es wichtig, daß er das Strafleiden in

der Hölle auf zwei verschiedene Prinzipien begründet : das Entbehren
des der eigenen Natur entsprechenden und des höchsten Gutes, und auf
ein agens in contrarium. So kommt er dazu, für das maxime afflictivum
das Feuer zu halten, das in sich nicht schlecht ist, sondern nur für
die Verdammten, insofern es die an sich gute Natur züchtigt, dagegen
für das maxime malum die privatio proprii et maximi boni. 6 Der
Gedanke des agens in contrarium in der Strafe wird insbesondere bei
der Behandlung des Feuers öfters geltend gemacht.

Bei A. tritt aber auch der Gedanke einer gewissen eigenen

Beteiligung der Verdammten an ihrer Bestrafung hervor. Das gilt
zunächst hinsichtlich der schon erwähnten Strafe des Gewissens. Schon
das Gericht, wird so erfolgen, daß darin der Mensch sich selbst mit
seinem eigenen unter Gottes Einwirkung richtig urteilenden Gewissen

1 S. de créât. I q. 67 a. 5 ad 4, Bd. 34, S. 689.
2 D. 50 a. 7, S. 695.
3 D. 44 a. 24 ad 3, S. 576.
4 D. 43 a. 13, S. 522.
5 Ebda.
6 D. 43 a. 13 ad 4, ad 5, S. 523.



154 Ewige Verklärung und ewige Verwerfung (286)

das Urteil sprechen muß : et quia hanc (sc. conscientiam) movet Deus

per formam rectitudinis primae, ad quam tunc omne illi dissimile

reprehenditur, propter hoc ipse dicitur disceptare. Das Gewissen wird
auch nach gefälltem göttlichem Richterspruch alle die in Mt. 25, 44

genannten Fragen wahrheitsgemäß beantworten : responsio iudicis nihil
aliud est quam responsio naturalis iudicatorii et naturalis legis, quod
convincit eos de iustitia suae condemnationis post iudicium.1

Aber auch an dem Zustandekommen des Schmerzes der Feuerstrafe
haben der verdammte Engel und Mensch nicht nur einen meritorischen
Anteil, sondern sie liefern dem Feuer ständig und in alle Ewigkeit
die Materie. Nach A.s Lehre handelt es sich beim Höllenfeuer um einen

ignis corporeus, und zwar unzweifelhaft um das Element des Feuers.
Dieses hat aber als Höllenfeuer nicht nur seine natürlichen Kräfte, die
vis elementi oder vis simplicis corporis naturalis, sondern auch noch
eine besondere geistige Kraft als göttliches Strafmittel, vis instrumenti
divinae justitiae ad vindictam iniquitatis. In dieser Kraft hat das

körperliche Feuer die vis incorporea affligendi etiam naturam nobiliorem
se, dummodo sit sub peccato. 2 Diesem Feuer, das durch die Kraft
der göttlichen Gerechtigkeit erhalten wird, hat Gott die Verdammten
als propriissima materia bestimmt. 3 Das Feuer sucht die Sünde auf,
und so haben sich in gewisser Weise die Verdammten das Feuer selbst
entzündet : Huius flammae materia peccatum est, quod homo faciendo
flammam istam succendit. Sententia autem Dei ignem inextinguibilem
inicit. 4

Das Höllenfeuer ist unauslöschlich. Denn es hat kein contrarium.
Die Hölle könnte nur ein contrarium haben, die Gnade. Es fehlt ihm
auch nicht am Stoff : Similiter materia illius ignis est peccator sub

peccato : et peccatum sub inferno non est solubile a peccatore, et
peccator non consumptibilis ab igne : ideo numquam extinguitur ignis ille. 5

A. hat sich eingehend bemüht, die Einwirkungsart des Feuers auf
die Verdammten verständlich zu machen. Es bestehen zwei
hauptsächliche Schwierigkeiten : Die Einwirkung auf die Teufel als reine

Geister, und der Umstand, daß die Leiber der Verdammten vom Feuer

1 D. 43 a. 16 ad 3, ad 5, S. 525-26 ; vgl. a. 19,. S. 529 u. d. 47 a. 1, S. 639 ;

S. th. II q. 25 m 2 a. 3, Bd. 32, S. 284.
2 D. 44 a. 37, S. 593.
3 D. 44 a. 39, S. 597.
4 In Ev. Luc. 16, 24, Bd. 23, S. 449.
5 In Ev. Luc. 3, 17, Bd. 22, S. 286.



(287) nach dem hl. Albertus Magnus 155

nicht verzehrt werden. A. bekennt, daß die Einwirkung nicht voll
verständlich zu machen sei.1 Grundlegend ist festzuhalten, daß das

Feuer seine Wirkung als höllisches Strafmittel nicht oder nicht allein
durch seine natürlichen Eigenschaften erzielt, sondern als göttliches

Strafmittel. Die Wirkung des Feuers hat nicht den Charakter einer

körperlichen Form, die von der Materie aufgenommen wird und diese

verwandelt, sondern denjenigèn des intentionalen Seins. Das Feuer hat
zunächst aus göttlicher Kraft die Fähigkeit, die verdammten Geister
wie Menschen festzuhalten. Es dokumentiert hierin seinen Charakter
als göttliches Strafmittel. Wird es als solches vom Geiste erfaßt, so

wird es als seiner Bosheit entgegengesetzt erfaßt und wirkt peinigend.
Es ist nicht sowohl die Aufnahme einer Intention des Heißen (das als

körperliche Form vom reinen Geist nicht aufgefaßt werden kann), als

vielmehr ein Gebranntwerden durch die Intention des göttlichen
Strafmittels, das als gegenwärtig und wirksam erfaßt wird. 2

Die menschliche Seele leidet zwar im Körper, aber nicht vom
Körper. Sie empfängt den Eindruck vom Höllenfeuer als geistige Form,
species spiritualis, non forma corporalis, und empfindet ihn als Schmerz

in einer der Seelenkräfte. Das Höllenfeuer wirkt auf sie seelisch, actione
animae, nicht actione naturae. Die naturhafte Veränderung des körperlichen

Sinnesorganes durch das körperliche Feuer wird also in. A.s
Theorie ausgeschaltet. Die Seele leidet (entsprechend der Psychologie
und Erkenntnislehre Augustins) nach Empfang der species nicht a

corpore, sondern a seipsa, nur in corpore. Das Feuer ist aber an sich

kein contrarium zur Seele, sondern nur zum Leibe. Die Seele als forma
et motor conjuncti erfaßt es aber als etwas, das dem conjunctum als

solchem, weil auflösend, entgegengesetzt ist. Und daher empfindet sie

es in seiner Gegenwart als Schmerzen. 3

A. bemerkt wohl, daß dieser Lösungsversuch sich mit der aristotelischen

Theorie vom Verhältnis des Leibes zur Seele nicht ganz im
Einklang befindet. Sein Harmonisierungsversuch, a. 35, Schluß, kann
nicht ausreichen.

Die hier vorgetragene Theorie der Wirkungsweise des Höllenfeuers
verwendet unser Theologe auch zur Erklärung der Wirkungsweise des

1 D. 44 a. 34, 36, 37.
2 D. 44 a. 37, S. 593 ; a. 40, S. 598 ; S. th. II q. 25 tu. 2 a. 1 p. 1 ad 2

u. ad 3, Bd. 32, S. 278.
3. D. 44 a. 34-36.



156 Ewige Verklärung und ewige Verwerfung (288)

Feuers, das am Weltende die von der Sünde infizierte Welt verbrennen
und auf die Verklärung vorbereiten wird. Es wird auch in doppelter
Kraft wirken, sc. elementi et instrumenti iustitiae divinae. Et primo
quidem modo habet comburere. Secundo autem modo habet ferri
sursum, deorsum, a dextris et sinistris, ubicumque invenerit cremabile

ex iustitia divina, et dominari illi.
Es induziert keine neue Form, sondern disponiert nur durch

Austilgung der von der Sünde infizierten und gemäß dem Gesetz der Sünde

der Vergänglichkeit dienenden Formen zum Empfang der neuen
unvergänglichen Form, die Gott selbst gibt.1 Das Feuer wird dann auf

göttlichen Befehl in die Hölle hinabfallen, um dort seine Materie, die

Verdammten, zu brennen. 2 Dies betrifft jedoch nur das Feuer als

calidum ustivum et siccum, sed quoad luminosum subtile et leve faciet
ascendere sursum, wo es verklärt wird. 3

Die Wirkungsweise des Welt- wie des Höllenfeuers als instrumentum
justitiae divinae hat A. später noch durch einen physiologischen
Vergleich, der ihm als Naturforscher nahelag, zu veranschaulichen gesucht.
Er weist darauf hin, daß die Verdauungswärme echter calor ignis sei,

jedoch als Werkzeug der Seele wirke und daher die Nährstoffe nicht
verbrenne, zur forma ignis oder cineris überführe, sondern ad speciem
animatorum ut carnis et ossis. 4

Noch ein Wort über die Frage, ob der Teufel noch weiter sündigt.
Er begehrt quoad naturam Gutes, wie Sein und Leben. Doch folgt
diesem Begehren der Natur kein guter deliberierter Akt, sondern Unwille
über sein Sein und seine unter der Wucht der Strafe liegende Natur. 5

Er haßt demgemäß auch Gott, aber nur als Richter. 6 Ebenso die

verdammten Menschen. 7

Was die Frage der Linderung der Strafleiden in der Hölle auf Grund
der kirchlichen Fürbitte anlangt, so lehnt A. jede Linderung entschieden
ab. Er wendet sich ausdrücklich8 gegen drei Vorgänger: Gilbertus
Porretanus, Praepositinus und Wilhelm von Auxerre (denen man noch

1 In Ev. Mt. 6, 18, Bd. 20, S. 118 ; d. 47 a. 6, S. 648 ; a. 8, S. 650 ; vgl. noch
d. 43 a. 22, S. 534 u. a. 23 ad 3 ; ad 6, S. 536 (Auslöschung des fomes).

2 D. 47 a. 9, S. 651 ; d. 48 a. 6 ad 2, S. 660.
3 D. 47 a. 9, S. 651 (nach Basilius, in Hexaem. Homil. 6, N. 3).
4 In Ev. Mt. 6, 18, Bd. 20, S. 118, und ebda. 8, 12, S. 389.
5 Sent. II d. 5 a. 6 ad obi. 8, Bd. 27, S. 121.
6 Ebda. a. 4.
7 Sent. IV d. 46 a. 7, S. 636 ; d. 50 a. 6,-S. 693.
8 D. 46 a. 2, S. 631.



(28g) nach dem hl. Albertus Magnus 157

andere, wie Petrus von Poitiers, hinzufügen könnte). 1 A. läßt bei den

Verdammten nur eine Erleichterung wegen der Trauer, daß sie jeder
Fürbitte gänzlich unwürdig seien, durch die tatsächliche Fürbitte bewirkt
werden. 2 Da die Verdammten im Bösen verhärtet sind, so ist die

Zielsetzung ihrer Akte notwendig schlecht. 3 Weil jedoch die Verhärtung
von Gott verhängt ist, so ist die sittliche Unordnung der Akte nicht
Schuld, sondern ganz oder doch vor allem Strafe. Hinsichtlich der
Teufel hält A. es allerdings für wahrscheinlicher, daß sie bis zum
jüngsten Gericht noch sündigen. 4 Demgemäß kann auch noch eine

Steigerung des Leidens angenommen werden.5 A.s Stellungnahme ist
in dieser Frage nicht scharf bestimmt.

Während die Wohnung der Seligen Gott selbst ist und sie in keiner
Weise vom Raum eingeschränkt werden, werden die verdammten Engel
und Menschen vom Feuer und einem als eng gedachten Raum im
Erdinneren festgehalten. Bis zum jüngsten Gericht ist den zur Prüfung
der Menschen bestimmten Teufeln die zweite, mittlere Himmelszone
als Aufenthaltsraum zugewiesen. Sie ist kalt, dunkel und stürmisch. 6

Während die Seligen an der Ewigkeit Gottes teilhaben, werden
die Verdammten in ihren Strafen in einer Zeit von nicht endender
Dauer leben. 7

Die ungeistigen Geschöpfe aber, die in der Hölle im Dienste der

göttlichen Gerechtigkeit ihre uns bekannten Qualitäten und ihre Ordnung
verändert haben, erleben eine Verherrlichung darin : die. quod illae
creaturae in hoc glorificantur suo naturali modo : quia iustitiae Dei

obsequuntur, et illae qualitates sunt eis pretiosissimae, quibus haec

maxime perficere possunt, sicut opacitas immensa, et nimius calor,
et nimium frigus, sicut dicitur etc.

Gott bewaffnet die Geschöpfe zur Bestrafung seiner Feinde. Nur

1 Bonaventura behandelt die drei von A. abgelehnten Meinungen Sent. IV
d. 46 a. 1 q. 1 als Meinungen von quidam. Er lehnt sie gleichfalls ab. Thomas
zitiert Sent. IV d. 45 q. 2 a. 2 die drei Theologen augenscheinlich nach A., der
sich hier aber, wie schon dem Scholiasten der Bonaventura-Ausgabe von Quaracchi
auffiel, hinsichtlich Wilhelms von Auxerre offenbar geirrt hat. Der Antissio-
dorensis entscheidet sich tatsächlich nicht so, wie A. von ihm sagt. Hier läßt
sich also sicher aufzeigen, daß Thomas A. benutzt hat.

2 D. 45 a. 3, S. 611.
3 S. de créât. I q. 67 a. 2, Bd. 34, S. 684.
4 D. 50 a. 2, S. 689.
5 S. de creat. 1 q. 67 a. 6, S. 690.
6 Sent. II d. 6 a. 5 ad q. 3, Bd. 27, S. 133 ; Sent. IV d. 44 a. 38, S. 594.
7 D. 46 a. 7, S. 636 ; Sent. I d. 8 a. 9, Bd. 25, S. 233.



158 Ewige Verklärung und ewige Verwerfung (290)

die Art der Herrlichkeit, die Gott im Endzustande den Geschöpfen

gibt, hängt davon ab, welche Aufgabe sie gegenüber den geistigen
Geschöpfen zu erfüllen haben : sicut econtra creatura quae in superiori-
bus erit cum bonis, pro gloria accipit qualitates, quae beatitudini
competunt sanctorum sicut lux, quies et huiusmodi. 1

Einige allgemeine Bemerkungen über A.s Eschatologie.

Über die Eigentümlichkeit von A.s Eschatologie gegenüber seinen

Vorgängern kann man leider nur mit großer Zurückhaltung ein Urteil
abgeben, da die meisten Sentenzenkommentare und Summen seiner
unmittelbaren Vorgänger einstweilen ungedruckt und unbearbeitet sind.
Drei Merkmale scheinen mir aber A.s Eschatologie besonders
auszuzeichnen :

Das erste ist die sehr starke Verwendung naturwissenschaftlicher,

kosmologischer und naturphilosophischer Kenntnisse. Die Zahl
der in den eschatologischen Distinktionen seines Sentenzenkommentars
zitierten naturwissenschaftlichen Autoritäten verschiedenster Herkunft
ist recht beträchtlich. A. hält Kenntnisse dieser Art als Grundlage für
die Spekulation für unerläßlich und äußert sich recht ungnädig über

Fachkollegen, die ohne diese Grundlage spekulieren : die. est, quod
ridiculum est dicere nihil de eibo converti in corpus humanuni, et
talia dicta quorundam theologorum derisibilem apud peritos faciunt
theologiam. 2

Da werden auch sonst sehr hochgeschätzte theologische Autoritäten
nicht geschont : die. quod parum mihi videtur curandum de dictis
Bedae, ubi non loquitur de fide et moribus : quia ipse naturas ignoravit. 3

Der zweite'hervorstechende Zug ist die planmäßige philosophische,
insbesondere metaphysische Verarbeitung des gesamten Materials. Die

Verklärung der Geschöpfe wird von A. in einem großen philosophischtheologischen

Zusammenhang gesehen, in dessen Einzelzügen neu-
platonisch-augustinische und aristotelische Elemente erkennbar sind.

Imponierend ist die Sicherheit, womit er die schwierigen Fragen, die

mit dem Raum oder der Veränderung der verklärten Leiber zusammenhängen,

metaphysisch anpackt. Von seinen Vorgängern dürfte ihm in
der philosophischen Durcharbeitung Wilhelm von Auvergne am nächsten

1 D. 50 a.'4 ad 1, S. 692.
2 D. 44 a. 7, S. 555.
3 Ebda, ad 2.



(291) nach dem hl. Albertus Magnus 159

kommen, aber auch Wilhelm von Auxerre zeigt schon für manche

Fragen, insbesondere für das zentrale Problem der Vereinigung des

Geistes mit Gott durch Charitas und visio ein philosophisches Interesse,
das über dasjenige der Sentenzensammlungen weit hinausgeht. In der

philosophischen Ausarbeitung sind A. später allerdings Bonaventura und
Thomas an Ausführlichkeit und Feinheit überlegen. Auch die

Linienführung in den philosophischen Fragen ist bei ihnen, sei es im

augustinischen, sei es im aristotelischen Sinne, erheblich folgerichtiger
und ausgeglichener. Aber sie stehen auf A.s Schultern.

Das dritte Merkmal ist das bei A. sehr starke Bemühen, einerseits

mit der Autorität der sancti in Übereinstimmung zu bleiben, andererseits

die auf eschatologischem Gebiet besonders notwendige kritische
Besinnung zu ihrem Recht kommen zu lassen. Gerade in den eschatolo-

gischen Vorstellungen führte die wissenschaftliche und populäre Tradition

ein gewaltiges Vorstellungsmaterial mit sich, das weder unmittelbar
aus den Heiligen Schriften, noch als gedankliche Folgerung aus einer
sicheren theologischen Prämisse, sondern lediglich durch die

theologische Autorität einzelner Väter oder gar nur als fromme oder

auch wissenschaftliche Sondermeinung zu Ansehen gelangt war. Machte
sich nun ein mit so umfassenden theologischen, philosophischen und
naturwissenschaftlichen Kenntnissen ausgestatteter Geist wie A. an
die systematische Bearbeitung dieses Materials, so mußte er sich

notwendig an unzähligen Stellen auf die Begründung der einzelnen
Thesen besinnen. Zweimal wurde schon auf solche kritische
Bemerkungen hingewiesen : betreffs der philosophischen Begründbarkeit der

Auferstehung und hinsichtlich der Autorität Bedas. Sehr häufig
finden wir nun Bemerkungen, die zeigen, daß A. sich bewußt ist,
daß vieles, was der menschliche Geist von den Gesetzen der

jenseitigen Welt wissen möchte, von uns nicht entschieden werden kann.
Mitunter fügt er hinzu, daß sich eine bestimmte Ansicht jedoch gut
in das Gesamtbild einfügen lasse (betrifft die Erhaltung der Leiber
der Verdammten) : et haec credenda sunt potius quam discutienda.
Ne tarnen omnino nihil videamur dicere, sciendum quod 1 die.

quod veritatem huius quaestionis neminem puto scire, nisi cui Deus

révélaverit. 2 Disputare de ista materia est potius divinare quam
disserere. Dicendum tarnen, quod bene congruit sic esse, ut dicunt. 3

1 D. 44 a. 34, S. 589.
3 D. 48 a. 6, S. 660.

- Ebda. a. 36, S. 591.



l6o Ewige Verklärung und ewige Verwerfung (-Q2)

Ja, A. wendet sich gegen vorwitziges Fragen, ohne doch deshalb
selbst auf jegliche Antwort zu verzichten : Die. q. istae quaestiones
frivolae sunt, nec determinari humano ingenio possunt ; tarnen magis

puto, quod 1

Mitunter kann er sich auch mit überlegenem Wissen und Ironie

gegen Kollegen wenden, die unbegründete Theorien durch unzutreffende
Zitate belegen : die. quod illorum mathematicorum libri, in quibus illa
quae dicunt continentur, ad neminem nisi ad eos convenerunt, cum
Ptolemaeus, Abbatemo, Thebit, Geber, Alpharabius et alii nihil horum
scribant. Unde certum est solito more eos hoc confinxisse, et
philosophas imposuisse ad stabilimcntum opinionis eorum. 2

In keinem anderen Teil von A.s Schriften sind methodischkritische

Bemerkungen so häufig, wie in den eschatologischen Distink-
tionen des Sentenzenkommentars, und wie mir scheint, auch bei keinem
seiner Vorgänger.

A. legt aber größten Wert darauf, in seinen Lehren mit den

Sancti übereinzustimmen. Gerade auf dem Gebiet der Eschatologie
zeigt es sich, daß man wegen der Dunkelheit der diesbezüglichen
Schrifttexte bereit war, Privatoffenbarungen einen Einfluß auf den

Glauben zu gewähren. Man greift zurück auf Aussagen über das

Jenseits, die von solchen stammten, denen man eine Privatoffenbarung
zuschrieb. 3 Man dachte hier wohl mitunter nicht nur an die große
Autorität eines Gregor des Großen oder Augustin. 4 Ein besonders

interessantes Beispiel dieser Art bei A. ist die Begründung, die der

heilige Kirchenlehrer für seine Annahme eines körperlichen Höllenfeuers

gibt. A. ist trotz der häufigen Erwähnung des Feuers in der

Heiligen Schrift offenbar der Meinung, daß man an das körperliche
Höllenfeuer erst auf die Offenbarung hin glauben müsse, die einzelne

Sancti empfangen hätten. Die. quod in ista quaestione ultra dicta
sanctorum nihil est dicendum : quia ratio nihil omnino facit hic, sed

in toto standum est dictis illorum, qui revelationem a Spiritu saneto

aeeeperunt. Illi autem dicunt, quod ignis sit corporeus, et internus in
terra : et hoc ideo tenendum et credendum est. 6

Daß A. hier nicht etwa an die inspirierten heiligen Schriftsteller

1 D. 48 a. 12, S. 664.
2 D. 44 a. 3 ad 3, S. <49.
3 Vgl. d. 50 a. 4, S. 692.
4 Vgl. z. B. Hugo, De sacram. 1. II, p. 16, cap. 2. M. L. 176, Sp. 583-84.
5 D. 44 a. 38, S. 594.



(293) nach dem hl. Albertus Magnus 161

denkt, geht außer aus der Bezeichnung sancti auch aus der folgenden
Bemerkung hervor : et forte quod Augustino non fuit plene revelatum,
aliis Sanctis plene revelatum fuit.

Bonaventura hat denselben Standpunkt Sent. IV d. 44 p. II a. 2

q. 1, ed. Quar. IV, 926 ausführlicher entwickelt : Die Heilige Schrift
entscheide die Frage, ob das Höllenfeuer ein wahres Feuer sei, nicht,
ebensowenig Augustinus, tarnen satis possumus pro certo habere per
doctores posteriores, utpote per beatum Gregorium, cui multa divinus
Spiritus revelavit, quod ignis infernalis sit corporalis.

Eine grundsätzliche Bemerkung A.s zur Interpretation eschato-

logischer Schrifttexte findet sich d. 47 a. 11, wo es mit Rücksicht
auf die Gerichtstrompete heißt : die. quod evangelium rudibus loquitur,

qui spiritualia non capiunt, nisi corporalibus similitudinibus expri-
mantur etc.2

1 S. 639.
2 Vgl. auch D. 43 a. 16 ad 2, S. 525.

Divus Thomas. 20


	Ewige Verklärung und ewige Verwerfung nach dem hl. Albertus Magnus

