
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : das Corpus Christi
verum im Dienste des Corpus Christi mysticum

Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus :

Das Corpus Christi verum
im Dienste des Corpus Christi mysticum.

Von Dr. Albert LANG, Regensburg.

Der Doctor universalis, dessen wissenstrunkenes Geistesauge für
alles Sein, das sich zwischen den Sternen des Himmels und den Tiefen
des Meeres regt, freudig offen stand und dessen waches Interesse sich

jeder erreichbaren Wahrheit mit liebender Innbrunst zuwandte, dieser

Doctor universalis mit seiner allseitigen Bildung hatte in dem weiten
Reich des Wissens, das sein selten elastischer Geist umspannte, doch

einige Provinzen, die seine Vorliebe immer wieder aufsuchte, die sein

Geist am gründlichsten durchforschte, in denen sich seine begeisterungsfähige

Seele am meisten erwärmte. Auf theologischem Gebiet gehört
zu diesen Lieblingsgebieten des großen Kirchenlehrers neben der Mario-
logie 1 vor allem die Eucharistie.

Über die Eucharistie hat Albertus Magnus vor allem an drei Stellen

gehandelt : in dem seiner ersten theologischen Summe einzugliedernden,
noch ungedruckten Tractatus de sacramentis 2, im Sentenzenkommentar

3 und in dem zusammengehörigen Doppeltraktat De sacrificio missae

1 Alberts tiefe Verehrung der Gottesmutter zeigt sich nicht bloß in seinen
mariologischen Schriften (vgl. M. Weiß, Über mariologische Schriften des seligen
Albertus, Paris 1898 ; G. Meersseman, Introductio in opera omnia B. Alberti
Magni O. P., Brugis 1931, 118-121), sie bekundet sich vor allem dadurch/daß er
in all seinen Werken jede Gelegenheit benützt, um das Lob der Jungfrau-Mutter
mit warmer Begeisterung zu singen (z. B. In Lc. 1, 26-45 1 IO> 3 1 n. 27)- Oft
auch an Stellen, an denen man es nicht vermuten sollte, sind solche « pulcherrima
fragmenta mariologica » eingefügt (Meersseman, 1. c. 120).

2 M. Grabmann, Drei ungedruckte Teile der Summa de creaturis Alberts
des Großen : Quellen u. Forschungen z. Gesch. d. Dominikanerordens in Deutschland,
13. H., Leipzig 1919. Meersseman, 107-110. Durch das gütige Entgegenkommen
des Herrn Prof. Geyer konnte ich die photograpliischen Abzüge des Albertus-
Magnus-Instituts von Cod. Vened. Marc. Class. IV, n. 10, einsehen.

3 IV. Sent. d. 8-13 ; Borgnet, B. Alberti Magni, Opera omnia, T. 29, 173-399.



(257) -'-,as Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 125

und De eucharistiae sacramento.1 Dazu kommen noch zahlreiche, in
den übrigen Schriften, besonders den Evangelienkommentaren
eingestreute Darlegungen und verschiedene Orationes, deren Echtheit aber

im einzelnen noch der kritischen Sicherung bedarf. 2 Die Sermones de

sacramento eucharistiae gehören Albert dem Großen wahrscheinlich
nicht zu. 3

Alberts Bedeutung für die theoretische Erfassung der eucharistischen
Geheimnisse läßt sich wohl dahin bestimmen, daß er die letzten
Unsicherheiten, welche nach der besonders im XII. Jahrhundert
vollzogenen Klärung der meisten eucharistischen Probleme noch
zurückgeblieben waren4, durch seine klare und bestimmte Stellungnahme
überwinden half. 5 Dazu gehört z. B. die Entschiedenheit, mit der er
die Realität der Teilung der Gestalten (IV d. 13 a. 1, B. 29, 333 sqq.)
und die Unteilbarkeit des auch im kleinsten Teilchen ganz gegenwärtigen
Gottmenschen vertritt (IV d. 13 a. 6, 8, 10, 11, B. 29, 341-353), die
Fortdauer der eucharistischen Gegenwart nach der Kommunion bis zur
Auflösung der Gestalten (IV d. 9 a. 5, B. 29, 220 sq.) 6, die Wirklichkeit
der Transsubstantiation als einer wahren Verwandlung (IV d. 11 a. 1-8,

1 Bei Borgnet; T. 38, 1-463.
2 Meersseman, 123 f.
3 Die von J. Kramp (Albert der Große und die « Sermones de ss. eucharistiae

sacramento» : Gregorianum 3 [1922] 239-253) zusammengestellten Bedenken gegen
die Echtheit der Sermones scheinen mir ausreichend, daß diese Schrift so lange
nicht mehr Albert zugesprochen werden darf, bis diese Gründe widerlegt sind.
Gerade die im Folgenden zu behandelnde incorporatio in Christus hat, wie auch
Kramp hervorhebt (S. 250), in allen eucharistischen Schriften Alberts eine so
zentrale und beherrschende Stellung und ausgeprägte Form, daß ich ihre
untergeordnete und verschiedenartige Behandlung in den Sermones nicht als sein Werk
betrachten kann.

4 Vgl. dazu besonders den Artikel Eucharistie : Diet, de Théol. cath. V,
1234-1302 (/. de Ghellink).

5 Eucharistie : Diet, de Théol. cath. V, 1302-1320 (E. Mangenot). Wertvolle
Angaben über die Eucharistielehre Alberts des Großen enthalten H. Lauer, Die
Moraltheologie Alberts des Großen, Freiburg 1911, 297-308; Fr. Kattum, Die
Eucharistielehre des heiligen Bonaventura, München 1920 ; J. Lechner, Die
Sakramentenlehre des Richard von Mediavilla : Münchner Stud. z. hist. Theologie, H. 5,
München 1925.

6 Albert tritt auch in dem viel erörterten casus, quod corpus Christi descendit
in ventrem muris gegen die idealistische Ansicht der Existenzbeendigung, wie sie
noch Innocenz III (De s. altaris m^sterio 1. 4, c. 11, PL 217, 863) und Bonaventura
(IV. Sent. d. 13 a. 2 q. 1 u. 2) vertreten hatten (vgl. Kattum, 1. c. 98 f.), für den
Fortbestand der realen Gegenwart ein (IV. d. 13 a. 38, B. 29, 396 sqq.). Noch
nicht so klar hat er sich im Tract, de sacr. (Vened.Marc. Class. IV, n. 10, fol. i59Ta
sq.) ausgesprochen.



126 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (258)

B. 29, 265-287 ; De euch. d. 4 tr. 2 c. 1 n. 5-13, B. 38, 368 sqq.), die
subjektlose Existenz der Akzidenzien nach der Konsekration (IV d. 12

a. 16, B. 29, 323 sqq. ; IV d. 13 a. 9, B. 29, 345 sq. ; De euch. d. 6 tr. 2

c. 1 n. 13-17, B. 38, 378 sqq.) verteidigt und für die Gültigkeit der
wesentlichen Konsekrationsworte als sakramentaler Form sich einsetzt

(IV d. 8 a. 6, B. 29, 184 sqq. ; De euch. d. 6 tr. 2 c. 2 n. 11 ; c. 3 n. 1-3,
B. 38, 389 sq., 396 sqq.).1 Die hervorragende Stellung unseres Meisters
in der Geschichte der Meßerklärung wurde von sachkundigster Seite

hervorgehoben. 2

Trotzdem liegt das größere Verdienst unseres Heiligen um die
Eucharistie nicht auf dem theoretischen Gebiet. Was Albert den Großen
besonders auszeichnet, ist die religiöse Wärme und gedankenreiche

mystische Innigkeit, womit er die eucharistischen Geheimnisse behandelt
hat. Albert hat über das Altarssakrament nicht bloß spekuliert, er
hat auch mit gemütstiefer Ergriffenheit vor dem Tabernakel gebetet.
Wenn vor den. Geheimnissen der göttlichen Macht und Liebe alle
menschliche Weisheit versagt und nur ehrfürchtig und demütig ihr
Unvermögen stammeln kann 3, dann gerade wird seine gotterleuchtete
Seele zu gedankentiefen, begeisterten Betrachtungen angeregt. Kommt
schon im Sentenzenkommentar diese eucharistische Begeisterung zum
Ausdruck, so ganz wunderbar in De eucharistiae sacramento. 4 Der

1 Für die Notwendigkeit der längeren, liturgisch gebräuchlichen Formel für
die Konsekration des Weines hatte sich Albert noch im Tract, de sacr. (Vened.
Marc. Class. IV, n. 10, fol. I59va sqq.) und IV d. 8 a. 7 sol., B. 29, 194 sq.)
entschieden. Anders bereits In Matth. 26, 28, B. 21, 166, und In Marc 14, 24, B. 21,
704, und De sacr. miss. tr. 3 c. 12 n. 2, B. 38, 122 ; vgl. Lauer, a. a. O. 298.

2 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg 1902, 466 ff.;
P. Amiable, Le sacrifice de la Messe par le b. Albert le Grand : La Vie spirituelle
10 (1929) 201 sqq.

3 Dicendum sine praejudicio, quod in materia ista et in materia de Trinitate
non sunt sufficientia verba, quae exprimant modum divinae operationis : sed

balbutiendo, in quantum possumus, excelsa Dei resonamus (IV d. 11 a. 2 sol.,
B. 29, 269). Auch sonst betont er oft trotz aller Schwierigkeiten seinen tiefen
Glauben (IV d. 10 a. 9 sol. ; ad 1 ; ad 2, B. 29, 261, 262).

4 Die Steigerung entspricht auch der chronologischen Reihenfolge seiner
eucharistischen Schriften. Der kürzere und mehr nüchterne Tract, de sacr. ist
sicher vor IV. Sent, verfaßt, das nach 1249 entstanden ist, da er in dem vor dem
4. Buch geschriebenen 2. Buch des Sentenzenkommentars zitiert wird (II d. 26

a. 9, B. 27, 404 ; Fr. Pelster, Kritische Studien zum Leben und zu den Schriften
Alberts des Großen, Freiburg 1920, 119). Er wird von Pelster (126 ff.) für die Zeit
des Pariser Aufenthaltes, von D. 0. Lottin (Notes sur les premiers ouvrages
théologiques d'Albert le Grand : Rech, de Théol. anc. et médiév. 4 (1932) 82) um
1240-41, von M. Gorce (Le Problème des trois sommes: Alexandre de Halès,



(259) ®as Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 127

Verfasser dieser herrlichen Schrift, die Grabmann mit Recht zählt « zu
dem Schönsten, was über diesen Gegenstand je geschrieben ist »1, hat
für alle Zeiten den Anspruch auf einen Ehrenplatz an den Stufen
des eucharistischen Heiligtums.

Die Berechtigung dieser Einschätzung soll einigermaßen dadurch

dargetan werden, daß im Folgenden die Äußerungen Alberts über einen
seiner Lieblingsgedanken, über die Eucharistie im Dienste der

incorporate in Christus, zusammengestellt werden. Es sind gewiß meist
traditionelle Ideen, die Albert der Große hiebei verarbeitet — und

nirgends hat er sie systematisch zusammengefaßt —, aber Albertus
bietet sie in solch reicher Fülle und mit so viel religiöser Wärme, daß

es schwer sein dürfte, über diesen, neuerdings wieder mehr beachteten,

praktisch so ungemein fruchtreichen Zusammenhang zwischen Eucharistie

und corpus Christi mysticum Besseres und Schöneres zu finden.

1. Die unitas corporis Christi mystici als res sacramenti.

Albert der Große geht einig mit der Auffassung der Patristik und
der frühscholastischen Theologie2, wenn er den letzten, eigentlichen
Zweck der Eucharistie in der unitas corporis mystici sieht : unicam
gratiam efhcit hoc sacramentum, quia unitatem corporis mystici (IV d. 8

a. 12, B. 29, 209). Sic ergo unionis nostri cum capite est effectivum
(In Luc 22, 19, B. 23, 673). Albert präzisiert diesen Gedanken näher.

Nicht die Existenz des corpus Christi mysticum wird durch die

Thomas d'Aquin, Albert le Grand : Le Bienheureux Albert, 69-77) vor I235^4°
angesetzt. De eucharistia aber gehört ohne Zweifel zu den späteren Schriften des
Meisters (sicher nach 1260), auch wenn man die Datierung des Bernhard Gui « circa
finem dierum suorum » auf die mißverstandenen Anfangsworte des Prologs zu
De euch, zurückführen wollte (vgl. Pelster, 1. c. 173 ff.).

1 M. Grabmann, Der Einfluß Alberts des Großen auf das mittelalterliche
Geistesleben : Sonderabdruck aus d. Zeitschr. f. kath. Theol. Innsbruck 1928, 27.
Dort wird auch der Einfluß dieser Schrift auf die mittelalterliche Mystik aufgezeigt
(42 fl.).

2 Vgl. darüber K. Adam, Die Eucharistielehre des hl. Augustin : Forschungen
z. Lit. und Dog. Gesch. VIII, 1, Paderborn 1908. J. Geiselmann, Die Eucharistielehre

der Vorscholastik : Forschungen z. Lit. u. Dog. Gesch. XV, 1-3, Paderborn
1926. M. Grabmann, Die Lehre des hl. Thomas von Aquin von der Kirche als
Gotteswerk, Regensburg 1903 (bes. 267-294). K. Ziesché, Die Sakramentenlehre
des Wilhelm von Auvergne: Weidenauer Stud. 4, Wien 1911. Kattum, a. a. O.

149 ff. ; Lechner, a. a. O. 208 ff. W. Scherer, Des seligen Albertus Magnus Lehre
von der Kirche : Freiburger theol. Stud. 32, Freiburg 1928, 5-8.



128 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (260)

Eucharistie herbeigeführt, sondern seine imitas. 1 Wenn man das

corpus mysticum rein materialiter in seinen Gliedern faßt, dann ist
es nicht Wirkung der Eucharistie, ja überhaupt keines Sakramentes,
höchstens noch der Ehe. 2 Das sacramentum charitatis et unionis
(De euch. d. 3 tr. 4 c. 3, B. 38, 325) bewirkt die innere lebendige Einheit
aller Glieder mit Christus dem Haupt und untereinander ; sie formt den

mystischen Leib Christi zur letzten Vollendung.
Diese Einheit kann auf verschiedene Weise erreicht werden. Einmal

durch den Geist der Einheit, der sich in den gemeinschaftsbildenden
Tugenden, besonders dem Glauben und der Liebe, offenbart. Die so

geschaffene Einheit geht der Eucharistie vorher, ist also nicht die dem
Sakrament speziell zukommende und vorbehaltene Wirkung. 3 In einem
anderen, volleren Sinn wird aber diese unitas erreicht durch die

Eucharistie. 4 Die durch Glaube und Liebe gegebene Zugehörigkeit
zum corpus Christi mysticum bildet nur die Disposition für die
vollkommene incorporatio, die durch den Empfang des corpus verum
bewirkt wird. 5 Der eigentliche Effekt der Eucharistie ist somit die

vitale Verbundenheit mit Christus, oder, wie Albertus noch deutlicher
sagt, die einigende Gnade, die gratia nutriens spiritualiter ad incor-
porationem Christo faciendam (De euch. d. 6 tr. 3 c. 1 n. 2, B. 38, 412),
die er auch kurz die gratia incorporationis (ebend. 413) nennt.

Die Eucharistie ist auf ihren eigentlichen Zweck, wie jedes Sakrament,

in doppelter Weise hingeordnet : durch die äußere Symbolik
der sinnlichen Zeichen und durch die innere Kausalität der

gottgegebenen Gnadenwirksamkeit. Diese beiden Funktionen laufen aber

nicht getrennt nebeneinander her, sondern sind unlöslich miteinander

1 Efïectus sacramenti huius non est corpus Christi mysticum sed potius
unitas corporis mystici (IV d. 8 a. 11, B. 29, 206). Ähnlich Petrus von Tarantasia
und Richard von Mediavilla, Lechner, a. a. O. 209.

2 efficere corpus Christi mysticum materialiter, et sic non est efïectus
alieuius sacramenti, nisi forte matrimonii (IV d. 8 a. 11, B. 29, 206).

3 Unitas autem illa efficitur multis modis, seil, per spiritum unientem et
per effectum virtutum compingentium et connectentium et unientium. Et hoc
modo unitas corporis Christi mystici praecedit corpus Christi verum (ebend.).

4 Sed alia est unitas ex gratia sacramentali, secundum quam hoc
sacramentum convertit ad se et unit sibi quodlibet eibatum in isto sacramento :

et hoc modo unitas est effectus corporis Christi veri et sequitur ipsum sicut efïectus
suam causam (IV d. 8 a. 11, B. 29, 206).

5 licet per omnes virtutes homo disponitur ad hoc quod Christo
incorporetur, tarnen per unam gratiam huius sacramenti secundum substantialem
ipsius operationem fit ipsa incorporatio (De euch. d. 6 tr. 3 c. 1 n. 2, B. 38, 413)



(261) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum

verbunden und ineinander verflochten. Ohne das signifikative Moment
des äußeren Zeichens gibt es kein Sakrament, während umgekehrt ein
Zeichen erst zum Sakrament wird, wenn es bewirkt, was es anzeigt.1
Die Sakramente des Neuen Bundes sind signa et causae, dant quod
continent (IV d. 1 a. 15, B. 29, 29). So schreitet alle sakramentale

Dynamik in dem untrennbaren Zweitakt von significatio und causatio

ihrem Ziele zu. Auch durch die Eucharistie wird die unitas corporis
mystici sowohl symbolisiert als auch bewirkt. 2

Es ist aber zu beachten — und Albert der Große arbeitet diesen

Zusammenhang scharf heraus — diese doppelte eucharistische
Zielstrebigkeit schreitet nicht in direkter Unmittelbarkeit, sondern in
stufenweisem Aufstieg zu ihrem letzten Ziel. Die von Anselm von Laon
wohl zum ersten Mal ausgebildete 3, seit Hugo von St. Viktor zum
Gemeingut scholastischer Theologie gewordene 4, dreigliederige Teilung
der eucharistischen Wesenselemente in sacramentum, res et sacra-
mentum und res tantum wird von Albert klar durchgeführt. Die doppel-
taktige Dynamik der eucharistischen significatio und causalitas nimmt
ihren Ausgangspunkt von dem sacramentum tantum der äußeren
Zeichen mit ihrer bloß aktiven Funktion ; sie führt dann in einer ersten
Stufe empor zur Realität des corpus Christi verum, das einerseits, weil
durch Materie und Form bezeichnet und bewirkt 5, als res erscheint,
andererseits, weil causa et Signum unitatis corporis Christi mystici,
als sacramentum sich charakterisiert 8 ; sie kommt endlich in der durch
die eucharistische Gnade vollzogenen incorporatio in Christus zur Ruhe.7
Die res sacramenti, der Sammelpunkt aller eucharistischen Wirksamkeit,

1 IV d. i a. 5, B. 29, 15.
2 Omnibus enim populis fit coena convivii, quod totius mystici corporis

facit et significat unitatem (In Luc. 14, 16, B. 23, 343).
3 Geiselmann, a. a. O. 409, 434 ff.
4 De sacr. christ, fid. 1. 1, p. 9, c. 2, PL 176, 317 sq. ; 1. 2, p. 8, c. 7, PL 176,

466 sq. Andere Autoren bei Lechner, a. a. O. 210, Anm. 1.
5 et signature et effectum primi ut panis et vini cum forma transsub-

stantiante (IV d. 8 a. Ii, B. 29, 206).
6 Ebend.
7 corpus Christi signatum est et contentum a formis sacramentalibus,

est etiam significans, causans et continens gratiam incorporationis, quae est
ultimum in Sacramento secundum Catholicam fidem (De euch. d. 6 tr. 3 c. 1 n. 2,
B. 38, 413). Formae enim sacramentales signant tantum et nihil causant (zu
verstehen nach d. 6 tr. 2 c. 2 n. 19, B. 38, 393). Corpus autem Christi verum signât
et causat, Signatur et causatur. Gratia autem nutriens spiritualiter Signatur et
causatur et nihil ulterius signât, sed causat in mystico corpore incorporationem,
quae fit fidelium ad Christum (ebend. B. 38, 412).

Divus Thomas. 18



130 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (262)

ist die Eingliederung der Gläubigen in Christus, quae est ultimum in
sacramento secundum Catholicam fidem.1

In dieser Auffassung haben zwei lange Zeit getrennt nebeneinander
herlaufende Richtungen, der ambrosianische realistische Metabolismus
und der augustinische symbolisch-dynamische Spiritualismus, ihren
endgültigen, friedlichen Ausgleich gefunden. 2 Die starke auf lebendige,
innere Gnaden- und Liebesgemeinschaft hinzielende Gravitation des

Sakramentes ist festgehalten, ebenso wie die volle Realität des corpus
Christi verum ; beide sind innigst verflochten ; erstere hat ihre vitale
Triebkraft nur in der Realität des eucharistischen Gottes, diese ihren
letzten Sinn nur in der Vollendung des mystischen Christus. Der
eucharistische Gottessohn steht — ein Gedanke, den wir allzulange

vergessen hatten — im Dienste der Gotteskinder, das corpus Christi
verum im Dienste des corpus Christi mysticum. Die plenitudo des ganzen
Christus zu verwirklichen, ist Ziel aller eucharistischen Geheimnisse.

2. Die symbolische Bezeichnung der incorporatio
durch die Eucharistie.

Reichlich hat Albertus Magnus die Symbolik der eucharistischen
Zeichen zur Vertiefung seiner Lieblingsidee der incorporatio
herangezogen. Mit plastischer Deutlichkeit findet er sie in die sichtbaren
Formen des Sakramentes hineingeschrieben, obwohl er nüchtern genug
ist, den letzten und einzig ausschlaggebenden Grund für die

Notwendigkeit gerade dieser Zeichen nur im Willen des Gottmenschen zu
sehen. 3 Die eucharistische Symbolik zielt letztlich auf die Eingliederung
des Kommunikanten in den mystischen Leib Christi, sie geht aber
zunächst auf die Gegenwart des corpus Christi verum und erhält erst
durch sie ihre ganze sinnvolle Bedeutung für die incorporatio.

a) Signifikative Momente. Häufig verwendet Albertus Magnus das

Körnersymbol und das Traubensymbol, die seit Cyprian und Augustin

1 Vgl. S. 129, Anm. 7. in corpore Dominico in cibum sumpto remanet
specialis virtus et gratia, qua homo in Christi corpus inducitur et unitur et
incorporator, et haec gratia est res tantum in sacramento signata et contenta et
causata (ebend. B. 38, 413).

2 Vgl. darüber bes. die Ausführungen von K. Adam, Die Eucharistielehre
des hl. Augustin, und J. Geiselmann, Die Eucharistielehre der Vorscholastik.

3 una sola (causa) est cogens, seil, quia Dominus in tali materia illud
dedit quod si in alia dedisset et instituisset, in illa fieret et non in ista (IV d. 12
a. 6, B. 29, 300).



(263) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 131

zum eucharistischen Denken der katholischen Theologie gehören.1 Wie
das Brot aus vielen Körnern gebildet, der Wein aus vielen Trauben

gepreßt wird, so ist der darunter bezeichnete und enthaltene Leib des

Herrn aus vielen Gliedern gebildet, aus den reinen Blutstropfen der

Jungfraumutter geformt, so auch müssen die von diesem Brote genährten
Gläubigen in der Einheit der Liebe und Gnade zusammenwachsen zu
einem organischen Ganzen, zum corpus Christi mysticum. 2

Wie sodann das Brot im Feuer bereitet wird, so wurde das eucha-

ristische Brot bereitet im Feuerbrand des Leidens : dicendum quod
Christus passus et passione excoctus significatur in eucharistia. 3

Die mystische incorporatio in Christus sieht Albertus Magnus
besonders angedeutet durch die doppelten Gestalten. Seit Anselm von
Canterbury die volle gottmenschliche Gegenwart Christi unter jeder
Gestalt klar erkannt und vertreten hatte, mußte die Frage nach dem
Grund der beiden Gestalten erst recht sich aufdrängen. Albert der
Große kennt und billigt die verschiedenen Gründe, die man hiefür
anführt 4

; am gewichtigsten und treffendsten aber scheint ihm jene

1 Das Körnersymbol ist bereits in der Didache (9, 4) angedeutet, bes. aber
bei Cyprian (ep. 63, c. 13 und ep. 69, c. 5) und Augustin (sermo 229 und 272)
entwickelt. Es findet sich bei Beda, Rabanus Maurus, Walafried Strabo, Candidus
von Fulda, Ratramnus. Vgl. Geiselmann, 41, 50, 108, 123, 132, 190 etc. Besonders
nachwirkend war die Aufnahme in das Dekret Gratians (De consecr. d. 2, c. 36,
ed. Friedberg, I, 1326) und in die Sentenzen des Lombarden (IV d. 8, 4).
Grabmann, a. a. O. 271.

3 sicut ex multis granis conficitur panis, de quo fit corpus Christi : ita
de multis fidelibus populis colligitur Ecclesia, quae est corpus Christi mysticum.
(In Luc. 22, 19, B. 23, 671.)

sicut corpus Christi verum compositum et confectum est ex multis
purissimis guttis sanguinis a Spiritu in utero beatae Virginis in unum corpus
compactis et sicut panis, sub cuius forma continetur, collectus est ex multis
purissimi frumenti granis in unum panem compactis, ita Ecclesia ex multis puris
fidelibus constat in unitate fidei et charitatis et spiritus adunatis (De euch. d. 3
tr. 4 c. 3, B. 38, 326).

3 IV d. 8 a. 12, B. 29, 207. Es ist wieder ein augustinischer Gedanke (vgl.
sermo 227, 272 ; Adam, a. a. O. 149), der hier weiterlebt und besonders bei
Bonaventura und Richard von Mediavilla ausgewertet wurde (vgl. Lechner, a. a. O. 151).
Das Bild wird namentlich auch von der Blutkelter verwendet. Von manchen Theologen

wird die Symbolik weitergeführt auf den mystischen Leib, der auch nur
durch Leid und Trübsal gleichsam zermahlen, zum ewigen Leben gelangen kann ;

so z. B. Candidus von Fulda iu dem Opusculum de passione, c. 5, PL 106, 68 ;

Geiselmann, a. a. O. 132.
4 Der Leib des Herrn in Brotsgestalt dient dem Heil des Leibes, in der Gestalt

des Weines dem Heil der Seele ; nach anderen kündet die species pani die unio
corporis Christi mystici oder die unio charitatis, während die species vini mehr
als Erinnerungszeichen an das Leiden des Herrn, als memoriale redemptionis per



132 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (264)

Erklärung zu sein, daß nur durch beide Gestalten die volle Symbolik
der mystischen incorporatio in Christus zur Geltung komme : quia non
perfecte signifïcatur et causatur usus fidelium et unitas corporis mystici
nisi duplici signo (IV d. 8 a. 12 ad 9, B. 29, 211). Soll die organische
Verbindung der Gläubigen mit Christus allseitig zum Ausdruck kommen,
so muß sowohl die zu Christus als dem Haupte strebende Gravitation
aller Glieder, als auch der von Christus ausgehende, auf alle einströmende
übernatürliche Einjluß versinnbildet werden : das eine wird durch die
Gestalten des Brotes, das andere durch die des Weines bezeichnet.1
Ein andermal sieht Albert in der flüssigen, sich leicht vermischenden

species vini die Intensität unserer Eingliederung in Christus symbolisiert,

wobei ihm der Wein die in der Natur, das beigefügte Wasser die
in der Gnade gründende unio mit Christus bedeutet. Die feste Form
des nährkräftigen Brotes aber ist ihm ein Bild der die Inkorporation
bewirkenden virtus uniens.2

Ihrer extensiven Weite nach findet Albertus die gemeinschaftbildende

Kraft der Eucharistie angedeutet durch die fractio panis.
Durch die drei Teile der Hostie werden die drei großen Teile des

mystischen Leibes versinnbildet, um anzudeuten, daß die Eucharistie
der würdige Dank ist für die bereits triumphierende Kirche, das Unter-

sanguinem oder als sacramentum passionis erscheint ; wieder andere deuten das
mühsamere Essen des Brotes auf die in büßendem Schmerz sich vollziehende
eucharistische Vereinigung der Sünder, das erquickende Trinken des Weines auf
die in freudiger Hingabe genommene Kommunion der Frommen (IV d. 12 a. 2,
B. 29, 294 sq.). Ein andermal ist ihm das Brot Symbol der incorporatio, der Wein
Symbol der ablutio peccatorum (In Luc. 22, 20, B. 23, 676). Nach De euch. d. 6

tr. 2 c. 3 n. 4, B. 38, 399 sind die beiden Gestalten notwendig, weil die volle
Symbolik der geistigen Nahrung nur durch Speise und Trank gegeben ist.

1 .species panis habet relationem convenientiae ad unionem ad caput,
ut membra ad caput colligantur, sicut etiam panis conficitur ex multis granis :

species autem vini ad gratiam redemptionis, quae unit per descensum a capite :

ut quasi relatio nostri ad caput in pane significaretur, et relatio sui ad nos per
redemptionem sanguinis ministiati significaretur in sanguine : et sine his duobus
non est perfecta unio (IV d. 8 a. 12, B. 29, 210).

2 cum igitur nos per hoc sacramentum uniamur Christo capiti, oportet
aliquid esse in sacramento quo significetur nostra ad eum conjunctio, et aliquid
quo significatur virtus uniens. Sed unio non potest significari in pane, quia non
est corpus immiscibile : et ideo oportet esse substantiam liquidam, cui alia
uniretur insipida : sed iterum potuit esse, quod nostra insipidas per illam debuerit
redire ad saporem. Unde ut significaretur unio Christi per naturam, assumitur
species vini. Ut autem signetur unio nostra per gratiam ad ipsum, apponitur
aqua. Ut autem significetur virtus uniens, assumitur species panis, qui
ligat membra cum capite (IV d. 12 a. 2, B. 29, 295).



(265) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 133

pfand der Erlösung für die noch im Pilgerstand ringenden Gläubigen
und die sühnende Genugtuung für die im Reinigungsorte büßenden
Seelen.1

Am meisten aber hat unser Kirchenlehrer die Symbolik der Eucharistie

als geistiger Speise für den mystischen Leib Christi ausgewertet.
In zwei langen Traktaten hat er in De euch. (d. 3 tr. 1 und 2) die

vielseitige und tiefe Bedeutung des Speisecharakters der Eucharistie mit
bewundernswerter Anschaulichkeit und Gestaltungskraft dargelegt. Er
findet dadurch die lebenspendende Kraft bezeichnet, welche von dieser

Speise auf alle Glieder des mystischen Leibes übergeht : Vitis enim
Christus succum suum diffundit in totam Ecclesiam, ut sanguine suo

plantetur et faciat fructum aeternorum gaudiorum (De euch. d. 3 tr. 2

c. 1 n. 2, B. 38, 281). 2 Vor allem aber sieht Albert durch den Genuß

einer körperlichen Speise den Prozeß unserer Eingliederung in Christus
in all seinen einzelnen Etappen klar vorgebildet, von der gläubigen
Betrachtung als einem geistigen Kauen und der sehnsüchtigen Liebe als

einer verdauenden Wärme bis zur vollen Hingabe als der Aneignung
und Verteilung der heilenden und stärkenden Säfte auf alle Glieder. 3

b) Zweck der eucharistischen Symbolik. Diese Symbolkraft der
eucharistischen Zeichen hat zunächst schon in sich einen großen
didaktischen Wert. Sie bringt die Innigkeit und Notwendigkeit unserer
Eingliederung in Christus zum Bewußtsein ; sie regt zu Glaube und Liebe

an und schafft so die subjektiven Vorbedingungen für unsere vitale
Verbindung mit Christus. Besonders muß der Gedanke an die unter dem
Brot gegebene reale Gegenwart unsere Heilsbemühungen anfachen,

unseren Glauben stärken und unsere Liebe entzünden. Dadurch wird
aber unsere Verbindung mit Christus hergestellt, bezw. verstärkt :

fides in compositione corporis Christi mystici membra jungit, spes
autem nectit et Charitas unit. (De euch. d. 3 tr. 1 c. 8 n. 4, B. 38, 273).

1 De euch. d. 3 tr. 1 c. 7 n. 1 u. n. 2, B. 38, 265 sqq.
2 Vgl. auch De euch. d. 3 tr. 1 c. 2 n. 7, B. 38, 242 : Sapor panis de frumento

assumitur ad significandum cordis ex isto nutrimento confortationem ; ebend.
n. 8, B. 38, 243 : Sapor autem vini in signando assumitur, ut sapor coelestium
gaudiorum in nobis perficiatur.

3 Hoc igitur modo perficitur etiam nutrimentum animae in sacramento, ut
seil, spiritus masticetur, tarn dividendo quam conterendo, ut calore igneo sub-
tilietur, ut subtilibus venis subtiliter spiritualibus sugatur, et subtilibus viis membris
spiritualibus deferatur,. ut colatoriis spiritualibus coletur, et subtilitèr id quod est
tarn subtile membris proportionaliter infundatur (De euch. d. 3 tr. x c. 7 n. 1,

B. 38, 265).



134 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (266)

Diese unio fidei et charitatis und die dadurch gegebene incorporatio
in Christus ist auch ohne Kommunion und vor Einsetzung der Eucharistie

möglich. In diesem weitesten Sinne kann man auch schon von
einer geistlichen Kommunion der alttestamentlichen Väter sprechen.
In ganz anderer Weise ist aber der geistige Genuß des Sakramentes

gegeben für alle jene, welche den ergreifenden Sinn und Inhalt der
eucharistischen Zeichen und die göttliche Liebe, die sich darin offenbart,
betrachten. Albert der Große kennt somit den hohen didaktischen und
ethischen Wert der sakramentalen Zeichen. Er schließt diese subjektive
Einwirkung nicht aus, sondern sucht sie zu fördern. Aber diese Ursächlichkeit

der Eucharistie ist nicht die eigentlich sakramentale (non ex
sacramento, non ex causa sacramenti). Die Veranlassung solch

subjektiver Heilsakte ist nicht der letzte Zweck der eucharistischen Zeichen.
Sie sollen vielmehr in unmittelbarer Wirksamkeit die sakramentale Gnade

hervorbringen.1

3. Die Verwirklichung der lebensvollen Verbindung mit Christi
mystischem Leib durch den eucharistischen Genuß.

Die vitale, organische Verbundenheit zwischen Christus und seinen

Gläubigen wird durch die Eucharistie nicht bloß bezeichnet und nicht
bloß auf dem Umweg über die didaktisch-ethische Anregung subjektiver
Akte im Empfänger bewirkt, sondern unmittelbar, kraft der ihr
innewohnenden sakramentalen causalitas geschaffen. Die Eucharistie
bewirkt, was sie bezeichnet. Liegt die Symbolik der Eucharistie mehr in
den äußeren, sichtbaren Gestalten, so geht diese innere Wirkkraft des

Sakramentes von dem sakramentalen Inhalt, vom corpus Christi verum,
aus : est effectivum veritatis corporis Christi mystici, quod est

Ecclesia : species autem visibiles operantur illam per modum signandi

1 Albert der Große unterscheidet einen dreifachen modus spiritualis mandu-
cationis : unus est communis, seil. partieipatio incorporationis corporis Christi
mystici et capitis Christi non ex sacramento, sed ex fide et charitate capitis et
membrorum. Et hoc modo ab initio fidelium pereipiebatur et pereipietur. Secundo
modo magis proprie, seil, gustus dulcedinis gratiae communionis corporis per
meditationem et devotionem eorum quorum Signum est Eucharistia. Et hoc modo
etiam pereipitur gratia sacramentalis, non ex eadem causa sacramenti, sed ex alia.

Tertio propriissime, scil. perceptio gratiae communionis corporis mystici et ex
propria causa sacramentali (IV d. 9 a. 2, B. 29, 216 sq.).

Klar hat diese Unterscheidung auch Petrus von Tarantasia und Richard
von Mediavilla ; Lechner, a. a. O. 214.



(267) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 135

Corpus autem Christi verum efficit illam per modum causae talis,
qualis causa est sacramentum (IV d. 10 a. 4, B. 29, 251).

Diese lebendige Gemeinschaft des mystischen Leibes Christi wird
dadurch bewirkt, daß in der Eucharistie einerseits Gott zum Menschen

herabsteigt und die denkbar innigste Verbindung mit ihm eingeht (unio
Dei ad nos), daß sie andererseits den Menschen zu Gott emporzieht,
ihm angleicht und mit seinem Leben durchdringt (unio nostri ad Deum) :

Est quasi vinculum vinciens et uniens nos cum Deo et Deum nobiscum

(De euch. d. 1 c. 2 n. 7, B. 38, 200). 1 In der eucharistischen Vereinigung
zwischen dem am tiefsten sich herabneigenden und am freigebigsten
sich verschenkenden Gottmenschen und dem dadurch am meisten

geadelten Menschen findet die mystische Einheit zwischen Christus und
dem Gläubigen ihren irdischen Höhepunkt : Nunquam enim nos tantum
attraxit, quantum tunc attraxit, quando ipse sacramentaliter secundum
veritatem in nobis est, et nos in ipso secundum spiritualem sibi factam
incorporationem (ebend. B. 38, 199).

Aus dieser doppelten lebensvollen Durchdringung von Gott und
Mensch und Mensch und Gott quillt als notwendige Frucht die
Vollendung des mystischen Leibes Christi, die unio omnium ad invicem, die

große Gemeinschaft der Heiligen (communio sanctorum).
Nach diesen drei Richtungen bewirkt die Eucharistie den

Zusammenschluß des corpus Christi mysticum und läßt es zu einer

organischen Einheit zusammenwachsen. Die verschiedentlichen,
allerdings über alle eucharistischen Werke Alberts zerstreuten Schilderungen
der nach diesen drei Seiten sich äußernden Wirksamkeit der Eucharistie
sind Perlen religiöser Innigkeit und tiefer Sakramentsmystik. Albert
soll deshalb möglichst selbst zu Worte kommen.

a) Unio Dei ad nos. In der Eucharistie neigt sich Gott am tiefsten,
am innigsten, am bebendsten zu seinem Geschöpf. Nimii enim amoris

amplexus est : quia nos adeo sibi glutinavit, ut ipse in nobis esset et

1 Diese doppelte Richtung der eucharistischen incorporatio hebt Albert oft
hervor : ex hac charitate uniente cum homine Deum et hominem cum Deo
dicitur sacramentum unitatis et charitatis (De euch. d. 3 tr. 4 c. 3, B. 38, 325). —
Non diceret : Comedite amici et bibite (Cant 5, 1), nisi per suum corpus et suum
sanguinem et animam et deitatem in eos penetrare quaereret. Nec diceret : Ine-
briamini, charissimi, nisi vellet, quod obliti suiipsius in ipsum Deum viceversa
etiam ipsi quaererent penetrare per incorporationem (De euch. d. 1 c. 3,
B. 38, 203) animam suam et corpus et deitatem ita profunde in nos trans-
ponit, ut in visceribus meis sit sacramentaliter et nos in ipso corporaliter spirituali
virtute uniti efficiamur (De euch. d. 1 c. 2 n. 7, B. 38, 200).



136 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (268)

nos in ipso tarn intime, ut ipse in visceribus nostris infunderetur et
sibi essemus incorporati (De euch. d. 1 c. 2 n. 7, B. 38, 200). Das
eucharistische Denken Alberts ist realistisch. Beim eucharistischen Mahl
kommt der Gottmensch Jesus Christus in voller Realität in die Menschenbrust

und macht sie zu seinem wirklichen Tempel, solange die
eucharistischen Gestalten fortbestehen.1 Und das ist der Gipfelpunkt seiner

Hingabe an uns : Haec enim (eucharistia) ultra modum est bona gratia,
qua noluit a nobis separari, quinimo voluit uniri nobis, qui separari ab

ipso per meritum peccati debebamus non tantum mortuus est, sed

etiam per passionis suae sacramentum nobis unitus (ebend. n. 9,
B. 38, 201).

An der erschütternden Symbolik der tragischen Heldentat des

Razias (2 Macc. 14, 45 sq.) weiß Albertus Magnus in inhaltsschweren
Sätzen die sich verschwendende Freigebigkeit des gekreuzigten Erlösers

zu veranschaulichen, der seinen wahren Leih in der Eucharistie an alle

hingehen wollte, um sie alle für seinen mystischen Leib zu gewinnen :

Hic in cruce se exaltavit et cum sanguis ex igne bonitatis magno
fluxu in nostram defhieret redemptionem et gravissimis vulneribus in
manibus et pedibus esset saucius, cursu suae benignitatis velocissimo

totam turbam humani generis pertransiit et stans in praerupta petra
aeternae veritatis et stabilitatis, supra quam Ecclesiam fundaverat, et
jam ex minimo nimio) fluxu benignitatis suae quasi exsanguis in
cruce effectus, utrisque manibus, deitatis potentia et humanitatis
passione, complexus intima vitalia, in quibus vita est hominis, projecit
abundanter super turbas hominum, ut in illis vitam et gratiam perci-
perent, invocans dominatorem omnium patrem coelestem, ut haec in

corpore mystico sibi redderet, omnes sibi incorporando : et sic in tali
benignitate vita functus est (ebend. n. 3, B. 38, 196). Gerade an der
Eucharistie läßt sich die weltumspannende, säkularweite, abgrundtiefe
Dimension der Menschheitsliebe des Erlösers ermessen, welche die ganze
Welt umfaßt, bis in die Ewigkeit hineinwirkt und sogar seine Gottheit
verschenkt. 2

1 Vgl. oben S. 125.
2 In hac charitate fundati et radicati, sicut dicitur Ephes. 3, 18, possumus

comprehendere cum omnibus Sanctis quae sit latitudo et longitudo et sublimitas
et profundum. Latitudo inquam, qua nos late dilexit ubique terrarum. Longitudo

vero ; quia aeternam in nobis operatur delectionem. Sublimitas autem :

quia supra modum in sublimitate deitati ipsius sociamur. Profundum autem,
quando etiam in profundum intimis eius in corpore et sanguine sibi incorporamur
(De euch. d. 1 c. 2 n. 8, B. 38, 200 sq.).



(269) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 137

Um alle Schranken, die seine Unendlichkeit von uns scheiden, zu
beseitigen, ist er selbst zu unserer Niedrigkeit herabgestiegen, hat unsere
Natur und alle unsere Schwachheiten angenommen 1 und verbindet sich
schließlich mit jedem einzelnen Menschen in der heiligen Kommunion
in einer Innigkeit, für die Albert nur einen Vergleich weiß, das Feuer,
das einen Körper ganz durchglüht : Hoc enim potest perficere intima
eius Charitas, quae in nos pénétrât sicut ignis, qui maxime pénétrât,
et nos sibi attrahit sicut calor ignis, qui inter omnia trahentia magis
trahit (De euch. d. 1 c. 2 n. 8, B. 38, 201).

Wenn Christus aber mit seinem ganzen Wesen, mit Gottheit und
Menschheit in der Eucharistie zum Menschen herabsteigt und ihn ganz
durchdringt, dann bringt er auch den ganzen Reichtum seiner Verdienste

und die ganze Fülle seiner Gnaden mit, den vollen Segen seiner
Fruchtbarkeit, um alles an den Menschen zu verschenken : Hunc autem in
plenitudine copiae et affluentiae istud continet sacramentum. Pleni-
tudine autem supereffluentiae dico : quia ipse totus inde effluit in omne
et totum corpus mysticum, ut impleamur in omnem plenitudinem
Dei (De euch. d. 1 c. 6 n. 3, B. 38, 213 sq.). Er pflanzt uns durch die
eucharistische Speise das ganze fruchtbare Wachstum seiner Verdienste
ein, er gibt uns Anteil an dem Ertrag, den er auf dem Acker seines

Leibes —• ein beliebtes Bild unseres Heiligen — hervorgebracht hat :

Adhuc autem totum quod est sanctitatis et gratiae in agro suae

humanitatis nobis germinavit. Und unter freier Verwendung von
Gen. 27, 27 fährt er fort : Faciat te crescrere in membris sicut crevisti
in teipso. Et hoc faciès : quia deitate tua dabis eis de rore coeli, qui
gratiam signât, et de pinguedine terrae, et hoc est tui terreni corporis,
quod omni sanctitate impinguatum est, abundantiam (De euch. d. 1

c. 6 n. 4, B. 38, 214). So wird Christus gerade durch die Eucharistie
zum wahren Weinstock, der den lebenspendenden Saft seiner Gnaden in
alle Glieder des mystischen Leibes verströmt : Christus enim plenus
sanguine sicut uva rubea fructificat suavitatem odoris aromatici vini in
omnibus granis membrorum corporis mystici, qui Christi bonus odor
sunt et flores sui (De euch. d. 3 tr. 2 c. 4 n. 1, B. 38, 294).

b) Unio nostri ad Deum. Mit dieser segenspendenden Kraft der
Eucharistie ist bereits die zweite Seite der durch sie bewirkten incor-
poratio angeschnitten, nämlich die Erhebung des Menschen zu Gott.

1 Ad similitudinem hominum factus in humanis. Concorporavit enim nos
sibi nostra assumens, ut facilius in ipsum transeamus (De euch. d. 3 tr. 1 c. 6

n. 3, B. 38, 261).



138 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (270)

Wie jede Speise, so zielt auch die eucharistische Speise auf die volle
Vereinigung mit dem Genießenden. Während aber sonst die Speise in
den Essenden übergeht, wird hier der Essende in die Speise umgewandelt :

quotiescunque enim duo uniuntur, ita quod alterum debet mutari
ad reliquum, tunc potentius mutât ad se id quod est debilius. Unde

cum cibus iste sit potentioris virtutis quam ipsum manducantes, iste
cibus manducantes mutât ad se (IV d. g a. 2, B. 29, 217).1 Die einigende

Wirkung der Eucharistie ist gegeben virtute excellenti cibatum vin-
cente (De euch. d. 3 tr. 1 c. 5 n. 5, B. 38, 256). Die himmlische Speise

wird in der Kommunion nicht korrumpiert oder verwandelt, sondern
sie gestaltet den Menschen um. Nur so kann sie ihn emporheben2,
nur so seine Schwäche in göttliche Kraft verwandeln. 3

Diesen Umwandlungsprozeß, den Albert schon im Tract, de sacr. 4

kurz dargelegt hat, schildert er ganz ausführlich in De euch. d. 3 tr. 1 c. 6,
B. 38, 259 sqq. Die Eucharistie macht uns Christus gleichförmig, da
sie uns Anteil gibt an seiner göttlichen Natur durch die Gnade : Talern
autem habemus ad cibum unionem, ut Christo Domino et cibo nostro
connaturales efficiamur, ita quod nihil in nobis sit a natura Christi et
divina generatione alienum (De euch. d. 3 tr. 1 c. 8 n. x, B. 38, 271).
Die Eucharistie verleiht dieses göttliche Leben nicht zum ersten Mal,
aber sie gibt ihm die größte Vollendung und stärkste Triebkraft ; sie

führt die größt mögliche Ähnlichkeit und den innigsten Kontakt mit
der Quelle und dem Urbild dieses Lebens, mit Christus herbei : facit
nos Christo connaturales, facit nos in virtute similes, facit nos
concordes, facit in cognitione conformes, facit nos ab ipso
indistantes (ebend. 271 sqq.). Die Art, wie Albertus diese Punkte durchführt,

muß man in ihrer ursprünglichen, unverkürzten Schönheit auf
sich wirken lassen. Die Kommunion ist wie ein triebkräftiger Same

für die heiligmachende Gnade (272) ; von ihr geht eine belebende Kraft
aus für das Tugendleben, besonders für die Liebe, welche das innigste
Band für das corpus Christi mysticum bildet (273). 5 Die Seele tritt

1 Der schöne Gedanke geht auf Augustin zurück. Conf 1. 7, c. 10.
2 IV d. 9 a. 2, B. 29, 217.
3 De euch. d. 3 tr. 1 c. 5 n. 5, B. 38, 256.
4 Vened. Marc. Class. IV, n. 10, fol. 167.
5 Quomodo enim non daret (terra nostra fructum), impinguata sanguine et

commixta corpori, vivificata anima, evocata spiritu Christi et foecundata deitate
ipsius : quae omnia in hoc percipiuntur sacramento (De euch. d. 1 c. 2 n. 3,
B. 38, 197) nulla pinguedo adeo terram foecundat, sicut rigatio humani sanguinis.

Multo autem et in infinitum magis foecundat sanguis Salvatoris (De euch. d. 1

c. 6 n. 4, B. 38, 214).



(271) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 13g

in eine physische und organische Gemeinschaft mit Christus, und es ist

gar nicht anders möglich, als daß sie ihm immer mehr gleichförmig
wird : Omnino enim innaturale esset, quod tenebrosum et obscurum
membrum esset tarn lucidi et pulcherrimi corporis. Et ideo oportet
quod assumat Christi naturalem lucem et pulchritudinem (ebend. 274).
So wird die Eucharistie zum Quellpunkt des übernatürlichen Lebens, das

durch den mystischen Leib Christi fließt. Hier schlägt das Herz, dieser

großen organisch-biologischen Einheit, welches das Leben in alle Glieder

hinauspumpt, von hieraus pulst der Geist der Liebe, der alle
zusammenschließt. 1

c) Unio omnium ad invicem — communio sanctorum. Die unio Dei
ad nos und nostri ad Deum führt notwendig auch zur Einheit aller
Gläubigen untereinander : in hoc enim quod unit quodlibet sibi,
unit omnes ad invicem, quia quaecunque uniuntur uni et eidem inter
se etiam uniuntur (IV d. 8 a. 11, B. 29, 206). So bewirkt die Eucharistie
auch die letzte Verbundenheit und Geschlossenheit der communio
sanctorum.2 Alle, die durch die Eucharistie mit der Quelle aller
Gnaden verbunden sind, stehen auch untereinander in lebensvoller
Gemeinschaft und tauschen miteinander alle ihre Güter und Leiden. 3

Wie im wahren Leibe Christi alle Glieder alles gemeinsam haben, so

haben auch im mystischen Leibe Christi alle Glieder an den Gnaden

und Verdiensten aller teil. 4 Ja in der geistigen Gemeinschaft des corpus
Christi mysticum ist dieser Güteraustausch noch leichter und schneller
als im körperlichen Organismus. 5 Unser Heiliger widmet eine ganze
Distinktion (d. 4) von De euch, der näheren Ausführung, dieses echt

paulinischen Gedankens.

Albertus Magnus hat mit freudigem Stolz etwas von dem großen
katholischen Lebensgefühl verspürt, das die communio sanctorum er-

1 Unum enim corpus est juncturis et unionibus membrorum ad unum cor,
quod calorem vitae immittit omnibus, et unus spiritus est, qui vitam et dilectionem
ad invicem omnibus inspirât et pulsat in omnibus membris (De euch, d. 3

tr. t c. 8 n. 4, B. 38, 273).
2 Unitas suorum membrorum ad cor et caput et una participatio Spiritus

Christi in omnibus membris eius naturalibus signât et causat totius corporis mystici
communionem et s. spiritus communicationem (De euch. d. 3 c. 3, B. 38, 334).

3 facit enim communicare fonti gratiae, facit communicare Angelorum
gloriae, facit communicare Sanctis, facit communicare passionibus mystici corporis,
facit subventionem facultatum in eleemosynis, facit omnia nostra communia
(De euch. d. 4, B. 38, 330).

4 De euch. d. 1 c. 5, B. 38, 209.
5 De euch. d. 4 c. 3, B. 38, 335.



140 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (272)

weckt. Diese lebendige Seelenverbundenheit kennt keine trennenden
Schranken von Zeit und Raum, keine Abschließung von Individuen
und Nationen, sie kennt nur die Gemeinschaft der alles teilenden Liebe.
Die Eucharistie aber ist das einigende Herzstück für diese organische
Gn.adenverhundenheit, von dem aus alle Gnaden Christi, alle Verdienste
der Gottesmutter und der Heiligen dem ganzen mystischen Leibe
mitgeteilt werden.1

4. Die eucharistische incorporatio in ihrer Stellung zu

den großen theologischen Geheimnissen.

Zum Schlüsse sei kurz auf die große theologische Perspektive und
Synthese hingewiesen, in welche unser Kirchenlehrer die Verwirklichung
der Einheit des corpus Christi mysticum durch die Eucharistie stellt.
Von neuplatonischem Gedankengut angeregt und von augustinischem
Geiste befruchtet, sieht der Heilige im Universum eine einzige große
Doppelbewegung, die vom schöpferischen Urquell alles Seins zu den

geschöpflichen Nachbildern geht und wieder zurück von den Geschöpfen

zu ihrem Ausgangspunkt und Ziel mit naturgegebener Notwendigkeit
brandet. 2

In der Trinität, wo die Fruchtbarkeit des innergöttlichen Lebens

vom Vater zum Sohne pulsiert und in der Liebe des Heiligen Geistes in
sich zurückkehrt, hat die nach außen sich kundgebende Freigebigkeit
Gottes ihr ewiges Urbild. Sie hat in der Schöpfung ihren zeitlichen

Anfang genommen, besonders in der Erschaffimg des zum natürlichen
Gottebenbilde bestimmten Menschen sich verschenkt3, hat in der

Gnadenerwählung ihren Höhepunkt erreicht und wird in der Glorie
ihren Abschluß finden.

1 Sicut enim in homine unus spiritus hominis, qui est in ipso, bona unius
membri vehit ad profectum alterius, sicut ex cerebro sensum et motum, ex corde
vitalem et pulsantem spiritum, et ex stomacho et hepate cibum et naturalem
spiritum : ita Spiritus Christi in corpore mystico a capite Christo et aliis membris
nobilibus, sicut Apostoli, et beata Virgo, et sancti martyres vehit bona in
omnia membra (De sacr. miss. tr. 2 c. 9 a. 9, B. 38, 65).

2 ita continuus fluxus esse in omne quod est, a principio quod facit
debere in omnibus, esse est omnium et in ipso principio esse ex unum et idem,
sed receptum in diversitate essentiae eorum quae in diversitate graduum distant
a primo, efficitur diversum genere et specie et numéro (S. Th. II tr. 1 q. 3 m. 3

a. 3, B. 32, 42 sq.)
3 Vgl. dazu H. Doms, Die Gnadenlehre des sei. Albertus Magnus, Breslau

1929, 8-126.



(273) ®as Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 141

Diesem Ursprung aus Gott entspricht das naturgemäße Streben des

Geschöpfes zurück zu Gott, der Drang nach immer größerer Gottesnähe,

der am stärksten im Menschen durchbricht, weil dieser schon als
natürliche imago Dei die größte Aufnahmefähigkeit für das Göttliche
in sich hat, besonders als begnadete imago recreationis zur innigsten
Gottesvereinigung berufen ist. 1

Seit dem Sündenfall ist diese reductio ad Deum für alle Menschen

nur mehr möglich durch den Anschluß an den Erlöser. Dazu ist der
Sohn Gottes Mensch geworden, um uns die Gotteskindschaft wieder zu
verleihen, dazu stieg er vom Himmel herab, um uns zum Himmel
emporzuführen. 2 Durch die Menschwerdung ist er in allem uns
gleichgeworden, und durch die Erlösung hat er uns sich gleichförmig gemacht. 3

Damit sind die Vorbedingungen gegeben für die letzte, größte Vereinigung

des Gottmenschen mit den Erlösten in der heiligen Kommunion. 4

In der Eucharistie wird das Werk des Gottmenschen vollendet und zu
seinem irdischen Abschluß gebracht, weil hier der Mensch ganz Christus

eingegliedert wird : Voluit enim Christus ut homo participans huic
coenae in Deum ascenderet et incorporatus sibi efficeretur et particeps
suae divinitatis et humanitatis, sicut Verbum Patris in carne descendent

et factum est omnium particeps, quae sunt vere nostrae humanitatis.

Hic autem ascensus in Verbum Patris per incorporationem
directe fit per sacramenti istius participationem (De euch. d. 3 tr. 4
c. 3, B. 38, 325).

Öfters spricht Albert der Große von einer dreifachen Hochzeit des

Gottmenschen mit der Menschheit : in natura, quando sibi Filius Dei
naturam nostram in individuam vitae consuetudinem in unitate per-
sonae in utero Virginis copulavit in gratia, quae sunt copulatio
Filii Dei cum fideli anima ; in gloria cum anima beata et cum
Angelis (In Luc. 12, 35, B. 23, 249). 5 Die bräutliche Verbindung in
der Gnade vollzieht sich im Glauben und in der Liebe, vor allem aber

1 H. Doms, 1. c. 37 ff., 120 ff.
2 De euch. d. 3 c. 3, B. 38, 325.
3 De euch. d. 3 tr. 1 c. 6 n. 2, B. 38, 260 sq.
4 Sic igitur imitando Filium Dei ad similitudinem illius efficitur et dignus

efficitur ut corpore eius cibetur. Est enim régula in natura, quoniam habentium
symbolum facilior est transmutatio : et ideo symbolum, hoc est similitudinem
habentes ad Dominum nostrum Jesum Christum, facile transmutantur in ipsius
corpus et in ipsius membra (De euch. d. 3 tr. 1 c. 6 n. 2, B. 38, 261).

5 Ähnlich In Matth. 22, 2, B. 21, 37 sq. Vgl. H. Doms, a. a. O. 112 f.



142 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus (274)

in der heiligen Eucharistie.1 Die Eucharistie krönt somit das Werk des

Gottmenschen, die dadurch bewirkte incorporatio ist das sicherste

Unterpfand der Heimkehr zu Gott. 2

Gerade vom Gedanken des mystischen Leibes Christi aus weiß Albertus
Magnus alle Geheimnisse in grandioser Zusammenschau zusammenzuordnen.

Die Eucharistie bildet ein wichtiges und zentrales Glied in der
catena aurea, die uns mit Gott als unserem Ausgang und unserem Ziele
verbindet : Haec est catena aurea, qua colligamur et a multis reducimur
ad unum unde exivimus. Pater enim omnino unus est, a quo sicut a

fonte filius nasciatur et a Patre et Filio procedit Spiritus sanctus.
Forma autem cui alligamur, Filius est, forma Patris aeterni, et sacra-
mentum corporis et sanguinis est, quo Christo incorporamur et sie in
Filio ad omnis boni Patrem coelestem reducimur et in illo fruimur omni
bono Filii in Spiritus dulcedine et beatitudine (De euch. d. 3. tr. 1

c. 9 n. 6, B. 38, 275.).

1 In Luc. 14, 16, B. 23, 341 sqq. Haec coena Christi perficitur sacramento, in
quo incorporatio fit Christo ad salutarem omnium bonorum communionem (ebend.
343)-

2 De euch. d. 3 tr. 1 c. 9 n. 5, B. 38, 279. — Sic totus Christus in coelum
ascendit, quando dicitur : Ite missa est, seil, ad Patrem hostia : quando panem
et vinum mutat in corpus suum verum et omnia membra mystica in corpus suum
mysticum et cum omnibus ascendit in coelum (In Luc. 22, 19, B. 23, 671).


	Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum

