Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : das Corpus Christi
verum im Dienste des Corpus Christi mysticum

Autor: Lang, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762508

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus:
Das Corpus Christi verum
im Dienste des Corpus Christi mysticum.

Von Dr. Albert LANG, Regensburg.

Der Doctor universalis, dessen wissenstrunkenes Geistesauge fiir
alles Sein, das sich zwischen den Sternen des Himmels und den Tiefen
des Meeres regt, freudig offen stand und dessen waches Interesse sich
jeder erreichbaren Wahrheit mit liebender Innbrunst zuwandte, dieser
Doctor universalis mit seiner allseitigen Bildung hatte in dem weiten
Reich des Wissens, das sein selten elastischer Geist umspannte, doch
einige Provinzen, die seine Vorliebe immer wieder aufsuchte, die sein
Geist am griindlichsten durchforschte, in denen sich seine begeisterungs-
fahige Seele am meisten erwidrmte. Auf theologischem Gebiet gehort
zu diesen Lieblingsgebieten des grollen Kirchenlehrers neben der Mario-
logie ! vor allem die Eucharistie.

Uber die Eucharistie hat Albertus Magnus vor allem an drei Stellen
gehandelt : in dem seiner ersten theologischen Summe einzugliedernden,
noch ungedruckten Tractatus de sacramentis 2, im Sentenzenkommen-
tar 2 und in dem zusammengehoérigen Doppeltraktat De sacrificio missae

L Alberts tiefe Verehrung der Gottesmutter zeigt sich nicht bloB in seinen
mariologischen Schriften (vgl. M. WeifB, Uber mariologische Schriften des seligen
Albertus, Paris 1898 ; G. Meersseman, Introductio in opera omnia B. Alberti
Magni O. P., Brugis 1931, 118-121), sie bekundet sich vor allem dadurch, da} er
in all seinen Werken jede Gelegenheit beniitzt, um das Lob der Jungfrau-Mutter
mit warmer Begeisterung zu singen (z. B. In Lc. 1, 26-45; 10, 3; 11, 27). Oft
auch an Stellen, an denen man es nicht vermuten sollte, sind solche « pulcherrima
fragmenta mariologica » eingefiigt (Meersseman, 1. c. 120).

2 M. Grabmann, Drei ungedruckte Teile der Summa de creaturis Alberts
des GroBen : Quellen u. Forschungen z. Gesch. d. Dominikanerordens in Deutschland,
13. H., Leipzig 1919. Meersseman, 107-110. Durch das giitige Entgegenkommen
des Herrn Prof. Geyer konnte ich die photographischen Abziige des Albertus-
Magnus-Instituts von Cod. Vened. Marc. Class. IV, n. 10, einsehen.

3 IV. Sent. d. 8-13; Borgnet, B. Alberti Magni, Opera omnia, T. 29, 173-399.



(257) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 125

und De eucharistiae sacramento.! Dazu kommen noch zahlreiche, in
den {ibrigen Schriften, besonders den Evangelienkommentaren ein-
gestreute Darlegungen und verschiedene Orationes, deren Echtheit aber
im einzelnen noch der kritischen Sicherung bedarf. 2 Die Sermones de
sacramento eucharistiae gehoren Albert dem GroBen wahrscheinlich
nicht zu. 3

Alberts Bedeutung fiir die theoretische Erfassung der eucharistischen
Geheimnisse 148t sich wohl dahin bestimmen, da3 er die letzten
Unsicherheiten, welche nach der besonders im XII. Jahrhundert voll-
zogenen Kldarung der meisten eucharistischen Probleme noch zuriick-
geblieben waren ¢, durch seine klare und bestimmte Stellungriahme
iiberwinden half. ® Dazu gehért z. B. die Entschiedenheit, mit der er
die Realitit der Teilung der Gestalten (IV d. 13 a. 1, B. 29, 333 sqq.)
und die Unteilbarkeit des auch im kleinsten Teilchen ganz gegenwiirtigen
Gottmenschen vertritt (IV d. 13 a. 6, 8, 10, 11, B. 29, 341-353), die
Fortdauer der eucharistischen Gegenwart nach der Kommunion bis zur
Auflosung der Gestalten (IV d. g a. 5, B. 29, 220 sq.) %, die Wirklichkeit
der Transsubstantiation als einer wahren Verwandlung (IV d. 11 a. 1-8,

Bei Borgnet; T. 38, 1-463.

Meevsseman, 123 {.

Die von J. Kramp (Albert der Grofe und die « Sermones de ss. eucharistiae
sacramento » : Gregorianum 3 [1922] 239-253) zusammengestellten Bedenken gegen
die Echtheit der Sermones scheinen mir ausreichend, dafBl diese Schrift so lange
nicht mehr Albert zugesprochen werden darf, bis diese Griinde widerlegt sind.
Gerade die im Folgenden zu behandelnde incorporatio in Christus hat, wie auch
Kramp hervorhebt (S. 250), in allen eucharistischen Schriften Alberts eine so
zentrale und beherrschende Stellung und ausgeprigte Form, dafB ich ihre unter-
geordnete und verschiedenartige Behandlung in den Sermones nicht als sein Werk
betrachten kann.

4 Vgl. dazu besonders den Artikel Eucharistie : Dict. de Théol. cath. V,
1234-1302 (J. de Ghellink).

5 Eucharistie : Dict. de Théol. cath. V, 1302-1320 (E. Mangenot). Wertvolle
Angaben tuber die Eucharistielehre Alberts des GroBen enthalten H. Lauer, Die
Moraltheologie Alberts des GroBen, Freiburg 1911, 297-308; Fr. Kattum, Die
Eucharistielehre des heiligen Bonaventura, Miinchen 1920 ; J. Lechner, Die Sakra-
mentenlehre des Richard von Mediavilla : Miinchner Stud. z. hist. Theologie, H. s,
Miinchen 1925.

6 Albert tritt auch in dem viel erdrterten casus, quod corpus Christi descendit
in ventrem muris gegen die idealistische Ansicht der Existenzbeendigung, wie sie
noch Innocenz III (De s. altaris mysterio 1. 4, c. 11, PL 217, 863) und Bonaventura
(IV. Sent. d. 13 a. 2 q. T u. 2) vertreten hatten (vgl. Kattum, 1. c. 98 {.), fur den
Fortbestand der realen Gegenwart ein (IV. d. 13 a. 38, B. 29, 396 sqq.). Noch
nicht so klar hat er sich im Tract. de sacr. (Vened. Marc. Class. IV, n. 10, fol. 1597V&

sq.) ausgesprochen.

N



126 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (258)

B. 29, 265-287 ; De euch. d. 4 tr. 2 c. T n. 5-13, B. 38, 368 sqq.), die
subjektlose Existenz der Akzidenzien nach der Konsekration (IV d. 12
a. 16, B. 29, 323 sqq. ; IV d. 13 a. 9, B. 29, 345 sq. ; De euch. d. 6 tr. 2
c. I n. 13-17, B. 38, 378 sqq.) verteidigt und fiir die Giiltigkeit der
wesentlichen Konsekrationsworte als sakramentaler Form sich einsetzt
(IV d. 8 a. 6, B. 29, 184 sqq. ; De euch. d. 6 tr. 2 c. 2 n. I1; c. 3 n. 1-3,
B. 38, 389 sq., 396 sqq.). ! Die hervorragende Stellung unseres Meisters
in der Geschichte der MeBerklirung wurde von sachkundigster Seite
hervorgehoben. 2

Trotzdem liegt das groBere Verdienst unseres Heiligen um die
Eucharistie nicht auf dem theoretischen Gebiet. Was Albert den GroBen
besonders auszeichnet, ist die religiose Wiarme und gedankenreiche
mystische Innigkeit, womit er die eucharistischen Geheimnisse behandelt
hat. Albert hat iiber das Altarssakrament nicht blof spekuliert, er
hat auch mit gemiitstiefer Ergriffenheit vor dem Tabernakel gebetet.
Wenn vor den.Geheimnissen der gottlichen Macht und Liebe alle
menschliche Weisheit versagt und nur ehrfiirchtig und demiitig ihr
Unvermogen stammeln kann 3, dann gerade wird seine gotterleuchtete
Seele zu gedankentiefen, begeisterten Betrachtungen angeregt. Kommt
schon im Sentenzenkommentar diese eucharistische Begeisterung zum
Ausdruck, so ganz wunderbar in De eucharistiae sacramento.* Der

1 Fir die Notwendigkeit der ldngeren, liturgisch gebrauchlichen Formel fiir
die Konsekration des Weines hatte sich Albert noch im Tract. de sacr. (Vened.
Marc. Class. IV, n. 10, fol. 159V® sqq.) und IV d. 8 a. 7 sol., B. 29, 194 sq.) ent-
schieden. Anders bereits In Matth. 26, 28, B. 21, 166, und In Marc 14, 24, B. 21,
704, und De sacr. miss. tr. 3 c. 12 n. 2, B. 38, 122 ; vgl. Lauer, a. a. O. 208.

%2 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg 1902, 466 fi.;
P. Amiable, Le sacrifice de la Messe par le b. Albert le Grand : La Vie spirituelle
10 (1929) 201 sqq.

3 Dicendum sine praejudicio, quod in materia ista et in materia de Trinitate
non sunt sufficientia verba, quae exprimant modum divinae operationis: sed
balbutiendo, in quantum possumus, excelsa Dei resonamus (IV d. 11 a. 2 sol.,
B. 29, 269). Auch sonst betont er oft trotz aller Schwierigkeiten seinen tiefen
Glauben (IV d. 10 a. 9 sol. ; ad 1 ; ad 2, B. 29, 261, 262).

* Die Steigerung entspricht auch der chronologischen Reihenfolge seiner
eucharistischen Schriften. Der kiirzere und mehr niichterne Tract. de sacr. ist
sicher vor IV. Sent. verfaf3t, das nach 1249 entstanden ist, da er in dem vor dem
4. Buch geschriebenen 2. Buch des Sentenzenkommentars zitiert wird (II d. 26
a. 9, B. 27, 404 ; Fr. Pelster, Kritische Studien zum Leben und zu den Schriften
Alberts des GroBen, Freiburg 1920, 119). Er wird von Pelster (126 ff.) fiir die Zeit
des Pariser Aufenthaltes, von D. O. Lottin (Notes sur les premiers ouvrages théo-
logiques d’Albert le Grand: Rech. de Théol. anc. et médiév. 4 (1932) 82) um
124041, von M. Gorce (Le Probléme des trois sommes: Alexandre de Halés,



(259) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 127

Verfasser dieser herrlichen Schrift, die Grabmann mit Recht zdhlt « zu
dem Schonsten, was iiber diesen Gegenstand je geschrieben ist » 1, hat
fiir alle Zeiten den Anspruch auf einen Ehrenplatz an den Stufen
des eucharistischen Heiligtums.

Die Berechtigung dieser Einschitzung soll einigermaflen dadurch
dargetan werden, da im Folgenden die AuBerungen Alberts iiber einen
seiner Lieblingsgedanken, iiber die Ewucharistie im Dienste der incor-
poratio in Christus, zusammengestellt werden. Es sind gewill meist
traditionelle Ideen, die Albert der GroBe hiebei verarbeitet — und
nirgends hat er sie systematisch zusammengefallit —, aber Albertus
bietet sie in solch reicher Fiille und mit so viel religiéser Wirme, daf
es schwer sein diirfte, iiber diesen, neuerdings wieder mehr beachteten,
praktisch so ungemein fruchtreichen Zusammenhang zwischen Euchari-
stie und corpus Christi mysticum Besseres und Schéneres zu finden.

1. Die unitas corporis Christi mystici als res sacramenti.

Albert der GroBe geht einig mit der Auffassung der Patristik und
der friithscholastischen Theologie 2, wenn er den letzten, eigentlichen
Zweck der Eucharistie in der unitas corporis mystici sieht : unicam
gratiam efficit hoc sacramentum, quia unitatem corporis mystici (IV d. 8
a. 12, B. 29, 209). Sic ergo unionis nostri cum capite est effectivum
(In Luc 22, 19, B. 23, 673). Albert prizisiert diesen Gedanken niher.
Nicht die Ewistenz des corpus Christi mysticum wird durch die

Thomas d’Aquin, Albert le Grand : Le Bienheureux Albert, 69-77) vor 1235-40
angesetzt. De eucharistia aber gehoért ohne Zweifel zu den spiteren Schriften des
Meisters (sicher nach 1260), auch wenn man die Datierung des Bernhard Gui « circa
finem dierum suorum » auf die miliverstandenen Anfangsworte des Prologs zu
De euch. zuriickfithren wollte (vgl. Pelster, 1. c. 173 ff.).

L' M. Grabmann, Der EinfluB Alberts des GroBen auf das mittelalterliche
Geistesleben : Sonderabdruck aus d. Zeitschr. f. kath. Theol. Innsbruck 1928, 27.
Dort wird auch der EinfluB dieser Schrift auf die mittelalterliche Mystik aufgezeigt
(42 f1.).

2 Vgl. dartiber K. Adam, Die Eucharistielehre des hl. Augustin : Forschungen
z. Lit. und Dog. Gesch. VIII, 1, Paderborn 1908. [. Geiselmann, Die Eucharistie-
lehre der Vorscholastik : Forschungen z. Lit. u. Dog. Gesch. XV, 1-3, Paderborn
1926. M. Grabmann, Die Lehre des hl. Thomas von Aquin von der Kirche als
Gotteswerk, Regensburg 1903 (bes. 267-204). K. Ziesché, Die Sakramentenlehre
des Wilhelm von Auvergne : Weidenauer Stud. 4, Wien 1911. Kattum, a. a. O.
149 ff.; Lechner, a. a. O. 208 ff. W. Scherver, Des seligen Albertus Magnus Lehre
von der Kirche : Freiburger theol. Stud. 32, Freiburg 1928, 5-8.



128 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (260)

Eucharistie herbeigefithrt, sondern seine wumnifas.! Wenn man das
corpus mysticum rein materialiter in seinen Gliedern faBt, dann ist
es nicht Wirkung der Eucharistie, ja iiberhaupt keines Sakramentes,
hochstens noch der Ehe.? Das sacramentum charitatis et unionis
(De euch. d. 3 tr. 4 c. 3, B. 38, 325) bewirkt die innere lebendige Einheit
aller Glieder mit Christus dem Haupt und untereinander ; sie form¢ den
mystischen Leib Christi zur letzten Vollendung.

Diese Einheit kann auf verschiedene Weise erreicht werden. Einmal
durch den Geist der Einheit, der sich in den gemeinschaftsbildenden
Tugenden, besonders dem Glauben und der Liebe, offenbart. Die so
geschaffene Einheit geht der Eucharistie vorher, ist also nicht die dem
Sakrament speziell zukommende und vorbehaltene Wirkung. 2 In einem
anderen, volleren Sinn wird aber diese unitas erreicht durch die
Eucharistie. * Die durch Glaube und Liebe gegebene Zugehorigkeit
zum corpus Christi mysticum bildet nur die Disposition fiir die voll-
kommene incorporatio, die durch den Empfang des corpus verum
bewirkt wird.® Der eigentliche Effekt der Eucharistie ist somit die
vitale Verbundenheit mit Christus, oder, wie Albertus noch deutlicher
sagt, die einigende Gnade, die gratia nutriens spiritualiter ad incor-
porationem Christo faciendam (De euch. d. 6 tr. 3 c. 1 n. 2, B. 38, 412),
die er auch kurz die gratia incorporationis (ebend. 413) nennt.

Die Eucharistie ist auf ihren eigentlichen Zweck, wie jedes Sakra-
ment, in doppelter Weise hingeordnet : durch die duBere Symbolik
der sinnlichen Zeichen und durch die innere Kausalitit der gott-
gegebenen Gnadenwirksamkeit. Diese beiden Funktionen laufen aber
nicht getrennt nebeneinander her, sondern sind unléslich miteinander

1 Effectus sacramenti huius non est corpus Christi mysticum ... sed potius
unitas corporis mystici (IV d. 8 a. 11, B. 29, 206). Ahnlich Petrus von Tarantasia
und Richard von Mediavilla, Lechner, a. a. O. 209.

2 ... efficere corpus Christi mysticum ... materialiter, et sic non est effectus
alicuius sacramenti, nisi forte matrimonii (IV d. 8 a. 11, B. 29, 206).

3 Unitas autem illa efficitur multis modis, scil. per spiritum unientem et
per effectum virtutum compingentium et connectentium et unientium. ... Et hoc
modo unitas corporis Christi mystici praecedit corpus Christi verum (ebend.).

4 Sed alia est unitas ex gratia sacramentali, secundum quam hoc sacra-
mentum convertit ad se et unit sibi quodlibet cibatum in isto sacramento .
et hoc modo unitas est effectus corporis Christi veri et sequitur ipsum sicut effectus
suam causam (IV d. 8 a. 11, B. 29, 206).

5 ... licet per omnes virtutes ... homo disponitur ad hoc quod Christo
incorporetur, tamen per unam gratiam huius sacramenti secundum svubstantialem
ipsius operationem fit ipsa incorporatio (De euch. d. 6 tr. 3 c. 1 n. 2, B. 38, 413)



(261) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 129

verbunden und ineinander verflochten. Ohne das signifikative Moment
des dufleren Zeichens gibt es kein Sakrament, wihrend umgekehrt ein
Zeichen erst zum Sakrament wird, wenn es bewirkt, was es anzeigt. !
Die Sakramente des Neuen Bundes sind signa et causae, dant quod
continent (IV d. 1 a. 15, B. 29, 29). So schreitet alle sakramentale
Dynamik in dem untrennbaren Zweitakt von significatio und causatio
ihrem Ziele zu. Auch durch die Eucharistie wird die unitas corporis
mystici sowohl symbolisiert als auch bewirkt. 2

Es ist aber zu beachten — und Albert der Grolle arbeitet diesen
Zusammenhang scharf heraus — diese doppelte eucharistische Ziel-
strebigkeit schreitet nicht in direkter Unmittelbarkeit, sondern in
stufenweisem Aufstieg zu ihrem letzten Ziel. Die von Anselm von Laon
wohl zum ersten Mal ausgebildete 3, seit Hugo von St. Viktor zum
Gemeingut scholastischer Theologie gewordene 4, dreigliederige Teilung
der eucharistischen Wesenselemente in sacramentum, res et sacra-
mentum und res tantum wird von Albert klar durchgefiihrt. Die doppel-
taktige Dynamik der eucharistischen significatio und causalitas nimmt
ihren Ausgangspunkt von dem sacramentum tantum der #Huleren
Zeichen mit ihrer bloB aktiven Funktion ; sie fithrt dann in einer ersten
Stufe empor zur Realitit des corpus Christi verum, das einerseits, weil
durch Materie und Form bezeichnet und bewirkt 5, als res erscheint,
andererseits, ‘weil causa et signum unitatis corporis Christi mystici,
als sacramentum sich charakterisiert ¢ ; sie kommt endlich in der durch
die eucharistische Gnade vollzogenen incorporatio in Christus zur Ruhe. 7
Die res sacramenti, der Sammelpunkt aller eucharistischen Wirksamkeit,

1 Ivd. 1a.s, B. 29, 15.

2 Omnibus enim populis fit coena convivii, quod totius mystici corporis
facit et significat unitatem (In Luc. 14, 16, B. 23, 343).

3 Geiselmann, a. a. O. 409, 434 ff.

% De sacr. christ. fid. 1. 1, p. 9, ¢. 2, PL 176, 317 sq.; L. 2, p. 8, c. 7, PL 176,
466 sq. Andere Autoren bei Lechner, a. a. O. 210, Anm. 1.

5 ... et signatum et effectum primi ut panis et vini cum forma transsub-
stantiante (IV d. 8 a. 11, B. 29, 206).

6 Ebend.

7 ... corpus Christi signatum est et contentum a formis sacramentalibus,
est etiam significans, causans et continens gratiam incorporationis, quae est ulti-
mum in sacramento secundum Catholicam fidem (De euch. d. 6 tr. 3 c. 1 n. 2,
B. 38, 413). Formae enim sacramentales signant tantum et nihil causant (zu
verstehen nach d. 6 tr. 2 c. 2 n. 19, B. 38, 393). Corpus autem Christi verum signat
et causat, signatur et causatur. Gratia autem nutriens spiritualiter signatur et
causatur et nihil ulterius signat, sed causat in mystico corpore incorporationem,
quae fit fidelium ad Christum (ebend. B. 38, 412).

Divus Thomas. 18



130 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (262)

ist die Eingliederung der Gliubigen in Christus, quae est wltimum in
sacramento secundum Catholicam fidem. !

In dieser Auffassung haben zwei lange Zeit getrennt nebeneinander
herlaufende Richtungen, der ambrosianische realistische Metabolismus
und der augustinische symbolisch-dynamische Spiritualismus, ihren end-
giiltigen, friedlichen Ausgleich gefunden.? Die starke auf lebendige,
innere Gnaden- und Liebesgemeinschaft hinzielende Gravitation des
Sakramentes ist festgehalten, ebenso wie die volle Realitit des corpus
Christi verum ; beide sind innigst verflochten ; erstere hat ihre vitale
Triebkraft nur in der Realitit des eucharistischen Gottes, diese ihren
letzten Sinn nur in der Vollendung des mystischen Christus. Der
eucharistische Gottessohn steht — ein Gedanke, den wir allzulange
vergessen hatten — ¢m Dienste der Gotteskinder, das corpus Christi
verum im Dienste des corpus Christi mysticum. Die plenitudo des ganzen
Christus zu verwirklichen, ist Ziel aller eucharistischen Geheimnisse.

2. Die symbolische Bezeichnung der incorporatio
fiurch die Eucharistie.

Reichlich hat Albertus Magnus die Symbolik der eucharistischen
Zeichen zur Vertiefung seiner Lieblingsidee der incorporatio heran-
gezogen. Mit plastischer Deutlichkeit findet er sie in die sichtbaren
Formen des Sakramentes hineingeschrieben, obwohl er niichtern genug
ist, den letzten und einzig ausschlaggebenden Grund fiir die Not-
wendigkeit gerade dieser Zeichen nur im Willen des Gottmenschen zu
sehen. ® Die eucharistische Symbolik zielt letztlich auf die Eingliederung
des Kommunikanten in den mystischen Leib Christi, sie geht aber
zunichst auf die Gegenwart des corpus Christi verum und erhilt erst
durch sie ihre ganze sinnvolle Bedeutung fiir die incorporatio.

a) Signifikative Momente. Hiaufig verwendet Albertus Magnus das
Kornersymbol und das Traubensymbol, die seit Cyprian und Augustin

1 Vgl. S. 129, Anm. 7. ... in corpore Dominico in cibum sumpto remanet
specialis virtus et gratia, qua homo in Christi corpus inducitur et unitur et incor-
poratur, et haec gratia est res tantum in sacramento signata et contenta et
causata ... (ebend. B. 38, 413).

2 Vgl. dariuber bes. die Ausfithrungen von K. Adam, Die Eucharistielehre
des hl. Augustin, und J. Geiselmann, Die Eucharistielehre der Vorscholastik.

3 ... una sola (causa) est cogens, scil. quia Dominus in tali materia illud
dedit ... quod si in alia dedisset et instituisset, in illa fieret et non in ista (IV d. 12
a. 6, B. 29, 300).



26 Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum I3I
3 rp P ¥ 3

zum eucharistischen Denken der katholischen Theologie gehdren. ! Wie
das Brot aus vielen Kornern gebildet, der Wein aus vielen Trauben
geprefit wird, so ist der darunter bezeichnete und enthaltene Leib des
Herrn aus vielen Gliedern gebildet, aus den reinen Blutstropfen der
Jungfraumutter geformt, so auch miissen die von diesem Brote genidhrten
Gldubigen in der Einheit der Liebe und Gnade zusammenwachsen zu
einem organischen Ganzen, zum corpus Christi mysticum. 2

Wie sodann das Brot im Feuer bereitet wird, so wurde das eucha-
ristische Brot bereitet im Feuerbrand des Leidens: dicendum quod
Christus passus et passione excoctus significatur in eucharistia. 2

Die mystische incorporatio in Christus sieht Albertus Magnus
besonders angedeutet durch die doppelten Gestalten. Seit Anselm von
Canterbury die volle gottmenschliche Gegenwart Christi unter jeder
Gestalt klar erkannt und vertreten hatte, mufite die Frage nach dem
Grund der beiden Gestalten erst recht sich aufdriangen. Albert der
GroBe kennt und billigt die verschiedenen Griinde, die man hiefiir
anfithrt * ; am gewichtigsten und treffendsten aber scheint ihm jene

1 Das Kornersymbol ist bereits in der Didache (9, 4) angedeutet, bes. aber
bei Cyprian (ep. 63, ¢. 13 und ep. 69, c. 3) und Augustin (sermo 229 und 272)
entwickelt. Es findet sich bei Beda, Rabanus Maurus, Walafried Strabo, Candidus
von Fulda, Ratramnus. Vgl. Geiselmann, 41, 50, 108, 123, 132, 190 etc. Besonders
nachwirkend war die Aufnahme in das Dekret Gratians (De consecr. d. 2, c. 36,
ed. Friedberg, I, 1326) und in die Sentenzen des Lombarden (IV d. 8, 4). Grab-
mann, a. a. O. 271.

2 ... sicut ex multis granis conficitur panis, de quo fit corpus Christi: ita
de multis fidelibus populis colligitur Ecclesia, quae est corpus Christi mysticum. ..
(In Luc. 22, 19, B. 23, 671.)

. sicut corpus Christi verum compositum et confectum est ex multis
purissimis guttis sanguinis a Spiritu in utero beataec Virginis in unum corpus
compactis et sicut panis, sub cuius forma continetur, collectus est ex multis
purissimi frumenti granis in unum panem compactis, ita Ecclesia ex multis puris
fidelibus constat in unitate fidei et charitatis et spiritus adunatis (De euch. d. 3
tr. 4 ¢.. 3, B. 38, 326).

8 IV d. 8 a. 12, B. 29, 207. Es ist wieder ein augustinischer Gedanke (vgl.
sermo 227, 272 ; Adam, a. a. O. 149), der hier weiterlebt und besonders bei Bona-
ventura und Richard von Mediavilla ausgewertet wurde (vgl. Lechner, a. a. O. 151).
Das Bild wird namentlich auch von der Blutkelter verwendet. Von manchen Theo-
logen wird die Symbolik weitergefiihrt auf den mystischen Leib, der auch nur
durch Leid und Triibsal gleichsam zermahlen, zum ewigen Leben gelangen kann ;
so z. B. Candidus von Fulda in dem Opusculum de passione, c. 5, PL 106, 68 ;
Geiselmann, a. a. O. 132.

4 Der Leib des Herrn in Brotsgestalt dient dem Heil des Leibes, in der Gestalt
des Weines dem Heil der Seele ; nach anderen kindet die species pani die unio
corporis Christi mystici oder die unio charitatis, wihrend die species vini mehr
als Erinnerungszeichen an das Leiden des Herrn, als memoriale redemptionis per



132 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (264)

Erklirung zu sein, dall nur durch beide Gestalten die volle Symbolik
der mystischen incorporatio in Christus zur Geltung komme : quia non
perfecte significatur et causatur usus fidelium et unitas corporis mystici
nisi duplici signo (IV d. 8 a. 12 ad 9, B. 29, 211). Soll die organische
Verbindung der Gliubigen mit Christus allseitig zum Ausdruck kommen,
so mull sowohl die zu Christus als dem Haupte strebende Gravitation
aller Glieder, als auch der von Christus ausgehende, auf alle einstromende
iibernatiirliche Enflufi versinnbildet werden : das eine wird durch die
Gestalten des Brotes, das andere durch die des Weines bezeichnet. !
Ein andermal sieht Albert in der fliissigen, sich leicht vermischenden
species vini die Intensitit unserer Eingliederung in Christus symboli-
siert, wobei ihm der Wein die in der Natur, das beigefiigte Wasser die
in der Gnade griindende unio mit Christus bedeutet. Die feste Form
des niahrkriftigen Brotes aber ist ihm ein Bild der die Inkorporation
bewirkenden virtus uniens.

Ihrer extensiven Weite nach findet Albertus die gemeinschaft-
bildende Kraft der Eucharistie angedeutet durch die fractio panis.
Durch die drei Teile der Hostie werden die drei grofen Teile des
mystischen Leibes versinnbildet, um anzudeuten, dal die Eucharistie
der wiirdige Dank ist fiir die bereits triumphierende Kirche, das Unter-

sanguinem oder als sacramentum passionis erscheint ; wieder andere deuten das
mithsamere Essen des Brotes auf die in biiBendem Schmerz sich vollziehende
eucharistische Vereinigung der Siinder, das erquickende Trinken des Weines auf
die in freudiger Hingabe genommene Kommunion der Frommen (IV d. 12 a. 2,
B. 29, 294 sq.). Ein andermal ist ihm das Brot Symbol der incorporatio, der Wein
Symbol der ablutio peccatorum (In Luc. 22, 20, B. 23, 676). Nach De euch. d. 6
tr. 2 ¢. 3 n. 4, B. 38, 399 sind die beiden Gestalten notwendig, weil die volle
Symbolik der geistigen Nahrung nur durch Speise und Trank gegeben ist.

1 ... species panis habet relationem convenientiae ad unionem ad caput,
ut membra ad caput colligantur, sicut etiam panis conficitur ex multis granis :
species autem vini ad gratiam redemptionis, quae unit per descensum a capite :
ut quasi relatio nostri ad caput in pane significaretur, et relatio sui ad nos per
redemptionem sanguinis ministiati significaretur in sanguine : et sine his duobus
non est perfecta unio (IV d. 8 a. 12, B. 29, 210).

2 ... cum igitur nos per hoc sacramentum uniamur Christo capiti, oportet
aliquid esse in sacramento quo significetur nostra ad eum conjunctio, et aliquid
quo significatur virtus uniens. Sed unio non potest significari in pane, quia non
est corpus immiscibile ... : et ideo oportet esse substantiam liquidam, cui alia
uniretur insipida : sed iterum potuit esse, quod nostra insipidas per illam debuerit
redire ad saporem. Unde ut significaretur unio Christi per naturam, assumitur
species vini. ... Ut autem signetur unio nostra per gratiam ad ipsum, apponitur
aqua. ... Ut autem significetur virtus uniens, assumitur species panis, qui ...
ligat membra cum capite (IV d. 12 a. 2, B. 29, 2953).



(265) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 133

pfand der Erlésung fiir die noch im Pilgerstand ringenden Gldaubigen
und die siihnende Genugtuung fiir die im Reinigungsorte biil3enden
Seelen. !

Am meisten aber hat unser Kirchenlehrer die Symbolik der Eucha-
ristie als geistiger Speise fiir den mystischen Leib Christi ausgewertet.
In zwei langen Traktaten hat er in De euch. (d. 3 tr. T und 2) die viel-
seitige und tiefe Bedeutung des Speisecharakters der Eucharistie mit
bewundernswerter Anschaulichkeit und Gestaltungskraft dargelegt. Er
findet dadurch die lebenspendende Kraft bezeichnet, welche von dieser
Speise auf alle Glieder des mystischen Leibes iibergeht: Vitis enim
Christus succum suum diffundit in totam Ecclesiam, ut sanguine suo
plantetur et faciat fructum aeternorum gaudiorum (De euch. d. 3 tr. 2
c. T n. 2, B. 38, 281). 2 Vor allem aber sieht Albert durch den Genuf3
einer korperlichen Speise den Prozeff unserer Eingliederung in Christus
in all seinen einzelnen Etappen klar vorgebildet, von der gliubigen
Betrachtung als einem geistigen Kauen und der sehnsiichtigen Liebe als
einer verdauenden Wirme bis zur vollen Hingabe als der Aneignung
und Verteilung der heilenden und stirkenden Safte auf alle Glieder. 3

b) Zweck der eucharistischen Symbolik. Diese Symbolkraft der
eucharistischen Zeichen hat zunichst schon in sich einen groen didak-
tischen Wert. Sie bringt die Innigkeit und Notwendigkeit unserer Ein-
gliederung in Christus zum BewuBtsein ; sie regt zu Glaube und Liebe
an und schafft so die subjektiven Vorbedingungen fiir unsere vitale
Verbindung mit Christus. Besonders mull der Gedanke an die unter dem
Brot gegebene reale Gegenwart unsere Heilsbemiihungen anfachen,
unseren Glauben stirken und unsere Liebe entziinden. Dadurch wird
aber unsere Verbindung mit Christus hergestellt, bezw. verstirkt :
... fides in compositione corporis Christi mystici membra jungit, spes
autem nectit et charitas unit. (De euch. d. 3 tr. 1 ¢. 8 n. 4, B. 38, 273).

! De euch. d. 3 tr. 1 ¢. 7 n. I u. n. 2, B. 38, 265 sqq.

2 Vgl. auch De euch. d. 3 tr. 1 c. 2 n. 7, B. 38, 242 : Sapor panis de frumento
assumitur ad significandum cordis ex isto nutrimento confortationem ... ; ebend.
n. 8, B. 38, 243 : Sapor autem vini in signando assumitur, ut sapor coelestium
gaudiorum in nobis perficiatur. ...

% Hoc igitur modo perficitur etiam nutrimentum animae in sacramento, ut
scil. spiritus masticetur, tam dividendo quam conterendo, ut calore igneo sub-
tilietur, ut subtilibus venis subtiliter spiritualibus sugatur, et subtilibus viis membris
spiritualibus deferatur, ut colatoriis spiritualibus coletur, et subtiliter id quod est
tam subtile membris proportionaliter infundatur (De euch. d. 3 tr. 1c¢. 7 n. 1,
B. 38, 263).



134 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (266)

Diese unio fidei et charitatis und die dadurch gegebene incorporatio
in Christus ist auch ohne Kommunion und vor Einsetzung der Eucha-
ristie moglich. In diesem weitesten Sinne kann man auch schon von
einer geistlichen Kommunion der alttestamentlichen Viter sprechen.
In ganz anderer Weise ist aber der geistige Genufl des Sakramentes
gegeben fiir alle jene, welche den ergreifenden Sinn und Inhalt der
eucharistischen Zeichen und die gottliche Liebe, die sich darin offenbart,
betrachten. Albert der GroB3e kennt somit den hohen didaktischen und
ethischen Wert der sakramentalen Zeichen. Er schlieBt diese subjektive
Einwirkung nicht aus, sondern sucht sie zu férdern. Aber diese Ursich-
lichkeit der Eucharistie ist nicht die eigentlich sakramentale (non ex
sacramento, non ex causa sacramenti). Die Veranlassung solch sub-
jektiver Heilsakte ist nicht der letzte Zweck der eucharistischen Zeichen.
Sie sollen vielmehr in unmittelbarer Wirksamkeit die sakramentale Gnade
hervorbringen. 1

3. Die Verwirklichung der lebensvollen Verbindung mit Christi
mystischem Leib durch den eucharistischen Genuf3.

Die vitale, organische Verbundenheit zwischen Christus und seinen
Gliaubigen wird durch die Eucharistie nicht blo bezeichnet und nicht
bloB auf dem Umweg {iber die didaktisch-ethische Anregung subjektiver
Akte im Empfinger bewirkt, sondern unmittelbar, kraft der ihr inne-
wohnenden sakramentalen causalitas geschaffen. Die Eucharistie be-
wirkt, was sie bezeichnet. Liegt die Symbolik der Eucharistie mehr in
den dupferen, sichtbaren Gestalten, so geht diese innere Wirkkraft des
Sakramentes von dem sakramentalen Inhalt, vom corpus Christi verum,
aus: ... est effectivum wveritatis corporis Christi mystici, quod est
Ecclesia : species autem visibiles operantur illam per modum signandi

1 Albert der GroBe unterscheidet einen dreifachen modus spiritualis mandu-
cationis : unus est communis, scil. ... participatio incorporationis corporis Christi
mystici et capitis Christi non ex sacramento, sed ex fide et charitate capitis et
membrorum. Et hoc modo ab initio fidelium percipiebatur et percipietur. Secundo
modo magis proprie, scil. gustus dulcedinis gratiae communionis corporis per
meditationem et devotionem eorum quorum signum est Eucharistia. Et hoc modo
etiam percipitur gratia sacramentalis, non ex eadem causa sacramenti, sed ex alia.
... Tertio propriissime, scil.-perceptio gratiae communionis corporis mystici et ex
propria causa sacramentali (IV d. 9 a. 2, B. 29, 216 sq.).

Klar hat diese Unterscheidung auch Petrus von Tarantasia und Richard
von Mediavilla ; Lechner, a. a. O. 214,



(267) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 135

... . Corpus autem Christi verum efficit illam per modum causae talis,
qualis causa est sacramentum (IV d. 10 a. 4, B. 29, 251).

Diese lebendige Gemeinschaft des mystischen Leibes Christi wird
dadurch bewirkt, daB3 in der Eucharistie einerseits Gott zum Menschen
herabsteigt und die denkbar innigste Verbindung mit ihm eingeht (unio
Dei ad nos), dall sie andererseits den Menschen zu Gott emporzieht,
ihm angleicht und mit seinem Leben durchdringt (unio nostri ad Deum) :
Est quasi vinculum vinciens et uniens nos cum Deo et Deum nobiscum
(De euch. d. 1 c. 2n. 7, B. 38, 200). 1 In der eucharistischen Vereinigung
zwischen dem am tiefsten sich herabneigenden und am freigebigsten
sich verschenkenden Gottmenschen und dem dadurch am meisten
geadelten Menschen findet die mystische Einheit zwischen Christus und
dem Gliubigen ihren irdischen Héhepunkt : Nunquam enim nos tantum
attraxit, quantum tunc attraxit, quando ipse sacramentaliter secundum
veritatem in nobis est, et nos in ipso secundum spiritualem sibi factam
incorporationem (ebend. B. 38, 199).

Aus dieser doppelten lebensvollen Durchdringung von Gott und
Mensch und Mensch und Gott quillt als notwendige Frucht die Voll-
endung des mystischen Leibes Christi, die unio omnium ad invicem, die
grole Gemeinschaft der Heiligen (communio sanctorum).

Nach diesen drei Richtungen bewirkt die Eucharistie den Zu-
sammenschluB des corpus Christi mysticum und liBt es zu einer
organischen Einheit zusammenwachsen. Die verschiedentlichen, aller-
dings iiber alle eucharistischen Werke Alberts zerstreuten Schilderungen
der nach diesen drei Seiten sich dulernden Wirksamkeit der Eucharistie
sind Perlen religioser Innigkeit und tiefer Sakramentsmystik. Albert
soll deshalb méglichst selbst zu Worte kommen.

a) Unio Dei ad nos. In der Eucharistie neigt sich Goff am tiefsten,
am innigsten, am liebendsten zu setnem Geschépf. Nimii enim amoris
amplexus est : quia nos adeo sibi glutinavit, ut ipse in nobis esset et

1 Diese doppelte Richtung der eucharistischen incorporatio hebt Albert oft
hervor: ... ex hac charitate uniente cum homine Deum et hominem cum Deo
dicitur sacramentum unitatis et charitatis (De euch. d. 3 tr. 4 c. 3, B. 38, 325). —
Non diceret : Comedite amici et bibite (Cant 3, 1), nisi per suum corpus et suum
sanguinem et animam et deitatem in eos penetrare quaereret. Nec diceret: Ine-
briamini, charissimi, nisi vellet, quod obliti suiipsius in ipsum Deum viceversa
etiam ipsi quaererent penetrare per incorporationem ... (De euch. d. 1 c. 3,
B. 38, 203) ... animam suam et corpus et deitatem ita profunde in nos trans-
ponit, ut in visceribus meis sit sacramentaliter et nos in ipso corporaliter spirituali
virtute uniti efficiamur (De euch. d. 1 c. 2 n. 7, B. 38, 200).



136 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (268)

nos in ipso tam intime, ut ipse in visceribus nostris infunderetur et
sibi essemus incorporati (De euch. d. 1 ¢. 2 n. 7, B. 38, 200). Das
eucharistische Denken Alberts ist realistisch. Beim eucharistischen Mahl
kommt der Gottmensch Jesus Christus in voller Realitit in die Menschen-
brust und macht sie zu seinem wirklichen Tempel, solange die eucha-
ristischen Gestalten fortbestehen.! Und das ist der Gipfelpunkt seiner
Hingabe an uns : Haec enim -(eucharistia) ultra modum est bona gratia,
qua noluit a nobis separari, quinimo voluit uniri nobis, qui separari ab
ipso per meritum peccati debebamus ... non tantum mortuus est, sed
etiam per passionis suae sacramentum nobis unitus (ebend. n. g,
B. 38, 201).

An der erschiitternden Symbolik der tragischen Heldentat des
Razias (2 Macc. 14, 45 sq.) weill Albertus Magnus in inhaltsschweren
Sitzen die sich verschwendende Freigebigkeit des gekreuzigten Erlosers
zu veranschaulichen, der seinen wahren Letb in der Eucharistie an alle
hingeben wollte, um sie alle fiir seinen mystischen Leib zu gewinnen :
Hic ... in cruce se exaltavit et cum sanguis ex igne bonitatis magno
fluxu in nostram deflueret redemptionem et gravissimis vulneribus in
manibus et pedibus esset saucius, cursu suae benignitatis velocissimo
totam turbam humani generis pertransiit et stans in praerupta petra
aeternae veritatis et stabilitatis, supra quam Ecclesiam fundaverat, et
jam ex minimo (! nimio) fluxu benignitatis suae quasi exsanguis in
cruce effectus, utrisque manibus, deitatis potentia et humanitatis
passione, complexus intima vitalia, in quibus vita est hominis, projecit
abundanter super turbas hominum, ut in illis vitam et gratiam perci-
perent, invocans dominatorem omnium patrem coelestem, ut haec in
corpore mystico sibi redderet, omnes sibi incorporando : et sic in tali
benignitate vita functus est (ebend. n. 3, B. 38, 196). Gerade an der
Eucharistie 146t sich die weltumspannende, sikularweite, abgrundtiefe
Dimension der Menschheitsliebe des Erlosers ermessen, welche die ganze
Welt umfalit, bis in die Ewigkeit hineinwirkt und sogar seine Gottheit
verschenkt. 2

1 Vgl. oben S. 125.

2 In hac charitate fundati et radicati, sicut dicitur Ephes. 3, 18, possumus
comprehendere cum omnibus sanctis quae sit latitudo et longitudo et sublimitas
et profundum. Latitudo inquam, qua nos late dilexit ubique terrarum. ... Longi-
tudo vero; quia aeternam in nobis operatur delectionem. ... Sublimitas autem :
quia supra modum in sublimitate deitati ipsius sociamur. Profundum autem,
quando etiam in profundum intimis eius in corpore et sanguine sibi incorporamur
(De euch. d. 1 c. 2 n. 8, B. 38, 200 sq.).



(269) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum I3

Um alle Schranken, die seine Unendlichkeit von uns scheiden, zu
beseitigen, ist er selbst zu unserer Niedrigkeit herabgestiegen, hat unsere
Natur und alle unsere Schwachheiten angenommen ! und verbindet sich
schliefllich mit jedem einzelnen Menschen in der heiligen Kommunion
in einer Innigkeit, fiir die Albert nur einen Vergleich weill, das Feuer,
das einen Korper ganz durchgliiht : Hoc enim potest perficere intima
eius charitas, quae in nos penetrat sicut ignis, qui maxime penetrat,
et nos sibi attrahit sicut calor ignis, qui inter omnia trahentia magis
trahit (De euch. d. 1 c. 2 n. 8, B. 38, zo1).

Wenn Christus aber mit seinem ganzen Wesen, mit Gottheit und
Menschheit in der Eucharistie zum Menschen herabsteigt und ihn ganz
durchdringt, dann bringt er auch den ganzen Reichtum seiner Verdienste
und die ganze Fiille seiner Gnaden mit, den vollen Segen seiner Frucht-
barkeit, um alles an den Menschen zu verschenken : Hunc autem in
plenitudine copiae et affluentiae istud continet sacramentum. ... Pleni-
tudine autem supereffluentiae dico : quia ipse totus inde effluit in omne
et totum corpus mysticum, ut ... impleamur in omnem plenitudinem
Dei (De euch. d. 1 c. 6 n. 3, B. 38, 213 sq.). Er pflanzt uns durch die
eucharistische Speise das ganze fruchtbare Wachstum seiner Verdienste
ein, er gibt uns Anteil an dem Ertrag, den er auf dem Acker seines
Leibes — ein beliebtes Bild unseres Heiligen — hervorgebracht hat :
Adhuc autem totum quod est sanctitatis et gratiae in agro suae
humanitatis nobis germinavit. ... Und unter freier Verwendung von
Gen. 27, 27 fihrt er fort : Faciat te crescrere in membris sicut crevisti
in teipso. Et hoc facies: quia deitate tua dabis eis de rore coeli, qui
gratiam signat, et de pinguedine terrae, et hoc est tui terreni corporis,
quod omni sanctitate impinguatum est, abundantiam (De euch. d. 1
c. 6 n. 4, B. 38, 214). So wird Christus gerade durch die Eucharistie
zum wahren Weinstock, der den lebenspendenden Saft seiner Gnaden in
alle Glieder des mystischen Leibes verstromt : Christus enim plenus
sanguine sicut uva rubea fructificat suavitatem odoris aromatici vini in
omnibus granis membrorum corporis mystici, qui Christi bonus odor
sunt et flores sui ... (De euch. d. 3 tr. 2 c. 4 n. 1, B. 38, 294).

b) Unio nostri ad Deum. Mit dieser segenspendenden Kraft der
Eucharistie ist bereits die zweite Seite der durch sie bewirkten incor-
poratio angeschnitten, namlich die Erhebung des Menschen zu Gott.

1 Ad similitudinem hominum factus in humanis. Concorporavit enim nos
sibi nostra assumens, ut facilius in ipsum transeamus (De euch. d. 3 tr. 1 ¢c. 6
n. 3, B. 38, 261).



138 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (270)

Wie jede Speise, so zielt auch die eucharistische Speise auf die volle
Vereinigung mit dem Genieflenden. Wihrend aber sonst die Speise in
den Essenden iibergeht, wird hier der Essende in die Speise umgewandelt :
... quotiescunque enim duo uniuntur, ita quod alterum debet mutari
ad reliquum, tunc potentius mutat ad se id quod est debilius. Unde
cum cibus iste sit potentioris virtutis quam ipsum manducantes, iste
cibus manducantes mutat ad se (IV d. g a. 2, B. 29, 217). ! Die einigende
Wirkung der Eucharistie ist gegeben virtute excellenti cibatum vin-
cente (De euch. d. 3 tr. 1 c. 5 n. 5, B. 38, 256). Die himmlische Speise
wird in der Kommunion nicht korrumpiert oder verwandelt, sondern
sie gestaltet den Menschen um. Nur so kann sie ihn emporheben 2,
nur so seine Schwiche in géttliche Kraft verwandeln. 3

Diesen Umwandlungsprozefl, den Albert schon im Tract. de sacr. *
kurz dargelegt hat, schildert er ganz ausfiihrlich in De euch.d. 3 tr. 1 ¢.6,
B. 38, 259 sqq. Die Eucharistie macht uns Christus gleichformig, da
sie uns Anteil gibt an seiner géttlichen Natur durch die Gnade : Talem
autem habemus ad cibum unionem, ut Christo Domino et cibo nostro
connaturales efficiamur, ita quod nihil in nobis sit a natura Christi et
divina generatione alienum (De euch. d. 3 tr. T ¢. 8 n. 1, B. 38, 271).
Die Eucharistie verleiht dieses gottliche Leben nicht zum ersten Mal,
aber sie gibt ihm die gréfte Vollendung und stidrkste Triebkraft ; sie
fiihrt die grot mogliche Ahnlichkeit und den innigsten Kontakt mit
der Quelle und dem Urbild dieses Lebens, mit Christus herbei: ... facit
nos Christo connaturales, ... facit nos in virtute similes, ... facit nos
concordes, ... facit in cognitione conformes, ... facit nos ab ipso
indistantes (ebend. 271 sqq.). Die Art, wie Albertus diese Punkte durch-
fithrt, mu3 man in ihrer urspriinglichen, unverkiirzten Schoénheit auf
sich wirken lassen. Die Kommunion ist wie ein triebkriftiger Same
fiir die hetligmachende Gnade (272) ; von ihr geht eine belebende Kraft
aus fir das Twugendleben, besonders fiir die Liebe, welche das innigste
Band fiir das corpus Christi mysticum bildet (273). % Die Seele tritt

1 Der schone Gedanke geht auf Augustin zuriick. Conf 1. 7, c. 10.

2 IV d. 9 a. 2, B. 29, 217.

3 De euch. d. 3 tr. 1 ¢. 5 n. 5, B. 38, 256.

4 Vened. Marc. Class. IV, n. 10, fol. 1671,

5 Quomodo enim non daret (terra nostra fructum), impinguata sanguine et
commixta corpori, vivificata anima, evocata spiritu Christi et foecundata deitate
ipsius : quae omnia in hoc percipiuntur sacramento (De euch. d. 1 c. 2 n. 3,
B. 38, 197) ... nulla pinguedo adeo terram foecundat, sicut rigatio humani sangui-
nis. Multo autem et in infinitum magis foecundat sanguis Salvatoris (De euch. d. 1
c. 6 n, 4, B. 38, 214).



(271) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 139

in eine physische und organische Gemeinschaft mit Christus, und es ist
gar nicht anders moglich, als daB sie ihm immer mehr gleichférmig
wird : Omnino enim innaturale esset, quod tenebrosum et obscurum
membrum esset tam lucidi et pulcherrimi corporis. Et ideo oportet
quod assumat Christi naturalem lucem et pulchritudinem (ebend. 274).
So wird die Eucharistie zum Quellpunkt des iibernatiirlichen Lebens, das
durch den mystischen Leib Christi fliet. Hier schligt das Herz, dieser
groBen organisch-biologischen Einheit, welches das Leben in alle Glieder
hinauspumpt, von hieraus pulst der Geist der Liebe, der alle zu-
sammenschlieft. 1

c) Unio omnium ad invicem — communio sanctorum. Die unio Dei
ad nos und nostri ad Deum fithrt notwendig auch zur Einheit aller
Gldubigen untereinander: ... in hoc enim quod unit quodlibet sibi,
unit omnes ad invicem, quia quaecunque uniuntur uni et eidem inter
se etiam uniuntur (IV d. 8 a. 11, B. 29, 200). So bewirkt die Eucharistie
auch die letzte Verbundenheit und Geschlossenheit der communio
sanctorum. * Alle, die durch die FEucharistie mit der Quelle aller
Gnaden verbunden sind, stehen auch untereinander in lebensvoller
Gemeinschaft und tauschen miteinander alle ihre Giiter und Leiden. ®
Wie im wahren Leibe Christi alle Glieder alles gemeinsam haben, so
haben auch im mystischen Leibe Christi alle Glieder an den Gnaden
und Verdiensten aller teil. ¢ Ja in der geistigen Gemeinschaft des corpus
Christi mysticum ist dieser Giiteraustausch noch leichter und schneller
als im korperlichen Organismus.® Unser Heiliger widmet eine ganze
Distinktion (d. 4) von De euch. der niheren Ausfithrung. dieses echt
paulinischen Gedankens.

Albertus Magnus hat mit freudigem Stolz etwas von dem grof3en
katholischen Lebensgefiihl verspiirt, das die communio sanctorum er-

1 Unum enim corpus est juncturis et unionibus membrorum ad unum cor,
quod calorem vitae immittit omnibus, et unus spiritus est, qui vitam et dilectionem

ad invicem omnibus inspirat et pulsat in omnibus membris ... (De euch. d. 3
tr. 1 ¢. 8 n. 4, B. 38, 273).
2 ... Unitas suorum membrorum ad cor et caput et una participatio spiritus

Christi in omnibus membris eius naturalibus signat et causat totius corporis mystici
communionem et s. spiritus communicationem (De euch. d. 3 c. 3, B. 38, 334).

3 ... facit enim communicare fonti gratiae, facit communicare Angelorum
gloriae, facit communicare sanctis, facit communicare passionibus mystici corporis,
facit subventionem facultatum in eleemosynis, facit omnia nostra communia ...
(De euch. d. 4, B. 38, 330).

4 De euch. d. 1 c. 5, B. 38, 209.

5 De euch. d. 4 c. 3, B. 38, 335.



I40 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : (272)

weckt. Diese lebendige Seelenverbundenheit kennt keine trennenden
Schranken von Zeit und Raum, keine AbschlieBung von Individuen
und Nationen, sie kennt nur die Gemeinschaft der alles teilenden Liebe.
Die Eucharistie aber ist das eimigende Herzstiick fiir diese organische
Gnadenverbundenheit, von dem aus alle Gnaden Christi, alle Verdienste
der Gottesmutter und der Heiligen dem ganzen mystischen Leibe mit-
geteilt werden. !

4. Die eucharistische incorpbratlo in ihrer Stellung zu
den grofien theologischen Geheimnissen.

Zum Schlusse sei kurz auf die grofe theologische Perspektive und
Synthese hingewiesen, in welche unser Kirchenlehrer die Verwirklichung
der Einheit des corpus Christi mysticum durch die Eucharistie stellt.
Von neuplatonischem Gedankengut angeregt und von augustinischem
Geiste befruchtet, sieht der Heilige im Universum eine einzige grolle
Doppelbewegung, die vom schopferischen Urquell alles Seins zu den
geschopflichen Nachbildern geht und wieder zuriick von den Geschépfen
zu ihrem Ausgangépunkt und Ziel mit naturgegebener Notwendigkeit
brandet. 2

In der Trinitdt, wo die Fruchtbarkeit des ¢nnergittlichen Lebens
vom Vater zum Sohne pulsiert und in der Liebe des Heiligen Geistes in
sich zuriickkehrt, hat die nach awuflen sich kundgebende Freigebigkeit
Gottes ihr ewiges Urbild. Sie hat in der Schopfung ihren zeitlichen
Anfang genommen, besonders in der Erschaffung des zum natiirlichen
Gottebenbilde bestimmten Menschen sich verschenkt?, hat in der
Gnadenerwihlung ihren Hohepunkt erreicht und wird in der Glorie
ihren Abschluf3 finden.

1 Sicut enim in homine unus spiritus hominis, qui est in ipso, bona unius
membri vehit ad profectum alterius, sicut ex cerebro sensum et motum, ex corde
vitalem et pulsantem spiritum, et ex stomacho et hepate cibum et naturalem
spiritum : ita Spiritus Christi in corpore mystico a capite Christo et aliis membris

nobilibus, sicut Apostoli, et beata Virgo, et sancti martyres ... vehit bona in
omnia membra ... (De sacr. miss. tr. 2 ¢. 9 a. 9, B. 38, 63). '
2 ... ita continuus fluxus esse in omne quod est, a principio quod facit

debere in omnibus, esse est omnium et in ipso principio esse ex unum et idem,
sed receptum in diversitate essentiae eorum quae in diversitate graduum distant
a primo, efficitur diversum genere et specie et numero (S. Th, II tr. 1 q. 3 m. 3
a. 3, B. 32, 42 sq.)

3 Vgl. dazu H. Doms, Die Gnadenlehre des sel. Albertus Magnus, Breslau
1929, 8-126.



(273) Das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum 141

Diesem Ursprung aus Gott entspricht das naturgemille Streben des
Geschopfes zuriick zu Gott, der Drang nach immer grollerer Gottes-
nihe, der am stirksten im Menschen durchbricht,/weil dieser schon als
natiirliche 7mago Dei die groBte Aufnahmefihigkeit fiir das Gottliche
in sich hat, besonders als begnadete imago recreationis zur innigsten
Gottesvereinigung berufen ist. 1

Seit dem Siindenfall ist diese reductio ad Deum fiir alle Menschen
nur mehr moglich durch den Anschlufl an den Evléser. Dazu ist der
Sohn Gottes Mensch geworden, um uns die Gotteskindschaft wieder zu
verleihen, dazu stieg er vom Himmel herab, um uns zum Himmel
emporzufithren. 2 Durch die Menschwerdung ist er in allem uns gleich-
geworden, und durch die E7lésung hat er uns sich gleichférmig gemacht. 3
Damit sind die Vorbedingungen gegeben fiir die letzte, grofite Vereini-
gung des Gottmenschen mit den Erlosten in der heiligen Kommunion. 4
In der Eucharistie wird das Werk des Gottmenschen vollendet und zu
seinem irdischen Abschlufl gebracht, weil hier der Mensch ganz Christus
eingegliedert wird : Voluit enim Christus ... ut homo participans huic
coenae in Deum ascenderet et incorporatus sibi efficeretur et particeps
suae divinitatis et humanitatis, sicut Verbum Patris in carne descen-
derat et factum est omnium particeps, quae sunt vere nostrae humani-
tatis. ... Hic autem ascensus in Verbum Patris per incorporationem
directe fit per sacramenti istius participationem (De euch. d. 3 tr. 4
c. 3, B. 38, 325).

Ofters spricht Albert der Groe von einer dreifachen Hochzeit des
Gottmenschen mit der Menschheit : in natura, quando sibi Filius Dei
naturam nostram in individuam vitae consuetudinem in unitate per-
sonae in utero Virginis copulavit ... ; ... in gratia, quae sunt copulatio
Filii Dei cum fideli anima ... ; in gloria cum anima beata et cum
Angelis (In Luc. 12, 35, B. 23, 249).® Die briutliche Verbindung in
der Gnade vollzieht sich im Glauben und in der Liebe, vor allem aber

1 H. Doms, 1. c. 37 fi., 120 ff.

2 De euch. d. 3 c. 3, B. 38, 323.

3 De euch. d. 3 tr. 1 ¢. 6 n. 2, B. 38, 260 sq.

4 Sic igitur imitando Filium Dei ad similitudinem illius efficitur et dignus
efficitur ut corpore eius cibetur. ... Est enim regula in natura, quoniam habentium
symbolum facilior est transmutatio: et ideo symbolum, hoc est similitudinem
habentes ad Dominum nostrum Jesum Christum, facile transmutantur in ipsius
corpus et in ipsius membra (De euch. d. 3 tr. 1 c. 6 n. 2, B. 38, 261).

5 Ahnlich In Matth. 22, 2, B. 21, 37 sq. Vgl. H. Doms, a. a. O. 112 {.



142 Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus (274)

in der heiligen Eucharistie. ! Die Eucharistie kront somit das Werk des
Gottmenschen, die dadurch bewirkte incorporatio ist das sicherste
Unterpfand der Heimkehr zu Gott. 2

Gerade vom Gedanken des mystischen Leibes Christi aus weill Albertus
Magnus alle Geheimnisse in grandioser Zusammenschau zusammenzu-
ordnen. Die Eucharistie bildet ein wichtiges und zentrales Glied in der
catena aurea, die uns mit Gott als unserem Ausgang und unserem Ziele
verbindet : Haec est catena aurea, qua colligamur et a multis reducimur
ad unum unde exivimus. Pater enim omnino unus est, a quo sicut a
fonte filius nasciatur et a Patre et Filio procedit Spiritus sanctus. ..
Forma autem cui alligamur, Filius est, forma Patris aeterni, et sacra-
mentum corporis et sanguinis est, quo Christo incorporamur et sic in
Filio ad omnis boni Patrem coelestem reducimur et in illo fruimur omni
bono Filii in Spiritus dulcedine et beatitudine- (De euch. d. 3. tr. 1
c. g n. 6, B. 38, 275.).

! In Luc. 14, 16, B. 23, 341 sqq. Haec coena Christi perficitur sacramento, in
quo incorporatio fit Christo ad salutarem omnium bonorum communionem (ebend.
343).

2 De euch. d. 3 tr. 1 ¢. 9 n. 5, B. 38, 279. — Sic totus Christus in coelum
ascendit, quando dicitur : Ite missa est, scil. ad Patrem hostia : quando panem
et vinum mutat in corpus suum verum et omnia membra mystica in corpus suum
mysticum et cum omnibus ascendit in coelum (In Luc. 22, 19, B. 23, 671).




	Zur Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : das Corpus Christi verum im Dienste des Corpus Christi mysticum

