Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Der hl. Albertus Gber den Ausgang des Heiligen Geistes
Autor: Stohr, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Albertus iiber den
Ausgang des Heiligen Geistes.

Von Theol.-Prof. Dr. Albert STOHR, Mainz.

Dieses Lehrkapitel der albertinischen Trinitdtslehre empfiehlt sich
wohl zu gesonderter Betrachtung, einmal weil es zur Auseinandersetzung
mit den Griechen zwingt, und dann auch, weil sich hier ganz bestimmte
Schuleigentiimlichkeiten zeigen miissen — also zwei Griinde, die
besonderes Interesse verheillen. Die Beriihrungen der Scholastiker mit
der griechischen Denkweise waren nicht sehr innig. Selbst der Aquinate
verrit nicht viel Verstindnis fiir die besondere Auffassung mancher
griechischer Viter.! Da ist es reizvoll, die oft recht stammelnden
Versuche groBler Lateiner zu beobachten, griechische Viterstellen zu
interpretieren und dem eigenen Denken einzuordnen. Und was die
scholastischen Divergenzen unter den Lateinern selbst angeht, habe ich
anderwirts schion gezeigt, dall vor allem Richard v. St. Viktor eine
neue Denkweise inauguriert, die sich im Laufe der Zeit weites Terrain
eroberte. 2 M, Schmaus hat im groflen Stil diese Linie weiter verfolgt
in seinem: gewaltigen Band iiber den Liber propugnatorius des Thomas
Anglicus. ® Das Dreigestirn Albertus Magnus, Thomas von Aquin und
Ulrich v. Stralburg steht an einem Punkte, wo die richardische Richtung
eine energische Zuriickdringung erfihrt zugunsten der augustinischen
Tradition in der Trinitdtslehre. Aller Wahrscheinlichkeit nach kommt
unserem neuen Heiligen dabei eine entscheidende Rolle zu. Wir diirfen
also hoffen, mit unserer Themawahl einen Schnittpunkt wichtiger Linien
gefalit zu haben.

1 Vgl. sein Werkchen Contra errores Graecorum ad Urbanum IV Pontificem
Maximum.

* Die Hauptrichtungen der spekulativen Trinitatslehre in der Theologie des
XIII. Jahrhunderts. Tubinger Theol. Quartalschrift 1925, 113-135; vgl. meine
Trinititslehre des hl. Bonaventura, Minster 1923, und Trinitdtslehre Ulrichs v.
StraBburg, Minster 1928.

3 Miinster 1930.



110 Der hl. Albertus iiber den Ausgang des Heiligen Geistes (242)

In seiner Summa, die eine selbstindige Gedankenordnung erlaubte
im Gegensatz zu dem gebundenen Sentenzenkommentar, widmet Albert
unserer Frage die Quaestio 31 und behandelt im 1. Membrum den
zweiten Hervorgang in Gott ganz allgemein, im 2. verschiedene Modi
dieses Hervorgangs, im 3. die Kontroverse mit den Griechen.

1. Die Argumente des 1. Membrum sind erfiillt von Gedanken
Richards. Albert sieht darin nur Variationen des Grundthemas vom
hichsten Gut, cujus est optima adducere. Fiir das hichste Gut gentigt
zur Erfiillung der durch Dionysius geforderten diffusio sui nicht eine
solche per modum #naturae (per generationem), sondern es mul} hinzu-
kommen eine solche per voluntatem (amorem), wodurch hochste Freude
(summa delectatio) erzielt wird. Diese innergdottliche Liebe, die aber
gleichzeitig ein ‘Hervorgang ist, bedeutet zugleich etwas Géottliches
und etwas vom Prinzip des Ausgangs Verschiedenes — also eine neue
gottliche Person. ! — Die zweite Formulierung findet der Gedanke also :
Summum ‘bonum ist identisch mit summa diffusio. Dieses Hchstmal
von Mitteilung liegt auf dem Wege der Natur vor bei der Zeugung,
die einen Ebenbiirtigen hervorbringt. Also mul} auch die Diffusion der
Liebe ein vollkommenes Gleichbild zum Ziel haben, d. h. a) etwas
Gottliches, b) einen distinctus per proprium existentiae modum — also
eine dritte gottliche Person.®* — Der fruchtbare Begriff des dritten
Arguments ist die Freigebigkeit (largitas ; Bonaventura und die Franzis-
kaner sagen lieber : liberalitas). Diese besagt nach Aristoteles in amore
et delectatione dare. Also mull die Voraussetzung alles Schenkens,
die Liebe, schon vor dem Schenken ausgegangen sein, die wiederum
als innergéttlich und personlich verschieden gefordert wird. ® — Nun
folgt der ganz spezifisch Richardische Gedanke, dafl die Summa caritas
nicht enge Privatliebe sein kann, sondern «in dilecto wvelit habere
condilectorem ». Das Nichtvorhandensein dieses condilector kénnte nur
seinen Grund haben in der Unfihigkeit, ihn hervorzubringen, oder in
einem neidischen Nichtwollen, was beides mit der Allvollkommenheit
des hochsten Gutes unvereinbar ist.* — Der nichste Punkt sagt
dasselbe kiirzer im Anschlufl an die Stelle des Aristoteles, dal3 die
Vollendung der Freundschaftsliebe erst bei der Dreizahl erreicht sei. ®
— Dann werden die in der Franziskanertheologie geliufigen Gedanken

! Fund. 1 (Ausgabe Jammy XVII, 178a).
2 Fund. 2 (1783). 3 Fund. 3 (178b).
i Fund. 4 (178b). 5 Fund. 5 (ibid.).



(243) Der. hl. Albertus iber den Ausgang des Heiligen Geistes III

von den zwei moglichen Produktionsweisen in der verniinftigen Kreatur :
modus naturae (generationis) und amicitiae (voluntatis), zum Ausgangs-
punkt gewihlt. Die Freundschaft ist eine so niitzliche und angenehme
Sache, daB nach Aristoteles niemand freundlos leben maochte, wenn er
auch sonst alle Giiter besiBe. Nun mul} aber dieser doppelte Modus
procedendi, der in der Kreatur sich findet, in Gott sein hohes Vorbild
haben, also auller dem Filius unigenitus auch der Spiritus vom Vater
ausgehen. ! — Das siebente und letzte Argument ist nur eine Wieder-
holung des vierten in Anlehnung an das Augustinuswort, es sei nichts
siiBer als gegenseitige Liebe. 2

Im Corpus articuli wird nochmals auf Richard hingewiesen. Zwar
sind nicht ausdriicklich die eben besprochenen Argumente gebilligt,
aber man darf sie doch in die Riickbeziehung auf seine Darlegungen
in der Abhandlung De summo bono (TIr. 6, q. 29, m. 1, art. 2) ein-
begreifen. Damals hatte Albert die Einschrinkung gemacht, dal3 diese
Argumente per adaptationem factae sint, bezeichnete sie aber dennoch
als concedendae, weil piae et bonae et catholicae.?® Jetzt erklirt er:
Richards Gedanken hitten die Convenienz der Dreipersonlichkeit Gottes
gezeigt. Und nach dem hl. Anselm kénne man das fiir Gott Conveniente
sogar als Notwendigkeit bezeichnen. * Der Hauptteil des Corpus weist
in Pseudo-Dionysius auf die Hauptquelle all dieser Gedanken hin, auf
den Neuplatonismus, der unseren Heiligen je linger desto mehr anzog.
Dionys behauptet in seinem Werke De divinis nominibus, da auch in
Gott die Liebe «extasim facit, non sinens ipsum sine germine esse ».
Und das muf3 Geltung haben, nicht nur vom germen naturae, sondern
auch vom germen voluntatis. Und so nennt man die beiden aus-
gehenden Personen divini flores et divina germina. °

Neben diese neuplatonisch-richardische Stréomung tritt dann noch
bescheiden das augustinische Erbe: seine psychologische Denkweise
betont die Tatsache, daB im Menschengeist das soeben gebildete
Gedankenbild die ganze Liebe der Seele auslost (statim in ipsum
verbum diffundit amorem tantum quanta est mens et quanta notitia)
und fordert in Gott ein entsprechendes Vorbild. ¢

Die dagegen erhobenen Einwdnde zielen nach ganz verschiedenen
Richtungen, wollen aber gemeinsam das Zwingende der vorgebrachten

1 Fund. 6 (178Db). 2 Fund. 7 (1792).
3 162 und 163P. 1 1798,
5 Ibid. ¢ corp. (1793).



I12 Der hl. Albertus iiber den Ausgang des Heiligen Geistes (244)

Argumente abweisen. Die beiden ersten Gedanken steigern die Wucht
der Diffusionstendenz ins Unendliche. Die summa diffusio kann nicht
schon bei der dritten Person Schlul machen. Darauf antwortet
Albertus ganz im Bann der Ideen Richards: bei der multiplicatio
formalis (die materialis scheidet aus, weil sie sich nur auf unvollkommene
Wesen bezieht) kommt nur eine diffusio in #res in Frage. Die erste
Person ist ursprungslos, aber selbst Ursprung ; die zweite ist Ursprung
und zugleich entsprungen; die dritte ist entsprungen, aber nicht
Ursprung. Eine neue Variation ist nicht denkbar. Also mul die dritte
Person als absoluter SchluBpunkt der Entfaltung gelten. Unvoll-
kommene Wesen pflanzen sich um deswillen so ungehemmt fort, weil
sie ein so mangelhafter Ausdruck ihrer Idee sind. Da muf} die Zahl
der Verwirklichungen das ersetzen, was an der Qualitdt abgeht. Und
vielleicht findet sich dann unter den vielen Exemplaren eines, das
sich dem Ideal ziemlich stark annihert. ' — Nach der entgegengesetzten
Richtung zielen die beiden anderen Einwendungen : sie meinen, die
Liebe konne doch auch Selbstliebe sein ; sonst kénnte doch nicht die
Liebe zu sich selbst MaB und Norm der Nichstenliebe sein, sonst wire
ja auch die Liebe Gottes zu sich selbst unmoglich unter der Voraus-
setzung, dal} es in Gott keine Dreipersonlichkeit gibe. Darauf erwidert
unser Lehrer, daB die auf das eigene Ich beschrinkte Selbstliebe aller-
dings nicht das Vornehmste im Genuf} der Liebe wire ; ja selbst in
der Gottheit wire bei Abstraktion der Personen ein seliger Vollbesitz
seiner selbst in Freude und Liebe nicht mehr denkbar. *

Zusammenfassend diirfen wir sagen : der Heilige Geist geht hervor
als die Person der Liebe. Diese These wird im wesentlichen begriindet
und erldutert durch die Gedanken des Viktoriners Richard, St. Augustins
bekannte Analogien zum Menschengeist klingen gerade nur an.

2. Mit der genaueren Abgrenzung dieser Idee beschiftigt sich das
2. Membrum. Das Spiel der Argumente richtet sich zunidchst darauf,
den Hervorgang des Heiligen Geistes mit der Zeugung des Sohnes
zu identifizieren (Fund. 1-9) ; die folgenden drei Gedanken bezwecken
die Klirung des Rechtes, ihn #nexus zu nennen — in Attacke und
GegenstoB. 2 Das Corpus articuli baut sorgfiltig und durchaus originell
die Ordnung der einzelnen Aspekte auf, unter denen die dritte gottliche
Person erscheint. Grundlegend ist fiir die zweite Prozession der modus

1ad 1 und 2 (179V).
2 ad 3-4 (179V).
3 1808 /b,



(245) Der hl. Albertus iiber den Ausgang des Heiligen Geistes I13

caritatts. Die Liebe ist ihre formelle Prigung, die dritte Person also
die Person der hochsten, weil innergottlichen Liebe. Die erste Wirkung
der Liebe aber ist die Einigung, daher wird die dritte Person mit Recht
als Band (nexus et vinculum) bezeichnet. Dann erst setzt eine weitere
Folgewirkung ein, niamlich die begeisterte Tendenz hin zum Geliebten
(spiritus), die sich in gehobener Bewegung und im ErguB8 von Worten
ausspricht (multiplicativus est spiritus et emissivus ; ut cordis bonum,
quod in corde est conceptum et formatum, vehat in dilectum ; per
modum vestoris verbi et virtutis). St. Dionysius redet darum von
der extasis. Fiir diese dritte Stufe fithrt Albert nach Galenus und
Avicenna ein uns heute etwas merkwiirdig anmutendes Beispiel an :
wenn einer liebeskrank ist, man kennt aber nicht den Namen der
Geliebten, dann mag der Arzt die Schlagader beriihren und viele Namen
nennen. Trifft er nun den Namen der Geliebten, dann schligt die Ader
kriaftiger und schneller — ein Beweis fiir die befeuernde Kraft der
Liebe (inspirat ; daher der Name spiritus). In dieser Linie : amor,
nexus, spiritus wird ezn procedere Klar sichtbar, aber nicht die Tendenz
zur Artgleichheit, die sich bei der generatio findet ; und so bleibt es
fiir den zweiten Hervorgang bei dem allgemeineren Namen : processio
im Unterschied zu dem engeren der generatio. So sieht also Albert
den Unterschied zwischen generatio und processio gerade wie Thomas
im Vorhandensein der Tendenz der Artgleichheit bei jener und in
ihrem Fehlen bei dieser. Er kommt zwar dann noch auf den Versuch
etniger Theologen (quidam) zu sprechen, die das Recht der generatio
griinden in einen hoheren Grad von Ahnlichkeit zwischen Vater und
Sohn (beide sind produzierende Personen, was der Heilige Geist nicht
ist ; so hatte es Richard gedeutet). Diesem Gedanken will er nicht
einige convenientia abstreiten, aber den Rang einer wirklichen ratio
will er thm nicht zugestehen. Denn es werde zum Begritf eines Sohnes
nicht erfordert, daBl er mit dem Vater den modus existendi gemein
habe, sondern nur Natur und Spezies. !

Aus den Antworten auf die Argumente und Gegenargumente sei
nur ein Doppeltes hervorgehoben : einmal der Hinweis auf die voll-
stindige Einzigartigkeit dieser zweiten Prozession, die keine voll-
kommene Parallele hat im Geschopflichen, weil es in diesem Bereich
eine absolute Einfachheit nicht gibt 2, und dann eine kleine Unrichtigkeit

! corp. (180P/18).
2ad 1 und 5 (1818),

Divus Thomas. 17



114 Der hl. Albertus iiber den Ausgang des Heiligen Geistes (246)

im Bericht iiber die Ansichten Richards. Albert berichtet, daf3 nach
diesem feinsinnigen Denker der amor gratuitus der Vater sei, der amor
debitus der Sohn, der amor ex utroque permixtus der Heilige Geist
(jeweils per appropriationem, nicht per proprium). Dal} dies nicht
stimmen kann, ergibt sich schon aus der Folgerung, die Albert selbst
zieht, dal nidmlich die Liebe am meisten dem Vater eigne, dann dem
Sohne und am wenigsten dem Heiligen Geiste. Und tatsdchlich ist
es bei Richard auch so, aber nur deswegen, weil er ndmlich den Geist
als amor debitus bezeichnet und den Sokn als amor mixtus : d. h. der
Heilige Geist ist nur emptangend, also debitus, und der Sohn
empfangend, aber auch gebend, also mixtus. !

Auch hier finden wir also starke Beziehungen Alberts zu Richard,
daneben aber eine beachtliche Originalitit, nicht zu vergessen einen
gelegentlichen Hinweis auf St. Augustins psychologische Analogien. 2

3. Nun zur Kontroverse mit den Griechen ! Als Stiitze fiir die
Einsicht in die lateinische Position fithrt unser Lehrer zunichst an
die Gewohnheit der Heiligen Schrift, die dritte Person Geist des Sohnes
zu nennen. Der Genetiv weist hin auf ein kausales Verhiltnis zwischen
Sohn und Geist. Nun miissen aber die causa materialis, formalis und
finalis, ‘wie einzeln gezeigt wird, ausscheiden ; es bleibt die causa
efficiens iibrig, d. h. der Sinn : Spiritus a Filio. Nachdriicklich sucht
Albert auch zu beweisen aus der Sendung des Heiligen Geistes durch
den Sohn (Joh. 15). Das Axiom ist unerschiittert, daB der Sendende
jeweils das Prinzip des Ausgangs ist ; soll doch nach Augustin Zweck
der Sendung sein, daBl man den Ausgang einer bestimmten Person von
einer anderen erkennt. Mag der Sprachgebrauch beziiglich des Sich-
schenkens weitherziger sein (Pater dat se, aber niemals mittit se), so
steht er doch hinsichtlich des Sendens unerschiitterlich. — Ahnlich sind
die Gedankenginge des nichsten Arguments, nur dall die biblische
Grundlage nicht so sicher steht. Die Griechen leugnen den zeitlichen
Ausgang vom Sohne nicht, lassen aber die FFolgerung auf den ewigen
nicht zu. Das ldt Albert nicht gelten. Der zeitliche Ausgang ist nach
Awugustin das Bild und die Sichtbarmachung des ewigen. Wenn also
die Griechen den zeitlichen Ausgang vom Sohne konzedieren, kénnen
sie sich dem ewigen nicht entziehen. — Und nun noch die bekannte
Beweisfithrung des hl. Anselm, die auf Boéthius basiert und spiater zum

! Fund. 7 und ad 7 (1802 und 1818),
2 ad 8 (181h).



(247) Der hl. Albertus iiber den Ausgang des Heiligen Geistes 115

Allgemeingut der gesamten Scholastik geworden ist. « Personae divinae
in omnibus eaedem sunt, nisi ubi distinguit inter eas oppositionis
relatio. » Albert hat dieses Prinzip sehr stark betont. Seinem Schiiler
Ulrich zum Vorbild !, hatte er fiir einen Personenunterschied gefordert
1. spezifische Prigung der Person, 2. einzig durch die proprietas originis
und 3. nur solche durch relativen Gegensatz.? Nun kann er hier einhaken.
Vaterschaft und Sohnsein unterscheiden diese beiden Personen nicht
von der dritten, wohl aber gegenseitig, weil sie eine oppositio relationis
originis darstellen. Auch die aktive Spiration unterscheidet den Geist
nur vom Vater, wenn nicht der Sohn als aktiver Spirator angesehen
wird. Es fiele also der Unterschied zwischen Sohn und Geist, wenn
man auf das Filioque verzichten wollte. Denn das umgekehrte Ver-
hiltnis : Filius a Spiritu kommt gar nicht in Frage.? Das Corpus
articuli bietet hier keinerlei Material, sondern bestitigt nur in knapper
Wendung die Schlagkraft der angefithrten Argumente.

Wir diirfen also sofort zu den Einwendungen der Griechen und
ihrer Diskussion durch Albert kommen. Zunichst steht der Hinweis
auf das Fehlen dieser Lehre in der Heiligen Schrift, wihrend der Aus-
gang vom Vater dort ausdriicklich gelehrt wird (Joh. 15). — Albert
erwidert darauf : der Heiland wolle mit der Feststellung des Ausgangs
vom Vater keineswegs den Ausgang von ihm selbst leugnen ; sondern
er iibergehe diesen Punkt demiitig, wie er ja auch sonst augen-
scheinlich Eigenes dem Vater ausdriicklich zuschreibe ; Joh. 7 : mea
doctrina non est mea, sed ejus qui misit me. 4

Diese landldufige Einwendung findet eine Ergidnzung ex auctoritate
durch den ebenfalls damals weitverbreiteten Hinweis auf das Symbolum
Nicaenum : in ihm fand sich das Filioque nicht, es ist ein spiterer
Zusatz. Archiologisch interessant, aber auch nachzupriifen wire die
Behauptung, dal3 Papst L.eo am St. Petersaltar das Nizanum auf Silber-
tafeln habe anbringen lassen. Die Griechen behaupteten nun, die
Lateiner seien dem Anathem verfallen, weil das Konzil selbst alle unter
den Bann stellte, die am Symbol etwas zufiigten oder wegstrichen. —
Die Antwort unseres Heiligen betont, daBl das Nizinische Glaubens-
bekenntnis nicht alle Glaubensartikel enthalte, wie ja augenfillig das
Bekenntnis des Apostolicums von der Hollenfahrt Jesu fehle. Das

1 Vgl. meine Trinitdtslehre Ulrichs v. StraBburg, S. 15 f.
2 Sentenzenkommentar, dist. 10, art. 12 (XIV, 203b).

3 Contra 1-4 (XVII. 182Db).

1 opp. 1 und ad 1 (1822 una 183P).



I16 Der hl. Albertus iiber den Ausgang des Heiligen Geistes (248)

Verbot des Konzils richte sich blo gegen solche Zusitze, die falsch
und mit dem bereits darin Gesagten im Widerstreit sind. Ein Zusatz,
den die notwendige Sorge fiir die Reinheit des Glaubens der Kirche
abringe, kénne doch nicht verurteilt werden. Und wie notwendig der
Zusatz des Filioque gewesen sei, beweise gerade der Irrtum der
Griechen, die diesen Glaubenssatz leugnen. !

Besonders interessant aber sind uns Alberts Bemiithungen um
charakteristisch griechische Ausspriiche. Da ist zunichst eine Stelle
aus einer gefilschten Vita des Apostels Andreas: der Heilige Geist
geht vom Vater aus und ruht im Sohne. Dasselbe behauptet Johannes
v. Damaskus. Dahin wollten auch die Griechen zwei Stellen aus Joh. 1
beziehen, wo es heillit : der Heilige Geist steigt herab (vom Vater)
und bleibt auf dem Sohne. 2 — Die Antwort Alberts will all diese Worte
zunichst nur beziehen auf die missio femporalis des Heiligen Geistes
zum Sohne. Beil ihm bleibt der Geist fiir immer und in quellhafter
Fiille — im Unterschied zu allen Menschen, bei denen er oft leider
wieder verdringt wird. ® Das Damaszenuswort nimmt er ernster. Zu-
nichst dulert er einen leisen Zweifel an seiner Echtheit. Dann aber
geht er darauf ein durch die Unterscheidung zwischen dem inneren
und duBeren Wort. Jenes bezeichnet schon Augustin als « cum amore
notitia ». Das innere Wort geht vom Geiste aus und wird sofort
Gegenstand von dessen Liebe, die dann aber auch vom Wort dem
Geist zuriickgegeben wird. Da haben wir das procedere der Liebe
von Geist und Wort, womit ein gewisses Ruhen im Wort verbunden
ist. Und so ist die Anschauung der Lateiner. Die Griechen hingegen
beziehen sich mehr auf das dufere, gesprochene Wort. Und da liegen
die Dinge anders: da geht der Hauch nicht mehr von beiden aus,
sondern vom Geiste allein ; und in ihm soll sich das dullere Wort
bilden ; das Wort ist so der Endpunkt des Hauches, in dem er zur
Ruhe kommt. So ist die Vorstellung der Griechen, die aber die trini-
tarische Entfaltung direkt auf den Kopf stellt, und das Wort vom
Geist abhingig macht. Darum wagt Albert die Worte: sed haec
sententia mihi non placet. # Mag diese Deutung auch nicht erschépfend
sein und die griechische Denkweise nicht ganz treffen 5, so zeugt sie
doch von einer gewissen Kenntnis der Kontroverse, wie ja auch die

1 opp. 5 und ad 5 (1828 und 183P/48),
2 opp. 2-4 (1829). 3 183b. 1 ad 3 (183P).
5 Vgl. etwa J. Bilz, Die Trinititslehre des hl. Joh. v. Damaskus, S. 171 ff.



(249) Der hl. Albertus tuber den Ausgang des Heiligen Geistes 117

altgriechische Lehre vom Geist als dem Boten des Wortes (vehiculum
verbi) von Albert mehrmals erwihnt wird. 1 Die Behandlung desselben
Problems im Sentenzenkommentar ist ausfiihrlicher. Die Griechen
kommen mehr zu Worte, aber in den Ldésungen offenbart sich auch
nicht mehr Kenntnis ihrer Besonderheiten. 2

Nun erhebt sich noch die zusditzliche Frage : wie sollen wir uns
das Zusammenwirken von Vater und Sohn in der Hauchung denken ?
Hauchen sie, insofern sie Vater und Sohn sind, also zwei ? Oder insofern
sie Gott sind, also eines Wesens ? Ja, auch diese Antwort geniigt
nicht. Sie hauchen, insofern sie eins sind als ein Hauchprinzip. Weil
Vater und Sohn im Verhidltnis zur dritten Person nicht im Gegensatz
stehen, sind sie eins, etn Hauchprinzip. Zwei hauchende Personen
zwar (Albert sagt nicht nur duo spirantes, sondern sogar duo spiratores,
was Thomas im Gegensatz zu Ulrich nicht billigt), aber nur ein
Ausgang ? ; hier sehen wir das Vorbild fiir Ulrich, der meint : einer-
seits hauchen beide, inquantum distincti sunt (d. h. als zwei Subjekte),
andererseits aber auch, inquantum unum sunt, d. h. eine Hauchkraft. 4

Zum SchlufB3 hilt sich unser Lehrer verpflichtet noch kurz einzu-
gehen auf einige traditionelle Wendungen, in denen dem Vater hinsichtlich
der Hauchung eine gewisse Priponderanz zugebilligt wird. Da stellt
er nun fest, dall ihm weder ein prius noch ein plenius zukommt, weil
Vater und Sohn gleichewig und allseitig gleich sind. Aber dennoch
wird dem Sohn die Hauchkraft zuteil vom Vater, so dal} er eine gewisse
auctoritas originis hat, die allerdings keine inhaltliche Vollkommenheits-
iiberlegenheit einschliet. Das.ist auch der Grund, weshalb Augustin
und Hieronymus behaupten, der Heilige Geist gehe principaliter und
proprie vom Vater aus, wozu sie freilich nicht fiigen: er gehe nur
secundario und improprie vom Sohne aus. Der hl. Hilarius redet auch
mit Recht davon, dall der Sohn beziiglich des Geistes die Mitte sei,
eine Art Mittelursache, oder wie die Theologen sagen : principium de
principio. ® Hiermit streift er an eine Redeweise, die Richard in die
Theologie eingefithrt hat, daBl ndmlich der Heilige Geist mediate et
immediate a Patre ausgehe. Man darf sie als iiberaus fein und tief-
sinnig bezeichnen. Aber an diesem Punkte verweigert unser Heiliger

Hier (183P) ad 3; m. 2. Fund. 9 (1802). ...

Dist. 11, art. 6 (XIV, 212-4).

ad q. 2 (184%).

Stohr, Die Trinititslehre Ulrichs v. Stralburg, 44 f.
ad q. 2 (184 9).

CUL S



118 Der hl. Albertus {iber den Ausgang des Heiligen Geistes (250)

dem sonst so verehrten Autor die Gefolgschaft und besteht fest auf
dem aeque immediate procedit a Filio.1 Freilich wird er hierin von
seinem Schiiler Ulrich wieder verlassen. 2

Wir diirfen hier abbrechen mit der Feststellung, dal Albert eine
interessante Stellung in der mittelalterlichen Trinititslehre einnimmt —
auf der Wasserscheide zwischen der richardischen Richtung, der er
sehr sympathisch, aber nicht unkritisch gegeniibersteht, und der augu-i
stinischen Tradition, die mit seinen Schiilern Ulrich und vor allem
Thomas wieder machtvoll zur Geltung kommt. Diese Stellung wird
noch eine besondere Beleuchtung erfahren, wenn wir nun noch einem
Glied der dlteren Dominikanerschule das Wort geben, das stirker als
Albert die seit Alexander von Hales herkémmliche Theologie vertritt :
Petrus v. Tarantasia (sel. Innozenz V.). Um es sofort zu sagen, die
Trinititslehre dieses sel. Lehrers macht den Eindruck, als wire sie
ein Auszug oder eine getreue Nachgestaltung des Sentenzenkommentars
des hl. Bonaventura. Freilich darf man nicht iibersehen, daB doch
auch selbstindige Kraft vorhanden ist, die manchmal sich aufs schénste
offenbart.

4. Die Parallelen zu den einleitenden Gedanken Alberts enthilt
schon die dist. 2, die Gelegenheit gibt, das Verhiltnis von Einheit
und Mehrpersonlichkeit in Gott zu erortern. Im Wesentlichen Ideen
Richards, trigt Petrus doch auch eigene Findungen vor. Da findet
sich z. B., dall die Fiille alles Guten die hochste Liebe erfordert ;
diese aber kann a) nicht aufs eigene Ich gehen und b) nicht auf etwas
Wesensfremdes. Hier wird ausdriicklich der Name Richards genannt. ?
Damit ist aufs engste verwandt der Gedanke, dall kein Besitz so
recht freudvoll ist, wenn man keinen Genossen der Freude hat #;
ebenso was das Corpus enthilt, ndmlich daB die hochste Diffusions-
kraft des summum bonum und seine vollkommene Liebe die Mehr-
personlichkeit verlangt. Die {ibrigen Argumente dieses Artikels sind
hochstens neuplatonische Variationen zu richardischen Grundgedanken ;
daran kann auch des Autors ausdriickliche Berufung auf den groflen
Viktoriner nichts dndern. Das Universum bietet folgende Fille: in
einer Person ist eine Natur — Engel ; in vielen Personen viele Naturen

1 Dist. 12, art. 1 (XIV, 217 {.).
? Die Trinitatslehre ..., 49 f.
3 Dist. 2, q. 2, art. 1. Fund. 5 (Ausgabe der Sentenzen, Tolosae 1682, Tom. I,
p. 21b). :
4 Fund. 4 (ibid.).



(251) Der hl. Albertus iiber den Ausgang des Heiligen Geistes 119

— fdiberall ; in einer Person mehrere Naturen — der Mensch (Leib
und Seele je als Natur gerechnet). Nun verlangt die Vollendung des
Universums auch noch die Verwirklichung der letzten Moglichkeit :
eine Natur und mehrere Personen.! Es gibt ein Wesen, das zugleich
von sich selbst und von Ewigkeit da ist ; ein anderes, das weder von
sich selbst noch von Ewigkeit da ist ; nun muBl es noch ein Mittleres
geben ; von sich selbst und nicht ewig — das ist ganz unmoglich, also
muBl es ein ewiges Wesen geben, das nicht von sich selbst ist. Und
das ist nur moglich innerhalb des gottlichen Wesens durch Personen-
mehrheit. 2 Es gibt eine partikulire Natur ; sie ist unmitteilbar und
unteilbar zugleich. Es gibt eine universale, die zumal mitteilbar und
teilbar ist. Die Mitteilbarkeit ist eine Vollkommenbheit, die gleichzeitige
Teilbarkeit ein Mangel. Da nun alles Vollkommene sich in Gott findet,
muf in ihm eine Selbstmitteilung ohne den geschépflich unvollkommenen
Modus der Teilbarkeit sein.® Diese Mehrheit kann aber im absolut
einfachen Gott nur sein auf Grund der Relation, und zwar der relatio
originis; und da gibt es nur drei Moglichkeiten : unus a nullo, a quo
alius ; alter ab alio, a quo alius ; alter ab alio, a quo nullus. Hiermit
sind alle Kombinationen erschépft. ¢ Das wird nun im folgenden —
immer in enger Fiihlungnahme mit Richard — niher erliutert. Unter
der Voraussetzung, dall es in Gott eine summe plena et ordinatissima
-concors differentia et differens concordia gibt, kann es in ihm nur
eine Dreifaltigkeit geben. Eine einzige Person nur kann a nullo sein
et a qua alii: denn wiren die anderen nicht von ihr, dann bliebe sie
allein und es gibe keine Mehrheit ; und wiren mehrere a nullo, dann
bestiinde zwischen ihnen als isolierten Groéfen keine Beziehung und
Verwandtschaft, keinerlei Gemeinschaft (germanitas). Ebenso kann
nur eine einzige von anderen sein, ohne dafll von ihr wieder andere
stammen. Denn kidme sie nicht von anderen her, dann entbehrte sie
der seligen Gemeinschaft, stammten wieder andere von ihr, dann gibe
es einen Prozel} in infinitum ; und wenn einer anderen Person unter
den dreien die gleiche Eigenart zukime, wire wieder der liickenlose
Zusammenhang unterbrochen und die summa germanitas, die engste
Blutsverwandtschaft unmittelbaren Zusammenhangs, auf die Richard
so grolen Wert legt, bestiinde nicht mehr. Ein gleiches gilt auch fiir

1 Fund. 1 (218).
2 Fund. 2 (218).
3 Fund. 3 (ibid.).
4 art. 2. Fund. 1 (21b/29),



120 Der hl. Albertus tber den Ausgang des Heiligen Geistes (252)

die mittlere Person : mehrere solche mittlere Personen wiirden das
unmittelbare Herstammen aller von jeder beteiligten Person unmdéglich
machen, also die summa germanitas zerstoren ; dazu kidme noch die
Schwierigkeit, daf3 die mittleren Personen entweder per modum naturae
oder voluntatis ausgehen, also entweder niher an den Sohn oder an
den Geist heranriicken und so wiederum die vollste Harmonie und das
vollendete Gleichgewicht storen miiliten. Es bleibt also bei der Dreiheit
der Personen.! Eine erginzende Bemerkung darf ich hier noch an-
fiigen : die caritas, die treibende Kraft der zweiten Emanation lieBe
an sich mehrere condilectores zu, also eine Uberschreitung der Dreizahl,
aber die summa caritas, die die aequalitas dilectionis fordert und darum
die summa germanitas erheischt, verlangt das Stehenbleiben bei der
Trinitat. 2

Die dritte Person wird von Petrus ebenso wie von Richard und
Albert als condilectus bezeichnet ; der zweite Hervorgang als der
Prozel3 der Liebe ; aber noch lieber als processus liberalitatis und mit
besonderer Vorliebe als processus amicitiae benannt ? ; die Folgerung
der spiteren Franziskanerschule, dall es sich bei der zweiten Prozession
um etwas Willkiirlich-Freies handelt im Gegensatz zur ersten, wird
aber nicht gezogen.

Interessant ist der Versuch, durch einen Vergleich Verstindnis
fir die Tatsache zu gewinnen, daB der Heilige Geist das Band der
beiden anderen Personen ist, obwohl er doch das Schluliglied in der
trinitarischen Entfaltung ist und nicht die mittlere Person. Das wiire
auch im Kreatiirlichen so, wenn man sich zweil Korper denkt, die durch
einen von beiden ausstromenden Saft zusammengekittet wiirden. *

Sehr ausfiihrlich dulert sich Petrus zum Unterschied der beiden
Prozessionen. Dall man diesen gemeinsamen Terminus auf zwei so
sehr verschiedene Vorgidnge anwendet, kommt daher, dal in beiden
eine Emanation vorliegt ; die Appropriation des Ausdrucks aber fiir
den zweiten Ausgang hat seinen Grund 1. darin, dal3 die dritte Person
von zwer anderen ausgeht, also magis videtur procedere ; dal3 sie 2. ab
uno in alium procedit, worin wiederum ein plus vorzuliegen scheint ;
3. endlich ist die spezielle Art dieser Prozession der zweiten gegeniiber
noch dunkler, weshalb sich das Festhalten an dem allgemeineren Namen

l. c. art. 2 (229),

Dist. 10, q. 1, art. 1 ad 5 (928).

Dist. 2, q. 2, art. 2. Fund. 4 (22®); dist. 13, art. 2, corp. (109%).
Dist. 10, q. 3, art. 1 ad 1-3 (959).

= W o =



(253) Der hl. Albertus uber den Ausgang des Heiligen Geistes I2I

empfiehlt. 1 Nun werden zwei in damaliger Zeit verbreitete Meinungen
iiber diesen Unterschied registriert : die letzten Unterschiede, zu denen
man vordringen kann, sind die Relationen — nach anderen die modi
procedendi ; das darf man aber nicht beziehen auf Intellekt und
Willen ; denn diese sind nur ratione verschieden ; sondern man mul3
sagen : die erste Prozession erfolgt ab uno, die zweite a duobus, das
sind reale Verschiedenheiten ; Petrus selbst gibt eine kombinierende
Losung : die notionalen Akte sind formaliter durch sich selbst ver-
schieden, originaliter aber durch die proprietates, insofern der eine
von nur einer Person ausgeht, der andere von zweien ?; der von
Albert und Thomas forcierte Unterschied, daBl nur die generatio kraft
eigenen Wesens auf die Artgleichheit gerichtet ist, klingt auch bei
Petrus an : namentlich an der Stelle, wo er betont, dall nicht jeder
Hervorgang ex propria substantia schon generatio sei, wie der Hervor-
gang Evas aus Adam zeige.® Und dann dort, wo es heiit, daB die
processio amoris nicht in eigener Kraft die Artgleichheit schaffe, sondern
nur die vollkommene processio amoris, die sich im allvollkommenen
Gott findet. 4

Den Griechen gegeniiber verlangt einen Hervorgang von beiden
1. die Vollkommenheit des Sohnes, d. h. die vollkommene Ahnlichkeit
dem Vater gegeniiber, 2. die Art des Hervorgangs als amor liberalis,
3. die Notwendigkeit einer persénlichen Unterscheidung vom Sohn,
4. die ratio germanitatis et aequalis amoris. 3 Die Punkte 2 und 4 sind
aus den vorigen Ausfilhrungen klar verstidndlich ; der Punkt 3 ist
allen Lateinern geldufig; der erste Punkt aber bedeutet ein Zu-
gestindnis an Richard iiber Albert hinaus. Es kehrt in der Lehre
vom Imago-Charakter des Sohnes wieder und st6t auf Schwierigkeiten,
wo er sich mit dem Damaszener auseinandersetzen soll, der auch den
Heiligen Geist als Bild des Sohnes bezeichnet. ¢ Sonst bietet die Kontro-
verse mit den Griechen bei Petrus nichts besonderes; wie Albert,
zitiert er Damaszenus, Dionys und Gregor v. Nazianz ; die griechische
Analogie vom Hauche, der das Wort begleitet, aber nicht aus ihm
stammt, gibt er richtig wieder. 7

Dist. 13. q. 1, art. 2, corp. (107 P).

Ibid. q. 2, art. 1, corp. (1082/b) ; ibid. ad 3.
Ibid. g. 2, art. 2 ad 1 (1099).

Dist. 10, q. 1, art. 2 ad 1 (938).

Dist. 11, art. 1, corp. (98%).

Dist. 28, q. 3, art. 2, corp. und ad 1 (234P).
Dist. 11, 1. c. ad 1-4 (98%).

b =



122 Der hl. Albertus tiber den Ausgang des Heiligen Geistes (254)

Sehr sorgfiltig sind des Seligen Ausfithrungen iiber die Einheit
des Hauchungsprinzips. Vater und Sohn hauchen nicht einfachhin,
inquantum unum sunt, noch auch inquantum plures sunt, sed ut
unum in principio, quo agunt!; dann formuliert er wieder anders :
ut plures sunt sec. rationem agentium, non tamen sec. formam eos
plurificantem idest paternitatem et filiationem, sed sec. formam, in
qua conveniunt. > Das wird nun erklirt dahin, daBl jeder Akt aus-
geht von einer Person als der handelnden, aber auch von einer Potenz
oder Quasipotenz als dem tragenden Prinzip. Und die einzige potentia
spirativa ist der unmittelbare Ausgangspunkt des Hauchungsaktes,
daher auch seine Einheit.® So mag man denn reden kénnen von duo
spirantes, sogar von duo spiratores, aber der Hauchakt ist etwas
durchaus Einheitliches und ein Mehr oder Frither kann es dabei fiir
den Vater nicht geben. Zwar hat der Sohn vom Vater empfangen,
aber was er empfangen hat, ist ihm mit diesem unteilbar eins. * Wie
mag sich unser Autor nach solchen Ausfithrungen zur Frage stellen :
geht der Heilige Geist aeque immediate von Vater und Sohn hervor oder
nicht ? Die Antwort ist wiederum sehr wohl abgewogen. Aeque imme-
diate nach einer doppelten Richtung 1. im Hinblick auf das principium
quo, die eine spirative Kraft, 2. im Hinblick auch auf die beiden
spirantes, d. h. von beiden Personen geht der Heilige Geist gleich
direkt aus. Und doch ist an dem immediate et mediate des Richard
etwas Wahres, weil der Sohn vom Vater alles, auch die Hauchkraft
empfangen hat ; Richards berithmtes und treffendes Beispiel von Seth,
der von Adam in doppelter Weise hervorging : unmittelbar durch
Zeugung und mittelbar insofern, als die Mutter Eva auch von Adam
stammte, freilich auf ganz besondere und wunderbare Art.? Dies
Beispiel ist ein Plus gegeniiber Albert und die noch sorgfiltigere Art
der Abgrenzung des aeque immediate ebenfalls. Vielleicht ist dies
Bremsen gerade bei dem richardbegeisterten Petrus v. Tarantasia ein
besonders nachdriicklicher Beweis dafiir, dal Alberts kritische Haltung
zu dem Viktoriner doch tiefen Eindruck gemacht und fiir das
Verlassen seiner Spur durch Thomas und andere malgebend geworden
ist. Die Bewegung ging allerdings langsam, wie gerade Petrus zeigt.

L Ibid. art. 2, corp. (98P).

2 Ibid. ad 2 in contra (99®).
3 Ibid. art. 3, corp. (992/b).
1 Dist. 12, art. 1 und 2.

5 Dist. 12, art. 3 ad 3 (1043).



(255) Der hl. Albertus iiber den Ausgang des Heiligen Geistes I23

Erwihnt soll gerade noch sein, dafl Petrus fiir gewisse griechische
Formeln ein weiteres Herz hatte als andere. So verbliifft wohl nach
den fritheren Darlegungen einigermafen, dafl er die Redewendung
zugesteht : procedit a Patre in Filium und umgekehrt. Doch denkt er
sich da die Person, zu der er ausgeht, nicht als Empfinger des Heiligen
Geistes, des Geschenkes, sondern als Objekt der Liebe, durch die er
hervorgeht. ! Auch fiir die Formel: a Patre procedit et in Filio
requiescit weill er etwas Neues zu sagen ; das sei deshalb gesagt, weil
der Sohn nicht einer weiteren Person die Kraft zu hauchen vermittle. *
Mag dies auch nicht den griechischen Gedanken exakt wiedergeben, so
zeigt sich doch, wie tiefe Gedanken sich unser Autor gemacht hat,
immer freilich im Bannkreis des Viktoriners Richard.

Wir schlieen ab in dem BewulBtsein, daB3 unser neuer Kirchen-
lehrer gewil nicht den Reifegrad der Lehre erreicht hat wie sein
groferer Schiiler Thomas, dal er aber auch in der behandelten Materie
diesem den Stoff vorbereitet und auch die neue Richtung gebahnt hat.
In wechselvollen und fruchtbaren Zeiten ist das Richtungfinden beson-
ders schwer, aber auch besonders verdienstvoll. Und da-unser Heiliger
fiir seine Zeit und fiir die groBere Zukunft das geleistet hat, hat auch
unsere kurze Festbetrachtung pro modulo suo wohl gezeigt.

1 Dist. 10, q. 2, art. 2 (942/P).
2 Vgl. oben Seite 122, Anm, 5.




	Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes

