
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes

Autor: Stohr, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Albertus über den

Ausgang des Heiligen Geistes.

Von Theol.-Prof. Dr. Albert STOHR, Mainz.

Dieses Lehrkapitel der albertinischen Trinitätslehre empfiehlt sich

wohl zu gesonderter Betrachtung, einmal weil es zur Auseinandersetzung
mit den Griechen zwingt, und dann auch, weil sich hier ganz bestimmte
Schuleigentümlichkeiten zeigen müssen — also zwei Gründe, die
besonderes Interesse verheißen. Die Berührungen der Scholastiker mit
der griechischen Denkweise waren nicht sehr innig. Selbst der Aquinate
verrät nicht viel Verständnis für die besondere Auffassung mancher

griechischer Väter. 1 Da ist es reizvoll, die oft recht stammelnden
Versuche großer Lateiner zu beobachten, griechische Väterstellen zu
interpretieren und dem eigenen Denken einzuordnen. Und was die
scholastischen Divergenzen unter den Lateinern selbst angeht, habe ich
anderwärts schon gezeigt, daß vor allem Richard v. St. Viktor eine

neue Denkweise inauguriert, die sich im Laufe der Zeit weites Terrain
eroberte. 2 M. Schmaus hat im großen Stil diese Linie weiter verfolgt
in seinem gewaltigen Band über den Liber propugnatorius des Thomas

Anglicus. 3 Das Dreigestirn Albertus Magnus, Thomas von Aquin und
Ulrich v. Straßburg steht an einem Punkte, wo die richardische Richtung
eine energische Zurückdrängung erfährt zugunsten der augustinischen
Tradition in der Trinitätslehre. Aller Wahrscheinlichkeit nach kommt
unserem neuen Heiligen dabei eine entscheidende Rolle zu. Wir dürfen
also hoffen, mit unserer Themawahl einen Schnittpunkt wichtiger Linien
gefaßt zu haben,

1 Vgl. sein Werkchen Contra errores Graecorum ad Urbanum IV Pontificem
Maximum.

2 Die Hauptrichtungen der spekulativen Trinitätslehre in der Theologie des

XIII. Jahrhunderts. Tübinger Theol. Quartalschrift 1925, 113-135 ; vgl. meine
Trinitätslehre des hl. Bonaventura, Münster 1923, und Trinitätslehre Ulrichs v.
Straßburg, Münster 1928.

3 Münster 1930.



110 Der hl, Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes (242)

In seiner Summa, die eine selbständige Gedankenordnung erlaubte
im Gegensatz zu dem gebundenen Sentenzenkommentar, widmet Albert
unserer Frage die Quaestio 31 und behandelt im 1. Membrum den
zweiten Hervorgang in Gott ganz allgemein, im 2. verschiedene Modi
dieses Hervorgangs, im 3. die Kontroverse mit den Griechen.

1. Die Argumente des 1. Membrum sind erfüllt von Gedanken
Richards. Albert sieht darin nur Variationen des Grundthemas vom
höchsten Gut, cujus est optima adducere. Für das höchste Gut genügt
zur Erfüllung der durch Dionysius geforderten diffusio sui nicht eine
solche per modum naturae (per generationem), sondern es muß
hinzukommen eine solche per voluntatem (amorem), wodurch höchste Freude

(summa delectatio) erzielt wird. Diese innergöttliche Liebe, die aber

gleichzeitig ein Hervorgang ist, bedeutet zugleich etwas Göttliches
und etwas vom Prinzip des Ausgangs Verschiedenes — also eine neue

göttliche Person.1 — Die zweite Formulierung findet der Gedanke also :

Summum bonum ist identisch mit summa diffusio. Dieses Höchstmaß

von Mitteilung liegt auf dem Wege der Natur vor bei der Zeugung,
die einen Ebenbürtigen hervorbringt. Also muß auch die Diffusion der
Liebe ein vollkommenes Gleichbild zum Ziel haben, d. h. a) etwas

Göttliches, b) einen distinctus per proprium existentiae modum — also

eine dritte göttliche Person. 2 — Der fruchtbare Begriff des dritten
Arguments ist die Freigebigkeit (largitas ; Bonaventura und die Franziskaner

sagen lieber : liberalitas). Diese besagt nach Aristoteles in amore
et delectatione dare. Also muß die Voraussetzung alles Schenkens,
die Liebe, schon vor dem Schenken ausgegangen sein, die wiederum
als innergöttlich und persönlich verschieden gefordert wird. 3 — Nun
folgt der ganz spezifisch Richardische Gedanke, daß die Summa Caritas

nicht enge Privatliebe sein kann, sondern « in dilecto velit habere
condilectorem ». Das Nichtvorhandensein dieses condilector könnte nur
seinen Grund haben in der Unfähigkeit, ihn hervorzubringen, oder in
einem neidischen Nichtwollen, was beides mit der Allvollkommenheit
des höchsten Gutes unvereinbar ist. 4 — Der nächste Punkt sagt
dasselbe kürzer im Anschluß an die Stelle des Aristoteles, daß die

Vollendung der Freundschaftsliebe erst bei der Dreizahl erreicht sei. 5

— Dann werden die in der Franziskanertheologie geläufigen Gedanken

1 Fund. 1 (Ausgabe Jammy XVII, iySa).
2 Fund. 2 (i/8a). 3 Fund. 3 (178b).
4 Fund. 4 (i78b). 5 Fund. 5 (ibid.).



(243) Der. hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes Iii
von den zwei möglichen Produktionsweisen in der vernünftigen Kreatur :

modus naturae (generationis) und amicitiae (voluntatis), zum Ausgangspunkt

gewählt. Die Freundschaft ist eine so nützliche und angenehme
Sache, daß nach Aristoteles niemand freundlos leben möchte, wenn er
auch sonst alle Güter besäße. Nun muß aber dieser doppelte Modus

procedendi, der in der Kreatur sich findet, in Gott sein hohes Vorbild
haben, also außer dem Filius unigenitus auch der Spiritus vom Vater
ausgehen. 1 — Das siebente und letzte Argument ist nur eine Wiederholung

des vierten in Anlehnung an das Augustinuswort, es sei nichts
süßer als gegenseitige Liebe. 2

Im Corpus articuli wird nochmals auf Richard hingewiesen. Zwar
sind nicht ausdrücklich die eben besprochenen Argumente gebilligt,
aber man darf sie doch in die Rückbeziehung auf seine Darlegungen
in der Abhandlung De summo bono (Tr. 6, q. 29, m. 1, art. 2)

einbegreifen. Damals hatte Albert die Einschränkung gemacht, daß diese

Argumente per adaptationem factae sint, bezeichnete sie aber dennoch
als concedendae, weil piae et bonae et catholicae. 3 Jetzt erklärt er :

Richards Gedanken hätten die Convenienz der Dreipersönlichkeit Gottes

gezeigt. Und nach dem hl. Anselm könne man das für Gott Conveniente

sogar als Notwendigkeit bezeichnen. 4 Der Hauptteil des Corpus weist
in Pseudo-Dionysius auf die Hauptquelle all dieser Gedanken hin, auf
den Neuplatonismus, der unseren Heiligen je länger desto mehr anzog.
Dionys behauptet in seinem Werke De divinis nominibus, daß auch in
Gott die Liebe « extasim facit, non sinens ipsum sine germine esse ».

Und das muß Geltung haben, nicht nur vom germen naturae, sondern
auch vom germen voluntatis. Und so nennt man die beiden
ausgehenden Personen divini flores et divina germina. 5

Neben diese neuplatonisch-richardische Strömung tritt dann noch
bescheiden das augustinische Erbe : seine psychologische Denkweise
betont die Tatsache, daß im Menschengeist das soeben gebildete
Gedankenbild die ganze Liebe der Seele auslöst (statim in ipsum
verbum diffundit amorem tantum quanta est mens et quanta notitia)
und fordert in Gott ein entsprechendes Vorbild. 6

Die dagegen erhobenen Einwände zielen nach ganz verschiedenen

Richtungen, wollen aber gemeinsam das Zwingende der vorgebrachten

1 Fund. 6 (178^).
3 162 und 163t1.
5 Ibid.

2 Fund. 7 (179a).
4 I79a.
6 corp. (i79a).



112 Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes (244)

Argumente abweisen. Die beiden ersten Gedanken steigern die Wucht
der Diffusionstendenz ins Unendliche. Die summa diffusio kann nicht
schon bei der dritten Person Schluß machen. Darauf antwortet
Albertus ganz im Bann der Ideen Richards : bei der multiplicatio
formalis (die materialis scheidet aus, weil sie sich nur auf unvollkommene
Wesen bezieht) kommt nur eine diffusio in très in Frage. Die erste
Person ist ursprungslos, aber selbst Ursprung ; die zweite ist Ursprung
und zugleich entsprungen ; die dritte ist entsprungen, aber nicht
Ursprung. Eine neue Variation ist nicht denkbar. Also muß die dritte
Person als absoluter Schlußpunkt der Entfaltung gelten.
Unvollkommene Wesen pflanzen sich um deswillen so ungehemmt fort, weil
sie ein so mangelhafter Ausdruck ihrer Idee sind. Da muß die Zahl
der Verwirklichungen das ersetzen, was an der Qualität abgeht. Und
vielleicht findet sich dann unter den vielen Exemplaren eines, das

sich dem Ideal ziemlich stark annähert. 1 — Nach der entgegengesetzten
Richtung zielen die beiden anderen Einwendungen : sie meinen, die
Liebe könne doch auch Selbstliebe sein ; sonst könnte doch nicht die
Liebe zu sich selbst Maß und Norm der Nächstenliebe sein, sonst wäre

ja auch die Liebe Gottes zu sich selbst unmöglich unter der
Voraussetzung, daß es in Gott keine Dreipersönlichkeit gäbe. Darauf erwidert
unser Lehrer, daß die auf das eigene Ich beschränkte Selbstliebe
allerdings nicht das Vornehmste im Genuß der Liebe wäre ; ja selbst in
der Gottheit wäre bei Abstraktion der Personen ein seliger Vollbesitz
seiner selbst in Freude und Liebe nicht mehr denkbar. 2

Zusammenfassend dürfen wir sagen : der Heilige Geist geht hervor
als die Person der Liebe. Diese These wird im wesentlichen begründet
und erläutert durch die Gedanken des Viktoriners Richard, St. Augustins
bekannte Analogien zum Menschengeist klingen gerade nur an.

2. Mit der genaueren Abgrenzung dieser Idee beschäftigt sich das

2. Membrum. Das Spiel der Argumente richtet sich zunächst darauf,
den Hervorgang des Heiligen Geistes mit der Zeugung des Sohnes

zu identifizieren (Fund. 1-9) ; die folgenden drei Gedanken bezwecken
die Klärung des Rechtes, ihn nexus zu nennen — in Attacke und

Gegenstoß. 3 Das Corpus articuli baut sorgfältig und durchaus originell
die Ordnung der einzelnen Aspekte auf, unter denen die dritte göttliche
Person erscheint. Grundlegend ist für die zweite Prozession der modus

1 ad I und 2 (179b).
2 ad 3-4 (I79b).
3 i8oa/b.



(245) ®er hl- Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes "3
caritatis. Die Liebe ist ihre formelle Prägung, die dritte Person also

die Person der höchsten, weil innergöttlichen Liebe. Die erste Wirkung
der Liebe aber ist die Einigung, daher wird die dritte Person mit Recht
als Band (nexus et vinculum) bezeichnet. Dann erst setzt eine weitere

Folgewirkung ein, nämlich die begeisterte Tendenz hin zum Geliebten

(spiritus), die sich in gehobener Bewegung und im Erguß von Worten
ausspricht (multiplicativus est spiritus et emissivus ; ut cordis bonum,

quod in corde est conceptum et formatum, vehat in dilectum ; per
modum vestoris verbi et virtutis). St. Dionysius redet darum von
der extasis. Für diese dritte Stufe führt Albert nach Galenus und
Avicenna ein uns heute etwas merkwürdig anmutendes Beispiel an :

wenn einer liebeskrank ist, man kennt aber nicht den Namen der

Geliebten, dann mag der Arzt die Schlagader berühren und viele Namen

nennen. Trifft er nun den Namen der Geliebten, dann schlägt die Ader

kräftiger und schneller — ein Beweis für die befeuernde Kraft der
Liebe (inspirât; daher der Name spiritus). In dieser Linie : amor,
nexus, spiritus wird ein procedere klar sichtbar, aber nicht die Tendenz

zur Artgleichheit, die sich bei der generatio findet ; und so bleibt es

für den zweiten Piervorgang bei dem allgemeineren Namen : processio
im Unterschied zu dem engeren der generatio. So sieht also Albert
den Unterschied zwischen generatio und processio gerade wie Thomas

im Vorhandensein der Tendenz der Artgleichheit bei jener und in
ihrem Fehlen bei dieser. Er kommt zwar dann noch auf den Versuch

einiger Theologen (quidam) zu sprechen, die das Recht der generatio
gründen in einen höheren Grad von Ähnlichkeit zwischen Vater und
Sohn (beide sind produzierende Personen, was der Heilige Geist nicht
ist ; so hatte es Richard gedeutet). Diesem Gedanken will er nicht
einige convenientia abstreiten, aber den Rang einer wirklichen ratio
will er ihm nicht zugestehen. Denn es werde zum Begriff eines Sohnes

nicht erfordert, daß er mit dem Vater den modus existendi gemein
habe, sondern nur Natur und Spezies. 1

Aus den Antworten auf die Argumente und Gegenargumente sei

nur ein Doppeltes hervorgehoben : einmal der Hinweis auf die
vollständige Einzigartigkeit dieser zweiten Prozession, die keine
vollkommene Parallele hat im Geschöpflichen, weil es in diesem Bereich
eine absolute Einfachheit nicht gibt 2, und dann eine kleine Unrichtigkeit

1 corp. (i8ol3/ia).
2 ad i und 5 (18ia).

Divus Thomas. 17



114 ^er hl- Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes (246)

im Bericht über die Ansichten Richards. Albert berichtet, daß nach
diesem feinsinnigen Denker der amor gratuitns der Vater sei, der amor
debitus der Sohn, der amor ex utroque permixtus der Heilige Geist

(jeweils per appropriationem, nicht per proprium). Daß dies nicht
stimmen kann, ergibt sich schon aus der Folgerung, die Albert selbst

zieht, daß nämlich die Liebe am meisten dem Vater eigne, dann dem
Sohne und am wenigsten dem Heiligen Geiste. Und tatsächlich ist
es bei Richard auch so, aber nur deswegen, weil er nämlich den Geist

als amor debitus bezeichnet und den Sohn als amor mixtus : d. h. der

Heilige Geist ist nur empfangend, also debitus, und der Sohn

empfangend, aber auch gebend, also mixtus. 1

Auch hier finden wir also starke Beziehungen Alberts zu Richard,
daneben aber eine beachtliche Originalität, nicht zu vergessen einen

gelegentlichen Hinweis auf St. Augustins psychologische Analogien. 2

3. Nun zur Kontroverse mit den Griechen Als Stütze für die
Einsicht in die lateinische Position führt unser Lehrer zunächst an
die Gewohnheit der Heiligen Schrift, die dritte Person Geist des Sohnes

zu nennen. Der Genetiv weist hin auf ein kausales Verhältnis zwischen
Sohn und Geist. Nun müssen aber die causa materialis, formalis und
finalis, wie einzeln gezeigt wird, ausscheiden ; es bleibt die causa
efficiens übrig, d. h. der Sinn : Spiritus a Filio. Nachdrücklich sucht
Albert auch zu beweisen aus der Sendung des Heiligen Geistes durch
den Sohn (Joh. 15). Das Axiom ist unerschüttert, daß der Sendende

jeweils das Prinzip des Ausgangs ist ; soll doch nach Augustin Zweck
der Sendung sein, daß man den Ausgang einer bestimmten Person von
einer anderen erkennt. Mag der Sprachgebrauch bezüglich des

Sichschenkens weitherziger sein (Pater dat se, aber niemals mittit se), so

steht er doch hinsichtlich des Sendens unerschütterlich. — Ähnlich sind
die Gedankengänge des nächsten Arguments, nur daß die biblische

Grundlage nicht so sicher steht. Die Griechen leugnen den zeitlichen

Ausgang vom Sohne nicht, lassen aber die Folgerung auf den ewigen

nicht zu. Das läßt Albert nicht gelten. Der zeitliche Ausgang ist nach

Augustin das Bild und die Sichtbarmachung des ewigen. Wenn also

die Griechen den zeitlichen Ausgang vom Sohne konzedieren, können
sie sich dem ewigen nicht entziehen. — Und nun noch die bekannte
Beweisführung des hl. Anselm, die auf Boëthius basiert und später zum

1 Fund. 7 und ad 7 (i8oa und 181a).
2 ad 8 (i8it>).



(247) Dër hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes 115

Allgemeingut der gesamten Scholastik geworden ist. « Personae divinae
in omnibus eaedem sunt, nisi ubi distinguit inter eas oppositionis
relatio. » Albert hat dieses Prinzip sehr stark betont. Seinem Schüler

Ulrich zum Vorbild 1, hatte er für einen Personenunterschied gefordert
1. spezifische Prägung der Person, 2. einzig durch die proprietas originis
und 3. nur solche durch relativen Gegensatz.2 Nun kann er hier einhaken.
Vaterschaft und Sohnsein unterscheiden diese beiden Personen nicht
von der dritten, wohl aber gegenseitig, weil sie eine oppositio relationis

originis darstellen. Auch die aktive Spiration unterscheidet den Geist

nur vom Vater, wenn nicht der Sohn als aktiver Spirator angesehen
wird. Es fiele also der Unterschied zwischen Sohn und Geist, wenn
man auf das Filioque verzichten wollte. Denn das umgekehrte
Verhältnis : Filius a Spiritu kommt gar nicht in Frage. 3 Das Corpus
articuli bietet hier keinerlei Material, sondern bestätigt nur in knapper
Wendung die Schlagkraft der angeführten Argumente.

Wir dürfen also sofort zu den Einwendungen der Griechen und
ihrer Diskussion durch Albert kommen. Zunächst steht der Hinweis
auf das Fehlen dieser Lehre in der Heiligen Schrift, während der

Ausgang vom Vater dort ausdrücklich gelehrt wird (Joh. 15). — Albert
erwidert darauf : der Heiland wolle mit der Feststellung des Ausgangs
vom Vater keineswegs den Ausgang von ihm selbst leugnen ; sondern

er übergehe diesen Punkt demütig, wie er ja auch sonst
augenscheinlich Eigenes dem Vater ausdrücklich zuschreibe ; Joh. 7 : mea
doctrina non est mea, sed ejus qui misit me. 4

Diese landläufige Einwendung findet eine Ergänzung ex auctoritate
durch den ebenfalls damals weitverbreiteten Hinweis auf das Symbolum
Nicaenum : in ihm fand sich das Filioque nicht, es ist ein späterer
Zusatz. Archäologisch interessant, aber auch nachzuprüfen wäre die

Behauptung, daß Papst Leo am St. Petersaltar das Nizänum auf Silbertafeln

habe anbringen lassen. Die Griechen behaupteten nun, die
Lateiner seien dem Anathem verfallen, weil das Konzil selbst alle unter
den Bann stellte, die am Symbol etwas zufügten oder wegstrichen. —
Die Antwort unseres Heiligen betont, daß das Nizänische
Glaubensbekenntnis nicht alle. Glaubensartikel enthalte, wie ja augenfällig das

Bekenntnis des Apostolicums von der Höllenfahrt Jesu fehle. Das

1 Vgl. mêine Trinitätslehre Ulrichs v. Straßburg, S. 15 f.
2 Sentenzenkommentar, dist. 10, art. 12 (XIV, 203b).
3 Contra 1-4 (XVII. 182b).
1 opp. 1 und ad : (i82a una 183b).



Il6 Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes (248)

Verbot des Konzils richte sich bloß gegen solche Zusätze, die falsch
und mit dem bereits darin Gesagten im Widerstreit sind. Ein Zusatz,
den die notwendige Sorge für die Reinheit des Glaubens der Kirche
abringe, könne doch nicht verurteilt werden. Und wie notwendig der
Zusatz des Filioque gewesen sei, beweise gerade der Irrtum der
Griechen, die diesen Glaubenssatz leugnen. 1

Besonders interessant aber sind uns Alberts Bemühungen um
charakteristisch griechische Aussprüche. Da ist zunächst eine Stelle

aus einer gefälschten Vita des Apostels Andreas : der Heilige Geist

geht vom Vater aus und ruht im Sohne. Dasselbe behauptet Johannes
v. Damaskus. Dahin wollten auch die Griechen zwei Stellen aus Joh. 1

beziehen, wo es heißt : der Heilige Geist steigt herab (vom Vater)
und bleibt auf dem Sohne. 2 —Die Antwort Alberts will all diese Worte
zunächst nur beziehen auf die missio temporalis des Heiligen Geistes

zum Sohne. Bei ihm bleibt der Geist für immer und in quellhafter
Fülle — im Unterschied zu allen Menschen, bei denen er oft leider
wieder verdrängt wird. 3 Das Damaszenuswort nimmt er ernster.
Zunächst äußert er einen leisen Zweifel an seiner Echtheit. Dann aber

geht er darauf ein durch die Unterscheidung zwischen dem inneren
und äußeren Wort. Jenes bezeichnet schon Augustin als « cum amore
notitia ». Das innere Wort geht vom Geiste aus und wird sofort
Gegenstand von dessen Liebe, die dann aber auch vom Wort dem
Geist zurückgegeben wird. Da haben wir das procedere der Liebe

von Geist und Wort, womit ein gewisses Ruhen im Wort verbunden
ist. Und so ist die Anschauung der Lateiner. Die Griechen hingegen
beziehen sich mehr auf das äußere, gesprochene Wort. Und da liegen
die Dinge anders : da geht der Hauch nicht mehr von beiden aus,
sondern vom Geiste allein ; und in ihm soll sich das äußere Wort
bilden ; das Wort ist so der Endpunkt des Hauches, in dem er zur
Ruhe kommt. So ist die Vorstellung der Griechen, die aber die trini-
tarische Entfaltung direkt auf den Kopf stellt, und das Wort vom
Geist abhängig macht. Darum wagt Albert die Worte : sed haec

sententia mihi non placet. 4 Mag diese Deutung auch nicht erschöpfend
sein und die griechische Denkweise nicht ganz treffen 5, so zeugt sie

doch von einer gewissen Kenntnis der Kontroverse, wie ja auch die

1 opp. 5 und ad 5 (i82a und 183t,/4a).
2

opp. 2-4 (i82a). 3 183b. 4 ad 3 (183b).
6 Vgl. etwa J. Bilz, Die Trinitätslehre des hl. Joh. v. Damaskus, S. 171 ff.



(24g) Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes 117

altgriechische Lehre vom Geist als dem Boten des Wortes (vehiculum
verbi) von Albert mehrmals erwähnt wird. 1 Die Behandlung desselben

Problems im Sentenzenkommentar ist ausführlicher. Die Griechen

kommen mehr zu Worte, aber in den Lösungen offenbart sich auch

nicht mehr Kenntnis ihrer Besonderheiten. 2

Nun erhebt sich noch die zusätzliche Frage : wie sollen wir uns
das Zusammenwirken von Vater und Sohn in der Hauchung denken

Hauchen sie, insofern sie Vater und Sohn sind, also zwei Oder insofern
sie Gott sind, also eines Wesens Ja, auch diese Antwort genügt
nicht. Sie hauchen, insofern sie eins sind als ein Hauchprinzip. Weil
Vater und Sohn im Verhältnis zur dritten Person nicht im Gegensatz

stehen, sind sie eins, ein Hauchprinzip. Zwei hauchende Personen

zwar (Albert sagt nicht nur duo spirantes, sondern sogar duo spiratores,
was Thomas im Gegensatz zu Ulrich nicht billigt), aber nur ein

Ausgang 3
; hier sehen wir das Vorbild für Ulrich, der meint : einerseits

hauchen beide, inquantum distincti sunt (d. h. als zwei Subjekte),
andererseits aber auch, inquantum unum sunt, d. h. eine Hauchkraft. 4

Zum Schluß hält sich unser Lehrer verpflichtet noch kurz einzugehen

auf einige traditionelle Wendungen, in denen dem Vater hinsichtlich
der Hauchung eine gewisse Präponderanz zugebilligt wird. Da stellt
er nun fest, daß ihm weder ein prius noch ein plenius zukommt, weil
Vater und Sohn gleichewig und allseitig gleich sind. Aber dennoch
wird dem Sohn die Hauchkraft zuteil vom Vater, so daß er eine gewisse
auctoritas originis hat, die allerdings keine inhaltliche Vollkommenheitsüberlegenheit

einschließt. Das .ist auch der Grund, weshalb Augustin
und Hieronymus behaupten, der Heilige Geist gehe principaliter und

proprie vom Vater aus, wozu sie freilich nicht fügen : er gehe nur
secundario und improprie vom Sohne aus. Der hl. Hilarius redet auch

mit Recht davon, daß der Sohn bezüglich des Geistes die Mitte sei,

eine Art Mittelursache, oder wie die Theologen sagen : principium de

principio. 5 Hiermit streift er an eine Redeweise, die Richard in die

Theologie eingeführt hat, daß nämlich der Heilige Geist mediate et
immediate a Patre ausgehe. Man darf sie als überaus fein und
tiefsinnig bezeichnen. Aber an diesem Punkte verweigert "unser Heiliger

1 Hier (183 b) ad 3 ; m. 2. Fund. 9 (i8oa).
2 Dist. 11, art. 6 (XIV, 212-4).
3 ad q. 2 (i84a).
4 Slohr, Die Trinitätslehre Ulrichs v. Straßburg, 44 f.
5 ad q. 2 (i84a).



Il8 Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes (250)

dem sonst so verehrten Autor die Gefolgschaft und besteht fest auf
dem aeque immediate procedit a Filio. 1 Freilich wird er hierin von
seinem Schüler Ulrich wieder verlassen. 2

Wir dürfen hier abbrechen mit der Feststellung, daß Albert eine
interessante Stellung in der mittelalterlichen Trinitätslehre einnimmt —
auf der Wasserscheide zwischen der richardischen Richtung, der er

•
sehr sympathisch, aber nicht unkritisch gegenübersteht, und der augu-
stinischen Tradition, die mit seinen Schülern Ulrich und vor allem
Thomas wieder machtvoll zur Geltung kommt. Diese Stellung wird
noch eine besondere Beleuchtung erfahren, wenn wir nun noch einem
Glied der älteren Dominikanerschule das Wort geben, das stärker als

Albert die seit Alexander von Haies herkömmliche Theologie vertritt :

Petrus v. Tarantasia (sei. Innozenz V.). Um es sofort zu sagen, die
Trinitätslehre dieses sei. Lehrers macht den Eindruck, als wäre sie

ein Auszug oder eine getreue Nachgestaltung des Sentenzenkommentars
des hl. Bonaventura. Freilich darf man nicht übersehen, daß doch
auch selbständige Kraft vorhanden ist, die manchmal sich aufs schönste

offenbart.

4. Die Parallelen zu den einleitenden Gedanken Alberts enthält
schon die dist. 2, die Gelegenheit gibt, das Verhältnis von Einheit
und Mehrpersönlichkeit in Gott zu erörtern. Im Wesentlichen Ideen
Richards, trägt Petrus doch auch eigene Findungen vor. Da findet
sich z. B., daß die Fülle alles Guten die höchste Liebe erfordert ;

diese aber kann a) nicht aufs eigene Ich gehen und h) nicht auf etwas
Wesensfremdes. Hier wird ausdrücklich der Name Richards genannt. 3

Damit ist aufs engste verwandt der Gedanke, daß kein Besitz so

recht freudvoll ist, wenn man keinen Genossen der Freude hat 4
;

ebenso was das Corpus enthält, nämlich daß die höchste Diffusionskraft

des summum bonum und seine vollkommene Liebe die

Mehrpersönlichkeit verlangt. Die übrigen Argumente dieses Artikels sind
höchstens neuplatonische Variationen zu richardischen Grundgedanken ;

daran kann auch des Autors ausdrückliche Berufung auf den großen
Viktoriner nichts ändern. Das Universum bietet folgende Fälle : in
einer Person ist eine Natur — Engel ; in vielen Personen viele Naturen

1 Dist. 12, art. 1 (XIV, 217 f.).
2 Die Trinitätslehre 49 f.
3 Dist. 2, q. 2, art. 1. Fund. 5 (Ausgabe der Sentenzen, Tolosae 1682, Tom. 1,

p. 21 b).
4 Fund. 4 (ibid.).



(251) Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes 119

— überall ; in einer Person mehrere Naturen — der Mensch (Leib
und Seele je als Natur gerechnet). Nun verlangt die Vollendung des

Universums auch noch die Verwirklichung der letzten Möglichkeit :

eine Natur und mehrere Personen. 1 Es gibt ein Wesen, das zugleich

von sich selbst und von Ewigkeit da ist ; ein anderes, das weder von
sich selbst noch von Ewigkeit da ist ; nun muß es noch ein Mittleres
geben ; von sich selbst und nicht ewig — das ist ganz unmöglich, also

muß es ein ewiges Wesen geben, das nicht von sich selbst ist. Und
das ist nur möglich innerhalb des göttlichen Wesens durch Personenmehrheit.

2 Es gibt eine partikuläre Natur ; sie ist unmitteilbar und
unteilbar zugleich. Es gibt eine universale, die zumal mitteilbar und
teilbar ist. Die Mitteilbarkeit ist eine Vollkommenheit, die gleichzeitige
Teilbarkeit ein Mangel. Da nun alles Vollkommene sich in Gott findet,
muß in ihm eine Selbstmitteilung ohne den geschöpflich unvollkommenen
Modus der Teilbarkeit sein. 3 Diese Mehrheit kann aber im absolut
einfachen Gott nur sein auf Grund der Relation, und zwar der relatio
originis ; und da gibt es nur drei Möglichkeiten : unus a nullo, a quo
alius ; alter ab alio, a quo alius ; alter ab alio, a quo nullus. Hiermit
sind alle Kombinationen erschöpft. 4 Das wird nun im folgenden —
immer in enger Fühlungnahme mit Richard — näher erläutert. Unter
der Voraussetzung, daß es in Gott eine summe plena et ordinatissima
Concors differentia et differens concordia gibt, kann es in ihm nur
eine Dm'faltigkeit geben. Eine einzige Person nur kann a nullo sein

et a qua alii : denn wären die anderen nicht von ihr, dann bliebe sie

allein und es gäbe keine Mehrheit ; und wären mehrere a nullo, dann
bestünde zwischen ihnen als isolierten Größen keine Beziehung und
Verwandtschaft, keinerlei Gemeinschaft (germanitas). Ebenso kann

nur eine einzige von anderen sein, ohne daß von ihr wieder andere

stammen. Denn käme sie nicht von anderen her, dann entbehrte sie

der seligen Gemeinschaft, stammten wieder andere von ihr, dann gäbe

es einen Prozeß in infinitum ; und wenn einer anderen Person unter
den dreien die gleiche Eigenart zukäme, wäre wieder der lückenlose

Zusammenhang unterbrochen und die summa germanitas, die engste
Blutsverwandtschaft unmittelbaren Zusammenhangs, auf die Richard
so großen Wert legt, bestünde nicht mehr. Ein gleiches gilt auch für

1 Fund. 1 (21a).
2 Fund. 2 (21 a).
3 Fund. 3 (ibid.).
1 art. 2. Fund. 1 (2it>/2a).



120 Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes (252)

die mittlere Person : mehrere solche mittlere Personen würden das

unmittelbare Herstammen aller von jeder beteiligten Person unmöglich
machen, also die summa germanitas zerstören ; dazu käme noch die

Schwierigkeit, daß die mittleren Personen entweder per modum naturae
oder voluntatis ausgehen, also entweder näher an den Sohn oder an
den Geist heranrücken und so wiederum die vollste Harmonie und das

vollendete Gleichgewicht stören müßten. Es bleibt also bei der Dreiheit
der Personen.1 Eine ergänzende Bemerkung darf ich hier noch

anfügen : die Caritas, die treibende Kraft der zweiten Emanation ließe

an sich mehrere condilectores zu, also eine Überschreitung der Dreizahl,
aber die summa Caritas, die die aequalitas dilectionis fordert und darum
die summa germanitas erheischt, verlangt das Stehenbleiben bei der

Trinität. 2

Die dritte Person wird von Petrus ebenso wie von Richard und
Albert als condilectus bezeichnet ; der zweite Hervorgang als der
Prozeß der Liebe ; aber noch lieber als processus liberalitatis und mit
besonderer Vorliebe als processus amicitiae benannt 3

; die Folgerung
der späteren Franziskanerschule, daß es sich bei der zweiten Prozession

um etwas Willkürlich-Freies handelt im Gegensatz zur ersten, wird
aber nicht gezogen.

Interessant ist der Versuch, durch einen Vergleich Verständnis
für die Tatsache zu gewinnen, daß der Heilige Geist das Band der
beiden anderen Personen ist, obwohl er doch das Schlußglied in der

trinitarischen Entfaltung ist und nicht die mittlere Person. Das wäre
auch im Kreatürlichen so, wenn man sich zwei Körper denkt, die durch
einen von beiden ausströmenden Saft zusammengekittet würden. 4

Sehr ausführlich äußert sich Petrus zum Unterschied der beiden
Prozessionen. Daß man diesen gemeinsamen Terminus auf zwei so

sehr verschiedene Vorgänge anwendet, kommt daher, daß in beiden
eine Emanation vorliegt ; die Appropriation des Ausdrucks aber für
den zweiten Ausgang hat seinen Grund 1. darin, daß die dritte Person

von zwei anderen ausgeht, also magis videtur procedere ; daß sie 2. ab

uno in alium procedit, worin wiederum ein plus vorzuliegen scheint ;

3. endlich ist die spezielle Art dieser Prozession der zweiten gegenüber
noch dunkler, weshalb sich das Festhalten an dem allgemeineren Namen

1 1. c. art. 2 (22a).
2 Dist. 10, q. 1, art. 1 ad 5 (92a).
3 Dist. 2, q. 2, art. 2. Fund. 4 (22a) ; dist. 13, art. 2, corp. (i09a).
4 Dist. 10, q. 3, art. 1 ad 1-3 (95a).



(253) ®er Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes 121

empfiehlt.1 Nun werden zwei in damaliger Zeit verbreitete Meinungen
über diesen Unterschied registriert : die letzten Unterschiede, zu denen

man vordringen kann, sind die Relationen — nach anderen die modi

procedendi ; das darf man aber nicht beziehen auf Intellekt und
Willen ; denn diese sind nur ratione verschieden ; sondern man muß

sagen : die erste Prozession erfolgt ab uno, die zweite a duobus, das

sind reale Verschiedenheiten ; Petrus selbst gibt eine kombinierende

Lösung : die notionalen Akte sind formaliter durch sich selbst
verschieden, originaliter aber durch die proprietates, insofern der eine

von nur einer Person ausgeht, der andere von zweien2 ; der von
Albert und Thomas forcierte Unterschied, daß nur die generatio kraft
eigenen Wesens auf die Artgleichheit gerichtet ist, klingt auch .bei

Petrus an : namentlich an der Stelle, wo er betont, daß nicht jeder
Hervorgang ex propria substantia schon generatio sei, wie der Hervorgang

Evas aus Adam zeige. 3 Und dann dort, wo es heißt, daß die

processio amoris nicht in eigener Kraft die Artgleichheit schaffe, sondern

nur die vollkommene processio amoris, die sich im allvollkommenen
Gott findet. 4

Den Griechen gegenüber verlangt einen Hervorgang von beiden
1. die Vollkommenheit des Sohnes, d. h. die vollkommene Ähnlichkeit
dem Vater gegenüber, 2. die Art des Hervorgangs als amor liberalis,
3. die Notwendigkeit einer persönlichen Unterscheidung vom Sohn,

4. die ratio germanitatis et aequalis amoris. 5 Die Punkte 2 und 4 sind
aus den vorigen Ausführungen klar verständlich ; der Punkt 3 ist
allen Lateinern geläufig ; der erste Punkt aber bedeutet ein

Zugeständnis an Richard über Albert hinaus. Es kehrt in der Lehre

vom Imago-Charakter des Sohnes wieder und stößt auf Schwierigkeiten,
wo er sich mit dem Damaszener auseinandersetzen soll, der auch den

Heiligen Geist als Bild des Sohnes bezeichnet. 6 Sonst bietet die Kontroverse

mit den Griechen bei Petrus nichts besonderes ; wie Albert,
zitiert er Damaszenus, Dionys und Gregor v. Nazianz ; die griechische
Analogie vom Hauche, der das Wort begleitet, aber nicht aus ihm
stammt, gibt er richtig wieder. 7

1 Dist. 13. q. 1, art. 2, corp. (107b).
2 Ibid. q. 2, art. 1, corp. (io8a/b) ; ibid. ad 3.
3 Ibid. q. 2, art. 2 ad 1 (i09a).
4 Dist. 10, q. 1, art. 2 ad 1 (93a).
5 Dist. 11, art. 1, corp. (98a).
6 Dist. 28, q. 3, art. 2, corp. und ad 1 (234b),
' Dist. 11, 1. c. ad 1-4 (98a).



122 Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes (254)

Sehr sorgfältig sind des Seligen Ausführungen über die Einheit
des Hauchungsprinzips. Vater und Sohn hauchen nicht einfachhin,
inquantum unum sunt, noch auch inquantum plures sunt, sed ut
unum in principio, quo agunt1 ; dann formuliert er wieder anders :

ut plures sunt sec. rationem agentium, non tarnen sec. formam eos

plurificantem idest paternitatem et filiationem, sed sec. formam, in

qua conveniunt. 2 Das wird nun erklärt dahin, daß jeder Akt
ausgeht von einer Person als der handelnden, aber auch von einer Potenz
oder Quasipotenz als dem tragenden Prinzip. Und die einzige potentia
spirativa ist der unmittelbare Ausgangspunkt des Hauchungsaktes,
daher auch seine Einheit. 3 So mag man denn reden können von duo

spirantes, sogar von duo spiratores, aber der Hauchakt ist etwas
durchaus Einheitliches und ein Mehr oder Früher kann es dabei für
den Vater nicht geben. Zwar hat der Sohn vom Vater empfangen,
aber was er empfangen hat, ist ihm mit diesem unteilbar eins. 4 Wie

mag sich unser Autor nach solchen Ausführungen zur Frage stellen :

geht der Heilige Geist aeque immediate von Vater und Sohn hervor oder

nicht Die Antwort ist wiederum sehr wohl abgewogen. Aeque immediate

nach einer doppelten Richtung i. im Hinblick auf das principium
quo, die eine spirative Kraft, 2. im Hinblick auch auf die beiden

spirantes, d. h. von beiden Personen geht der Heilige Geist gleich
direkt aus. Und doch ist an dem immediate et mediate des Richard
etwas Wahres, weil der Sohn vom Vater alles, auch die Hauchkraft
empfangen hat ; Richards berühmtes und treffendes Beispiel von Seth,
der von Adam in doppelter Weise hervorging : unmittelbar durch

Zeugung und mittelbar insofern, als die Mutter Eva auch von Adam

stammte, freilich auf ganz besondere und wunderbare Art. 5 Dies

Beispiel ist ein Plus gegenüber Albert und die noch sorgfältigere Art
der Abgrenzung des aeque immediate ebenfalls. Vielleicht ist dies

Bremsen gerade bei dem richardbegeisterten Petrus v. Tarantasiä ein
besonders nachdrücklicher Beweis dafür, daß Alberts kritische Haltung
zu detn Viktoriner doch tiefen Eindruck gemacht und für das

Verlassen seiner Spur durch Thomas und andere maßgebend geworden
ist. Die Bewegung ging allerdings langsam, wie gerade Petrus zeigt.

1 Ibid. art. 2, corp. (98b).
2 Ibid. ad 2 in contra (99a).
3 Ibid. art. 3, corp. (99a/H).
4 Dist. 12, art. i und 2.
5 Dist. 12, art. 3 ad 3 (io4a).



(^55) ^er hl- Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes 123

Erwähnt soll gerade noch sein, daß Petrus für gewisse griechische
Formeln ein weiteres Herz hatte als andere. So verblüfft wohl nach
den früheren Darlegungen einigermaßen, daß er die Redewendung
zugesteht : procedit a Patre in Filium und umgekehrt. Doch denkt er
sich da die Person, zu der er ausgeht, nicht als Empfänger des Heiligen
Geistes, des Geschenkes, sondern als Objekt der Liebe, durch die er

hervorgeht.1 Auch für die Formel : a Patre procedit et in Filio
requiescit weiß er etwas Neues zu sagen ; das sei deshalb gesagt, weil
der Sohn nicht einer weiteren Person die Kraft zu hauchen vermittle. 2

Mag dies auch nicht den griechischen Gedanken exakt wiedergeben, so

zeigt sich doch, wie tiefe Gedanken sich unser Autor gemacht hat,
immer freilich im Bannkreis des Viktoriners Richard.

Wir schließen ab in dem Bewußtsein, daß unser neuer Kirchenlehrer

gewiß nicht den Reifegrad der Lehre erreicht hat wie sein

größerer Schüler Thomas, daß er aber auch in der behandelten Materie
diesem den Stoff vorbereitet und auch die neue Richtung gebahnt hat.
In wechselvollen und fruchtbaren Zeiten ist das Richtungfinden besonders

schwer, aber auch besonders verdienstvoll. Und daß'unser Heiliger
für seine Zeit und für die größere Zukunft das geleistet hat, hat auch

unsere kurze Festbetrachtung pro modulo suo wohl gezeigt.

1 Dist. io, q. 2, art. 2 (94a/b).
2 Vgl. oben Seite 122, Anm. 5.


	Der hl. Albertus über den Ausgang des Heiligen Geistes

