
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Kommentar des hl. Albertus Magnus zur Einführung in die Politik des
Aristoteles

Autor: Rohner, A.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentar des hl. Albertus Magnus zur

Einführung in die Politik des Aristoteles.

Von P. Mag. Ant. M. ROHNER O.P., Freiburg.

Es ist nicht meine Absicht, im folgenden Artikel den Kommentar
des hl. Albert des Großen zur Politik des Aristoteles zu würdigen.
Für eine solche Aufgabe wäre der Raum hier zu kurz bemessen. Es
handelt sich nur um die Einleitung in die Politik des Aristoteles, die
in der Pariser Ausgabe des Aristoteles als erstes Kapitel überschrieben

wird, in der Berliner Ausgabe dagegen die beiden ersten Nummern
umfaßt. Ich beabsichtige hier auch nicht, einen Kommentar zu diesem

einführenden Teil des Kommentars des hl. Albertus zu schreiben, sonst

könnte vielleicht ein Kommentar zu meinem Kommentar usw.
geschrieben werden. Meine Absicht ist folgende : Ich möchte aus dem
Kommentar des einleitenden Kapitels jenen Gedanken hervorheben,
den Albertus als Grundgedanken der ganzen aristotelischen Politik
ansieht und von dem aus er die ganze Politik des Aristoteles verstanden
wissen will.

Dieser Grundgedanke ist der Gedanke : Natur (<pûciç). Auf allen

Gebieten, die der Doctor universalis in den Kreis seiner wissenschaftlichen

Untersuchungen gezogen hat, hatte es Albertus in erster Linie
immer auf die Natur abgesehen. Dadurch, daß er bei seinen Forschungen
auf dem Felde der Botanik und Zoologie den Blick seiner Absichten
immer auf die Ausfindigmachung der Natur gerichtet hielt, ist Albertus
ein so' großer Naturforscher geworden. Bei seinen Studien über den
Menschen und des Menschen Werke, wandte Albertus sein Auge nie von
der Natur des Menschen ab. Aus diesem Grunde ist er ein so großer
Philosoph, besonders praktischer Philosoph geworden. Selbst in seinem

Sinnen und Denken über die Übernatur Gottes und die übernatürliche
Gemeinschaft des Menschen mit Gott, suchte Albertus vor allem die
der Übernatur eigene Natur sich klar zu machen. Deshalb ist er ein

so großer Theologe geworden.



96 Kommentar des hl. Albertus Magnus (228)

Bevor ich meine Sache darstelle, fasse ich kurz zusammen, was
Aristoteles in seiner Einleitung in die Politik lehrt. Wir können einen
Kommentar nicht wohl verstehen, wenn wir nicht wissen, was er
kommentiert.

Wir sehen — so Aristoteles — in jedem Staat (tcoA;) eine Art
von Gemeinschaft (xotvwvt'a) und in jeder Gemeinschaft eine auf ein
Gut gerichtete Veranstaltung ; denn alle Menschen werden in allen ihren

Handlungen durch das, was ihnen als ein Gut erscheint, bestimmt;
bezweckt so jede Gemeinschaft irgend ein Gut, um so mehr die auf
das überragendste aller gerichtete und darum selbst alle überragende
und umfassende : das ist aber diejenige, die wir Polis oder politische
Gemeinschaft nennen.

Es gibt drei Gemeinschaften : die Familie (oixta), die Siedelung
(x(o[ay]) und das bürgerliche Gemeinwesen (~d>aç). Man darf sich das

Verhältnis dieser drei Gemeinschaften nicht so denken, wie wenn die

Siedelung eine erweiterte Familie und die politische Gemeinschaft eine

erweiterte Siedelung wäre. Eine solche Auffassung ginge am Kern der
Sache vorbei. Sie sähe nur auf das Quantum, nicht aber das Quale.
Sie würde das Wichtigste, den Zweck und damit die Natur, außer acht
lassen.

Wer also dem staatlichen Gemeinwesen auf den Grund gehen will,
der muß zuerst die Familie und die Siedelung in ihrer Natur kennen

lernen, dann wird er auch die Natur der Polis verstehen können. Die

Eigenart dieser beiden untergeordneten Gemeinschaften wird man am
leichtesten einsichtig machen, wenn man sie in ihre letzten Bestandteile
auflöst. So macht man es bei allen Dingen, in die man einen Einblick
gewinnen möchte.

Die letzten Elemente der Familie sind Mann und Frau. Mann und
Frau kommen nicht zufällig zusammen ; sie gehören von Natur aus

zusammen. Man sieht ja, wie sie einander natürlich ergänzen in bezug
auf die Organe und die Funktionen zum Zwecke eines gemeinsamen
Gutes : der Nachkommenschaft. Zu diesem ursprünglichsten Verhältnisse

tritt noch ein zweites hinzu : Das Verhältnis von Herr und Sklave.

Auch der Herr ist von Natur aus Herr und der Sklave ist von Natur
aus Sklave. Beide Verhältnisse sind Ergänzungsverhältnisse und
bezwecken zusammen das Sein und das Wohlsein der Familie.

Nicht auf mechanischem, sondern auf organischem Wege geht
sodann aus den Familien die Siedelung hervor. Die Siedelung ist auch

eine Gemeinschaft, aber lockerer als die Familie. Im häuslichen Kreise



(229) zur Einführung in die Politik des Aristoteles 97

sitzen die Vielen an einem Tische zusammen und versammeln sich um
einen Herd. Nicht so in der Siedelung. In der Siedelung werden die
einzelnen Familien mehr durch die gemeinsamen Interessen zusammengehalten.

Man tritt miteinander in Verkehr, weil man einander braucht.
Was der eine zu viel hat, hat der andere zu wenig. Auf diese Weise

entsteht der gegenseitige Austausch von Gütern, die zum Leben
notwendig sind. Dadurch kommt man einander näher. Man versteht
einander, man hält zusammen, man steht zusammen, man hilft einander,

man ergänzt einander. Und dieses Zusammen im Leben und Streben
ist ganz natürlich.

Verschiedene Siedelungen wachsen zu einem neuen Ganzen

zusammen. Und das ist der Staat, die Polis. Schon der Umstand allein,
daß der Staat aus den Siedelungen herauswächst, beweist zur Genüge,
daß die Polis nicht nur Menschenwerk, sondern auch Naturprodukt ist.
Im Staate erhalten die Familien und die Siedelungen ihre Vollgestalt.
Ihre Entwicklung ist hier am Ziele. Deshalb besteht die Eigenart und
das charakteristische Merkmal der Polis in ihrer Selbständigkeit. Die
Familie und die Siedelung genügen sich noch nicht. Der Staat aber

genügt sich vollständig. Die Geschlossenheit (aüxaoxei'a) zeichnet den

Staat vor allen übrigen sozialen Einheiten aus. Alles, was der einzelne,
die Familie, die Siedelung zu einem naturgemäßen Leben notwendig
hat, ist hier vorhanden. Hier ist für alle und für alles gesorgt. Der
Staat ist nicht nur naturgemäß, sondern unter allen menschlichen

Gesellungen die natürlichste. Der Zweck ist die Natur. Je höher aber

der Zweck einer Gemeinschaft ist, um so natürlicher ist die Gemeinschaft.

Der Zweck der Polis ist der höchste unter allen sozialen

Zwecken. Der ganze Hang des Menschen zur Gesellung gipfelt ja im
Staat. Der Staat faßt alle Zweckenergien zum letzten Ganzen

zusammen. Der Zweck ist das Letzte und das Erste zugleich. Der Staat
also, der das Letzte ist in der Auswirkung der menschlichen Geselligkeit,
ist das Erste, das von der sozialen Natur des Menschen beabsichtigt
ist. Die Polis ist der Natur nach früher als die Familie und die

Siedelung und als jeder von uns. Obgleich die Familie und die Siedelung
früher als der Staat in die Wirklichkeit getreten sind, ist doch die
natürliche Anlage des Menschen zur Gemeindung noch ursprünglicher
als die zur Familie und zur Siedelung. Das kann sich jeder zur Evidenz

bringen, wenn er auf die Sprache des Menschen sein Augenmerk richtet.
Das Tier tut seine Empfindungen und Gefühle durch Laute kund und

bringt es dadurch zur Herde. Der Mensch aber teilt dem Menschen

Divus Thomas. 16



g8 Kommentar des hl. Albertus Magnus (230)

Gedanken mit. Das geschieht durch die Sprache. Ihre Gedanken von
gut und böse, von recht und unrecht, von nützlich und schädlich

vermögen die Menschen durch das Sprechen einander mitzuteilen.
Die Sprache ist der Hauptfaktor in der menschlichen Gemeinschaftsbildung.

Der Mensch aber fängt nicht erst in der Familie oder Siedelung
an zu sprechen. Der Mensch spricht als Mensch. Die Anlage zum
Sprechen ist Anlage des Menschen. Daher genügt es nicht, zu sagen :

Die Familie, die Siedelung ist ein Teil der Polis. Man muß noch hinzufügen

: Jeder einzelne von uns ist ein Teil des Staates. So ist der Staat
früher als jeder von uns. Ein Mensch, der von der menschlichen Gemeinschaft

ganz abgesondert lebte, wäre bald kein Mensch mehr. Er wäre
entweder ein Tier oder ein Gott. Nur in der Gemeinschaft, und letzten
Endes nur im Staate, kann der Mensch ein Vollmensch werden.

Es ist also Zweck und Natur in der Polis. Die Natur allein aber
macht nicht den Staat. Es muß noch menschliche Vernunft und
Klugheit und Kunst hinzukommen. Die menschliche Natur legt die
Fundamente des Gemeinwesens, sie bietet den Grundplan in den

allgemeinen Umrissen und macht in der Ausführung den ersten Schritt
ganz allein. Das Weitere aber macht sie zusammen mit der menschlichen

Klugheit und Kunst. Der Mensch hat die Vernunft nicht
umsonst bekommen. Mithin ist der Staat nicht das Werk der Natur allein.
An der Verwirklichung der Polis hat auch die Staatskunst ihren großen
Anteil. Diejenigen, die zuerst das Staatswesen ins Leben gerufen haben,
sind Spender großer Güter geworden. Sie haben die Gerechtigkeit in das

Gemeinschaftsleben eingeführt, sie haben durch die öffentliche
Rechtsordnung das Gemeinwohl gesichert und sind durch die Schaffung der
öffentlichen Rechtspflege die Hüter der sozialen Gerechtigkeit geworden.

So weit Aristoteles. Auf den ersten Blick leuchtet aus dieser

Darstellung die zentrale Bedeutung der politischen Natur des Menschen

hervor. In seinem Kommentar geht Albertus nicht weit über die
aristotelischen Ausdrücke hinaus. Rein äußerlich betrachtet, scheint
Albertus in seinem Kommentar keinen anderen Zweck verfolgt zu haben,
als den logischen Zusammenhang des Aristoteles möglichst durchsichtig
zu machen. Ich habe mir aber die Frage gestellt, ob der Gedanke,
in dem Albertus die politische Natur des Menschen faßte, und der
Gedanke, in dem Aristoteles die politische Natur des Menschen begriff,
sich vollständig decken oder nicht Ich bin zur Überzeugung gekommen,
daß Albertus erheblich über Aristoteles hinausgehe, und das nicht nur
als Theologe, sondern auch als Philosoph. Aus dem Kommentar in die



(231) zur Einführung in die Politik des Aristoteles 99

Einleitung allein ist das nicht ersichtlich. Es wird aber ersichtlich,
wenn man das Ganze seiner Politik, erst recht ersichtlich, wenn man
dabei das Ganze seiner Philosophie mitdenkt. Wenn man das Ganze

der Philosophie Alberts hinter seinem Gedanken der politischen Natur
des Menschen mitbetrachtet, wird man finden, daß der Fortschritt
Alberts über die Lehre des Aristoteles in unserer Frage seinen Grund in
einer tieferen Erfassung der menschlichen Persönlichkeit hat. Der

griechische Philosoph hat unstreitig groß vom Menschen gedacht.
Albertus Magnus denkt noch viel größer von ihm.

1. Albertus Magnus denkt größer als Aristoteles vom Verhältnis
der politischen Natur des Menschen zur politischen Gemeinschaft und

zur menschlichen Gemeinschaft überhaupt ;

2. Albertus Magnus denkt größer als Aristoteles vom Verhältnis
der politischen Natur des Menschen zum politischen Gemeinwohl ;

3. Albertus Magnus denkt größer als Aristoteles vom Verhältnis der

politischen Natur des Menschen zur politischen Organisation ;

4. Albertus Magnus denkt größer als Aristoteles vom Verhältnis der

politischen Natur des Menschen zur Kunst der Politik.

1. Aristoteles sagt also : Nicht nur die Familie, nicht nur die

Siedelung, sondern auch jeder von uns ist von Natur ein Teil des Staates.
Das Ganze aber ist früher als sein Teil. Deshalb ist der Staat nicht nur
früher als die Familie, früher als die Siedelung, sondern auch früher als

jeder von uns. Von Natur aus. Aber wo ist da die Person Geht bei
dieser Auffassung die menschliche Persönlichkeit nicht im Staatsganzen
unter Wird bei einer solchen Einstellung nicht das ganze persönliche
Leben des Menschen vom Staatsorganismus verschlungen Nicht mit
Unrecht wird dieser Vorwurf dem Griechentum gemacht. Auf Aristoteles

angewendet, besteht er nicht ganz zu Recht. Aristoteles
unterscheidet zwischen dem Menschen und dem Bürger, zwischen der

Menschentugend und der Bürgertugend, zwischen dem guten Menschen

und dem guten Bürger. Ein guter Mensch ist nach ihm mehr als ein

guter Bürger und die Menschentugend steht ihm höher als die Bürgertugend.

Die Bürgertugend ist im Sinne des Aristoteles wohl das Letzte,
auf das es alle Staatseinrichtungen abgesehen haben. Aber es ist nicht
das Letzte schlechthin. Das Letzte schlechthin ist die sittliche und
intellektuelle Vollentfaltung des Menschen. Die Entwicklung zum VolL
bürger ist nur die Voraussetzung und Vorbereitung zur Entfaltung des

Vollmenschen. Trotzdem aber erschöpft sich die ganze soziale Anlage



100 Kommentar des hl. Albertus Magnus (232)

des Menschen in seiner politischen Natur. Das ist die festeste

Überzeugung des Aristoteles. Über die Polis hinaus gibt es keine Gemeinschaft

und kann es keine geben, weil keine Anlage dazu im Menschen

vorhanden ist. Alle sozialen Naturanlagen des Menschen wurzeln und
gipfeln in seiner politischen Naturanlage. Sie umfaßt alle Anlagen, wie
auch ihre Verwirklichung, der Staat, alle Gemeinschaften umfaßt und
umschließt. Obgleich also — nach Aristoteles — die politische Gemeinschaft

keine Philosophen und keine Gelehrten, keine Künstler und
keine Forscher, noch weniger vollsittliche oder religiöse Menschen

hervorbringt, so kann dieses geistige Kulturleben doch nur im Rahmen
der Staatsverfassung und unter der Ägide der Staatsverwaltung sich
entfalten, so daß der Staat zugleich als Rechts-, Kultur- und Religionsstaat

gedacht ist. Wenigstens gilt das von der Kultur- und Religions-
gemeinschaft.

Diese Enge der aristotelischen Auffassung hat Albert der Große

durchbrochen. Das schwierige Problem : Individuum und Gemeinschaft,

— Gemeinschaft und Person, das Aristoteles nur zu drei Vierteln löste,
hat Albertus voll und ganz gelöst. Die glückliche Lösung ist ihm auf
Grund seiner scharfen Unterscheidung zwischen Natur und Person

gelungen.
Er unterscheidet zunächst zwischen Natur und Person in der

Seinsordnung. Die Natur ist das quo, die Person ist das quod. Die
Natur ist Teil, die Person ist das Ganze. Die Natur ist Prinzip, die
Person ist Terminus. Die Natur ist das, wodurch dieser « Mensch »

sowohl Mensch wie auch dieser Mensch ist. Die Person ist « dieser
Mensch da ». In diesem letzten Satz ist eine zweite Unterscheidung
enthalten : die Unterscheidung zwischen der abstrakten und konkreten
Natur. Unter der abstrakten Natur versteht Albertus das, was wir
fassen, wenn wir die Natur absolut nehmen, in Gedanken losgelöst von
allen individuellen Seinsbedingungen. So gefaßt ist die Natur ein und
dieselbe in allen Einzelmenschen. Unter der konkreten Natur versteht
Albertus die menschliche Natur mit allen ihren individuellen
Eigentümlichkeiten. So verstanden ist die Natur nur diesem oder jenem
Menschen eigen, weil sie in diesem so, in jenem anders verkörpert ist.

Die Wirkordnung fußt auf der Seinsordnung. Um die Auswirkung
der menschlichen Persönlichkeit innerhalb der menschlichen Gemeinschaft

zu verstehen, hat nun Albertus das Verhältnis zwischen Natur
und Person von der Seinsordnung auf die Wirk- und Werdeordnung
übertragen. In dieser Ordnung verhält sich die Sache so : Während die



(233) zur Einführung in die Politik des Aristoteles 101

Person in der Seinsordnung von Anfang an fertig ist, ist sie in der

Wirkordnung anfangs ganz unfertig. Sie soll aber etwas Fertiges, etwas
Volles und Vollkommenes, etwas Ganzes und Herrliches werden. Sie ist
auf Entwicklung angelegt. Und diese Anlage heißt Natur. Wie die
Natur Anlage und Prinzip der Person ist in der Seinsordnung, so ist
sie auch Prinzip und Anlage in der Ordnung der Entwicklung. Die
Natur ist nichts anderes als die Person im Prinzip. In der Natur ist
virtuell die ganze vollendete Person enthalten. Die ganze vollendete
Person ist das Ideal, das die absolute Natur in sich enthält, auf das

sie ihr Augenmerk fortwährend richtet, dem sie beharrlich zustrebt.
Die Natur, so ideal sie eingestellt ist, macht Anspruch darauf, als höchst
reales Prinzip angesehen zu werden. Die menschliche Natur ist keine
Träumerin. Ihr Ideal ist real, ist echt. Sie ist eine Macht, mit der alle
Großmächte rechnen müssen. Sie ist nächst Gott die höchste Macht
auf Erden. Sie baut keine Luftschlösser. Zwar ist sie sehr absolut
in ihren Forderungen ; ihr Ziel aber ist nicht das absolute, das in der.

Luft schwebt. Ihr Sinnen und Trachten, ihr Drängen und Treiben
tendiert auf die höchstmögliche Vollkommenheit der Person, deren

Prinzip sie ist, in der sie individualisiert ist. Die Natur ist die Vollendung
der Person im Prinzip, also das erste innere Prinzip aller Entfaltung
der Person. Uber die menschliche Person hinaus kann es keine menschliche

Entwicklung geben. Die Entwicklung ginge in diesem Falle
ins Leere.

Nun sind aber alle natürlichen Anlagen des Menschen Anlagen zur
Gemeinschaft. Die menschliche Natur ist in ihrem ganzen Umfange auf
das gesellschaftliche Leben eingestellt. Es kann keine Anlage des

Menschen verwirklicht werden, es sei denn in der Gemeinschaft. Soweit
der Gemeinschaftsgedanke in dieser universalen Weite in der politischen
Auffassung des Aristoteles als Unterton mitklingt, ist Albertus in voller
Harmonie mit Aristoteles. Aber Aristoteles verengt ausdrücklich diesen

Gedanken. Er meint : die politische Natur des Menschen ist der

Inbegriff aller sozialen Anlagen des Menschen, die Polis ist der Inbegriff
aller menschlichen Gemeinschaften. Dagegen protestiert Albertus. Er
meint : Es gibt soziale Anlagen im Menschen, die überpolitisch sind.
Das sind die sozialen Anlagen zur Kultur und zur Religion. In diesen

Anlagen und Antrieben stellt die Natur Forderungen auf, in der Gemeinschaft

derartige Persönlichkeitswerte zu realisieren, an die keine
politische Veranstaltung je heranreicht. Die Kulturgemeinschaft und

Religionsgemeinschaft dürfen also nicht vom Staat umklammert werden.



102 Kommentar des hl. Albertus Magnus (234)

Übrigens brauchte Albertus die Dreiviertelsgedanken des Aristoteles

nur zu Ende zu denken, um sein Ziel zu erreichen. Aristoteles
sagt sehr schön, daß schon die menschliche Sprache auf die menschliche
Gemeinschaft hinweise und daß unter allen gemeinschaftbildenden
Mächten der menschlichen Sprache der erste Rang gebühre. Nun gut.
Es gibt auch eine Sprache des Menschen mit Gott, die von der

politischen Sprache himmelweit verschieden ist. Wenn also die menschliche

Sprache gemeinschaftsbildend ist, dann muß das Beten hier auf
Erden auch eine Gemeinschaft der betenden Menschen mit Gott
begründen. Diese Gemeinschaft aber überragt die politische Gemeinschaft.

Und in der Entwicklung der geistigen Kultur hat sich auch
eine Sprache gebildet, die mit der Höhe der Kultur parallel läuft und
die politische Gemeinschafts- und Sprachentwicklung weit hinter sich
zurückläßt. Sie wird also auch vermögend sein, eine Kulturgemeinschaft
zu bilden, die weiter reicht als die Staatsgemeinschaft.

2. Die tiefste Einsicht in das Verhältnis von Natur und Person,
die Albertus befähigte, die allzuenge Auffassung des Aristoteles bezüglich
des Gemeinschaftsbegriffes zu berichtigen, ermöglicht es ihm, eine zweite

Einseitigkeit des Aristoteles zu korrigieren. Ich meine seine Anschauung
in bezug auf das bürgerliche Gemeinwohl. Aus dem eben Gesagten wird
es klar geworden sein, daß die Persönlichkeit das Entscheidende und
Maßgebende ist in der Beurteilung jeder menschlichen Gemeinschaft,
auch der Polis. Auch in der bürgerlichen Gemeinschaft handelt es sich

letztlich um die Person. Die Bürgertugend stellt einen Personwert
dar, obwohl nicht einen Personwert der höchsten Art. Es ist nun
selbstverständlich, daß jedes Individuum, das Menschenantlitz trägt,
eine Person ist. Die Person steckt als Persönlichkeit, als ein zu
erstrebendes Ideal, als ein zu verwirklichender Vollmensch in der Natur.
Die Persönlichkeit ist in der Natur als Prinzip. Jeder Mensch hat also

von Natur wie die Pflicht so auch das Recht, nach Maßgabe seiner
individuellen Anlagen und Fähigkeiten und der äußeren Verhältnisse,
in denen er lebt, es zur vollentwickelten Persönlichkeit zu bringen.
Zu diesem Zwecke drängt die Natur auf die bürgerliche Gesellung hin.
Die bürgerliche Gesellschaft soll eine solche öffentliche Ordnung schaffen,
daß es jedem einzelnen möglich wird, ein zufriedener Bürger und ein

guter Mensch zu werden. Die Substanz dieser Überlegungen findet sich

bei Aristoteles. Wie konnte aber der nämliche Aristoteles sich so leicht
mit dem Institut der Sklaverei abfinden Wie konnte er sagen : es

gibt Menschen, die von Natur aus Herren, es gibt Menschen, die von



(235) zur Einführung in die Politik des Aristoteles 103

Natur aus Sklaven sind Was heißt hier : Von Natur aus Wollte
Aristoteles den Sklaven die politische Natur absprechen Dann hätte
er ihnen das Mensch-Sein abgesprochen. So etwas aber kam Aristoteles
nicht in den Sinn. Er sah jeden Sklaven als einen Menschen an.
Einmal sagte er sogar : Der Herr kann mit einem Sklaven, soweit er
Sklave ist, keine Freundschaft haben. Das wäre ein Widerspruch. Es

steht aber nichts im Wege, daß der Herr mit dem Sklaven Freundschaft
schließe, insofern der Sklave ein Mensch ist. Wenn also Aristoteles
sagt : der Sklave ist Sklave von Natur aus, dann wollte er sagen : der
Sklave ist Sklave von Geburt an. Das ist der Sklaven Los, das ist das

Schicksal der Sklaven. Ob menschliche Grausamkeit, ob Ungerechtigkeit
daran schuld sei, untersucht Aristoteles nicht weiter. Er nimmt die
Sklaverei als unabänderliche Tatsache hin. Die politische Natur ist
auch in den Sklaven vorhanden. Aber sie ist vollständig verschüttet.
In Wirklichkeit ist der Sklave ein Mensch mit allen Rechten eines

Menschen, in der gleichen Wirklichkeit aber steht es so, als ob er kein
Mensch wäre. Diese zweite Wirklichkeit aber muß sehr traurig
ausgesehen haben.

Das bürgerliche Gemeinwohl (bonum commune civile), auf das alle

bürgerlichen Einrichtungen und Veranstaltungen abzielen, muß auf
Grund dieser Feststellungen nach Aristoteles etwa folgendermaßen
bestimmt werden : Das bürgerliche Gemeinwohl ist nicht die Summe
des Wohles aller einzelnen der Polis. Eine solche Auffassung würde
das Wesentlichste außer acht lassen : Das Qualitative, die Natur, den
Zweck alles Gemeinschaftswesens. Das bürgerliche Gemeinwohl ist
ebenfalls nicht ein Gut, das außer oder über oder neben dem Wohl
der einzelnen zu finden wäre. Eine solche Anschauung wäre mit den

elementarsten Erfahrungen des Gesellschaftslebens nicht vereinbar. Das
Gemeinwohl ist nur in den einzelnen wirklich. Die einzelnen aber sind
nicht gleichartig. Das Gemeinwohl ist also nur dann wirklich, wenn es

jedem in seiner Eigenart gut geht. Jeder kann in seiner Eigenart nur
dann sein Wohl finden, wenn die Unter- und Überordnung der Menschen

streng eingehalten wird. Wenn einer an seinem rechten Platze ist,
dann ist es ihm wohl, wenn alle an ihrem Platze sind, dann ist es allen
wohl. Und dieses Wohl aller ist das Gemeinwohl. Wenn ein Vollbürger
sich als Vollbürger weiß und als Vollbürger sich betätigen kann, dann
ist er glücklich. Wenn ein Halbbürger sich als Halbbürger weiß und als

Halbbürger sich betätigen kann, dann fühlt er sich glücklich. Und wenn
der Sklave ordentlich behandelt wird, dann ist er zufrieden und glücklich.



104 Kommentar des hl. Albertus Magnus (236)

So kommt das bürgerliche Gemeinwohl zustande. Wie tief Aristoteles
schaute, als er das Gemeinwohl in die Unter- und Überordnung der
Menschen verlegte, werden wir im nächsten Abschnitt sehen. Hier nur
noch ein Wort zu seiner Philosophie der Sklaverei. Wenn die politische
Natur und alle s, was mit der politischen Natur des Menschen verbunden
ist, in den Sklaven wirklich so verkümmert und verdorben war, wie
Aristoteles uns glauben macht, dann hätte wenigstens seine eigene
Edelnatur und die Solidarität seiner Edelnatur mit der verschütteten
Edelnatur der Sklaven seine Vernunft zum Kampf wider die Unvernunft
der Sklaverei aufrufen sollen. Warum hat Aristoteles das nicht getan
Warum hat Albert der Große das getan Zwischen Aristoteles und
Albertus liegt eine lange Zeit. In dieser Zeit ist die Übernahm: der
menschlichen Natur zu Hilfe gekommen. Die Übernatur hat mit ihren
wunderbaren Verheißungen die Forderungen der Natur uneerstützt.
Zur Zeit, da Albertus lebte, war die menschliche Persönlichktit durch
die christliche Idee derart gehoben und die Macht des Christentums
über die Ohnmacht des Heidentums derart gestärkt, daß Albertus
seinen Abscheu gegen die Sklaverei nicht mehr besonders hervorzuheben
brauchte. Darum konnte Albertus in seinem Kommentar zur Politik
des Aristoteles, wie auch sein großer Schüler Thomas von Aquin, die

grausigen Sätze des Aristoteles : Es gibt Menschen, die zu Sklaven
geboren sind — es ist für den Sklaven besser Sklave als nicht Sklave
zu sein — mit einer Ruhe und Gelassenheit, wie wenn es ihn nichts
angehen würde, niederschreiben. Er macht keine Glossen dazu. Er
referiert, ohne eine Einschränkung zu machen. Es stand ihm aber bei
der getreuen Wiedergabe des aristotelischen Textes eine große Wahrheit
vor der Seele, die er in den Tiefen der aristotelischen Lehre gefunden
hatte und die ich nun im folgenden Abschnitt deutlich machen zu
können hoffe.

3. Die Natur ist Natur und Künstlerin zugleich. Sie versteht das

Organisieren. Als Edelnatur im vollsten Sinne des Wortes (natura
specifica) ist sie die gleiche in allen Menschen. Man sollte nun meinen,
daß sie auf das Nivellieren, das Gleichmachen bedacht wäre. Dem ist
nicht so. In allen Fällen und unter allen Umständen geht sie auf ihr
Ziel los. Ihr Ziel ist : Das Beste der Person, deren Natur sie ist. Sie

ist aber zu enge mit der individuellen Wirklichkeit verwachsen, als daß

sie sich Fiktionen hingeben könnte. Sie will das wirklich Beste und
darum das möglichst Beste der Person. In Wirklichkeit sind die
Personen sehr ungleich. Trotz dieser Ungleichheit der Menschen sucht



(237) zur Einführung in die Politik des Aristoteles 105

die Natur ihren Zweck zu erreichen. Noch mehr Durch die Ungleichheit
der Menschen ringt sie sich mit ihren Absichten durch. Das geschieht
durch die Organisation. Organisieren heißt : Teile, die ungleichartig sind,
aber sich gegenseitig ergänzen, einander anpassen zu einem gemeinsamen
Ziele. Dadurch kommt ein Ganzes zustande, in dem die Teile ihre
Ruhe finden und in dem die Teile auf ihre Rechnung kommen.

So sind Mann und Frau sehr ungleichartig. Ihre Naturanlagen sind
nicht nur verschieden, sondern zum Teile entgegengesetzt. Andere sind
die Leistungen der Frau, andere die Leistungen des Mannes. Beide
aber ergänzen einander, beide streben in demselben Ziele zusammen.
Und indem jedes das Seinige zum gemeinsamen Gut : zum Kinde und
zum häuslichen Zusammenleben beiträgt, erhalten wir den häuslichen
Frieden und Wohlstand.

Im sozialen Leben — was Aristoteles Siedelung nannte, nenne ich
hier das soziale Leben — ist es nicht anders. Auf den ersten Blick
scheint alles ein wirres Durcheinander zu sein. Beim näheren Zusehen

sieht man, daß alles einander zustrebt, weil das Ungleichartige in
diesem scheinbaren Wirrwarr in einem anderen die Ergänzung, und damit
ein Ganzes in einem Ausgleich sucht.

Bis hieher gehen Aristoteles und Albert ihren Weg gemeinsam.
Jetzt trennen sie sich. Aristoteles bleibt stehen. Albertus geht weiter.
Aristoteles hat bei seinen Untersuchungen der organisatorischen Tätigkeit

der Natur sehr wohl die Bedeutung der Ungleichartigkeit und
Zugehörigkeit, die Ergänzungsbedürftigkeit und damit die Unter- und
Überordnung der Teile erkannt. Aber er erkannte nicht die Bedeutung
der Organisation in bezug auf die Unvollkommenheit der Menschen.
Sonst hätte er niemals bei der Sklaverei stehen bleiben können. In der

Frage der Sklaverei sagte er einfach : Da ist ein zurückgebliebener Teil,
der sich dem bürgerlichen Ganzen nicht ebenbürtig angleicht. Albertus
geht weiter. Er schätzt die Natur viel höher ein. Albertus nimmt
Rücksicht nicht nur auf die Ungleichheiten, sondern auch auf die
Unvollkommenheiten der Menschen. Das Unvollkommene kann aus

dçr Unvollkommenheit nur dadurch herauskommen, daß es sich an
das' Vollkommene anlehnt. Das fordert nicht erst die überlegende
Vernunft. Das ist eine Forderung der Natur, in allem, besonders in
Sachen der Ökonomie. Wenn der wirtschaftlich Starke und der
wirtschaftlich Schwache nach demselben materiellen Gute streben, wird
der Schwache notwendig unterliegen. Es ist keine Übertreibung, zu

behaupten, daß die Sklaverei des Altertums aus dem Egoismus der



Io6 Kommentar des hl. Albertus Magnus (238)

Starken den Schwachen gegenüber hervorgegangen sei. Aristoteles hat
sich einfach mit der Tatsache abgefunden. Albertus dagegen hat in
der menschlichen Natur ganz andere Tendenzen entdeckt. Jede
Konkurrenz der Konkurrierenden, meint er, muß notwendig in einen wilden
Kampf ausarten, wenn die Konkurrierenden nicht vor aller Konkurrenz
irgendwie wirtschaftlich innerlich verbunden sind. Die allgemeine
menschliche Solidarität genügt da nicht. Die Solidarität muß zur
wirtschaftlichen Solidarität ausgestaltet werden. Das ist im Mittelalter
auch wirklich geschehen in der Ausgestaltung der Ständeordnung und
in der Entwicklung des Korporationswesens. Diese beiden sozialen
Institutionen beruhten auf folgendem Syllogismus : Es muß auch eine

wirkliche Interessengemeinschaft geben unter den Menschen. Die Natur
verlangt das. Die Natur verlangt das im Interesse des Friedens und
letzten Endes im Interesse der freien Entfaltung der Persönlichkeit.
Nun aber gibt es keine Interessengemeinschaft ohne Leftmsgemeinschaft.
Denn es ist unmöglich, daß Menschen wirtschaftlich zusammenhalten
und zusammenwirken, wenn sie nicht innerlich miteinander verbunden
sind.

Die aristotelische Politik steht solchen Gedankengängen fern.
Aristoteles hat seinen gemäßigten politischen Individualismus nie zum
Personalismus zu erheben vermocht. Albertus hat das getan. Bei
Albertus steht die menschliche Person strahlend vor uns. Bei Aristoteles
liegt die Personalität im Halbdunkel. Albertus denkt sich die soziale,
insbesondere die politische Natur des Menschen als höchst energische
Macht, die in ihren Organisationen geradezu bewunderungswürdig ist.
Aristoteles kennt die Natur als große Organisatorin, aber sie bricht nach
seiner Auffassung zu schnell ab, wenn sie auf Hindernisse stößt. Aus
dem Gesagten ergeben sich wiederum bedeutende Unterschiede zwischen

Aristoteles und Albertus bezüglich der Verhältnisse zwischen der
politischen Natur und der politischen Kunst.

4. Die Vorliebe für die Natur hat Albert der Große mit Aristoteles
gemeinsam. Beide lieben die Natur. Für beide ist das Studium der

Natur nicht nur ein Genuß, sondern Vorstufe aller geistigen Bildung
und unerschöpfliche Quelle fruchtbarer Herzensbildung. Beide stehen

unerschütterlich zum Grundsatz : ars imitatur naturam. Der große
Aristoteles und Albert der Große sind beide überzeugt, daß niemand ein

anderes Fundament legen kann, als das da gelegt ist in der Natur.
Dem Denken der Vernunft bietet die Natur des Verstandes die Grundsätze,

an denen sich das Denken zu orientieren hat. Die natürlichen



(239) zur Einführung in die Politik des Aristoteles 107

Tendenzen des Willens bilden die Grundlage, auf der der freie Wille
weiterzubauen hat, wenn anders er auf festem Boden fortschreiten und

gesichertem Grunde seine Pläne verwirklichen will. Nach dieser Seite

besteht volle Übereinstimmung zwischen Albertus und Aristoteles.
Und auch darin besteht Übereinstimmung zwischen Aristoteles und

Albertus, daß sowohl die Wissenschaft wie auch die Kunst der Politik
sich vor allem und in allem mit der politischen Natur des Menschen

vertraut zu machen habe, um in den politischen Forschungen und

politischen Schöpfungen eine sichere Führung zu haben. Politische Ideale
darf man nicht in einsamer Studierstube im Kopfe zusammenspinnen.
Der Politiker muß mit dem Leben in fortwährender Berührung bleiben.
Der erste Politiker darf sich auch nicht von augenblicklichen
Strömungen hinreißen und sich dabei von Gefallen oder Mißfallen leiten
lassen. Dadurch wäre dem politischen Aufbau wenig gedient. Der
Politiker muß Grundsätze haben und diese Grundsätze gewinnt er nur
dadurch, daß er sie der politischen Natur des Menschen ablauscht.
So hat es Aristoteles, so hat es Albertus gemacht.

Aristoteles sagt einmal : Es genügt nicht, daß ein politischer Führer
ein guter Bürger sei, er muß auch ein guter Mensch sein. Und der
Grund ist da : Die Aufgabe der Politik besteht darin, gute Bürger zu
erziehen, worin zugleich die Absicht enthalten ist, die Bürger zu guten
Menschen zu machen. Man kann aber die Menschen nicht zum Guten
führen, wenn man nicht selber gut ist. Wenn also einer nichts anderes

ist als ein Politiker, dann ist er ein schlechter Politiker. Eine volle
Wissenschaft des Staates ist nicht möglich ohne Einsicht in das, was
unterhalb des Staates und das, was über dem Staate liegt. Und ein
sinnvolles Eingreifen in die politischen Veranstaltungen ist wiederum
nicht möglich ohne lebensvolle Vertrautheit mit dem, was mehr ist als

der Staat und dem, was weniger ist als der Staat. In diesen Grundsätzen

reichen sich Aristoteles und Albertus die Hand.

Jetzt aber gehen sie auseinander. Nicht als ab sie einander Feind

geworden wären. Sie sind und bleiben gute Freunde. Sie trennen sich,
weil Aristoteles nicht mehr folgen kann. Aristoteles kann nicht mehr

folgen, weil Albertus in den Mittelpunkt seiner Politik die menschliche
Persönlichkeit stellt. Aristoteles ist Kompromissen nicht ganz
abgeneigt. Albertus dagegen ist Kompromissen nicht sehr hold. Denn
Albertus weiß, daß es sich in der Politik um das Wohl und Weh der
menschlichen Persönlichkeit handle. Albertus denkt sich die Sache so :

Gott ist der Schöpfer Himmels und der Erde. Gott ist der höchste



io8 Kommentar des hl. Albertus Magnus (240)

Richter und Mandant alles dessen, was dem Menschen zum Heile dient.
Gott gegenüber ist die Natur nichts anderes als Mandatur. Der
Menschheit gegenüber ist die menschliche Natur Mandant und die
Auktorität unter den Menschen ist Mandatur. Die politische Auktorität
ist Mandatar der politischen Natur.

Die politische Natur ist nicht selbständig. Sie hat als Aufgabe die

Vollentfaltung der menschlichen Person vor sich. Das aber, was in
der menschlichen Person die Persönlichkeit ausmacht, kennt keine
Selbstsucht. Die politische Natur ist nicht wandelbar, heute so und

morgen anders, hier so und dort anders. Mit ewiger Treue steht sie

zu ihren Forderungen. Sie kann wohl unterdrückt und in ihrem Streben

gehemmt und so gewaltsam von ihrer Richtung abgelenkt werden.
Aber unter keinen Umständen würde sie sich dazu hergeben, von den

Grundsätzen auch nur das Kleinste preiszugeben. Die politische Natur
hält sich immer an das Gegebene. Darum ist ihr die Kunst des Möglichen
ureigen. Nie verliert sie sich in Utopien. Verknöcherung ist dem

innersten Wesen der politischen Natur zuwider. Denn sie ist Leben.
Sie paßt sich mit einer staunenswert plastischen Beweglichkeit den

jeweiligen Verhältnissen an. Und doch vergißt sie bei ihren Anpassungen
nie, daß sie die Leitung haben muß. Die politische Natur ist das

Radikalprinzip des ganzen politischen Lebens und bleibt sich immer

gleich.
Wenn die politischen Machthaber, die in der Festsetzung dessen,

was für alle das Rechte ist, ihre Vollmacht von der politischen Natur
empfangen, von der politischen Natur auch die eben beschriebenen

Eigenschaften lernen und sich zu eigen machen, dann wird das bürgerliche

Gemeinwesen wieder gesund werden.
Es war nicht meine Absicht, in den vorliegenden Zeilen auf die

Einzelheiten des Kommentars Alberts des Großen einzugehen. Ich
wollte eine Anregung geben zum Studium der herrlichen Politik des

Aristoteles und zum Studium der noch herrlicheren Politik Alberts
des Großen.


	Kommentar des hl. Albertus Magnus zur Einführung in die Politik des Aristoteles

