Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Kommentar des hl. Albertus Magnus zur Einfihrung in die Politik des
Aristoteles

Autor: Rohner, A.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kommentar des hl. Albertus Magnus zur
Einfilhrung in die Politik des Aristoteles.

Von P. Mag. Ant. M. ROHNER O.P,, Freiburg.

Es ist nicht meine Absicht, im folgenden Artikel den Kommentar
des hl. Albert des GroBen zur Politik des Aristoteles zu wiirdigen.
Fiir eine solche Aufgabe wire der Raum hier zu kurz bemessen. Es
handelt sich nur um die Einleitung in die Politik des Aristoteles, die
in der Pariser Ausgabe des Aristoteles als erstes Kapitel iiberschrieben
wird, in der Berliner Ausgabe dagegen die beiden ersten Nummern
umfaB3t. Ich beabsichtige hier auch nicht, einen Kommentar zu diesem
einfithrenden Teil des Kommentars des hl. Albertus zu schreiben, sonst
konnte vielleicht ein Kommentar zu meinem Kommentar usw.
geschrieben werden. Meine Absicht ist folgende : Ich méchte aus dem
Kommentar des einleitenden Kapitels jenen Gedanken hervorheben,
den Albertus als Grundgedanken der ganzen aristotelischen Politik
ansieht und von dem aus er die ganze Politik des Aristoteles verstanden
wissen will.

Dieser Grundgedanke ist der Gedanke : Natur (¢dsis). Auf allen
Gebieten, die der Doctor universalis in den Kreis seiner wissenschaft-
lichen Untersuchungen gezogen hat, hatte es Albertus in erster Linie
immer auf die Natur abgesehen. Dadurch, daB er bei seinen Forschungen
auf dem Felde der Botanik und Zoologie den Blick seiner Absichten
immer auf die Ausfindigmachung der Natur gerichtet hielt, ist Albertus
ein so groBer Naturforscher geworden. Bei seinen Studien iiber den
Menschen und des Menschen Werke, wandte Albertus sein Auge nie von
der Natur des Menschen ab. Aus diesem Grunde ist er ein so grofer
Philosoph, besonders praktischer Philosoph geworden. Selbst in seinem
Sinnen und Denken iiber die Ubernatur Gottes und die iibernatiirliche
Gemeinschaft des Menschen mit Gott, suchte Albertus vor allem die
der Ubernatur eigene Natur sich klar zu machen. Deshalb ist er ein
so grofler Theologe geworden.



96 Kommentar des hl. Albertus Magnus (228)

Bevor ich meine Sache darstelle, fasse ich kurz zusammen, was
Aristoteles in seiner Einleitung in die Politik lehrt. Wir kénnen einen
Kommentar nicht wohl verstehen, wenn wir nicht wissen, was er
kommentiert.

Wir sehen — so Aristoteles — in jedem Staat (=dii) eine Art
von Gemeinschaft (xowwviz) und in jeder Gemeinschaft eine auf ein
Gut gerichtete Veranstaltung ; denn alle Menschen werden in allen ihren
Handlungen durch das, was ihnen als ein Gui erscheint, bestimmt
bezweckt so jede Gemeinschaft irgend ein Gut, um so mehr die auf
das iiberragendste aller gerichtete und darum selbst alle iiberragende
und umfassende : das ist aber diejenige, die wir Polis oder politische
Gemeinschaft nennen.

Es gibt drei Gemeinschaften : die Familie (oixiz), die Siedelung
(xopm) und das biirgerliche Gemeinwesen (wdiic). Man darf sich das
Verhiltnis dieser drei Gemeinschaften nicht so denken, wie wenn die
Siedelung eine erweiterte Familie und die politische Gemeinschaft eine
erweiterte Siedelung wire. Eine solche Auffassung ginge am Kern der
Sache vorbei. Sie sihe nur auf das Quantum, nicht aber das Quale.
Sie wiirde das Wichtigste, den Zweck und damit die Natur, auler acht
lassen.

Wer also dem staatlichen Gemeinwesen auf den Grund gehen will,
der mul} zuerst die Familie und die Siedelung in ihrer Natur kennen
lernen, dann wird er auch die Natur der Polis verstehen kénnen. Die
Eigenart dieser beiden untergeordneten Gemeinschaften wird man am
leichtesten einsichtig machen, wenn man sie in ihre letzten Bestandteile
auflést. So macht man es bei allen Dingen, in die man einen Einblick
gewinnen mochte.

Die letzten Elemente der Familie sind Mann und Frau. Mann und
Frau kommen nicht zufillig zusammen ; sie gehéren von Natur aus
zusammen. Man sieht ja, wie sie einander natiirlich ergidnzen in bezug
auf die Organe und die Funktionen zum Zwecke eines gemeinsamen
Gutes : der Nachkommenschaft. Zu diesem urspriinglichsten Verhalt-
nisse tritt noch ein zweites hinzu : Das Verhiltnis von Herr und Sklave.
Auch der Herr ist von Natur aus Herr und der Sklave ist von Natur
aus Sklave. Beide Verhiltnisse sind Erganzungsverhiltnisse und
bezwecken zusammen das Sein und das Wohlsein der Familie.

Nicht auf mechanischem, sondern auf organischem Wege geht
sodann aus den Familien die Siedelung hervor. Die Siedelung ist auch
eine Gemeinschaft, aber lockerer als die Familie. Im héuslichen Kreise



(229) zur Einfithrung in die Politik des Aristoteles 97

sitzen die Vielen an einem Tische zusammen und versammeln sich um
einen Herd. Nicht so in der Siedelung. In der Siedelung werden die
einzelnen Familien mehr durch die gemeinsamen Interessen zusammen-
gehalten. Man tritt miteinander in Verkehr, weil man einander braucht.
Was der eine zu viel hat, hat der andere zu wenig. Auf diese Weise
entsteht der gegenseitige Austausch von Giitern, die zum Leben not-
wendig sind. Dadurch kommt man einander niher. Man versteht
einander, man hilt zusammen, man steht zusammen, man hilft einander,
man erginzt einander. Und dieses Zusammen im Leben und Streben
ist ganz natiirlich.

Verschiedene Siedelungen wachsen zu einem neuen Ganzen zu-
sammen. Und das ist der Staat, die Polis. Schon der Umstand allein,
daB der Staat aus den Siedelungen herauswdichst, beweist zur Geniige,
daB die Polis nicht nur Menschenwerk, sondern auch Naturprodukt ist.
Im Staate erhalten die Familien und die Siedelungen ihre Vollgestalt.
Thre Entwicklung ist hier am Ziele. Deshalb besteht die Eigenart und
das charakteristische Merkmal der Polis in ihrer Selbstindigkeit. Die
Familie und die Siedelung geniigen sich noch nicht. Der Staat aber
geniigt sich vollstindig. Die Geschlossenheit (xdtagxsix) zeichnet den
Staat vor allen iibrigen sozialen Einheiten aus. Alles, was der einzelne,
die Familie, die Siedelung zu einem naturgemillen Leben notwendig
hat, ist hier vorhanden. Hier ist fiir alle und fiir alles gesorgt. Der
Staat ist nicht nur naturgemil, sondern unter allen menschlichen
Gesellungen die natiirlichste. Der Zweck ist die Natur. Je hoher aber
der Zweck einer Gemeinschaft ist, um so natiirlicher ist die Gemein-
schaft. Der Zweck der Polis ist der hochste unter allen sozialen
Zwecken. Der ganze Hang des Menschen zur Gesellung gipfelt ja im
Staat. Der Staat faBt alle Zweckenergien zum letzten Ganzen zu-
sammen. Der Zweck ist das Letzte und das Erste zugleich. Der Staat
also, der das Letzte ist in der Auswirkung der menschlichen Geselligkeit,
ist das Erste, das von der sozialen Natur des Menschen beabsichtigt
ist. Die Polis ist der Natur nach frither als die Familie und die
Siedelung und als jeder von uns. Obgleich die Familie und die Siedelung
frither als der Staat in die Wirklichkeit getreten sind, ist doch die
natiirliche Anlage des Menschen zur Gemeindung noch urspriinglicher
als die zur Familie und zur Siedelung. Das kann sich jeder zur Evidenz
bringen, wenn er auf die Sprache des Menschen sein Augenmerk richtet.
Das Tier tut seine Empfindungen und Gefiihle durch Laute kund und
bringt es dadurch zur Herde. Der Mensch aber teilt dem Menschen

Divus Thomas. 16



98 Kommentar des hl. Albertus Magnus (230)

Gedanken mit. Das geschieht durch die Sprache. Thre Gedanken von
gut und boése, von recht und unrecht, von niitzlich und schidlich
vermogen die Menschen durch das Sprechen einander mitzuteilen.
Die Sprache ist der Hauptfaktor in der menschlichen Gemeinschafts-
bildung. Der Mensch aber fingt nicht erst in der Familie oder Siedelung
an zu sprechen. Der Mensch spricht als Mensch. Die Anlage zum
Sprechen ist Anlage des Menschen. Daher geniigt es nicht, zu sagen :
Die Familie, die Siedelung ist ein Teil der Polis. Man muf3 noch hinzu-
fiigen : Jeder einzelne von uns ist ein Teil des Staates. So ist der Staat
frither als jeder von uns. Ein Mensch, der von der menschlichen Gemein-
schaft ganz abgesondert lebte, wire bald kein Mensch mehr. Er wire
entweder ein Tier oder ein Gott. Nur in der Gemeinschaft, und letzten
Endes nur im Staate, kann der Mensch ein Vollmensch werden.

Es ist also Zweck und Natur in der Polis. Die Natur allein aber
macht nicht den Staat. Es muB noch menschliche Vernunft und
Klugheit und Kunst hinzukommen. Die menschliche Natur legt die
Fundamente des Gemeinwesens, sie bietet den Grundplan in den
allgemeinen Umrissen und macht in der Ausfithrung den ersten Schritt
ganz allein. Das Weitere aber macht sie zusammen mit der mensch-
lichen Klugheit und Kunst. Der Mensch hat die Vernunft nicht um-
sonst bekommen. Mithin ist der Staat nicht das Werk der Natur allein.
An der Verwirklichung der Polis hat auch die Staatskunst ihren groBen
Anteil. Diejenigen, die zuerst das Staatswesen ins Leben gerufen haben,
sind Spender groBer Giiter geworden. Sie haben die Gerechtigkeit in das
Gemeinschaftsleben eingefiihrt, sie haben durch die &ffentliche Rechts-
ordnung das Gemeinwohl gesichert und sind durch die Schaffung der
offentlichen Rechtspflege die Hiiter der sozialen Gerechtigkeit geworden.

So weit Aristoteles. Auf den ersten Blick leuchtet aus dieser Dar-
stellung die zentrale Bedeutung der politischen Natur des Menschen
hervor. In seinem Kommentar geht Albertus nicht weit iiber die
aristotelischen Ausdriicke hinaus. Rein dullerlich betrachtet, scheint
Albertus in seinem Kommentar keinen anderen Zweck verfolgt zu haben,
als den logischen Zusammenhang des Aristoteles moglichst durchsichtig
zu machen. Ich habe mir aber die Frage gestellt, ob der Gedanke,
in dem Albertus die politische Natur des Menschen fafite, und der
Gedanke, in dem Aristoteles die politische Natur des Menschen begriff,
sich vollstandig decken oder nicht ? Ich bin zur Uberzeugung gekommen,
daBl Albertus erheblich iiber Aristoteles hinausgehe, und das nicht nur
als Theologe, sondern auch als Philosoph. Aus dem Kommentar in die



(231) zur Einfuhrung in die Politik des Aristoteles 99

Einleitung allein ist das nicht ersichtlich. Es wird aber ersichtlich,
wenn man das Ganze seiner Politik, erst recht ersichtlich, wenn man
dabei das Ganze seiner Philosophie mitdenkt. Wenn man das Ganze
der Philosophie Alberts hinter seinem Gedanken der politischen Natur
des Menschen mitbetrachtet, wird man finden, dal der Fortschritt
Alberts iiber die Lehre des Aristoteles in unserer Frage seinen Grund in
einer tieferen Erfassung der menschlichen Personlichkeit hat. Der
griechische Philosoph hat unstreitig groBl vom Menschen gedacht.
Albertus Magnus denkt noch viel gréer von ihm.

1. Albertus Magnus denkt groBer als Aristoteles vom Verhiltnis
der politischen Natur des Menschen zur politischen Gemeinschaft und
zur menschlichen Gemeinschaft iiberhaupt ;

2. Albertus Magnus denkt gréfler als Aristoteles vom Verhiltnis
der politischen Natur des Menschen zum politischen Gemeinwohl ;

3. Albertus Magnus denkt groBer als Aristoteles vom Verhiltnis der
politischen Natur des Menschen zur politischen Organisation ;

4. Albertus Magnus denkt groBer als Aristoteles vom Verhiltnis der
politischen Natur des Menschen zur Kunst der Politik.

1. Aristoteles sagt also: Nicht nur die Familie, nicht nur die
Siedelung, sondern auch jeder von uns ist von Natur ein Teil des Staates.
Das Ganze aber ist frither als sein Teil. Deshalb ist der Staat nicht nur
frither als die Familie, frither als die Siedelung, sondern auch friiher als
jeder von uns. Von Natur aus. Aber wo ist da die Person ? Geht bei
dieser Auffassung die menschliche Personlichkeit nicht im Staatsganzen
unter ? Wird bei einer solchen Einstellung nicht das ganze personliche
Leben des Menschen vom Staatsorganismus verschlungen ? Nicht mit
Unrecht wird dieser Vorwurf dem Griechentum gemacht. Auf Aristo-
teles angewendet, besteht er nicht ganz zu Recht. Aristoteles unter-
scheidet zwischen dem Menschen und dem Biirger, zwischen der
Menschentugend und der Biirgertugend, zwischen dem guten Menschen
und dem guten Biirger. Ein guter Mensch ist nach ihm mehr als ein
guter Biirger und die Menschentugend steht ihm héher als die Biirger-
tugend. Die Biirgertugend ist im Sinne des Aristoteles wohl das Letzte,
auf das es alle Staatseinrichtungen abgesehen haben. Aber es ist nicht
das Letzte schlechthin. Das Letzte schlechthin ist die sittliche und
intellektuelle Vollentfaltung des Menschen. Die Entwicklung zum Voll-
biirger ist nur die Voraussetzung und Vorbereitung zur Entfaltung des
Vollmenschen. Trotzdem aber erschopft sich die ganze soziale Anlage



100 Kommentar des hl. Albertus Magnus (232)

des Menschen in seiner politischen Natur. Das ist die festeste Uber-
zeugung des Aristoteles. Uber die Polis hinaus gibt es keine Gemein-
schaft und kann es keine geben, weil keine Anlage dazu im Menschen
vorhanden ist. Alle sozialen Naturanlagen des Menschen wurzeln und
gipfeln in seiner politischen Naturanlage. Sie umfal3t alle Anlagen, wie
auch ihre Verwirklichung, der Staat, alle Gemeinschaften umfa3t und
umschlieBt. Obgleich also — nach Aristoteles — die politische Gemein-
schaft keine Philosophen und keine Gelehrten, keine Kiinstler und
keine Forscher, noch weniger vollsittliche oder religiose Menschen
hervorbringt, so kann dieses geistige Kulturleben doch nur im Rahmen
der Staatsverfassung und unter der Agide der Staatsverwaltung sich
entfalten, so dall der Staat zugleich als Rechts-, Kultur- und Religions-
staat gedacht ist. Wenigstens gilt das von der Kultur- und Religions-
gemeinschaft. ‘ ,

Diese Enge der aristotelischen Auffassung hat Albert der GrolBe
durchbrochen. Das schwierige Problem : Individuum und Gemeinschaft,
— Gemeinschaft und Person, das Aristoteles nur zu drei Vierteln loste,
hat Albertus voll und ganz gelost. Die gliickliche Losung ist thm auf
Grund seiner scharfen Unterscheidung zwischen Natur und Person
gelungen.

Er unterscheidet zundchst zwischen Natur und Person in der
Seinsordnung. Die Natur ist das quo, die Person ist das quod. Die
Natur ist Teil, die Person ist das Ganze. Die Natur ist Prinzip, die
Person ist Terminus. Die Natur ist das, wodurch dieser « Mensch »
sowohl Mensch wie auch dieser Mensch ist. Die Person ist «dieser
Mensch da». In diesem letzten Satz ist eine zweite Unterscheidung
enthalten : die Unterscheidung zwischen der abstrakten und konkreten
Natur. Unter der abstrakten Natur versteht Albertus das, was wir
fassen, wenn wir die Natur absolut nehmen, in Gedanken losgeldst von
allen individuellen Seinsbedingungen. So gefaBt ist die Natur ein und
dieselbe in allen Einzelmenschen. Unter der konkreten Natur versteht
Albertus die menschliche Natur mit allen ihren individuellen Eigen-
tiimlichkeiten. So verstanden ist die Natur nur diesem oder jenem
Menschen eigen, weil sie in diesem so, in jenem anders verkorpert ist.

Die Wirkordnung fuflit auf der Seinsordnung. Um die Auswirkung
der menschlichen Personlichkeit innerhalb der menschlichen Gemein-
schaft zu verstehen, hat nun Albertus das Verhiltnis zwischen Natur
und Person von der Seinsordnung auf die Wirk- und Werdeordnung
tibertragen. In dieser Ordnung verhilt sich die Sache so : Wihrend die



(233) zur Einfithrung in die Politik des Aristoteles I0I

Person in der Seinsordnung von Anfang an fertig ist, ist sie in der
Wirkordnung anfangs ganz unfertig. Sie soll aber etwas Fertiges, etwas
Volles und Vollkommenes, etwas Ganzes und Herrliches werden. Sie ist
auf Entwicklung angelegt. Und diese Anlage heilt Natur. Wie die
Natur Anlage und Prinzip der Person ist in der Seinsordnung, so ist
sie auch Prinzip und Anlage in der Ordnung der Entwicklung. Die
Natur ist nichts anderes als die Person im Prinzip. In der Natur ist
virtuell die ganze vollendete Person enthalten. Die ganze vollendete
Person ist das Ideal, das die absolute Natur in sich enthilt, auf das
sie ihr Augenmerk fortwdhrend richtet, dem sie beharrlich zustrebt.
Die Natur, so ideal sie eingestellt ist, macht Anspruch darauf, als hochst
reales Prinzip angesehen zu werden. Die menschliche Natur ist keine
Triaumerin. Ihr Ideal ist real, ist echt. Sie ist eine Macht, mit der alle
GroBmichte rechnen miissen. Sie ist nichst Gott die héchste Macht
auf Erden. Sie baut keine Luftschlosser. Zwar ist sie sehr absolut
in ihren Forderungen ; ihr Ziel aber ist nicht das absolute, das in der
Luft schwebt. Ihr Sinnen und Trachten, ihr Dringen und Treiben
tendiert auf die hochstmogliche  Vollkommenheit der Person, deren
Prinzip sie ist, in der sie individualisiert ist. Die Natur ist die Vollendung
der Person im Prinzip, also das erste innere Prinzip aller Entfaltung
der Person. Uber die menschliche Person hinaus kann es keine mensch-
liche Entwicklung geben. Die Entwicklung ginge in diesem Falle
ins Leere.

Nun sind aber alle natiirlichen Anlagen des Menschen Anlagen zur
Gemeinschaft. Die menschliche Natur ist in ihrem ganzen Umfange auf
das gesellschaftliche Leben eingestellt. Es kann keine Anlage des
Menschen verwirklicht werden, es sei denn in der Gemeinschaft. Soweit
der Gemeinschaftsgedanke in dieser universalen Weite in der politischen
Auffassung des Aristoteles als Unterton mitklingt, ist Albertus in voller
Harmonie mit Aristoteles. Aber Aristoteles verengt ausdriicklich diesen
Gedanken. Er meint: die politische Natur des Menschen ist der
Inbegriff aller sozialen Anlagen des Menschen, die Polis ist der Inbegriff
aller menschlichen Gemeinschaften. Dagegen protestiert Albertus. Er
meint : Es gibt soziale Anlagen im Menschen, die iiberpolitisch sind.
Das sind die sozialen Anlagen zur Kultur und zur Religion. In diesen
Anlagen und Antrieben stellt die Natur Forderungen auf, in der Gemein-
schaft derartige Personlichkeitswerte zu realisieren, an die keine poli-
tische Veranstaltung je heranreicht. Die Kulturgemeinschaft und
Religionsgemeinschaft diirfen also nicht vom Staat umklammert werden.



102 Kommentar des hl. Albertus Magnus (234)

Ubrigens brauchte Albertus die Dreiviertelsgedanken des Aristo-
teles nur zu Ende zu denken, um sein Ziel zu erreichen. Aristoteles
sagt sehr schon, daB schon die menschliche Sprache auf die menschliche
Gemeinschaft hinweise und daB unter allen gemeinschaftbildenden
Michten der menschlichen Sprache der erste Rang gebiihre. Nun gut.
Es gibt auch eine Sprache des Menschen mit Gott, die von der
politischen Sprache himmelweit verschieden ist. Wenn also die mensch-
liche Sprache gemeinschaftsbildend ist, dann mull das Beten hier auf
Erden auch eine Gemeinschaft der betenden Menschen mit Gott
begriinden. Diese Gemeinschaft aber iiberragt die politische Gemein-
schaft. Und in der Entwicklung der geistigen Kultur hat sich auch
eine Sprache gebildet, die mit der Hohe der Kultur parallel liuft und
die politische Gemeinschafts- und Sprachentwicklung weit hinter sich
zuriickldBt. Sie wird also auch vermdégend sein, eine Kulturgemeinschaft
zu bilden, die weiter reicht als die Staatsgemeinschaft.

2. Die tiefste Einsicht in das Verhiltnis von Natur und Person,
die Albertus befihigte, die allzuenge Auffassung des Aristoteles beziiglich
des Gemeinschaftsbegriffes zu berichtigen, ermdglicht es ihm, eine zweite
Einseitigkeit des Aristoteles zu korrigieren. Ich meine seine Anschauung
in bezug auf das biirgerliche Gemeinwohl. Aus dem eben Gesagten wird
es klar geworden sein, dall3 die Personlichkeit das Entscheidende und
Malgebende ist in der Beurteilung jeder menschlichen Gemeinschaft,
auch der Polis. Auch in der biirgerlichen Gemeinschaft handelt es sich
letztlich um die Person. Die Biirgertugend stellt einen Personwert
dar, obwohl nicht einen Personwert der hochsten Art. Es ist nun
selbstverstindlich, daB jedes Individuum, das Menschenantlitz trigt,
eine Person ist. Die Person steckt als Personlichkeit, als ein zu
erstrebendes Ideal, als ein zu verwirklichender Vollmensch in der Natur.
Die Personlichkeit ist in der Natur als Prinzip. Jeder Mensch hat also
von Natur wie die Pflicht so auch das Recht, nach Maligabe seiner
individuellen Anlagen und Fihigkeiten und der dulleren Verhiltnisse,
in denen er lebt, es zur vollentwickelten Personlichkeit zu bringen.
Zu diesem Zwecke dringt die Natur auf die biirgerliche Gesellung hin.
Die biirgerliche Gesellschaft soll eine solche éffentliche Ordnung schaffen,
daB es jedem einzelnen mdglich wird, ein zufriedener Biirger und ein
guter Mensch zu werden. Die Substanz dieser Uberlegungen findet sich
bei Aristoteles. Wie konnte aber der nimliche Aristoteles sich so leicht
mit dem Institut der Sklaverei abfinden ? Wie konnte er sagen: es
gibt Menschen, die von Natur aus Herren, es gibt Menschen, die von



(235) zur Einfithrung in die Politik des Aristoteles 103

Natur aus Sklaven sind ? Was heit hier : Von Natur aus ? Wollte
Aristoteles den Sklaven die politische Natur absprechen ? Dann hitte
er ihnen das Mensch-Sein abgesprochen. So etwas aber kam Aristoteles
nicht in den Sinn. Er sah jeden Sklaven als einen Menschen an.
Einmal sagte er sogar : Der Herr kann mit einem Sklaven, soweit er
Sklave ist, keine Freundschaft haben. Das wire ein Widerspruch. Es
steht aber nichts im Wege, dal3 der Herr mit dem Sklaven Freundschaft
schlieBe, insofern der Sklave ein Mensch ist. Wenn also Aristoteles
sagt : der Sklave ist Sklave von Natur aus, dann wollte er sagen : der
Sklave ist Sklave von Geburt an. Das ist der Sklaven Los, das ist das
Schicksal der Sklaven. Ob menschliche Grausamkeit, ob Ungerechtigkeit
daran schuld sei, untersucht Aristoteles nicht weiter. Er nimmt die
Sklaverei als unabinderliche Tatsache hin. Die politische Natur ist
auch in den Sklaven vorhanden. Aber sie ist vollstindig verschiittet.
In Wirklichkeit ist der Sklave ein Mensch mit allen Rechten eines
Menschen, in der gleichen Wirklichkeit aber steht es so, als 0b er kein
Mensch wire. Diese zweite Wirklichkeit aber muB sehr traurig
ausgesehen haben.

Das biirgerliche Gemeinwohl (bonum commune civile), auf das alle
biirgerlichen Einrichtungen und Veranstaltungen abzielen, muB3 auf
Grund dieser Feststellungen nach Aristoteles etwa folgendermaBen
bestimmt werden : Das biirgerliche Gemeinwohl ist nicht die Summe
des Wohles aller einzelnen der Polis. Eine solche Auffassung wiirde
das Wesentlichste auller acht lassen : Das Qualitative, die Natur, den
Zweck alles Gemeinschaftswesens. Das' biirgerliche Gemeinwohl ist
ebenfalls nicht ein Gut, das auller oder iiber oder neben dem Wohl
der einzelnen zu finden wire. Eine solche Anschauung wire mit den
elementarsten Erfahrungen des Gesellschaftslebens nicht vereinbar. Das
Gemeinwohl ist nur in den einzelnen wirklich. Die einzelnen aber sind
nicht gleichartig. Das Gemeinwohl ist also nur dann wirklich, wenn es
jedem in seiner Eigenart gut geht. Jeder kann in seiner Eigenart nur
dann sein Wohl finden, wenn die Unter- und Uberordnung der Menschen
streng eingehalten wird. Wenn einer an seinem rechten Platze ist,
dann ist es ihm wohl, wenn alle an ihrem Platze sind, dann ist es allen
wohl. Und dieses Wohl aller ist das Gemeinwohl. Wenn ein Vollbiirger
sich als Vollbiirger weill und als Vollbiirger sich betitigen kann, dann
ist er gliicklich. Wenn ein Halbbiirger sich als Halbbiirger weill und als
Halbbiirger sich betitigen kann, dann fiihlt er sich gliicklich. Und wenn
der Sklave ordentlich behandelt wird, dann ist er zufrieden und gliicklich.



104 Kommentar des hl. Albertus Magnus (236)

So kommt das biirgerliche Gemeinwohl zustande. Wie tief Aristoteles
schaute, als er das Gemeinwohl in die Unter- und Uberordnung der
Menschen verlegte, werden wir im nidchsten Abschnitt sehen. Hier nur
noch ein Wort zu seiner Philosophie der Sklaverei. Wenn die politische
Natur und alles, was mit der politischen Natur des Menschen verbunden
ist, in den Sklaven wirklich so verkiimmert und verdorben war, wie
Aristoteles uns glauben macht, dann hitte wenigstens seine eigene
Edelnatur und die Solidaritit seiner Edelnatur mit der verschiitteten
Edelnatur der Sklaven seine Vernunft zum Kampf wider die Unvernunft
der Sklaverei aufrufen sollen. Warum hat Aristoteles das nicht getan ?
Warum hat Albert der GroBe das getan ? Zwischen Aristoteles und
Albertus liegt eine lange Zeit. In dieser Zeit ist die Ubernajur der
menschlichen Natur zu Hilfe ggkommen. Die Ubernatur hat mit ihren
wunderbaren VerheiBungen die Forderungen der Natur uneerstiitzt.
Zur Zeit, da Albertus lebte, war die menschliche Personlichktit durch
die christliche Idee derart gehoben und die Macht des Christentums
iiber die Ohnmacht des Heidentums derart gestirkt, daB Albertus
seinen Abscheu gegen die Sklaverei nicht mehr besonders hervorzuheben
brauchte. Darum konnte Albertus in seinem Kommentar zur Politik
des Aristoteles, wie auch sein groler Schiiler Thomas von Aquin, die
grausigen Sitze des Aristoteles: Es gibt Menschen, die zu Sklaven
geboren sind — es ist fiir den Sklaven besser Sklave als nicht Sklave
zu sein — mit einer Ruhe und Gelassenheit, wie wenn es ihn nichts
angehen wiirde, niederschreiben. Er macht keine Glossen dazu. Er
referiert, ohne eine Einschrinkung zu machen. Es stand ihm aber bei
der getreuen Wiedergabe des aristotelischen Textes eine grol3e Wahrheit
vor der Seele, die er in den Tiefen der aristotelischen Lehre gefunden
hatte und die ich nun im folgenden Abschnitt deutlich machen zu
kénnen hoffe. '

3. Die Natur ist Natur und Kiinstlerin zugleich. Sie versteht das
Organisieren. Als Edelnatur im vollsten Sinne des Wortes (natura
specifica) ist sie die gleiche in allen Menschen. Man sollte nun meinen,
daB sie auf das Nivellieren, das Gleichmachen bedacht wire. Dem ist
nicht so. In allen Féllen und unter allen Umstinden geht sie auf ihr
Ziel los. Thr Ziel ist : Das Beste der Person, deren Natur sie ist. Sie
ist aber zu enge mit der individuellen Wirklichkeit verwachsen, als daB3
sie sich Fiktionen hingeben koénnte. Sie will das wirklich Beste und
darum das moglichst Beste der Person. In Wirklichkeit sind die
Personen sehr ungleich. Trotz dieser Ungleichheit der Menschen sucht



(237) zur Einfiihrung in die Politik des Aristoteles 105

die Natur ihren Zweck zu erreichen. Noch mehr ! Durch die Ungleichhert
der Menschen ringt sie sich mit ihren Absichten durch. Das geschieht
durch die Organisation. Organisieren hei3t : Teile, die ungleichartig sind,
aber sich gegenseitig erginzen, einander anpassen zu einem gemeinsamen
Ziele. Dadurch kommt ein Ganzes zustande, in dem die Teile ihre
Ruhe finden und in dem die Teile auf ihre Rechnung kommen.

So sind Mann und Frau sehr ungleichartig. IThre Naturanlagen sind
nicht nur verschieden, sondern zum Teile entgegengesetzt. Andere sind
die Leistungen der Frau, andere die Leistungen des Mannes. Beide
aber erginzen einander, beide streben in demselben Ziele zusammen.
Und indem jedes das Seinige zum gemeinsamen Gut : zum Kinde und
zum hduslichen Zusammenleben beitrigt, erhalten wir den héduslichen
Frieden und Wohlstand.

Im sozialen Leben — was Aristoteles Siedelung nannte, nenne ich
hier das soziale Leben — ist es nicht anders. Auf den ersten Blick
scheint alles ein wirres Durcheinander zu sein. Beim nidheren Zusehen
sieht man, dall alles einander zustrebt, weil das Ungleichartige in
diesem scheinbaren Wirrwarr in einem anderen die Ergénzung, und damit
ein Ganzes in einem Ausgleich sucht.

Bis hieher gehen Aristoteles und Albert ihren Weg gemeinsam.
Jetzt trennen sie sich. Aristoteles bleibt stehen. Albertus geht weiter.
Aristoteles hat bei seinen Untersuchungen der organisatorischen Titig-
keit der Natur sehr wohl die Bedeutung der Ungleichartigkeit und
Zugehorigkeit, die Erganzungsbediirftigkeit und damit die Unter- und
Uberordnung der Teile erkannt. Aber er erkannte nicht die Bedeutung
der Organisation in bezug auf die Unvollkommenheit der Menschen.
Sonst hitte er niemals bei der Sklaverei stehen bleiben kénnen. In der
Frage der Sklaverei sagte er einfach : Da ist ein zuriickgebliebener Teil,
der sich dem biirgerlichen Ganzen nicht ebenbiirtig angleicht. Albertus
geht weiter. Er schitzt die Natur viel hoher ein. Albertus nimmt
Riicksicht nicht nur auf die Ungleichheiten, sondern auch auf die
Unvollkommenheiten der Menschen. Das Unvollkommene kann aus
der Unvollkommenheit nur dadurch herauskommen, dafl es sich an
das Vollkommene anlehnt. Das fordert nicht erst die iiberlegende
Vernunft. Das ist eine Forderung der Natur, in allem, besonders in
Sachen der Okonomie. Wenn der wirtschaftlich Starke und der wirt-
schaftlich Schwache nach demselben materiellen Gute streben, wird
der Schwache notwendig unterliegen. Es ist keine Ubertreibung, zu
behaupten, daB die Sklaverei des Altertums aus dem Egoismus der



106 Kommentar des hl. Albertus Magnus (238)

Starken den Schwachen gegeniiber hervorgegangen sei. Aristoteles hat
sich einfach mit der Tatsache abgefunden. Albertus dagegen hat in
der menschlichen Natur ganz andere Tendenzen entdeckt. Jede Kon-
kurrenz der Konkurrierenden, meint er, muf} notwendig in einen wilden
Kampf ausarten, wenn die Konkurrierenden nicht vor aller Konkurrenz
irgendwie wirtschaftlich snnerlich verbunden sind. Die allgemeine
menschliche Solidaritidt geniigt da nicht. Die Solidaritit mul} zur wirt-
schaftlichen Solidaritit ausgestaltet werden. Das ist im Mittelalter
auch wirklich geschehen in der Ausgestaltung der Stindeordnung und
in der Entwicklung des Korporationswesens. Diese beiden sozialen
Institutionen beruhten auf folgendem Syllogismus : Es mul3 auch eine
wirkliche Interessengemeinschaft geben unter den Menschen. Die Natur
verlangt das. Die Natur verlangt das im Interesse des Friedens und
letzten Endes im Interesse der freien Entfaltung der Personlichkeit.
Nun aber gibt es keine Interessengemeinschaft ohne Lebensgemeinschaft.
Denn es ist unmoglich, daB Menschen wirtschaftlich zusammenhalten
und zusammenwirken, wenn sie nicht innerlich miteinander verbunden
sind.

Die aristotelische Politik steht solchen Gedankengingen fern.
Aristoteles hat seinen gemiBigten politischen Individualismus nie zum
Personalismus zu erheben vermocht. Albertus hat das getan. Bei
Albertus steht die menschliche Person strahlend vor uns. Bei Aristoteles
liegt die Personalitit im Halbdunkel. Albertus denkt sich die soziale,
insbesondere die politische Natur des Menschen als hochst energische
Macht, die in ihren Organisationen geradezu bewunderungswiirdig ist.
Aristoteles kennt die Natur als groe Organisatorin, aber sie bricht nach
seiner Auffassung zu schnell ab, wenn sie auf Hindernisse stoBt. Aus
dem Gesagten ergeben sich wiederum bedeutende Unterschiede zwischen
Aristoteles und Albertus beziiglich der Verhiltnisse zwischen der poli-
tischen Natur und der politischen Kunst.

4. Die Vorliebe fiir die Natur hat Albert der Grofe mit Aristoteles
gemeinsam. Beide lieben die Natur. Fiir beide ist das Studium der
Natur nicht nur ein GenuB, sondern Vorstufe aller geistigen Bildung
und unerschépfliche Quelle fruchtbarer Herzensbildung. Beide stehen
unerschiitterlich zum Grundsatz: ars imitatur naturam. Der grolle
Aristoteles und Albert der GroBe sind beide iiberzeugt, dall niemand ein
anderes Fundament legen kann, als das da gelegt ist in der Natur.
Dem Denken der Vernunft bietet die Natur des Verstandes die Grund-
sitze, an denen sich das Denken zu orientieren hat. Die natiirlichen



(239) zur Einfithrung in die Politik des Aristoteles 107

Tendenzen des Willens bilden die Grundlage, auf der der freie Wille
weiterzubauen hat, wenn anders er auf festem Boden fortschreiten und
gesichertem Grunde seine Pline verwirklichen will. Nach dieser Seite
besteht volle Ubereinstimmung zwischen Albertus und Aristoteles.

Und auch darin besteht Ubereinstimmung zwischen Aristoteles und
Albertus, dal sowohl die Wissenschaft wie auch die Kunst der Politik
sich vor allem und in allem mit der politischen Natur des Menschen
vertraut zu machen habe, um in den politischen Forschungen und
politischen Schépfungen eine sichere Fiihrung zu haben. Politische Ideale
darf man nicht in emnsamer Studierstube im Kopfe zusammenspinnen.
Der Politiker mull mit dem Leben in fortwihrender Bertihrung bleiben.
Der erste Politiker darf sich auch nicht von augenblicklichen Stré-
mungen hinreien und sich dabei von Gefallen oder MiBfallen leiten
lassen. Dadurch wire dem politischen Aufbau wenig gedient. Der
Politiker muBl Grundsitze haben und diese Grundsitze gewinnt er nur
dadurch, daB er sie der politischen Natur des Menschen ablauscht.
So hat es Aristoteles, so hat es Albertus gemacht.

Aristoteles sagt einmal : Es gentigt nicht, daB ein politischer Fiihrer
ein guter Biirger sei, er mull auch ein guter Mensch sein. Und der
Grund ist da : Die Aufgabe der Politik besteht darin, gute Biirger zu
erziehen, worin zugleich die Absicht enthalten ist, die Biirger zu guten
Menschen zu machen. Man kann aber die Menschen nicht zum Guten
fithren, wenn man nicht selber gut ist. Wenn also einer nichts anderes
ist als ein Politiker, dann ist er ein schlechter Politiker. Eine volle
Wissenschaft des Staates ist nicht moglich ohne Einsicht in das, was
unterhalb des Staates und das, was iiber dem Staate liegt. Und ein
sinnvolles Eingreifen in die politischen Veranstaltungen ist wiederum
nicht moglich ohne lebensvolle Vertrautheit mit dem, was mehr ist als
der Staat und dem, was weniger ist als der Staat. In diesen Grund-
sitzen reichen sich Aristoteles und Albertus die Hand.

Jetzt aber gehen sie auseinander. Nicht als ab sie einander Feind
geworden wiren. Sie sind und bleiben gute Freunde. Sie trennen sich,
weil Aristoteles nicht mehr folgen kann. Aristoteles kann nicht mehr
folgen, weil Albertus in den Mittelpunkt seiner Politik die menschliche
Personlichkeit stellt. Aristoteles ist Kompromissen nicht ganz ab-
geneigt. Albertus dagegen ist Kompromissen nicht sehr hold. Denn
Albertus weil3, dal3 es sich in der Politik um das Wohl und Weh der
menschlichen Persénlichkeit handle. Albertus denkt sich die Sache so :
Gott ist der Schopfer Himmels und der Erde. Gott ist der hochste



108 Kommentar des hl. Albertus Magnus (240)

Richter und Mandant alles dessen, was dem Menschen zum Heile dient.
Gott gegeniiber ist die Natur nichts anderes als Mandatur. Der
Menschheit gegeniiber ist die menschliche Natur Mandant und die
Auktoritit unter den Menschen ist Mandatur. Die politische Auktoritit
ist Mandatar der politischen Natur.

Die politische Natur ist nicht selbstindig. Sie hat als Aufgabe die
Vollentfaltung der menschlichen Person vor sich. Das aber, was in
der menschlichen Person die Personlichkeit ausmacht, kennt keine
Selbstsucht. Die politische Natur ist nicht wandelbar, heute so und
morgen anders, hier so und dort anders. Mit ewiger Treue steht sie
zu ihren Forderungen. Sie kann wohl unterdriickt und in ihrem Streben
gehemmt und so gewaltsam von ihrer Richtung abgelenkt werden.
Aber unter keinen Umstinden wiirde sie sich dazu hergeben, von den
Grundsdtzen auch nur das Kleinste preiszugeben. Die politische Natur
hilt sich immer an das Gegebene. Darum ist ihr die Kunst des Moglichen
ureigen. Nie verliert sie sich in Utopien. Verknocherung ist dem
innersten Wesen der politischen Natur zuwider. Denn sie ist Leben.
Sie paBt sich mit einer staunenswert plastischen Beweglichkeit den
jeweiligen Verhiltnissen an. Und doch vergiBt sie bei ihren Anpassungen
nie, daBl sie die Leitung haben muB. Die politische Natur ist das
Radikalprinzip des ganzen politischen Lebens und bleibt sich immer
gleich. ,

Wenn die politischen Machthaber, die in der Festsetzung dessen,
was fiir alle das Rechte ist, ihre Vollmacht von der politischen Natur
empfangen, von der politischen Natur auch die eben beschriebenen
Eigenschaften lernen und sich zu eigen machen, dann wird das biirger-
liche Gemeinwesen wieder gesund werden.

Es war nicht meine Absicht, in den vorliegenden Zeilen auf die
Einzelheiten des Kommentars Alberts des Groflen einzugehen. Ich
wollte eine Anregung geben zum Studium der herrlichen Politik des
Aristoteles und zum Studium der noch herrlicheren Politik Alberts
des Groflen.




	Kommentar des hl. Albertus Magnus zur Einführung in die Politik des Aristoteles

