
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus

Autor: Meersseman, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Einheit der menschlichen Seele

nach Albertus Magnus.
Von G. MEERSSEMAN O.P., Rom.

Der Name « Augustiner », mit dem man die Scholastiker aus der

ersten Hälfte des XIII. Jahrhunderts, die sich nicht, wie Thomas von
Aquin, voll und ganz zum Aristotelismus bekannten, zu bezeichnen

pflegte, stößt immer mehr auf Widerspruch. 1 Und zwar geschieht dies

nicht bloß deswegen, weil die Lehrsätze, welche den sogenannten
« Augustinismus » ausmachen sollen, nur im beschränkten Maße beim
hl. Augustinus sich vorfinden, sondern auch deswegen, weil jener Name

sogar Autoren beigelegt wurde, welche nicht einmal die Hauptthesen
jenes Systems vertraten. Daß aber zur Zeit des hl. Thomas, ja im
Gegensatz zu ihm, innerhalb des Predigerordens eine eigene Schule

jenes Lehrsystem als Ganzes festgehalten, diese Auffassung ist bereits
Einreichend widerlegt worden aus dem Vergleiche der Werke eines

Roland von Cremona, Joannes von St. Aegidius, Hugo von S. Caro,

Richard Fishacre, Petrus von Tarentasia und Robert Kilwardby. 2

Indessen verlohnt es sich, einzelnen jener Lehrsätze bei den

Dominikanergelehrten dieser Zeit besonders nachzuforschen, z. B. der Lehre

von der Mehrheit der Formen. 3 So dürfte es noch klarer werden,
daß wirklich kein Grund vorhanden ist, von einer eigenen augustinischen
Schule bei ihnen zu reden, noch von einer Übereinstimmung bezüglich
eines Lehrpunktes von so weittragender Bedeutung.

Richard Fishacre hat als erster ausdrücklich die drei zu seiner Zeit
üblichen Lösungen dieser Frage vorgelegt, und zugleich die Gegen-

1 M. De Wulf, Histoire de la philosophie médiévale, t. I, 1925, pp. 319-21.
2 R. Martin O. P., Quelques premiers maîtres dominicains de Paris et d'Oxford

et la soi-disant école augustinienne. Rev. des Sciences Phil, et Théol. 1920,
pp. 556-80.

3 Daß drei Seelen im Menschen sein können, lehrten Hugo von S. Victor
und Petrus Lombardus. Daß tatsächlich deren drei vorhanden seien, behauptete
unzweifelhaft Dominicus Gundisalinus. Vgl. A. Schneider, Die Psychologie Alberts
•des Großen, I, Münster 1903, S. 40 f.

Divus Thomas. 15



82 Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus (214}

gründe zu den einzelnen vorgebracht, ohne sich indessen für eine
derselben persönlich zu entscheiden.1 Gegen die Mehrheit der Wesensformen

im Menschen führt er folgendermaßen die Auktorität des

hl. Augustinus2 an : « Cui plane contradicit magister Augustinus in
Libro 3 de diffinitionibus rectae fidei, cap. 15. Sic enim dicit ibi : Nec
duas animas in uno homine esse dicimus, sicut Jacobus et alii quidam
Sirorum scribunt : unam animalem, qua animatur corpus et immixta
sit sanguini, et aliam spiritualem, quae rationem ministrat. Sed dicimus
unam eandemque animam esse in homine, qua et corpus sua vivificat
societate et semetipsam sua ratione disponit, habens in se libertatem
arbitrii ut in sua substantia eligat cogitatione quod vult. »

An einer andern Stelle 4 scheint er eher die These von der Einheit
der Seele zu vertreten : « Non infunditur anima nisi corpori prius
organizato. Unde Augustinus in libro De diffinitionibus recta fidei,
cap. 13 : « Dei iudicio semen coagulatur in vulva et compingitur atque
formatur, ac formato iam corpore animam creari et infundi dicimus,
ut vivat in utero homo ex anima constans et corpore ; » nisi forte velis

ponere diversas substantias esse in homine : animam sensibilem et
rationalem, cui tarnen contradicit Augustinus : Si enim sunt diversae
substantiae, posset anima sensibilis inesse semini ante infusionem
animae rationalis, et ipsa esse primo in semine sicut artifex in artificio
et deinde sicut actus corporis iam organizati et proles nondum habens
nisi brutalem animam redimi potest sicut brutum, et tarnen carius,

quia potentiam habuit, ut esset plus quam brutum. Ad auctoritates
vero suprapositas dici potest quod Deus sic dicitur formare foetum
in ventre, sicut dicitur etiam nunc producere segetes de terra. In omni
enim actione est ipse causa primaria et ideo plus influit, et verius
dicitur agere quamlibet actionem, quam quilibet agens secundarius.
Sed contra hoc est Augustinus, qui ponit quod sensibilis et rationalis
sunt una substantia in homine. » Alsdann führt der Verfasser den Text
an, den er an der vorgenannten Stelle gegen die Mehrheit der Form
geltend gemacht hatte.

1 R. Martin O. P., La question de l'unité de la forme substantielle dans le
premier collège dominicain d'Oxford. Rev. Néoscol. 1920, pp. 110-12.

2 Ebda. m.
3 Die Schrift trägt auch den Titel : De ecclesiasticis dogmatibus. Der Text

findet sich Pat. lat. XLII, 1216. Eine kritische Ausgabe hat Turmer vorbereitet
in Journal of theological studies, 1905.

4 Zitiert von Fr. Card. Ehrte, L'Agostinismo e l'aristotelismo nella scolastica
del secolo XIII, in Xenia thomistica, vol. III, Romae 1925, p. 556 f.



(215) Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus 83

Richard verwendet also zur Widerlegung des sogenannten
Augustinismus einen Text aus einer Schrift, die damals dem hl. Augustin
zugeschrieben wurde.1 Das nämliche tut Thomas von Chantimpré O. P. 2,

der jenes Werk des Ps.-Augustinus nicht bloß anführt,, sondern auch

zum seinigen macht in seiner noch unedierten Enzyklopädie mit dem

Titel Liber de naturis verum3, die in den Handschriften fast immer
dem hl. Albertus M. zugeschrieben wird. Sein zweites Buch, das den

Titel De anima trägt, beginnt also 4 : « Anima simplex est et incomposita,
ut dicit Augustinus. Neque duas animas dicimus in uno homine :

unam animalem, qua animatur corpus et immixta sit sanguini, et

1 R. Martin sagt a. a. O. S. 111 von dieser Schrift, sie sei durch das ganze
Mittelalter hindurch dem hl. Augustin zugeschrieben worden. Doch ist das
übertrieben. Denn Walafrid Strabo (Pat. lat. CXXV 942), Abaelard (Pat. lat. CLXXIX
981) und einige andere haben sie mit Recht Gennadius v. Marseille zuerteilt, ebenso
mehrere mittelalterliche Handschriften, wie sich aus Turmer ergibt. S. Thomas
jedoch zitiert das Opusculum fast immer ohne Namensangabe. In der Catena
aurea (Matth. I, 7) jedoch nennt er ausdrücklich Gennadius, und in Quaest. Quod-
lib. XII, art. 10, sagt er : « Utrum anima sit ex traduce Augustinus hanc
quaestionem non déterminât, sed indeterminatam reliquit in libro De ecclesiastic,is

dogmatibus. Sed ille liber non est Augustini, sed Gennadii. » — Der Text über die
Einheit der Form war in ein anderes dem hl. Augustin zugeschriebenes Opusculum
(Pat. lat. XL 779-832) aufgenommen worden, nämlich in die Schrift De spiritu et
anima des Aicher v. Clairvaux (cap. 48, Pat. lat. XL 814). — Vgl. hierüber G. Théry
O. P., L'Augustinisme médiéval et le problème de l'unité de la forme substantielle
in den Acta Hebdomadae augustinianae-thomisticae, Taurini—Romae, Marietti,
1931, p. 157.

2 Auch die übrigen Gegner der Mehrheit der Wesensform haben jenen Text
angeführt : Alexander von Haies und Johannes von Rupella aus dem Franziskanerorden

; Albertus Magnus (Summa theol. II, q. 70, a. 3) und Thomas von Aquin
(De spir. creat., q. 1, a. 3 ; QQ. disput. de anima, q. 1, a. 11 ; QQ. de pot., q. 3, a. 9 ;
Cont. Gent., 1. II, cap. 58 Sum. theol. I, q. 76, a. 3) aus dem Predigerorden. —-

Vgl. Théry, a. a. O. 157 f. -— Rolandus v. Cremona berührt die Frage nicht.
Vgl. Fr. Card. Ehrle, S. Domenico, Ii origini del primo studio generale del suo
ordine a Parigi e la Somma Teologica del primo maestro, Rolando da Cremona,
in Miscellanea Dominicana, Roma 1923, p. no. — Ebenso auch nicht Hugo a
S. Caro. Vgl. Théry, a. a. O. ; ferner nicht Petrus von Tarentasia im
Sentenzenkommentar, der ihm vielfach zugeschrieben wird. Vgl. Théry, a. a. O. — Robert
Kilwardby schrieb gegen die Einheit der Form im Menschen, doch erst nach
den Ausführungen des hl. Albertus und des hl. Thomas hierüber. Vgl. Théry,
a. a. O. 187 f.

3 Die zweite Redaktion dieses Werkes war vor dem Jahre 1244 beendigt.
Die erste Redaktion war, wie der Verf. selber in der Einleitung bezeugt, 15 Jahre
vor dessen Vollendung begonnen worden, d. h. vor seinem Eintritt in den
Predigerorden (1232). Zahllose Handschriften liegen vor: außerhalb Rom konnte
ich bis jetzt deren 45, in der Vatikanischen Bibliothek allein 7 finden. Hier beziehe
ich mich auf den Codex von Brügge 410, der die zweite Redaktion enthält.

4 Cod. Brug. 410, f. 4irb. Das ganze Zitat ist der Schrift De diffinitionibus
rectae fidei a. a. O. entnommen, wie der Verf. etwas weiter unten (f. 4iva) sagt.



84 Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus (2l6)

alteram spiritualem quae rationem ministrat ; sed dicimus unam et
eandem esse animam in homine, quae et corpus sua societate vivificat,
et semetipsam sua ratione disponat, habens in se libertatem arbitrii,
ut in sua substantia eligat cogitatione quod vult. Et quidem solum
hominem habere credimus animam substantivam, quae exuta corpore
vivit et sensus suos atque ingénia vivaciter tenet, nec cum corpore
moritur, neque post modicum intervallum, quia substantialiter vivit. »

Weiter fügt er bei : Wenn auch die menschliche Seele Geist genannt
werde, so werde damit keineswegs eine Unterscheidung in sie

hineingebracht : « nam unus et idem Spiritus ad seipsum dicitur spiritus, et
ad corpus anima. Spiritus est in quantum est ratione praedita substantia
rationalis, anima in quantum est vita corporis. Non duae animae
sensualis et rationalis, una qua homo vivat et altera qua, ut quidam
putant, sapiat, sed una eademque anima et in semetipsa vivit per
intellectum et corpori vitam praebet per sensum. »1

Ein anderer Schriftsteller des Dominikanerordens, der bald nach
Thomas von Chantimpré schrieb, Vinzenz von Beauvais, verteidigt in
seinem Speculum naturale, Lib. XXIII, cap. 24-25, ausdrücklich die

Einheit der menschlichen Seele. 2 Sehr oft spielt er auf die Schrift des

Gennadius an, wie auch auf De spiritu et anima und unter anderem
führt er auch den oben zitierten Text an. Außerdem bringt er viele

Schwierigkeiten gegen die Einheit der menschlichen Seele. Sie stimmen,
oft sogar wörtlich, mit denjenigen überein, die sich im Texte des

hl. Albertus M., den wir unten wiedergeben, finden ; auch die Antworten
sind fast immer genau dieselben wie bei Albertus.

Ungefähr gleichzeitig hat S. Albertus M. ausführlicher als seine

Vorgänger die These von der Einheit der Form in seinen verschiedenen

philosophischen und theologischen Schriften behandelt, nämlich : De

anima, 1. III, tr. V, cap. 4 ; De natura et origine animae, tr. I, cap. 5,

und Summa theologica, P. I, q. 2, a. 2 ; P. II, q. 7, a. 1 usw. An allen
diesen Stellen indessen wird, wie P. Théry3 sehr gut dargelegt hat,
das Problem bloß vom psychologischen Gesichtspunkte aus behandelt.
Und auch aus anderen Stellen geht nicht hervor, daß er die Frage in
einem weiteren Umfange behandelt hätte, wie sein Schüler Thomas von

1 Cod. Brug. 410, f. 42Tk Der Text ist der Schrift De spiritu et anima, cap. 9
(Pat. lat. XL 784) entnommen, wie der Verf. f. 41 sagt. Fast die ganze Abhandlung

besteht aus Auszügen aus den beiden genannten Schriften.
2 Edit. Duacensis, 1624, col. 1661-63.
3 A. a. O. 164-69.



(217) Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus 85

Aquin, der ganz allgemein fragt, ob nicht bloß im Menschen, sondern in
jeglichem Sein mehrere oder bloß eine einzige Wesensform sich finde.

Die Frage jedoch, ob in den unbelebten zusammengesetzten Naturdingen

(mixtio) eine oder mehrere Formen seien, scheint Albertus eher

im Sinne der Mehrheit zu entscheiden, wenn er z. B. sagt : « Elementorum
formae duplices sunt, scilicet primae et secundae. Primae quidem sunt
a quibus est esse elementi substantial sine contrarietate, et secundae

sunt a quibus est esse elementi et actio. Et quoad primas formas,
salvantur, meo iudicio, in composito quoad formas secundas, sive

quoad secundum esse, non remanent in actu, sed in potentia. » 1 Infolgedessen

sagt man gewöhnlich, daß Albertus eine Mehrheit der Formen
annahm, während Thomas sie verwarf. Wenn man indessen die Ansicht
Alberts im Lichte der psychologischen Problemstellung betrachtet, so

ist jenes Urteil in seiner allgemeinen Fassung nicht richtig.
Daß man in der Darstellung der Lehre Alberts vorsichtiger, als

es meistens geschehen ist, zu Werke gehen muß, hat gelegentlich der
letztes Jahr in Rom abgehaltenen Albertus-Woche Prof. B. Geyer in
einer Konferenz dargetan. 2

Vom Wunsche geleitet, unveröffentlichte Texte vorlegen zu können,
die Alberts Auffassung deutlicher zum Ausdruck bringen, stellte ich
vorerst Nachforschungen in der Nationalbibliothek zu Neapel an, wo
nach Dekan Weiß in seiner zweiten Auflage der Primordia novae Biblio-
graphiae B. Alberti Magni 3 sich eine Abhandlung Be unitate formae
finden soll mit dem Incipit : « Unitas est quod unaquaeque res »... und
mit dem Schluß : « est id quod est ». Doch vergeblich. Ja, während

genannte Bibliographie von etwa 23 Albertica in Neapel redet, konnte
ich deren bloß 11 entdecken, wovon 8 "oder 9 sich als unecht erwiesen.
Schließlich stieß ich beim Abschreiben des Kommentars Alberts zur
Nikomachischen Ethik auf 2 sehr interessante Quaestiones disputatae
de unitate formae (Lib. I, cap. 6), die wiederum Albert als Verteidiger
jener These vom psychologischen Standpunkte aus erweisen.

Im folgenden gebe ich den Text dieser Quaestionen, wie ich ihn
an Hand der Kodizes 4 in Canterbury (Gonville and Caius College,

1 De coelo et mundo, 1. III, tr. II, cap. 1 (Edit. Borgnet, t. IV, 258).
1 Alberto Magno, Atti della Settimana Albertina, Roma (1932), 74.
3 Paris 1905, n. 392.
4 Bemerkungen zu jenen Handschriften bietet A. Pelzer, Le cours inédit

d'Albert le Grand sur la Morale à Nicomagne. Rev. Néoscol. 1922, pp. 333-61, 479-
520. Ich habe fast immer Cod. C den Vorzug gegeben, auch wenn die übrigen
Cod. übereinstimmend die gegenteilige Lesart haben. Im allgemeinen korrigiere



86 Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus (2l8)

Ms. 510, f. i5ra), Vatikan. Bibl. (Ms. lat. 722, f. i8vb), Wien (Bibl. 0. P.,
Ms. 219, f. 25Tb) und Troyes (Ms. 1236, f. 22ira) hergestellt habe. Ich
bezeichne diese Kodizes mit C, V, D u. T.

« Quamvis considerare horum1 (seil, rationabilis et irrationabilis)
differentiam non pertineat 2 ad hanc scientiam, sicut ipse (Aristoteles)
dicit, tarnen quia de hoc sunt opiniones, primo quaeritur utrum
différant3 re vel ratione solum. Quod non tantum ratione 4 videtur.
Aut enim 5 rationi subest aliquid in re, aut nihil. Si nihil, ergo 6 ratio
erit7 cassa8 vel9 vana, si autem aliquid ei respondet in re, tunc
différant in re et tunc videtur divisio nulla esse.

Praeterea unumquodque habens operationem aliquam essentialem
vel formalem, est10 prineipium illius per aliquam formam exsistentem
in ipsou, sicut lux lucet per suam formam, et ignis calefacit. Sed

anima cum sit ens, habet tales operationes. Ergo oportet quod exeant
ab ea secundum diversas formas in ea exsistentes, et sie etiam
differrent prineipia operationum, cuiusmodi sunt rationale vel12

irrationale, non tantum ratione.
Praeterea secunda compositio quae est13 accidentium ad subiectum,

fluit a prima quae est essentialium prineipiorum, quia omne accidens

fluit a substantia. Sed in anima est secunda compositio cum substet
suis accidentibus. Ergo est in ea14 compositio essentialium
prineipiorum, et sie est etiam 16 re dissimilis.

Praeterea, sicut dicit16 Boetius in libro De hebdomadibus, simplex
esse nihil habet admixtum. Sed anima habet multa 17 admixta, quia
tria sunt in anima : passiones, habitus et potentiae. Ergo suum esse

non est simplex, et sic idem quod prius.
Praeterea Philosophus in tertio De anima dicit quod sicut in 18

ich bloß unzweifelhafte Fehler des Cod. C nach der übereinstimmenden Lesart der
übrigen Codizes. Der Cod. von Stuttgart stand mir nicht zur Verfügung. Den
Cod. von Neapel hat neulich Th. Käppeli O. P. aufgefunden. Über die
Stuttgarter Handschrift vgl. M. Grabmann, Die Stuttgarter Handschrift des
ungedruckten Ethikkommentars Alberts des Großen, in Festgabe für J. Mausbach,
Münster 1931. In der Neapolitaner Hs. fehlt das erste Buch, mit Ausnahme des

Prologs. Sie kommt also für uns jetzt nicht in Betracht.
1 VD hör. cons. 2 D pertineant. 3 D différant.
4 T add. sic. 5 T om. 6 D aut.
7 D est. 8 T falsa. 9 D et.

10 D et. 11 DT illo. 12 T et.
13 V om. 14 F in ea est. 15 V in, T om.
16 V om. 17 D m. h. 18 T add. omni.



(21Ç)) Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus 87

natura, ita et1 in anima est aliquid quo est omnia facere, et aliquid
quo est omnia fieri. Sed haec duo non possunt reduci nisi ad duo

principia quae sunt potentia et actus. Ergo videtur quod anima
realiter ex pluribus composita sit.

Praeterea, sicut geometrae dicunt, in linea curva sunt duae diversae

iormae2 : concavum et convexum. Ergo videtur etiam3 secundum

suum exemplum quod ita sit in partibus animae.

Praeterea nulla forma simplex movet 4 locali motu 6 propter quod

probat Philosophus 6 in octavo Physicorum quod grave et leve moven-
tur 7 a generante. Sed anima movet motu locali. Ergo non est simplex. 8

Praeterea nulla forma simplex movet post id cuius est forma.
Anima autem movet. Ergo etc.

Contra : Ab uno simplici fluunt diversae proprietates. Rectum
enim simplex quoddam 9 est, et tarnen recto, in quantum est rectum,
plura accidunt, ut dicit Philosophus in primo De anima. Ergo per hoc

quod animae plura accidunt, non potest probari quod ipsa sit composita.
Praeterea, primum agit omnia per unum quod est ipse. Ultima

autem entium, sicut sunt composita, agunt multa10 per multa. Ergo
•oportet quod anima, quae est medium 11 agat multa per unum.

Praeterea anima est forma. Sed forma est simplex. Ergo etc.
Praeterea anima est forma quaedam.12 Ergo oportet quod habeat

se ex additione ad formam simpliciter. Sed nihil prohibet quod
aliquid conveniat ei ratione* differentiae quod non debetur et13 ratione
generis. Ergo quamvis formae simplici non debeatur moveri secundum

locum, in quantum huiusmodi, nihil prohibet quin 14 ratione eius quod
addit, conveniat sibi, et sie ex hoc quod movet secundum locum, non

potest probari quod sit composita.
Praeterea Philosophus dicit in secundo De anima quod sicut

trigonum in tetragono, et15 hoc in pentagono, ita nutritivum in sensi-

tivo, et sensitivam in intellectivo. Sed16 trigonum 17 exiistens in tetragono

non facit compositionem figurae nisi dividatur. Ergo etiam dicta
tria in anima non faciunt compositionem.

Praeterea omne qudd agit in virtute plurium, potest in plures
effectus. Sed unus simplex actus operatur in virtute plurium, quia

1 VT om. 2 T add. scilicet. 3 V add. quod.
1 T mov. simpl. 5 VDT motu loc. 6 DT Phil. prob.
7 V movent. 8 V simpliciter. 9 VDT q. s.

10 D ultima. 11 C add. quod. 12 V q. f.
13 C sibi. 14 DT quod. 15 T ita.
16 T add. sicut. 17 T trigonus.



88 Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus (220)

semper causa secunda agit per virtutem1 causae primae quae influitur 2

ei et causa tertia per virtutem primae et secundae. Ergo unum simplex
potest in diversos effectus, et ita licet auima habeat3 plures operationes,
potest esse simplex.

Solutio.
Dicendum quod communis sententia omnium philosophorum est

quod anima non sit composita, sed simplex forma. 4 Unde Aristoteles
in secundo De anima probat quod anima non est materia neque 5 hoc

aliquid sive compositum, sed forma. Si enim esset composita, sicut
hoc aliquid, numquam veniret ad compositionem, quia sicut probatur
in nono Metaphysicae, ex hoc aliquid nihil fit, sed ex potentia et actu.
Sed quia ex hoc videtur sequi quod anima non maneat post mortem,,
quia forma simplex corrumpitur, corrupto eo6 cuius est, aut si

maneat7, quod ex omnibus animabus non maneat nisi una anima,
ideo quidam modernorum ponunt quod anima est composita, et est

hoc aliquid, et habet in se principium suae individuationis tantum 8

componentes 9 eam 10 ex quo est et quod est, vel ex materia et11 forma.
Si enim esset tantum 12 forma, principium individuationis eius 13 esset

tantum ex corpore, sicut haec albedo est quia14 est15 huius.
Subtracts tarnen individuantibus, manet tantum unum commune. Unde
destructis corporibus non maneret nisi una anima ex omnibus, quod
est haeresis Commentatoris in tertio De anima. Sed neutrum horum
necessarium est16 accidere. Cum enim omnis forma sit similitudo
primi motoris, quia omnes actus repraesentant primum actum secundum

diversitatem materiarum, quaedam sunt magis vicinae primo motori,
et quaedam minus. Quae quidem igitur sunt17 maxime distantes,
sunt situales et18 maxime materiales, sicut formae elementorum,
quorum19 operatio non extenditur ultra qualitates activas et passivas.

Quaedam vero sunt magis propinquae, quae 20 quamvis sint materiales
et agentes per qualitates activas, dirigunt tarnen actiones earum21
ad aliquid determinatum, sicut animae plantarum. Quaedam autem 22

iterum plus appropinquant, quia possunt movere motu locali et acci-

1 T in virtute. 2 D influit. 3 D h. a.
4 D f. s. 5 VT nec. 6 C om.
1 D manet. 8 C om. 9 D componens.

10 V eum. 11 T vel. 12 V t. e.
13 V huius. 14 V quae. 15 D om.
16 T e. n. 17 D s. i. 18 D om., V ut.
19 T quarum. 20 T om. 21 D eorum.
22 C om., T vero.



(22l) Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus 89

pere species rerum sine materia spiritualiter, quamvis non extra appen-
dicias materiae1 quae sunt affixae organis, sicut formae brutorum.
Inter omnes autem similiores sunt animae humanae, propter quod

corpora, quorum sunt perfectiones, sunt similia, per aequalitatem
complexionis, corporibus coelestibus, quae sunt sine contrarietate, et
ideo habent operationem per se sine corpore, eo quod non sint 2 affixae 3

organis, et ex hoc habent 4 quod possint 6 manere 6 post corpus, ex

quo esse suum est absolutum a corpore sicut et operatio, et distinctio 7

quidem earum secundum naturam quantum ad principium dependet
a corporibus quibus infunduntur, tarnen ex quo iam sunt individuatae
in corporibus diversis, sicut esse earum est absolutum, ita et indi-
viduatio. Unde etiam destructis corporibus adhuc manent distinctae
essentialiter et 8 per suas potentias quae sunt diversae in diversis, et
ideo concedimus quod anima est forma simplex et non est hoc

aliquid, et rationes et hoc concedimus 9 et10 quod a simplici essentia

animae 11 fluunt12 diversae potentiae, quae non faciunt compositionem
essentialem 13 in ipsa.

,'fd primum vero dicendum quod rationi respondet aliquid in re,
scilicet diversitas potentiarum, non tarnen14 diversitas essentialium

principiorum.
Et15 similiter dicendum ad secundum16 quod diversae formae

quibus unum est principium diversarum operationum, sunt diversae

potentiae.
Ad tertium dicendum quod accidentia quaedam sunt individui,

et quaedam speciei. Et17 iterum eorum quae sunt individui, quaedam

18 sunt19 accidentia et entia in natura, ut album et nigrum, et
talium compositio praesupponit compositionem essentialium 20, et haec

non sunt in anima ; alia sunt magis entis quam entia, scilicet
intentiones rerum quae sunt in anima, et haec non exigunt
compositionem essentialium. Similiter 21 nec accidentia speciei, quia ab una
simplici essentia an mae22 manant diversae proprietates sicut recto
multa accidunt, et istis duobus ultimis modis sunt accidentia in anima.

1 V om. 2 C sit, DT sunt. 3 CVD affixa.
4 CD habet. 5 CVD possit. 6 D remanere.
7 DT diffinitio. 8 D om. 9 C om.

10 CV om. 11 DT a. e., V animae potentia.
12 V fluant. 13 VDT e. c. u T om.
15 T om. 16 T ad sec. sim. die. 17 V om.
18 DT quae.

10 CV om. 20 V essentialem.
21 T simpliciter. 32 DT specie.



90 Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus (222)

Ad quartum dicendum quod Boetius loquitur de esse quod est1
actus simplicis essentiae, quod nihil habet admixtum, quia omnia
alia sunt de consequentibus 2 esse et non intrantibus 3 esse 4 rei, sed

adveniunt extra esse in ipso ente.
Ad quintum dicendum secundum Avicennam quod una forma

simplex potest esse possibilis et in ratione agentis, secundum quod
magis et5 magis 6 immergitur materiae sicut lux ignis ex illa parte
qua incorporatur corpori terrestri efficitur obscura7 et indiget alio
manifestante 8, sed ex parte qua elevatur, efficitur clara manifestatio 9

aliorum. Similiter anima ex parte qua immergitur corpori, fluit ab

ipsa10 intellectus possibilis indigens aliquo diviniore intellectu ; ex
parte vero qua tenet se ab immixtione, fluit ab ipsa intellectus agens,
qui11 est formale12 respectu13 possibilis, et secundum etiam quod
magis immergitur, fluunt ab ipsa potentiae affixae organis.

Ad sextum 14 dicendum quod linea circuli15 essentialiter est una.
Similiter etiam anima, et diversitati formarum concavi et convexi

respondent diversae potentiae in anima.
Ad septimum et octavum 16 dicendum quod hoc quod anima movet

localiter, et quod movet post corpus, non habet in quantum est forma,
sed in quantum est similis motori primo. Non enim oportet quod
omnis motor sit compositus.

Ad alia quae in contrarium obiciuntur, solvunt alii dicentes quod
accidentia animae sunt magis realia17 quam accidentia speciei quae
non sunt principium18 operationis, et quod hoc est ex infinitate
potentiae primi quod per unum operatur plura. Unde non potest
accipi medium quod possit per unum 19 plura operari. Dicunt etiam
quod non sufficit similitudo primi motoris quod est quasi differentia
addita ad communitatem formae in anima ad hoc quod sit motor
secundum locum, et quod non sufficit ad hoc quod operatur plura 20

quod agat in virtute plurium, et quod exemplum Philosoph!21 de

I C om. 2 T sequentibus.
3 D mutantibus. 4 T om. et n. i. esse.
5 V add ; etiam. 6 D minus, T om. et magis.
7 T obscuratur. 8 D manifestatione.
9 C manifestativa. 10 X illa.
II V quod. 12 DT formalis.
13 VDT add. intellectus. 14 C septimum VII.
15 T circularis. 16 C sextum et septimum VI et VII.
17 VDT r. m. 18 T principia.
19 VDT unum per plura. 20 D plurimum.
21 D P. c.



^223) Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus 91

figuris non inducitur 1 quantum ad hoc, sed ad ostendendum qualiter
consequuntur partes animae se invicem. 2

Secundo quaeritur utrum rationalis et sensibilis et vegetabilis3
sint diversae animae secundum rem. 4 Quod sie videtur. 5 Quaecun-

que diversis temporibus innascuntur, non sunt6 unius essentiae. Se&

praedicta tria non simul innascuntur in homine, quia, sicut dicitur
in deeimo sexto Animalium 7, non simul est animal et homo. Ergo etc.

Praeterea eorum quae sunt unius speciei si unum est diversum
ab aliquo, et reliquum. Sed sensibilis in homine et equo sunt unius

speciei, quia non différant nisi per materiam, quia haec in corpore
hominis, et 8 ilia in corpore equi. Ergo cum ea quae est in equo, sit
diversa per essentiam a rationali, et similiter ea quae est 9 in homine.

Item quorum cum que unum separatur ab altero, non sunt unius
essentiae. Sed intellectivum separatur ab aliis sicut incorruptibile a

corruptibili. Ergo etc.
Praeterea obligatum materiae et non obligatum 10, et corruptibile 11

et incorruptibile non sunt unius essentiae, quia sic contradictoria
essent vera de eodem. Ergo 12 etc.12

Praeterea anima est homogenea in essentia.13 Sed dicta tria non
sunt unius rationis.14 Ergo non sunt15 una essentia animae.

Contra16 est auctoritas Avicennae in sexto De naturalibus et
Commentator super primum De anima Aristotelis.

Praeterea ratio Avicennae est talis : Quaecumquae recipiunt
differrentes perfectiones, sunt specie differentia. Sed huiusmodi tria
recipiuntur in diversis membris, quia in hepate recipitur nutritivum,
et in cerebro sensitivum. Ergo unus homo vel unum animal erit diversa
viventia secundum speciem, quod est impossibile.

Praeterea corpus est proportionatum animae quae est eius perfectio.
Sed totum corpus originatur ex uno quod est cor. Ergo omnes potentiae
fluunt ab una essentia.

Praeterea eorum 17 quae différant per essentiam, non est18 dependents

ad invicem in operibus. Sed potentiarum illarum est depen-

1 VD n. i. d. f.
2 DT se part. an. ad invic.
3 T vegetabile sensibile et rationale.
4 T add. et. 5 T vid. q. sic. 6 V om.
7 T De animalibus. 8 VDT om. 9 V om.

10 DT obligabile. 11 V corporale. 12 C om.
13 V essentiali. 14 T rat. un. 15 T add. in.
16 T ad oppositum. 17 VDT om. 18 VDT sunt.



92 Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus (224)1

dentia quia, quando una inferiorum intenditur, superior ab actu suo-

abstrahitur.1 Ergo etc. Si dicis2 quod hoc non contingit per
unitatem essentiae, sed propter hoc quod superiores imperant inferiori-
bus et regunt3 eas, et propter hunc ordinem4 dicitur anima una,,
centra : eorum quae distinguuntur per essentiam, unum non potest
immittere 5 in aliud nisi sit aliquid continuans ea. Sed inter has non
est dare aliquid continuans. Ergo etc. 6 quia nec ordo sufficit
ad hoc nec corpus. Ergo superior non potest imperare inferiori, quod
est contra litteram inferius.

Praeterea si sensitivum in homine sit aliqua 7 essentia, aut ergo
erit perfectio aliqua8 essentialis hominis, et tunc unius perfectibilis
erunt diversae perfectiones substantiales9, aut erit dispositio ad
formam aut consequens formam, et utroque modo erit accidens, et
sic homo erit animal per accidens, sicut est albus, et haec omnia
erunt10 inconvenientia. Ergo etc.

Solutio.
Concedimus quod hae très sunt unius essentiae et sunt diversae

potentiae 11 fluentes 12 ab una essentia, quarum quaedam sunt affixae

organis, et quaedam non affixae13, et similiter in equo duae sunt fluentes
ab una essentia secundum sanetos et philosophiam.14 Contrarium
autem15 nec est secundum fidem nec secundum philosophiam, quia
a Sanctis et a16 philosophis contradicitur ei, et simile quod indueunt
de radiis diversarum stellarum quae uniuntur in uno aëre, tarnen sunt
distineti secundum esse, et similiter plures animae in corpore sunt
distinetae 17, falsum supponit18, quia radii secundum philosophiam non
sunt corpora, et ideo non est intelligibile quod sunt19 distineti20 in
uno corpore.

Ad primum vero 21 dicendum quod essentia animae tota 22 simul
infunditur, sed manifestatur prius actus unius potentiae quam alterius
secundum quod minori praeparatione indiget. Illud enim quod operatur

1 D extrahitur, X retrabitur.
2 VT dicitur, D dicas.
3 V regant.
4 D propter hoc quod habet ord., T propter hoc per hunc ord.
5 V mutare. 6 T add. minor patet. 7 DT alia.
8 F a. p. 9 VDT potentiales. 10 VDT sunt.

11 T om. et s. div. pot. 12 T fluunt enim. 13 VT om.
14 T philosophos. 15 C om., V add. ei. 16 T om.
17 VT s. d. in corp.

18 VD supponunt. 19 D sint.
20 T distincta. 21 T ergo. 22 V tot an.



{225) Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus 93

in semine, est virtus formativa1 ante introduetionem animae 2 quae
est transfusa a generante in semine et non est3 anima.

Ad secundum dicendum quod sensibile in homine et equo non est
unius speciei, nec 4 etiam corpus utriusque est unius speciei4, quod

patet ex diversa figura utriusque.
Ad tertium dicendum quod illud quod 5 nutritivum est sine sensi-

tivo, et non e contrario, et 6 non est propter diversitatem essentiae,
sed propter hoc quod nutritivum est causa primaria 7 quae potest esse

sine secunda et non e contrario 6, sicut esse et 8 vivere, non9 tamen
esse in vivente10 est aliud quam vivere per essentiam, quia vivere 11

viventibus est esse.

Ad quartum dicendum 12 quod tota essentia animae humanae est

non 13 obligata corpori et incorruptibilis, sed fluunt ab ipsa quaedam
potentiae affixae organis quae sunt obligatae, et quaedam non obli-
gatae et incorruptibiles, et sic contradictoria non dicuntur de eodem

secundum idem.14
Ad quintum dicendum quod homogeneum non dicitur proprie16

nisi de habentibus partes quantitativas. Unde non proprie dicitur
de anima. Si autem metaphysice vis 16 ut17 accipiatur de partibus
animae, tune dico quod non est homogenea, quia sunt in ipsa partes
potentiates diversarum rationum et diversarum naturarum, et ideo 18

respondet sibi perfectibile habens diversa organa. »

Fassen wir die Konklusionen Alberts aus diesen Quaestiones dis-

putatae kurz zusammen, so kommen wir zu folgendem Ergebnisse :

Die menschliche Seele ist eine wesentlich einfache, virtuell jedoch
dreifache Form. Von ihr gehen die vegetativen, sensitiven und intellek-
tiven Kräfte aus, die sowohl unter sich wie von der Substanz der Seele

reell verschieden sind. Die Seele empfängt ihre Individualität aus
ihrem Verhältnis zum Leibe. Nach der Zerstörung des Leibes bleibt
sie individualisiert aus diesem Verhältnis zum eigenen Leibe. Es ist
nicht notwendig, einen reellen Unterschied zwischen der vegetativen

1 VDT informativa. 2 DT an. introd. 3 T add. in.
4 V om. nec etiam speciei.
5 V om. illud quod, D illud est quod n., T illud est quia n.
6 T om. per homoteleut.
7 V prima. 8 D om., T fieri. 9 T sed.

10 T add. non. 11 T add. secundum philosophum.
12 V om. 13 T c. non est. 14 VDT de eod. sec. id.
15 T prop. die. 16 T om. 17 D om.
18 V add. potentiales.



94 Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus (226)

und intellektiven Seele anzunehmen ; es genügt der reale Unterschied
zwischen der vegetativen Fähigkeit und der Wesenheit der intellektiven
Seele, die virtuell vegetativ ist. Damit verteidigt S. Albertus die
Einfachheit der Seele gegenüber den « Neuern », die eine Zusammensetzung

der Seele vertreten, zugleich hält er gegenüber dem averroi-
stischen Monopsychismus an der individuellen Fortdauer der Seele fest.

Indessen ist noch ein anderer Gesichtspunkt in der Frage der Einheit

der Seele zu beachten. Die Einheit und Einfachheit der virtuell
dreifachen Seele vorausgesetzt, ergibt sich nämlich die weitere Frage,
welches das Subjekt dieser Seele sei. Ist es die noch nicht informierte
Materia prima, so folgt, daß, in Wirklichkeit und absolut gesprochen,
im Menschen nur eine Wesensform vorhanden ist. Ist es der Körper,
d. h. die von der Körperform informierte Materie, so folgt, daß außer
der Seele noch eine andere Wesensform im Menschen ist, nämlich die
Körperform. Wir wissen, daß Albertus M. anderswo jedes Mittelglied

zwischen dem Körper und der Seele verneint.1 Doch eine andere

Frage ist, ob es ein Mittelglied zwischen der Materia prima und der
menschlichen Seele gibt. Dieses Problem, das S. Thomas aufwirft und
im negativen Sinne löst, ist bei S. Albertus noch nicht deutlich
formuliert2, und wird in den vorstehenden Texten nicht berührt.

1 I. Sent., dist. 8, a. 26.
2 Daß S. Albertus auch dort, wo er diesen Gegenstand berührt, nicht sich

klar darüber ausspricht, darüber vgl. A. Schneider, Die Psychologie Alberts des.

Großen, I, Münster 1903, pp. 20-32 ; B. Geyer (Atti della Settimana Albertina
usw., p. 75) dagegen meint, « sententiam Alberti hac de re maxime accedere ad
opinionem S. Thomae, qui earn a magistro acceptam clarius et perfectius excoluit ».

Er verweist auf die sehr wichtigen Stellen S. de créât. II, q. 2, a. 1 ; Borgnet
35, 13 und De anima, II, tr. 1, c. 3 ; B. 5, I97a.


	Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus

