
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Der Vitalismus Alberts des Grossen

Autor: Well, Alfons M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Vitalismus Alberts des Großen.

Von P. Alfons M. WELL O.P., Graz.

Man kann in der Beurteilung der Lehren Alberts des Großen einen
zweifachen Standpunkt einnehmen, sofern man nämlich Albertus mehr
als einen Vorläufer seines großen Schülers betrachtet und davon spricht,
was sich « schon » und was sich « noch nicht » bei ihm findet, oder
sofern man mehr unabhängig von dem thomistischen Standpunkt den
ihm eigentümlichen, « albertinischen » Standpunkt ins Auge faßt. Unter
diesem zweiten Gesichtspunkt Albertus zu schauen, ist bis jetzt wegen
vielen Schwierigkeiten noch nicht völlig möglich, ein solches Gesamtbild
erwarten wir erst in der Zukunft, wenn all die historische Kleinarbeit,
vor allem die Feststellung der Beziehungen zwischen den Lehrelementen
der Albertisten und denen Alberts, geleistet sein wird.

Hier sei ein Versuch unternommen, den Vitalismus Alberts in
seinen Eigentümlichkeiten darzustellen und zu werten.

1. Die Stellung Alberts zu den voraristotelischen Lebenstheorien.

Wenn man sich durch den langen und ziemlich umständlichen
zweiten Traktat des ersten Buches seiner Paraphrase der aristotelischen
Schrift De anima hindurchliest — er trägt die Überschrift : « De anima
secundum opiniones aliorum » —, so gewinnt man den Eindruck, daß

die Kritiken Alberts des öftern eine persönliche Note zeigen. Mag es

im allgemeinen völlig richtig sein, daß Albert in den Paraphrasen die

Meinung der Peripatetiker zur Darstellung bringen wollte, bei seiner

impulsiven Art fällt er offensichtlich des öftern aus der Rolle des

Darstellers der Lehren und ihrer Kritiken und geht über zu selbständiger
persönlichster Stellungnahme, oft auch nur, um für die peripatetische
Lehre sozusagen einen letzten Trumpf auszuspielen. Besonders zeigt
es sich, daß auf vitalistischem Gebiet diese Stellungnahme Alberts
deutliche Beziehungen hat zu der Art, wie sich der Neovitalismus mit



(20l) Der Vitalismus Alberts des Großen 69

seinen Gegnern auseinandersetzt, so daß Albertus auf diese Weise

erkennen läßt, daß er den Kern des Problems deutlich erfaßt hat.
Albert sah sich in unserer Frage zunächst der

mechanistischmaterialistischen Auffassung gegenüber, wie er sie als die Meinung des

Demokritos und Leukippos bei Aristoteles dargestellt fand. 1 Danach

ist das Leben als eine Bewegung von Feueratomen, also als ein

Mechanismus subtilster Art, zu verstehen. In seiner Kritik weist nun
Albert auf die Spontaneität der Handlungen belebter Wesen hin, die
Tiere könnten ruhen und sich bewegen, wann sie wollten, gemäß

Erkenntnissen und Strebungen. Sonst wären sie nur Automaten, so wie
nach der Sage Daedalus eine hölzerne Minerva konstruiert habe, die

singen und tanzen konnte. 2 (Man erinnere sich, daß Albertus selber

sich mit der Konstruktion eines solchen Automaten beschäftigt haben

soll.) So hat ihn der Unterschied des Lebendigen von einer Maschine,

mag man sie sich noch so kompliziert denken, bereits beschäftigt, und er

hat die Irreduktibilität beider eingesehen. Dasselbe Problem beschäftigt

heute den Neovitalismus, wenn auch in anderer Form. H. Driesch
baut sein zweites Argument für den Vitalismus auf die Einsicht der
Tatsache der tierischen Handlung auf. 3 Mag im Vergleich dazu die

Kritik Alberts uns primitiv und naiv anmuten, so bringt das Gemeinsame

der Überlegungen uns zum Bewußtsein, wie es letzten Endes dabei
doch mehr auf eine primitive Einsicht als auf komplizierte Beweisgänge
ankommt.

Mehr als die rein mechanistische Auffassung ist heute die
physikochemische des Lebens vertreten, wonach das Leben als ein komplizierter

Chimismus begriffen werden soll. Die analoge Ansicht im Altertum

war die Harmonietheorie, die das Leben als in einer bestimmten

Anordnung der Teile des Organismus bestehend auffaßte. Albertus
bemüht sich, zu erweisen, daß es Lebenserscheinungen gebe, die die

Sphäre des Chimismus übersteigen. Er weist z. B. darauf hin, wie das

Auge sich zwar aus dem Vorherrschen der Galle über das Phlegma, oder
das Ohr aus dem Vorherrschen der Galle über das Blut 4 erklären lasse,

1 Albertus, De an. 1. 1, tr. 2, pag. 12, sämtliche Zitationen nach Jammy
2 A. a. O. c. 7, p. 23.
3 H. Driesch, Philosophie des Organischen, 1928, S. 252 ff.
4 A. a. O. S. 28 ff. Eine Probe für die anatomische Erklärung durch

Qualitäten. Man braucht hier nur die entsprechenden anatomisch-physiologischen
Erkenntnisse unserer Zeit einzusetzen und die Überlegung Alberts bleibt zu
Recht bestehen.



70 Der Vitalismus Alberts des Großen (202)

wie aber damit noch nicht das Sehen und Hören verständlich sei. Eine
weitere, gerade von neovitalistischer Seite neuerdings herangezogene
Tatsache wird von Albert ins Treffen geführt : nämlich die Vielseitigkeit
der Lebensäußerungen. Während das Zusammengesetzte nur seinen

Teilen gemäß wirken kann, also zu seiner Wirkung hin — mag diese

noch so kompliziert gedacht werden •— determiniert ist, vermag das

Lebendige vielerlei Wirkungen hervorzubringen, die aus der Zusammensetzung

allein nicht erklärlich sind. Die Lebenserscheinungen weisen ein
Plus auf, für das die Zusammensetzung des Organismus nicht geltend
gemacht werden kann. Dieser Gedankengang wurde besonders durch
die Regenerationserscheinungen des geteilten Seeigeleies von
neovitalistischer Seite noch viel anschaulicher und drastischer zur
Darstellung gebracht1, sein philosophischer Unterbau ist alt.

2. Der Vitalismus Alberts des Großen.

Der Vitalismus Alberts ist in seinen Grundzügen natürlich der
aristotelische. Es ist ja auch in unserer Frage das Verdienst Alberts,
den Aristotelismus zum Siege verholfen zu haben. Gerade auf diesem
Gebiete herrschte vor Albert große Unklarheit, da man in der Bildung
des Lebensbegriffes von einer dunklen Definition im Liber de causis

ausging. Sie lautete : Vita est processio procedens ex ente primo,
quieto, sempiterno et motus similiter primus2, ist neuplatonischen
Gepräges, wie sie ja auch von dem neuplatonisch orientierten
PseudoDionysius stammt. 8 Es ist klar, daß sie naturphilosophisch wegen
ihrer Unbestimmtheit nicht brauchbar war. Der aristotelische Vitalismus

ist am besten durch die bekannte Seelendefinition charakterisiert,
die sich im zweiten Buch De anima findet. Seele ist erste Entelechie
jenes Naturkörpers, der der Möglichkeit nach Leben besitzt. Albert
übernimmt sie und bespricht sie eingehend. 4 Das Großartige und die
eminente Brauchbarkeit dieser Definition besteht darin, daß sich sowohl

1 Vgl. H. Driesch, a. a. O. S. 42 ff., 96 fi.
2 Liber de causis prop. 18 ; cf. Bonaventura, Opera omnia, Quaracchi, I,

p. 624, nota 7. Albert bringt eine ähnliche in 1. 1. Sent., S. 518.
3 Vgl. Baumker, Beiträge, Bd. XIII, Heft 5, S. 29 ; Schulemann, Das

Kausalprinzip in der Philosophie des hl. Thomas.
4 De an. 1. 2, tr. 1, S. 47 ff.

S. de creat. 2. P., S. 17, 31.
S. theol. 2. P., S. 349.



<203) Der Vitalismus Alberts des Großen 71

eine Metaphysik des Lebens, wie auch naturphilosophische, ja
naturwissenschaftliche Lehren gut in sie einbauen lassen, sofern eine doppelte
Betrachtungsweise in ihr grundgelegt wird. Von der metaphysischen
Seite her gilt, daß das Lebensprinzip sich den Körper formt, von der

physischen Seite her sind in dem Ausdruck « corporis potentia vitam
habentis » in nuce alle physikalischen und chemischen Bedingungen des

Lebendigen einbezogen. Was die Leistungen des Lebewesens betrifft, so

gibt es keine vitalen Leistungen, die nicht vom Naturganzen bedingt
wären, so daß die Frage, was die Seele leiste und was der Körper, als

eine verfehlte zu gelten hat. Seele und Körper sind nicht gekoppelte
Systeme, sondern ein System, in dem alle Leistungen durch beide

Teilprinzipien bedingt sind. Um ein drastisches Wort von Sertillanges 1

anzuführen : im Organismus läuft alles chemisch ab, als ob es keine
Seele, und alles vital, als ob es keine Chemie gäbe. Die scharfsinnige
Kritik v. Hertlings 2, derzufolge, wenn die Seele Quelle allen Seins und

jeglicher Beschaffenheit wäre, für den Leib nichts übrig bliebe als die
reine Möglichkeit des Andersseins, also für anatomisch-physiologische
Betrachtungen kein Platz übrig wäre, besteht nicht zu Recht. Es

handelt sich um zwei verschiedene Betrachtungsweisen, denen zwei
verschiedene Seinsschichten entsprechen, die metaphysisch-rationale und
die naturwissenschaftlich-empirische, die beide im hylemorphistischen
Vitalismus ihren Platz finden.

Albert der Große hat beiden gedient, ohne daß er sie freilich
sorgsam geschieden hätte, was eben im Charakter seiner Zeit nicht
lag. Des öftern finden sich in seinen Pflanzen- und Tierbüchern auch

metaphysische Überlegungen, es zeigt sich oft ein allzu schneller Sprung
ins Metaphysische.

Doch ist damit der Vitalismus Alberts noch nicht genügend
charakterisiert. Wenn er in den allgemeinen Linien ganz dem aristotelischen

gleicht, so hat er in zwei interessanten Problemen doch seine Besonderheiten,

die freilich bei der Lektüre der albertinischen Paraphrase De
anima nicht sofort in die Augen springen, die sich aber gerade bei

1 Sertillanges, Thomas von Aquin, S. 532 (Deutsche Übersetzung).
2 v. Hertling, Materie und Form und die Seelendefinition bei Aristoteles.

Das Urteil v. Hertlings ist deshalb so ausgefallen, weil er den aristotelischen
Begriflsrealismus verlassen hat und im Sinne Lockes in Materie und Form nur
begriffliche Zusammenfassungen gewisser Beschaffenheiten gesehen hat. Unter
dieser Auffassung wäre die Rolle von Materie und Form allerdings eine unnötige
Verdoppelung dieser Beschaffenheiten.



72 Der Vitalismus Alberts des Großen (204)

einer Konfrontation derselben mit seinen hylemorphistischen
Anschauungen im allgemeinen zweifellos ergeben.

Wenn wir von der erwähnten Seelendefinition ausgehen, so wird
es sich zeigen, daß Albertus : i. erste Entelechie und 2. die Möglichkeit
des Lebensbesitzes (potentia vitam habentis) infolge des Einflusses der
jüdisch-arabischen Peripatetiker, dem Albert aber nicht unterlegen war,
sondern den er bewußt in diesen Frägen gelten ließ, anders verstanden
hat als die spätere traditionelle Lehre der Scholastik.

i. Für Albertus ist das Lebensprinzip erste Entelechie im Sinne

von Hauptentelechie, nicht im Sinne von einziger Entelechie. Der
belebte Naturkörper ist ein sehr komplexes Gebilde, auch für den Stand
der Naturwissenschaft in der Zeit Alberts. Er wurde zusammengesetzt
gedacht aus Elementen, chemischen Verbindungen (mixta) und Organen.
Und so war das Problem, ob all die Substanzen, die den belebten

Naturkörper aufbauen, erhalten blieben oder unter Verlust des eigenen
Wesens in ihm aufgingen. Die unmittelbare Erfahrung bietet jedenfalls
nur soviel, daß sie ihre selbständige Wirkweise einbüßen ; wie weit
sie sich aber selber verlieren, dies festzustellen ist die Aufgabe einer
weiteren Spekulation.

Da ist es nun die Lehre Alberts gewesen, daß die Substanzen im
Organismus nicht völlig aufgehen, sondern irgendwie bestehen bleiben,
was hylemorphistisch soviel bedeutet als die Lehre von einer Plura-
lität der Formen im Zusammengesetzten. Freilich hat er nicht ein
Nebeneinander von substantiellen Formen gelehrt, sondern eine

Unterordnung verschiedener Formen unter den Primat einer einzigen. Man
kann also füglich von einer Hauptform und von Nebenformen reden.
Die Nebenformen sind die Elementformen, die in der chemischen

Verbindung bestehen bleiben. Albert schließt sich Avicenna (Ibn Sina)
hierin an, obwohl er auch die rein aristotelische Auffassung kennt und
dieselbe in den Textparaphrasen bringt. In den Digressionen redet er

jedoch anders. Er will an den Elementarformen ein doppeltes Moment
unterschieden wissen : das substantielle Sein der Form und deren

spezifische Wirksamkeit. Dem ersten Moment nach bleibt die Form in
der chemischen Verbindung erhalten, dem zweiten nach nicht, sondern
ihre Wirksamkeit ist, wie Albert sich ausdrückt, gebunden, eine

Auffassung, die der heutigen Chemie sehr nahe kommt. Ein hauptsächlicher,
diesbezüglicher Text ist folgender : « Primae formae sunt a quibus est

esse elementi substantiate, secundae a quibus est esse elementi et actio.
Et quoad primas formas, salvantur meo judicio in composito, quia



(205) Der Vitalismus Alberts des Großen 73

aliter non resolveretur ad elementa et aliter miscibilia non essent

separabilia a mixto, cum constet, ea esse separabilia. »1

Sehr interessant ist eine andere Stelle, aus der sich die

Unterscheidung einer Hauptform und Nebenformen schlußweise zu ergeben
scheint. Albertus behandelt die Frage nach der forma corporeitatis und

sagt : « secundum intellectum verum non est possibile, quod unum sub-

jectum possit habere duas formas substantiates simul » 2, ein Satz, der

die Lehre von einer Pluralität der Formen vollständig zu negieren
scheint ; gleich darauf spricht Albert von einer allgemeinen Form der
Materie, die bei allem Formenwechsel bestehen bleibt : « forma
communis in materia non mutatur, quando mutatur forma substantialis. »

Ferner noch deutlicher : « corporeitas materiae, quae est sicut forma

prima respectu omnium formarum, remanet in ipsa et numquam denu-

datur ab ipsa in aliqua transmutatione quorumcumque 3 corporum. » 4

Will man nicht annehmen, daß Albertus sich hier widerspreche, so liegt
die Deutung nahe, den ersten Ausspruch im Sinne einer Hauptform,
die forma substantialis katexochen genannt wird, zu verstehen (etwa
daß ein Ding nicht zugleich Gold und Silber sein kann), die forma
corporeitatis und die Elementformen aber als Nebenformen aufzufassen.

In dieser Art hielt er die Natureinheit des Zusammengesetzten, um die
sich im Hylemorphismus letzten Endes alles dreht, für nicht
beeinträchtigt.

Dementsprechend konnte Albertus die Seele als erste Entelechie im
Sinne von Hauptentelechie ansprechen, die anderen Formen bleiben
unter ihrer Dominanz bestehen, doch ist ihre Wirksamkeit aufgehoben.

Aber es scheint, Albert habe in den Lebewesen auch noch Formen
für morphologisch verschiedene Teile des Organismus angenommen.

1 De coelo et mundo, 1. 3, tr. 2, p. 160 ff.
Vgl. auch De gen. et corr. 1. 1, tr. 6, p. 42.
Vgl. Baumker, Beiträge, Bd. IV, Heft 5 ; Schneider, Die Psychologie Alberts

d. Gr. S. 29 ff.
Vgl. Bäumker, III, Heft 3 ; Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas zu

Avencebrol, S. 63 ff.
Wir haben die Sache etwas anders als Wittmann aufgefaßt. Die forma

prima und forma secunda sind offenbar nicht zwei verschiedene Formen,
ausdrücklich wird das esse auch in die zweite Form einbezogen : esse elementi et
agere, sondern zwei Momente an der Elementform.

2 De gen. et corr., a. a. O. S. 45.
s Also auch belebter Körper.
4 A. a. O. Die Stelle scheint klar dafür zu sprechen, daß Albert eine solche

Form gelehrt hat ; Schneider, a. a. O. S. 28, meint, es sei dies nicht sicher.



74 Der Vitalismus Alberts des Großen

Albertus kennt drei Verbindungsarten, die den organisierten Tierkörper
konstituieren, die er als commixtio, compositio complexionalis und com-
positio membri officialis bezeichnet. 1 Die erste Verbindungsart für sich
allein ist in den. Mineralien verwirklicht, die beiden anderen sind den

Lebewesen eigentümlich. Die letztere Teilung in eine compositio officialis
und complexionalis ist durch die Ansicht bedingt, daß Organe im
strengen Sinn des Wortes sich nur bei den Tieren finden. Die Pflanzen
haben nur membra consimilia, nicht officialia. Wurzel, Stamm, Blätter
wurden analog aufgefaßt wie Fleisch, Knochen, die weitere Vereinigung
zu Organen, etwa zu einem Auge, vermißte man bei den Pflanzen.
Diese Verbindungsarten werden in den Tierbüchern eingehend behandelt,

ohne daß von einer forma substantialis die Rede wäre, was ja
in den anatomisch-physiologischen Betrachtungen auch nicht zu
erwarten ist.

Da Albert eine Möglichkeit von Nebenformen zugab, konnte es

ihm sehr wohl eine Frage sein, ob die weiteren organischen Verbindungen

nicht auch eigene Formen besäßen, oder ob sie unmittelbar
unter der Hauptform stünden. Es zeigt sich nun, freilich mehr durch
eine gelegentliche Äußerung als in eingehender Besprechung, daß

Albert noch weitere Formen im belebten Naturkörper kannte. Es sei

hier auf eine Stelle verwiesen, wo er von einer forma carnis spricht. 2

Er stellt dort einen Parallelismus auf zwischen den Mischformen und
den Formen von Organismusteilen, wobei ihm die Fleischform als

Beispiel dient. Wie diese in der Verbindung erhalten bleibt, so auch jene :

« forma elementi cum aliis formis salvatur cum materia, sicut salvatur
forma carnis in vivo, quia vivi sentientis materia propria est caro. »

Allgemein spricht Albertus von solchen, wir können sagen «

organischen » Formen, da er begründen will, daß die Verbindung von
membra consimilia zu membra officialia und jener zum Gesamtorganis-
mus im Prinzip nur eine Verbindung sei, da es dabei zu keiner Alteration
von seiten der Formen komme. 3 Offenbar hat diese Stelle den Sinn,
daß bei einem membrum officiale die sich zu diesem verbindenden
membra consimilia ihre substantielle Eigenheit nicht verlieren, daß also

ihre Formen (forma carnis, ossis etc.) bestehen bleiben.

1 De animalibus, 1. 12, tr. 1, c. 4, n. 50 sq. Ausgabe von Stadler cf. Phys.
1. 1, tr. 3, c. Ii, S. 43.

2 De coelo et mundo, 1. 3, tr. 2, p. 161. Digressio.
3 De animalibus, a. a. O. n. 51. non sunt nisi una (compositio), quoniam

membra consimilia non alterantur a formis suis in compositione membri officialis



(207) Der Vitalismus Alberts des Großen 75

Demzufolge würden sich drei Schichten von Formen ergeben : die

Elementformen, darüber die « organischen » Formen, schließlich die

Hauptform als die eigentliche Vitalform. So aber erinnert dieser Standpunkt

an die Zusammensetzung der Organismen, wie wir sie uns heute
denken. Den Elementarsubstanzen entsprechen die chemischen
Elemente im Organismus, also Kohlenstoff, Sauerstoff, Wasserstoff, Stickstoff

u. a. ; diese sind im Organismus in gebundenem Zustand. Den
Substanzen mit den « organischen » Formen (also Fleisch, Knochen etc.)
entsprechen die Substanzen, die wir als organische bezeichnen, also

vor allem die Eiweißverbindungen, die ja im Organismus nicht
gebunden sind, sondern die ihnen eigentümliche chemische Wirksamkeit,

wenn auch in etwas modifizierter Weise, bewahren. Schließlich
die dominierende Hauptform, die eben diese Modifizierungen letzten
Endes bedingt, wie überhaupt die ganze Steuerung im Sinne der
vitalen Zwecke.

Auf Grund der heute uns noch mehr bekannten Tatsachen von
relativen Unabhängigkeiten im Organismus, besonders auf Grund der
gelegentlich auftretenden Dysteleologien, sieht der Neovitalismus vielfach

sich dem gleichen Problem wie Albert gegenüber rmd kennt eine

gewisse Hierarchie von Entelechien. Driesch z. B. spricht von einer

Ordnung der Entelechien nach Rang und Wert, vergleichbar der Rang-
und Wertordnung in einem Heere oder in einer Verwaltung. 1 Er kommt
zur Unterscheidung von Haupt- und Unterentelechien, denen eine

gewisse Selbständigkeit zukommt, so daß sie gegebenenfalls allzusehr
auf eigene Faust und ohne Rücksicht auf das Ganze arbeiten können,
vergebens oder überflüssig.

Es ist bekannt, daß die albertinische wie neovitalistische
Auffassung von thomistischer Seite deshalb abgelehnt wird, weil sie

doch nur eine akzidentelle Einheit begründen würde. Deshalb hat
sich Thomas so sehr gegen die Annahme einer Pluralität von Formen
ausgesprochen. 2

Es besteht hier eine Spannung zwischen metaphysischen Postulaten
und empirischen Daten. Letzteren würde eine dynamische Einheit,
d. i. eine Einheit auf Grund der Dominanz der Hauptform, nicht nur
genügen, sondern sie würden eine solche auf Grund der erwähnten

1 Driesch, a. a. O. S. 286 fl.
2 Cf. z. B. I, q. 76, a. 4, c. u. ad 4. Thomas polemisiert hier gegen die von

Avicenna aufgestellte Mittelform zwischen substantieller und akzidenteller Form.



76 Der Vitalismus Alberts des Großen

gewissen Selbständigkeiten und Dysteleologien favorisieren. Einer völlig
metaphysisch orientierten Philosophie, wie es die thomistische ist, liegt
die Wahrung der substantiellen Einheit so sehr am Herzen, daß sie

eher mit größeren Schwierigkeiten gewissen empirischen Daten gegenüber

laboriert, als daß sie die substantielle Einheit lockerte, bezw., was
für sie dasselbe wäre, aufgäbe. Denn diese ganze Angelegenheit ist
mit der aristotelischen Substanz-Akzidenzlehre aufs innigste verknüpft.
Zwischen Substanz und Akzidenz klafft ein unüberbrückbarer Abgrund
und ebenso zwischen Substantiellem und Akzidentellem. Der geschulte
Metaphysiker wird, wenn er von Nebenformen reden hört, sofort fragen,,
ob es sich da um substantielle oder akzidentelle Formen handle. Man
könnte geneigt sein, zu antworten, es handle sich um weniger
substantielle Formen, als es die Hauptformen sind. Worauf er wohl sagen
würde, etwas mehr oder weniger Substantielles im prädikamentalen
Sinn gäbe es nicht, entweder substantiell oder akzidentell. Avicenna
hatte den Versuch gemacht, von Mittelformen zu reden. So zeigt es

sich denn, daß der Formenpluralitätsstandpunkt aus der aristotelischen

Philosophie hinausführt und eigentlich nur auf nominalistischem Boden

gedeihen würde. Faßt man Substanz-Akzidenz nur als regulative
Begriffe auf, so hindert nichts, die genannte dynamische Einheit eine

substantielle zu nennen, da sie ein einheitliches Verhalten garantiert,
was dem Substanzbegriff nahekommt.

Abschließend wird sich daher sagen lassen, daß der albertinische
diesbezügliche Standpunkt, so interessant er von mehr empirischer
Seite gesehen auch ist, niemals in die thomistische Philosophie sich
wird eingliedern lassen.

2. Die andere Eigentümlichkeit albertinischen Denkens liegt in der

Auffassung der Möglichkeit des Lebensbesitzes, von der die aristotelische
Seelendefinition spricht. Hier handelt es sich um den Privationsbegriff.
Das dritte Prinzip im Naturprozeß ist nach Aristoteles die Steresis, die

Beraubung, lateinisch privatio. Der Stoff muß formlos sein, um geformt
werden zu können, und ist er auch geformt, so ist die Einigung
zwischen Materie und Form in der sublunaren Sphäre doch keine so

starke, daß der Stoff nicht in bezug auf andere Formen zugleich unter
Beraubung stünde, d. h. daß er nicht die Fähigkeit hätte, unter
geeigneten Bedingungen eine andere Form aufzunehmen. Albert hat
nun diese Fähigkeit bereits als eine Form aufgefaßt, nicht zwar als eine

Entelechie, sondern als Inchoativform, die er auch konfuse Form nennt.
So lesen wir z. B. : « Privatio accipitur dupliciter : pro ea parte, qua



(209) Der Vitalismus Alberts des Großen 77

nihil ponit et pro ea, qua relinquit aptitudinem in subiecto, quae est
inchoatio formae. »

1

Der Ausdruck Inchoativform stammt von Porphyrios, wie Albert
in seiner Summa theologiae erwähnt. 2 Porphyrios sah in der Steresis

bereits einen Anfang der Verwirklichung der Form. Es dürfte so ein

Zusammenhang bestehen zwischen diesen Inchoativformen und der
Lehre von den Logoi spermatikoi der Stoiker, die durch die Neu-

platoniker erneuert worden war. 3 Auf Grund des Neuplatonismus
bestünde so auch ein Zusammenhang mit der Auffassung des hl. Augustinus

von den rationes seminales, die in seiner Lehre einer
Simultanschöpfung eine große Rolle spielten.

Die Lehre von den Inchoativformen hatte nun ihre Konsequenzen
bezüglich der Frage, wie Formen entstünden. Albert stellte eine
vermittelnde Theorie hierin auf. Er kennt eine extreme Eduktionstheorie,
für die er Averroës und « viele Moderne » in Anspruch nimmt. Diese

besagt, daß die Formen in Gänze in der Materie latent bereit lägen,
die Wirkursache habe sie nur zum Vorschein zu bringen ; ferner eine

Induktionstheorie, für die Albert Piaton und die Platoniker nennt,
die behauptete, die Formen seien gänzlich von außen, vom « dator
formarum » induziert zu denken.

Albertus erklärt nun die Entstehung der Formen als eine

Überführung der konfusen Inchoativform in die vollendete Form und bringt
dies auf die Formel : als vollkommene Form sei die Form gänzlich von
außen induziert, als Inchoativform sei sie gänzlich in der Materie

angelegt. 4

Bei dieser Auffassung der Steresis waren in der Materie und in
allen Dingen unbegrenzte Möglichkeiten von Weiterentwicklung positiv
angelegt, und wenn man noch die aristotelische Lehre vom appetitus
materiae ad formam, einen Rest des platonischen Eros, in diese

Betrachtung miteinbezieht, eine Lehre, die Albert sich auch zu eigen

gemacht hat 5, wobei an ein Verlangen vor allem nach höherer und
vollkommener Formung zu denken ist, so lag darin der Gedanke einer
Entwicklung von Vollkommenerem aus Niedrigerem vor, freilich immer mit

1 Phys. 1. i, tr. 3, c. 8, p. 37 ; c. 9, p. 39 ; c. 10, p. 40 ; c. 15, p. 50.
S. theol. 2. P., tr. 1, a. 4, p. 52.
De nat. et or. an. p. 186.

2 A. a. O. p. 52.
3 Vgl. Überweg, 1, § 57, 80; in der 11. Aufl. S. 444, 632.
4 Phys. 1. 1, tr. 3, c. 15, p. 50 ff.
5 Phys. 1. I, tr. 3, c. 17, p. 53 ff.



78 Der Vitalismus Alberts des Großen (210)

Einschluß des göttlichen Waltens in der Natur. Dieser müßte sich auch
in der Frage nach der Entstehung der Arten als fruchtbar erweisen.

Albertus hat nun nicht an eine Entwicklung höher differentierter
Lebewesen aus niedrigeren gedacht, noch viel weniger daran, daß die
Verschiedenheiten der Vollkommenheit der Lebewesen nur äußeren,
auslösenden Faktoren anzurechnen seien ; er verwirft die Ansicht
Demokrits, daß alle Formen im Wesentlichen gleich seien und die
Verschiedenheiten der Lebewesen aus der Materie zu erklären seien.1

Er hält vielmehr daran fest, daß die Formen nach Art und Gattung
verschieden sind, und um ja einer Mißdeutung seiner Lehre über die
Inchoativformen zu entgehen, verlegt er diese Artunterschiede bereits
in die Inchoativformen selber.

Wenn er also bezüglich einer Phylogenese die Lehre von den

Inchoativformen nicht verwertet hat, derartiges lag ja schließlich seiner

Zeit völlig fern, so tat er es bezüglich der Ontogenese, was deutlich
aus seinen Worten hervorgeht : « Opportet autem scire quod sicut in
aliis, ita etiam in homine inchoatio vegetativi est in materia, et in esse

primo substantiae animandae, et inchoatio sensibilis est in vegetativo
et inchoatio rationalis est in sensitivo. » 2

Albert behauptet also, daß das pflanzliche Leben in der Materie,
das tierische im pflanzlichen, das vernünftige im tierischen angelegt sei.

Dies könnte außerhalb des Zusammenhanges nur allzu modern
verstanden werden. Man hat jedoch bei Albert daran zu denken, daß

er bezüglich der Entwicklung der Lebewesen Anhänger der Sukzessionslehre

der Seelen gewesen und überdies den Samen für unbelebt gehalten
hat. Die Inchoationen, von denen er spricht, sind die bildenden Kräfte
(virtutes formativae), die das Substrat zur folgenden Form disponieren.
Dies erklärt er, wenn er sagt : « Materia habet in se inchoationem

speciei et formae, qüae virtus ideo formativa vocatur. » 3

Thomas hat die Auffassung der Privation als einer Inchoativform
als unaristotelisch zurückgewiesen : « Patet secundum intellectum
Aristotelis, quod privatio, quae ponitur principium naturae per accidens,

non est aliqua aptitudo ad formam vel inchoatio formae vel aliquod
principium activum, ut quidam dicunt, sed ipsa carentia formae vel
contrarium formae, quod subiecto accidit. »4 Ist nun dieser Stand-

1 De nat. et or. an., c. 2, p. 187.
2 De nat. et or. an., c. 5, p. 193.
3 De nat. et or. an., c. 4, p. 100.
4 In Phys. 1. I, lectio 13.



(211) Der Vitalismus Alberts des Großen 79

punkt auch sachlich im Rahmen der hylemorphistischen Naturphilosophie

undenkbar Wir glauben nicht. Sertillanges hat die Möglichkeit
der Lehre eines Transformismus innerhalb des Hylemorphismus zu
erweisen gesucht. 1 Wenn er sagt : « Die Form ist in sich eins, nach

Art der unteilbaren Idee. Aber auf Grund der Materie, in der die

Form sich verwirklicht, auf Grund der zusammenhängenden Veränderungen,

denen diese Materie unterliegt — Veränderungen, die nach

Annahme der Entwicklungslehre ganz den oben erwähnten Anlagen

auf die Form hin2 gleich wären —, würden sich in der Natur
Umformungen, dauernde Veränderungen ergeben. » 3 Es sei dazu bemerkt,
daß hier mehr der albertinische Begriff der Privation angewandt
erscheint als der des hl. Thomas, der ausdrücklich sagt, die privatio
sei keine aptitudo ad formam, wie wir oben gesehen haben.

Aber auch von Seiten des göttlichen Einflusses in das

Naturgeschehen erwiese sich dieser Privationsbegriff fruchtbar, weil dadurch
die Basis für ein naturentsprechendes göttliches Walten im Sinne der

Entwicklung gegeben wäre. In der Kritik der Theorie des hl. Augustinus
von den rationes seminales ging man von dem Gedanken aus, daß die

Überführung einer Species in eine andere als gewaltsam und
naturwidrig empfunden werden müßte. Deshalb entschied man sich für
eine jeweilige Neuschöpfung. Unter Annahme eines Gerichtetseins der
Materie auf diese Entwicklung hin, wäre eine solche Transformation
nicht mehr gegen die Natur und das Entsprechende einer solchen

Entwicklung wäre einsichtig.
Es liegt uns fern, in dieser Frage ein letztes Urteil geben zu wollen,

zumal von naturwissenschaftlicher Seite eine eindeutige Feststellung
der Tatsache eines Transformismus noch aussteht. Doch ist es gut,
sich bewußt zu sein, daß diesbezüglich die Akten der christlichen

Philosophie noch nicht geschlossen sind. Erfreulich wäre es, wenn sich

hier der Eigenstandpunkt Alberts des Großen für eine Klärung und

Weiterbildung als fruchtbar erweisen würde.
Die Darlegung des albertinischen Vitalismus vermag schließlich auch

einen Einblick in die wissenschaftliche Persönlichkeit Alberts zu geben.

Er, der mit aller Energie für die aristotelische Wendung in der

Philosophie und Theologie des Abendlandes wirkte, war es dennoch,

1 Sertillanges, Thomas von Aquin (deutsche Übersetzung), S. 450 ff.
2 Von uns gesperrt gedruckt.
3 A. a. O. S. 453.



8o Der Vitalismus Alberts des Großen (212)

der gelegentlich in der aristotelischen Richtung bremste, zu Kompromissen

neigte, wenn die Empirie, das Anschauliche es zu fordern
schien. Die Lehre von der Pluralität der Formen gewann sein Denken
dadurch für sich, daß er eben sah, wie die Elemente wieder aus den
chemischen Verbindungen bei deren Zersetzung herausfielen : « quia
aliter compositum non resolveretur ad elementa et aliter miscibilia non
essent separabilia a mixto, cum constet ea esse separabilia. »1 Die
Auffassung von der Inchoativform mochte sich ihm aufgedrängt haben

in dem Bestreben, die etwas als Naturprinzip leere Privation
anschaulich zu füllen ; die Anwendung auf die Lehre von der Sukzession

der Seelen ward auch aus der Anschauung geboren, die zeigte, wie
der Keim zuerst vegetierte, in seinem Vegetieren aber Organe für die

Sinnlichkeit schuf und diese schließlich schon das Material für das

Vernünftige bereitete.
So vermochte Albertus Magnus manchmal zwischen den Erfordernissen

der aristotelischen Metaphysik und denen der Erfahrung, zwischen

Tatsächlichem und Ideellem die rechte Einigung nicht zu treffen.
Gerade auch seine Veranlagung zum Naturforscher hatte ihn zur
aristotelischen Philosophie als der Philosophie großer Exaktheit und
Wissenschaftlichkeit gezogen. Dabei mußte er aber aus der gleichen
Veranlagung heraus das Abstrakte und Unanschauliche dieser
Philosophie in den hylemorphistischen Partien gleichwohl empfinden. Denn
Exaktheit wie Anschaulichkeit verlangt sich der Naturforscher, die

Durchdringung beider ist ihm das Ersehnte.

1 De coelo et mundo, 1. 3, ti. 2, c. 1, p. 160.


	Der Vitalismus Alberts des Grossen

