Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Der Vitalismus Alberts des Grossen
Autor: Well, Alfons M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762504

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Vitalismus Alberts des Grof3en.

Von P, Alfons M. WELL O.P., Graz.

Man kann in der Beurteilung der Lehren Alberts des Groflen einen
zweifachen Standpunkt einnehmen, sofern man nimlich Albertus mehr
als einen Vorldufer seines grolen Schiilers betrachtet und davon spricht,
was sich «schon» und was sich «noch nicht» bei ihm findet, oder
sofern man mehr unabhingig von dem thomistischen Standpunkt den
ihm eigentiimlichen, «albertinischen » Standpunkt ins Auge falit. Unter
diesem zweiten Gesichtspunkt Albertus zu schauen, ist bis jetzt wegen
vielen Schwierigkeiten noch nicht véllig moglich, ein solches Gesamtbild
erwarten wir erst in der Zukunft, wenn all die historische Kleinarbeit,
vor allem die Feststellung der Beziehungen zwischen den Lehrelementen
der Albertisten und denen Alberts, geleistet sein wird.

Hier sei ein Versuch unternommen, den Vitalismus Alberts in
seinen Eigentiimlichkeiten darzustellen und zu werten.

1. Die Stellung Alberts zu den voraristotelischen Lebenstheorien.

Wenn man sich durch den langen und ziemlich umstindlichen
zweiten Traktat des ersten Buches seiner Paraphrase der aristotelischen
Schrift De anima hindurchliest — er trigt die Uberschrift : « De anima
secundum opiniones aliorum » —, so gewinnt man den Eindruck, dal
die Kritiken Alberts des 6ftern eine personliche Note zeigen. Mag es
im allgemeinen véllig richtig sein, dal3 Albert in den Paraphrasen die
Meinung der Peripatetiker zur Darstellung bringen wollte, bei seiner
impulsivenn Art fillt er offensichtlich des oftern aus der Rolle des
Darstellers der Lehren und ihrer Kritiken und geht iiber zu selbstéindiger
personlichster Stellungnahme, oft auch nur, um fiir die peripatetische
Lehre sozusagen einen letzten Trumpf auszuspielen. Besonders zeigt
es sich, dall auf vitalistischem Gebiet diese Stellungnahme Alberts
deutliche Beziehungen hat zu der Art, wie sich der Neovitalismus mit



(201) Der Vitalismus Alberts des GrofBen 69

seinen Gegnern auseinandersetzt, so daf3 Albertus auf diese Weise
erkennen liBt, daB3 er den Kern des Problems deutlich erfa3t hat.

Albert sah sich in unserer Frage zunichst der mechanistisch-
materialistischen Auffassung gegeniiber, wie er sie als die Meinung des
Demokritos und Leukippos bei Aristoteles dargestellt fand. ! Danach
ist das Leben als eine Bewegung von Feueratomen, also als ein
Mechanismus subtilster Art, zu verstehen. In seiner Kritik weist nun
Albert auf die Spontaneitit der Handlungen belebter Wesen hin, die
Tiere koénnten ruhen und sich bewegen, wann sie wollten, gemil3
Erkenntnissen und Strebungen. Sonst wéren sie nur Automaten, so wie
nach der Sage Daedalus eine holzerne Minerva konstruiert habe, die
singen und tanzen konnte.? (Man erinnere sich, dal3 Albertus selber
sich mit der Konstruktion eines solchen Automaten beschiftigt haben
soll.) So hat ihn der Unterschied des Lebendigen von einer Maschine,
mag man sie sich noch so kompliziert denken, bereits beschiftigt, und er
hat die Irreduktibilitit beider eingesehen. Dasselbe Problem beschif-
tigt heute den Neovitalismus, wenn auch in anderer Form. H. Driesch
baut sein zweites Argument fiir den Vitalismus auf die Einsicht der
Tatsache der tierischen Handlung auf.® Mag im Vergleich dazu die
Kritik Alberts uns primitiv und naiv anmuten, so bringt das Gemeinsame
der Uberlegungen uns zum BewuBtsein, wie es letzten Endes dabei
doch mehr auf eine primitive Einsicht als auf komplizierte Beweisginge
ankommt.

Mehr als die rein mechanistische Auffassung ist heute die physiko-
chemische des Lebens vertreten, wonach das Leben als ein kompli-
zierter Chimismus begriffen werden soll. Die analoge Ansicht im Alter-
tum war die Harmonietheorie, die das Leben als in einer bestimmten
Anordnung der Teile des Organismus bestehend auffal3te. Albertus
bemiiht sich, zu erweisen, dall es Lebenserscheinungen gebe, die die
Sphire des Chimismus iibersteigen. Er weist z. B. darauf hin, wie das
Auge sich zwar aus dem Vorherrschen der Galle iiber das Phlegma, oder
das Ohr aus dem Vorherrschen der Galle iiber das Blut # erkliren lasse,

L Albertus, De an. 1. 1, tr. 2, pag. 12, samtliche Zitationen nach Jammy !

2 A a. 0O.c. 7 p. 23

3 H. Driesch, Philosophie des Organischen, 1928, S. 252 ff.

* A, a. O. S. 28 ff. Eine Probe fiir die anatomische Erklirung durch
Qualititen. Man braucht hier nur die entsprechenden anatomisch-physiologischen
Erkenntnisse unserer Zeit einzusctzen und die Uberlegung Alberts bleibt zu
Recht bestehen.



70 Der Vitalismus Alberts des Grolen (z02)

wie aber damit noch nicht das Sehen und Héren verstindlich sei. Eine
weitere, gerade von neovitalistischer Seite neuerdings herangezogene
Tatsache wird von Albert ins Treffen gefiihrt : ndmlich die Vielseitigkeit
der LebensiuBerungen. Wihrend das Zusammengesetzte nur seinen
Teilen gemill wirken kann, also zu seiner Wirkung hin — mag diese
noch so kompliziert gedacht werden — determiniert ist, vermag das
Lebendige vielerlei Wirkungen hervorzubringen, die aus der Zusammen-
setzung allein nicht erklirlich sind. Die Lebenserscheinungen weisen ein
Plus auf, fiir das die Zusammensetzung des Organismus nicht geltend
gemacht werden kann. Dieser Gedankengang wurde besonders durch
die Regenerationserscheinungen des geteilten Seeigeleies von neo-
vitalistischer Seite noch viel anschaulicher und drastischer zur Dar-
stellung gebracht !, sein philosophischer Unterbau ist alt.

2. Der Vitalismus Alberts des Grofien.

Der Vitalismus Alberts ist in seinen Grundziigen natiirlich der
aristotelische. Es ist ja auch in unserer Frage das Verdienst Alberts,
den Aristotelismus zum Siege verholfen zu haben. Gerade auf diesem
Gebiete herrschte vor Albert grole Unklarheit, da man in der Bildung
des Lebensbegriffes von einer dunklen Definition im Liber de causis
ausging. Sie lautete : Vita est processio procedens ex ente primo,
quieto, sempiterno et motus similiter primus 2, ist neuplatonischen
Gepriges, wie sie ja auch von dem neuplatonisch orientierten Pseudo-
Dionysius stammt. 2 Es ist klar, dafl sie naturphilosophisch wegen
ihrer Unbestimmtheit nicht brauchbar war. Der aristotelische Vitalis-
mus ist am besten durch die bekannte Seelendefinition charakterisiert,
die sich im zweiten Buch De anima findet. Seele ist erste Entelechie
jenes Naturkorpers, der der Moglichkeit nach Leben besitzt. Albert
iibernimmt sie und bespricht sie eingehend. * Das Grolartige und die
eminente Brauchbarkeit dieser Definition besteht darin, dal} sich sowohl

L Vel. H. Driesch, a. a. O. S. 42 ff., 96 ff.
? Liber de causis prop. 18; cf. Bonaventura, Opera omnia, Quaracchi, I,
p. 624, nota 7. Albert bringt eine dhnliche in 1. 1. Sent., S. 518.
3 Vgl. Bdumker, Beitrage, Bd. XIII, Heft 5, S. 29; Schulemann, Das
Kausalprinzip in der Philosophie des hl. Thomas.
4 De an. 1. 2, tr. 1, S. 47 ff.
8. de creat..2. P., S. 17, 31.
S. theol. 2. P., S. 340.



{203) Der Vitalismus Alberts des GroBen 7T

eine Metaphysik des Lebens, wie auch naturphilosophische, ja natur-
wissenschaftliche Lehren gut in sie einbauen lassen, sofern eine doppelte
Betrachtungsweise in ihr grundgelegt wird. Von der metaphysischen
Seite her gilt, daB das Lebensprinzip sich den Kérper formt, von der
physischen Seite her sind in dem Ausdruck «corporis potentia vitam
habentis » in nuce alle physikalischen und chemischen Bedingungen des
Lebendigen einbezogen. Was die Leistungen des Lebewesens betrifft, so
gibt es keine vitalen Leistungen, die nicht vom Naturganzen bedingt
wiren, so dal die Frage, was die Seele leiste und was der Korper, als
eine verfehlte zu gelten hat. Seele und Kdrper sind nicht gekoppelte
Systeme, sondern ein System, in dem alle Leistungen durch beide
Teilprinzipien bedingt sind. Um ein drastisches Wort von Sertillanges !
anzufiihren : im Organismus liuft alles chemisch ab, als ob es keine
Seele, und alles vital, als ob es keine Chemie gibe. Die scharfsinnige
Kritik v. Hertlings 2, derzufolge, wenn die Seele Quelle allen Seins und
jeglicher Beschaffenheit wire, fiir den Leib nichts iibrig bliebe als die
reine Moglichkeit des Andersseins, also fiir anatomisch-physiologische
Betrachtungen kein Platz {ibrig wire, besteht nicht zu Recht. Es
handelt sich um zwei verschiedene Betrachtungsweisen, denen zwei
verschiedene Seinsschichten entsprechen, die metaphysisch-rationale und
die naturwissenschaftlich-empirische, die beide im hylemorphistischen
Vitalismus ihren Platz finden.

Albert der GroBe hat beiden gedient, ohne dafl er sie freilich
sorgsam geschieden hitte, was eben im Charakter seiner Zeit nicht
lag. Des oftern finden sich in seinen Pflanzen- und Tierbiichern auch
metaphysische Uberlegungen, es zeigt sich oft ein allzu schneller Sprung
ins Metaphysische.

Doch ist damit der Vitalismus Alberts noch nicht geniigend charak-
terisiert. Wenn er in den allgemeinen Linien ganz dem aristotelischen
gleicht, so hat er in zwei interessanten Problemen doch seine Besonder-
heiten, die freilich bei der Lektiire der albertinischen Paraphrase De
anima nicht sofort in die Augen springen, die sich aber gerade bei

1 Sertillanges, Thomas von Aquin, S. 532 (Deutsche Ubersetzung).
2 v. Hertling, Materie und Form und die Seelendefinition bei Aristoteles.
Das Urteil v. Hertlings ist deshalb so ausgefallen, weil er den aristotelischen
Begriffsrealismus verlassen hat und im Sinne Lockes in Materiec und Form nur
begriffliche Zusammenfassungen gewisser Beschaftenheiten gesehen hat. Unter
dieser Auffassung wire die Rolle von Materie und Form allerdings eine unnétige
Verdoppelung dieser Beschaffenheiten.



22 Der Vitalismus Alberts des GroBen (204)

einer Konfrontation derselben mit seinen hylemorphistischen An-
schauungen im allgemeinen zweifellos ergeben.

Wenn wir von der erwihnten Seelendefinition ausgehen, so wird
es sich zeigen, dal3 Albertus : 1. ersfe Entelechie und 2. die Mdglichkert
des Lebensbesitzes (pofentia vitam habentis) infolge des Einflusses der
judisch-arabischen Peripatetiker, dem Albert aber nicht unterlegen war,
sondern den er bewullt in diesen Fragen gelten lie}, anders verstanden
hat als die spitere traditionelle Lehre der Scholastik.

1. Fiir Albertus ist das Lebensprinzip erste Entelechie im Sinne
von Hauptentelechie, nicht im Sinne von einziger Entelechie. Der
belebte Naturkorper ist ein sehr komplexes Gebilde, auch fiir den Stand
der Naturwissenschaft in der Zeit Alberts. Er wurde zusammengesetzt
gedacht aus Elementen, chemischen Verbindungen (mixta) und Organen.
Und so war das Problem, ob all die Substanzen, die den belebten
Naturkorper aufbauen, erhalten blieben oder unter Verlust des eigenen
Wesens in ihm aufgingen. Die unmittelbare Erfahrung bietet jedenfalls
nur soviel, daf3 sie ihre selbstindige Wirkweise einbiilen ; wie weit
sie sich aber selber verlieren, dies festzustellen ist die Aufgabe einer
weiteren Spekulation.

Da ist es nun die Lehre Alberts gewesen, dall die Substanzen im
Organismus nicht véllig aufgehen, sondern irgendwie bestehen bleiben,
was hylemorphistisch soviel bedeutet als die Lehre von einer Plura-
litit der Formen im Zusammengesetzten. Freilich hat er nicht ein
Nebeneinander von substantiellen Formen gelehrt, sondern eine Unter-
ordnung verschiedener Formen unter den Primat einer einzigen. Man
kann also fiiglich von einer Hauptform und von Nebenformen reden.
Die Nebenformen sind die Elementformen, die in der chemischen Ver-
bindung bestehen bleiben. Albert schlieft sich Avicenna (Ibn Sina)
hierin an, obwohl er auch die rein aristotelische Auffassung kennt und
dieselbe in den Textparaphrasen bringt. In den Digressionen redet er
jedoch anders. Er will an den Elementarformen ein doppeltes Moment
unterschieden wissen : das substantielle Sein der Form und deren
spezifische Wirksamkeit. Dem ersten Moment nach bleibt die Form in
der chemischen Verbindung erhalten, dem zweiten nach nicht, sondern
ihre Wirksamkeit ist, wie Albert sich ausdriickt, gebunden, eine Auf-
fassung, die der heutigen Chemie sehr nahe kommt. Ein hauptsachlicher,
diesbeziiglicher Text ist folgender : « Primae formae sunt a quibus est
esse elementi substantiale, secundae a quibus est esse elementi et actio.
Et quoad primas formas, salvantur meo judicio in composito, quia



(z05) Der Vitalismus Alberts des Groflen 73

aliter non resolveretur ad elementa et aliter miscibilia non essent
separabilia a mixto, cum constet, ea esse separabilia. » !

Sehr interessant ist eine andere Stelle, aus der sich die Unter-
scheidung einer Hauptform und Nebenformen schluBweise zu ergeben
scheint. Albertus behandelt die Frage nach der forma corporeitatis und
sagt : «secundum intellectum verum non est possibile, quod unum sub-
jectum possit habere duas formas substantiales simul » 2, ein Satz, der
die Lehre von einer Pluralitit der Formen vollstindig zu negieren
scheint ; gleich darauf spricht Albert von einer allgemeinen Form der
Materie, die bei allem Formenwechsel bestehen bleibt : « forma com-
munis in materia non mutatur, quando mutatur forma substantialis. »
Ferner noch deutlicher : « corporeitas materiae, quae est sicut forma
prima respectu omnium formarum, remanet in ipsa et numquam denu-
datur ab ipsa in aliqua transmutatione quorumcumgque ® corporum. » %
Will man nicht annehmen, dal3 Albertus sich hier widerspreche, so liegt
die Deutung nahe, den ersten Ausspruch im Sinne einer Hauptform,
die forma substantialis katexochen genannt wird, zu verstehen (etwa
daB ein Ding nicht zugleich Gold und Silber sein kann), die forma
corporeitatis und die Elementformen aber als Nebenformen aufzufassen.
In dieser Art hielt er die Natureinheit des Zusammengesetzten, um die
sich im Hylemorphismus letzten Endes alles dreht, fiir nicht beein-
trichtigt.

Dementsprechend konnte Albertus die Seele als erste Entelechie im
Sinne von Hauptentelechie ansprechen, die anderen Formen bleiben
unter ihrer Dominanz bestehen, doch ist ihre Wirksamkeit aufgehoben.

Aber es scheint, Albert habe in den Lebewesen auch noch Formen
fiir morphologisch verschiedene Teile des Organismus angenommen.

1 De coelo et mundo, 1. 3, tr. 2, p. 160 ff.

Vgl. auch De gen. et corr. L. 1, tr. 6, p. 42.

Vgl. Bdaumker, Beitrage, Bd. IV, Heft 5 ; Schneider, Die Psychologie Alberts
d. Gr. S. 29 ff.

Vgl. Bdaumker, 111, Heft 3; Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas zu
Avencebrol, S. 63 ft.

Wir haben die Sache etwas anders als Wittmann aufgefaft. Die forma
prima und forma secunda sind offenbar nicht zwei verschiedene Formen, aus-
driicklich wird das esse auch in die zweite Form einbezogen : esse elementi et
agere, sondern zwei Momente an der Elementform.

2 De gen. et corr., a. a. O, S. 45.

3 Also auch belebter Koérper.

4 A. a. O. Die Stelle scheint klar dafiir zu sprechen, da Albert eine solche
Form gelehrt hat ; Schneider, a. a. O. S, 28, meint, es sei dies nicht sicher.



74 Der Vitalismus Alberts des GroBen (206)

Albertus kennt drei Verbindungsarten, die den organisierten Tierkorper
konstituieren, die er als commixtio, compositio complexionalis und com-
positio membri officialis bezeichnet. ! Die erste Verbindungsart fiir sich
allein ist in den Mineralien verwirklicht, die beiden anderen sind den
Lebewesen eigentiimlich. Die letztere Teilung in eine compositio officialis
und complexionalis ist durch die Ansicht bedingt, dall Organe im
strengen Sinn des Wortes sich nur bei den Tieren finden. Die Pflanzen
haben nur membra consimilia, nicht officialia. Wurzel, Stamm, Blitter
wurden analog aufgefalt wie Fleisch, Knochen, die weitere Vereinigung
zu Organen, etwa zu einem Auge, vermifite man bei den Pflanzen.
Diese Verbindungsarten werden in den Tierbiichern eingehend behan-
delt, ohne dafi von einer forma substantialis die Rede wire, was ja
in den anatomisch-physiologischen Betrachtungen auch nicht zu
erwarten ist. ~

Da Albert eine Moglichkeit von Nebenformen zugab, konnte es
ihm sehr wohl eine Frage sein, ob die weiteren organischen Verbin-
dungen nicht auch eigene Formen besillen, oder ob sie unmittelbar
unter der Hauptform stiinden. Es zeigt sich nun, freilich mehr durch
eine gelegentliche Aullerung als in eingehender Besprechung, dal
Albert noch weitere Formen im belebten Naturkorper kannte. Es sei
hier auf eine Stelle verwiesen, wo er von einer forma carnis spricht. 2
Er stellt dort einen Parallelismus auf zwischen den Mischformen und
den Formen von Organismusteilen, wobei ihm die Fleischform als Bei-
spiel dient. Wie diese in der Verbindung erhalten bleibt, so auch jene :
« forma elementi cum aliis formis salvatur cum materia, sicut salvatur
forma carnis in vivo, quia vivi sentientis materia propria est caro.»

Allgemein spricht Albertus von solchen, wir kénnen sagen «orga-
nischen » Formen, da er begriinden will, dal3 die Verbindung von
membra consimilia zu membra officialia und jener zum Gesamtorganis-
mus im Prinzip nur e/ne Verbindung sei, da es dabei zu keiner Alteration
von seiten der Formen komme. ? Offenbar hat diese Stelle den Sinn,
daB bei einem membrum officiale die sich zu diesem verbindenden
membra consimilia ihre substantielle Eigenheit nicht verlieren, dal also
ihre Formen (forma carnis, ossis etc.) bestehen bleiben.

! De arimalibus, 1. 12, tr. 1, ¢. 4, n. 50 sq. Ausgabe von Stadler ! cf. Phys,
1.1, tr. 3, c. 11, S. 43.

? De coelo et mundo, 1. 3, tr. 2, p. 161. Digressio.

¢ De animalibus, a. a. O. n. 51. ... non sunt nisi una (compositio), quoniam
membra consimilia non alterantur a formis suis in compositione membri officialis . . .



(207) Der Vitalismus Alberts des GroBen 75

Demzufolge wiirden sich drei Schichten von Formen ergeben : die
Elementformen, dariiber die «organischen» Formen, schliefilich die
Hauptform als die eigentliche Vitalform. So aber erinnert dieser Stand-
punkt an die Zusammensetzung der Organismen, wie wir sie uns heute
denken. Den Elementarsubstanzen entsprechen die chemischen Ele-
mente im Organismus, also Kohlenstoff, Sauerstoff, Wasserstoff, Stick-
stoff u. a.; diese sind im Organismus in gebundenem Zustand. Den
Substanzen mit den « organischen » Formen (also Fleisch, Knochen etc.)
entsprechen die Substanzen, die wir als organische bezeichnen, also
vor allem die Eiweilverbindungen, die ja im Organismus nicht
gebunden sind, sondern die ihnen eigentiimliche chemische Wirksam-
keit, wenn auch in etwas modifizierter Weise, bewahren. Schliefllich
die dominierende Hauptform, die eben diese Modifizierungen letzten
Endes bedingt, wie {iiberhaupt die ganze Steuerung im Sinne der
vitalen Zwecke.

Auf Grund der heute uns noch mehr bekannten Tatsachen von
relativen Unabhingigkeiten im Organismus, besonders auf Grund der
gelegentlich auftretenden Dysteleologien, sieht der Neovitalismus viel-
fach sich dem gleichen Problem wie Albert gegeniiber und kennt eine
gewisse Hierarchie von Entelechien. Driesch z. B. spricht von einer
Ordnung der Entelechien nach Rang und Wert, vergleichbar der Rang-
und Wertordnung in einem Heere oder in einer Verwaltung. ! Er kommt
zur Unterscheidung von Haupt- und Unterentelechien, denen eine
gewisse Selbstandigkeit zukommt, so dall sie gegebenenfalls allzusehr
auf eigene Faust und ohne Riicksicht auf das Ganze arbeiten konnen,
vergebens oder iiberfliissig.

Es ist bekannt, dall die albertinische wie neovitalistische Auf-
fassung von thomistischer Seite deshalb. abgelehnt wird, weil sie
doch nur eine akzidentelle Einheit begriinden wiirde. Deshalb hat
sich Thomas so sehr gegen die Annahme einer Pluralitit von Formen
ausgesprochen. 2

Es besteht hier eine Spannung zwischen metaphysischen Postulaten
und empirischen Daten. Letzteren wiirde eine dynamische Einheit,
d. i. eine Einheit auf Grund der Dominanz der Hauptform, nicht nur
geniigen, sondern sie wiirden eine solche auf Grund der erwihnten

v Dwiesch, a. a. O. S. 286 ft.
2 Cf.z.B. I, q. 76, a. 4, c. u. ad 4. Thomas polemisiert hier gegen die von
Avicenna aufgestellte Mittelform zwischen substantieller und akzidenteller Form.



76 Der Vitalismus Alberts des Groflen (208)

gewissen Selbstindigkeiten und Dysteleologien favorisieren. Einer vollig
metaphysisch orientierten Philosophie, wie es die thomistische ist, liegt
die Wahrung der substantiellen Einheit so sehr am Herzen, dal} sie
eher mit groBeren Schwierigkeiten gewissen empirischen Daten gegen-
iiber laboriert, als daf3 sie die substantielle Einheit lockerte, bezw., was
fiir sie dasselbe wire, aufgibe. Denn diese ganze Angelegenheit ist
mit der aristotelischen Substanz-Akzidenzlehre aufs innigste verkniipft.
Zwischen Substanz und Akzidenz klatft ein uniiberbriickbarer Abgrund
und ebenso zwischen Substantiellem und Akzidentellem. Der geschulte
Metaphysiker wird, wenn er von Nebenformen reden hort, sofort fragen,
ob es sich da um substantielle oder akzidentelle Formen handle. Man
konnte geneigt sein, zu antworten, es handle sich um weniger sub-
stantielle Formen, als es die Hauptformen sind. Worauf er wohl sagen
wiirde, etwas mehr oder weniger Substantielles im pridikamentalen
Sinn gibe es nicht, entweder substantiell oder akzidentell. Avicenna
hatte den Versuch gemacht, von Mittelformen zu reden. So zeigt es
sich denn, dal der Formenpluralititsstandpunkt aus der aristotelischen
Philosophie hinausfiihrt und eigentlich nur auf nominalistischem Boden
gedeihen wiirde. FaBt man Substanz-Akzidenz nur als regulative
Begriffe auf, so hindert nichts, die genannte dynamische Einheit eine
substantielle zu nennen, da sie ein einheitliches Verhalten garantiert,
was dem Substanzbegriff nahekommt.

AbschlieBend wird sich daher sagen lassen, dafl der albertinische
diesbeziigliche Standpunkt, so interessant er von mehr empirischer
Seite gesehen auch ist, niemals in die thomistische Philosophie sich
wird eingliedern lassen.

2. Die andere Eigentiimlichkeit albertinischen Denkens liegt in der
Auffassung der Moglichkeit des Lebensbesitzes, von der die aristotelische
Seelendefinition spricht. Hier handelt es sich um den Privationsbegriff.
Das dritte Prinzip im Naturprozel3 ist nach Aristoteles die Steresis, die
Beraubung, lateinisch privatio. Der Stoff muf3 formlos sein, um geformt
werden zu konnen, und ist er auch geformt, so ist die Einigung
zwischen Materie und Form in der sublunaren Sphire doch keine so
starke, daf3 der Stoff nicht in bezug auf andere Formen zugleich unter
Beraubung stiinde, d. h. daBl er nicht die Fihigkeit hitte, unter
geeigneten Bedingungen eine andere Form aufzunehmen. Albert hat
nun diese IFdhigkeit bereits als eine Form aufgefalit, nicht zwar als eine
Entelechie, sondern als Inchoativform, die er auch konfuse Form nennt.
So lesen wir z. B.: « Privatio accipitur dupliciter : pro ea parte, qua



(209) Der Vitalismus Alberts des GroBen 47

nihil ponit et pro ea, qua relinquit aptitudinem in subiecto, quae est
inchoatio formae. » !

Der Ausdruck Inchoativform stammt von Porphyrios, wie Albert
in seiner Summa theologiae erwihnt. 2 Porphyrios sah in der Steresis
bereits einen Anfang der Verwirklichung der Form. Es diirfte so ein
Zusammenhang bestehen zwischen diesen Inchoativformen und der
Lehre von den Logoi spermatikoi der Stoiker, die durch die Neu-
platoniker erneuert worden war.® Auf Grund des Neuplatonismus
bestiinde so auch ein Zusammenhang mit der Auffassung des hl. Augu-
stinus von den rationes seminales, die in seiner Lehre einer Simultan-
schopfung eine grolle Rolle spielten.

Die Lehre von den Inchoativformen hatte nun ihre Konsequenzen
beziiglich der Frage, wie Formen entstiinden. Albert stellte eine ver-
mittelnde Theorie hierin auf. Er kennt eine extreme Eduktionstheorie,
fiir die er Averroés und « viele Moderne » in Anspruch nimmt. Diese
besagt, dal die Formen in Gidnze in der Materie latent bereit ligen,
die Wirkursache habe sie nur zum Vorschein zu bringen ; ferner eine
Induktionstheorie, fiir die Albert Platon und die Platoniker nennt,
die behauptete, die Formen seien ginzlich von auBlen, vom «dator
formarum » induziert zu denken.

Albertus erklirt nun die Entstehung der Formen als eine Uber-
fiihrung der konfusen Inchoativform in die vollendete Form und bringt
dies auf die Formel : als vollkommene Form sei die Form giinzlich von
auBen induziert, als Inchoativform sei sie ginzlich in der Materie
angelegt. 4

Bei dieser Auffassung der Steresis waren in der Materie und in
allen Dingen unbegrenzte Moglichkeiten von Weiterentwicklung positiv
angelegt, und wenn man noch die aristotelische Lehre vom appetitus
materiae ad formam, einen Rest des platonischen Eros, in diese
Betrachtung miteinbezieht, eine Lehre, die Albert sich auch zu eigen
gemacht hat 3, wobei an ein Verlangen vor allem nach héherer und voll-
kommener Formung zu denken ist, so lag darin der Gedanke einer Ent-
wicklung von Vollkommenerem aus Niedrigerem vor, freilich immer mit

1 Phys.l. 1, tr. 3,¢. 8, p. 37;¢. 9, p. 39; c. 10, p. 40; €. 15, p. 50.
S. theol. 2. P., tr. 1, a. 4, p. 52.
De nat. et or. an. p. 186.

2 A, a. O.p. s52.

3 Vgl. Uberweg, 1, § 57, 80; in der 11. Aufl. S. 444, 632.

4 Phys. 1. 1, tr. 3, ¢. 15, p. 50 ff.

5 Phys. 1. 1, tr. 3, c. 17, p. 53 fi.



78 Der Vitalismus Alberts des GroBen (z10)

EinschluB des gottlichen Waltens in der Natur. Dieser miillte sich auch
in der Frage nach der Entstehung der Arten als fruchtbar erweisen.

Albertus hat nun nicht an eine Entwicklung héher differentierter
Lebewesen aus niedrigeren gedacht, noch viel weniger daran, dall die
Verschiedenheiten der Vollkommenheit der Lebewesen nur duflleren,
auslésenden Faktoren anzurechnen seien; er verwirft die Ansicht
Demokrits, daB3 alle Formen im Wesentlichen gleich seien und die
Verschiedenheiten der Lebewesen aus der Materie zu erkliren seien.?!
Er hilt vielmehr daran fest, dal die Formen nach Art und Gattung
verschieden sind, und um ja einer Mifldeutung seiner Lehre iiber die
Inchoativformen zu entgehen, verlegt er diese Artunterschiede bereits
in die Inchoativformen selber.

Wenn er also beziiglich einer Phylogenese die Lehre von den
Inchoativformen nicht verwertet hat, derartiges lag ja schlieBlich seiner
Zeit vollig fern, so tat er es beziiglich der Ontogenese, was deutlich
aus seinen Worten hervorgeht : « Opportet autem scire quod sicut in
aliis, ita etiam in homine inchoatio vegetativi est in materia, et in esse
primo substantiae animandae, et inchoatio sensibilis est in vegetativo
et inchoatio rationalis est in sensitivo. » 2

Albert behauptet also, daf3 das pflanzliche Leben in der Materie,
das tierische im pflanzlichen, das verniinftige im tierischen angelegt sei.
Dies konnte auflerhalb des Zusammenhanges nur allzu modern ver-
standen werden. Man hat jedoch bei Albert daran zu denken, daf
er beziiglich der Entwicklung der Lebewesen Anhidnger der Sukzessions-
lehre der Seelen gewesen und iiberdies den Samen fiir unbelebt gehalten
hat. Die Inchoationen, von denen er spricht, sind die bildenden Krifte
(virtutes formativae), die das Substrat zur folgenden Form disponieren.
Dies erklirt er, wenn er sagt: « Materia habet in se inchoationem
speciei et formae, quae virtus ideo formativa vocatur. » 3

Thomas hat die Auffassung der Privation als einer Inchoativiorm
als unaristotelisch zuriickgewiesen : « Patet secundum intellectum
Aristotelis, quod privatio, quae ponitur principium naturae per accidens,
non est aliqua aptitudo ad formam vel inchoatio formae vel aliquod
principium activam, u¢ quidam dicunt, sed ipsa carentia formae vel
contrarium formae, quod subiecto accidit. »* Ist nun dieser Stand-

1 De nat. et or. an., c. 2, p. 187.
2 De nat. et or, an., c. 3, p. 193.
3 De nat. ct or. an., c. 4, p. 190.
4 In Phys. 1. 1, lectio 113.



(211) Der Vitalismus Alberts des GrofBen 79

punkt auch sachlich im Rahmen der hylemorphistischen Naturphilo-
sophie undenkbar ? Wir glauben nicht. Sertillanges hat die Moglichkeit
der Lehre eines Transformismus innerhalb des Hylemorphismus zu
erweisen gesucht.! Wenn er sagt: «Die Form ist in sich eins, nach
Art der unteilbaren Idee. Aber auf Grund der Materie, in der die
Form sich verwirklicht, auf Grund der zusammenhingenden Verinde-
rungen, denen diese Materie unterliegt —- Verinderungen, die nach
Annahme der Entwicklungslehre ganz den oben erwihnten Anlagen
auf die Form hin? gleich wiren —, wiirden sich in der Natur Um-
formungen, dauernde Verdnderungen ergeben. »?® Es sei dazu bemerkt,
daf hier mehr der albertinische Begriff der Privation angewandt
erscheint als der des hl. Thomas, der ausdriicklich sagt, die privatio
sei keine aptitudo ad formam, wie wir oben gesehen haben.

Aber auch von seiten des gottlichen Einflusses in das Natur-
geschehen erwiese sich dieser Privationsbegriff fruchtbar, weil dadurch
die Basis fiir ein naturentsprechendes géttliches Walten im Sinne der
Entwicklung gegeben wire. In der Kritik der Theorie des hl. Augustinus
von den rationes seminales ging man von dem Gedanken aus, dal3 die
Uberfiihrung einer Species in eine andere als gewaltsam und natur-
widrig empfunden werden miite. Deshalb entschied man sich fiir
eine jeweilige Neuschépfung. Unter Annahme eines Gerichtetseins der
Materie auf diese Entwicklung hin, wire eine solche Transformation
nicht mehr gegen die Natur und das Entsprechende einer solchen
Entwicklung wire einsichtig.

Es liegt uns fern, in dieser Frage ein letztes Urteil geben zu wollen,
zumal von naturwissenschaftlicher Seite eine eindeutige Feststellung
der Tatsache eines Transformismus noch aussteht. Doch ist es gut,
sich bewullt zu sein, dall diesbeziiglich die Akten der christlichen
Philosophie noch nicht geschlossen sind. Erfreulich wire es, wenn sich
hier der Eigenstandpunkt Alberts des Grofen fiir eine Klarung und
Weiterbildung als fruchtbar erweisen wiirde.

Die Darlegung des albertinischen Vitalismus vermag schlieB3lich auch
einen Einblick in die wissenschaftliche Personlichkeit Alberts zu geben.
Er, der mit aller Energie fiir die aristotelische Wendung in -der
Philosophie und Theologie des Abendlandes wirkte, war es dennoch,

L Sertillanges, Thomas von Aquin (deutsche Ubersetzung), S. 450 ff.
2 Von uns gesperrt gedruckt.
3 A.a. O.8S. 453.



8o Der Vitalismus Alberts des Groflen (212)

der gelegentlich in der aristotelischen Richtung bremste, zu Kompro-
missen neigte, wenn die Empirie, das Anschauliche es zu fordern
schien. Die Lehre von der Pluralitit der Formen gewann sein Denken
dadurch fiir sich, dall er eben sah, wie die Elemente wieder aus den
chemischen Verbindungen bei deren Zersetzung herausfielen : « ... quia
aliter compositum non resolveretur ad elementa et aliter miscibilia non
essent separabilia a mixto, cum constet ea esse separabilia. »1 Die Auf-
fassung von der Inchoativform mochte sich ihm aufgedriangt haben
-in dem Bestreben, die etwas als Naturprinzip leere Privation an-
schaulich zu fiillen ; die Anwendung auf die Lehre von der Sukzession
der Seelen ward auch aus der Anschauung geboren, die zeigte, wie
der Keim zuerst vegetierte, in seinem Vegetieren aber Organe fiir die
Sinnlichkeit schuf und diese schlieBlich schon das Material fiir das
Verniinftige bereitete.

So vermochte Albertus Magnus manchmal zwischen den Erforder-
nissen der aristotelischen Metaphysik und denen der Erfahrung, zwischen
Tatsichlichem und Ideellem die rechte Einigung nicht zu treffen.
Gerade auch seine Veranlagung zum Naturforscher hatte ihn zur
aristotelischen Philosophie als der Philosophie grofler Exaktheit und
Wissenschaftlichkeit gezogen. Dabei mulite er aber aus der gleichen
Veranlagung heraus das Abstrakte und Unanschauliche dieser Philo-
sophie in den hylemorphistischen Partien gleichwohl empfinden. Denn
Exaktheit wie Anschaulichkeit verlangt sich der Naturforscher, die
Durchdringung beider ist ihm das Ersehnte.

1 De coelo et mundo, 1. 3, t1. 2, c. 1, p. 160.




	Der Vitalismus Alberts des Grossen

