
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Albert der Grosse als Neuerer auf philosophischem Gebiete

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert der Große als Neuerer

auf philosophischem Gebiete.

Von G. M. MANSER 0. P.

Er, der zur Rechten mir am nächsten,
War Bruder mir und Meister, er ist Albert von Köln.

(Dante, Par. 10, 97.)

Unter « Philosophie » verstehen wir hier das ganze Gebiet des

natürlichen Wissens, also das profanwissenschaftliche Gebiet überhaupt.
Das war auch die Fassung der Philosophie beim Meister von Stagira, dem
auch hierin, im Gegensatze zur Frühscholastik, die großen Scholastiker
des XIII. Saeculums folgten. Philosophie war ihnen gleichbedeutend
mit dem Inbegriff aller natürlichen Disziplinen : der metaphysischen,
mathematischen, naturwissenschaftlichen, nicht ausgeschlossen die

praktischen : der Ethik, Staats- und Sozialwissenschaften und selbst
der Künste. Wem war diese Auffassung eigener als Albert v. Bollstätten,
der durch seine Universalität alle Großen seiner Zeit, überhaupt das

ganze Mittelalter, überragte und dem sein Riesenwissen schon in der
ersten Hälfte des XIV. Jahrhunderts den Ehrentitel : der Große eintrug.1

Das gestellte Thema enthebt uns aller weiteren Ausführungen über
Alberts Theologie. Nicht, daß er nicht auch da Bedeutendes geleistet
hätte. Aber auf diesem Gebiete war er nicht bahnbrechend. Er folgt
in seinen spekulativen Erörterungen zumeist der Viktorinischen Schule.
Die Sacra Theologia ist ihm noch keine spekulative Disziplin, wie seinem

großen Schüler, sondern nur eine praktische. 2 Wie die früheren
Augustiner, verlegt er den Wesensakt der ewigen Glückseligkeit nicht in
die Visio Dei, also einen Akt des Verstandes, sondern in die fruitio,

1 M. Grabmann, Der Einfluß Alberts des Großen auf das mittelalterliche
Geistesleben. Zeitschr. f. kath. Theol. 1928, B. 52, S. 163 ff.

2 I. Sent. D. 1 a. 4 (Ed. Paris. 25, 18-19). S. Theol. P. I tr. I q. 3, membr. 3

(31, 18). Dagegen Thomas, I q. 1 a. 4.



20 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete Ü52)

d. h. in die Tätigkeit des Willens. 1 Eines hat er mit Thomas und allen

großen Theologen des Mittelalters gemein : unter allen Schriftstellern
und Kirchenvätern besitzt Aurelius Augustinus den Primat. Auf
theologischem Gebiete steht ihm Augustin weit über Aristoteles, Galenus

und Hypocrates. 2 Augustin in Sachen des Glaubens oder der Sittenlehre

widersprechen, hält Albert für frevelhaft. 3 Er erklärt auch

kategorisch : das und das hat Augustin gesagt, also ist es so : « hoc

plane dicit Augustinus in Littera, ergo ita est. »4 Dieser Stellung
Alberts auf theologischem Gebiete vermochte begreiflicherweise der

Jude Joël nicht gerecht zu werden. Er beklagt sich, Albert hätte in
der Theologie stetig die Ansichten der Philosophen der kirchlichen
Autorität der Sancti untergeordnet. 5 Das ist wahr, aber für uns
selbstverständlich. Er stand eben treu auf dem katholischen Boden, wo,
wie er selber sagt, die Autorität der Heiligen Schrift 6, der lehrenden

Kirche und die Vätertradition maßgebend sind. 7

Dagegen ist Albert ein Neuerer in der Philosophie. Wenigstens

behaupten das mittelalterliche Historiker vom besten Klang, wie die

Mandonnet, Grabmann, Ehrle, Michael, Überweg-Geyer, Gilson, deren

Gedankengängen wir zu folgen suchen, nicht ohne dem Vorhandenen
Neues beizufügen. Wir möchten die zu lösende Frage vor allem in dem

ihr zukommenden historischen Hintergrunde genauer beleuchten. Albert,
ein Neuerer in der Philosophie Man kann, so scheint es uns, den

Beweis für diese These auf einem zweifach verschiedenen Wege

erbringen : erstens aus Alberts allgemeiner Einstellung zur Philosophie
und zweitens aus ganz bestimmten Lehrsätzen, die im Gegensatze stehen

zur früheren herrschenden platonisch-augustinischen Richtung und
daher als typisch neue Lehrpunkte die beginnende thomistische Richtung
begründeten.

1 I. Sent. D. i a. 9 ; D. 2 a. 7.
2 II. Sent. D. 13 a. 2 (27, 247).
3 « Dicendum, quod sic, quia hoc Augustinus aperte dicit, cui contradicere

impium est in his, quae tangunt fidem et mores. » S. Theol. P. II tr. XIV q. 84
(33. 133)-

4 III. Sent. D. 39 a. 6.
6 Verhältnis Albert des Großen zu Moses Maimonides, 1863, S. 5. Dazu

Manser, Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger. « Divus Thomas »

1915, S. 78.
6 « Obedimus Scripturae ut regulae et doctrinae fidei et morum. » III. Sent.

D. 37 a. 1 (28, 68).
7 IV. Sent. D. 11 a. 7 (29, 285) ; D. 23 a. 2 (30, 29).



(153) Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete 21

I.

Alberts allgemeine neue Einstellung zur Philosophie.

Die historische Objektivität gebietet uns vor allem bei diesem ersten
Beweise außerordentliche Vorsicht, um nicht ungerecht zu sein. Neue

Einstellungen bedingen selbstverständlich einen Gegensatz zu den

vorhergehenden. Die vor Albert herrschende war die des Augustinismus.
Allein da beginnt gleich die Schwierigkeit. Sie liegt im Augustinismus
selbst. Auch der Augustinismus hat im Laufe der Jahrhunderte mächtige
Fortschritte • gemacht. Ich sehe hier von Augustins eigener
philosophischer Lehre ab. Kein Kenner der Frühscholastik wird ihren
Augustinismus einfach identifizieren mit Augustin selbst. Der Menschengeist

strebt stetig vorwärts, insofern ihm nicht Hindernisse in den

Weg treten. Sicher ist, und das wollte ich vor allem betonen, der

Augustinismus des XII. und der ersten Hälfte des XIII. Jahrhunderts
nicht mehr jener der früheren Zeit. Wir haben längst vor Albert
im Lager des Augustinismus selbst eine gewaltige Umwälzung. Diese

war hauptsächlich verursacht durch die beiden Übersetzerschulen in
Toledo : die erstere schon in der zweiten Hälfte des XII. Jahrhunderts,
in der Johannes Hispanus, Gundisalinus und Gerard von Cremona
unsterblichen Ruhm sich erwarben ; die zweite, ebenfalls in Toledo, ums

Jahr 1218, unter Michael Skotus, der dem Abendlande hauptsächlich
die Werke des Averroës zugänglich machte. Welch lehrinhaltliche
Umwälzung das Erscheinen der arabischen Literatur auf den Augustinismus
ausübte, beweist schlagend die Tatsache, daß schon im XII. Jahrhundert
Hugo v. S. Victor (f 1141), Petrus Abaelardus (f 1142), Isaak v. Stella

(f 1169), mit anderen, die Erkenntnis der materiellen Welt aristotelisch
durch Abstraktion erklärten, und die plotinisch-augustinische
Erleuchtungstheorie nur für die Erklärung der Geisteswelt in Anspruch nahmen.
Ihnen folgten, vor Albert, die Alexander v. Haies, Johann v. Rupella,
die ersten augustinischen Dominikaner, mit Robert Grossetête, die alle
dem XIII. Saeculum angehörten. Welchen Einfluß Avicenna auf
Wilhelm von Paris ausgeübt, hat Masnovo nachgewiesen. Sehr
wahrscheinlich galt der Kampf des eben genannten Wilhelm von Paris doch
dem Averroës, was seinen Einfluß in den voralbertinischen Zeiten

bestätigen würde. Den bedeutenden, wenigstens indirekten, Einfluß des

Aristoteles beurkunden die Aristoteles-Verbote von 1210, 1215 u. 1231,
die ja auch voralbertinisch sind. Den gewaltigen Einfluß der schon im



22 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (154)

XII. Jahrhundert erschienenen aristotelischen Gesamtlogik stellt kein
Historiker in Abrede. Albert war auch nicht der erste, der sich im
XIII. Jahrhundert mit dem physisch-experimentellen Wissen

abgegeben hat. Robert Grossetête's (f 1253) physikalisch-astronomisch-
meteorologisch-optischen Opuscula, die uns Dr. Baur wiedergegeben,

waren vor Alberts Kommentaren verfaßt. Das alles in Betracht ziehend,

überzeugt man sich leicht von unserer Behauptung : der Augustinismus
des XIII. Jahrhunderts war nicht mehr derselbe wie der in früheren
Zeiten. Man fragt sich dann aber auch : Ist die These, welche die besten

Historiker des Mittelalters aufgestellt : Albert war Urheber einer
Neueinstellung in der Philosophie, heutzutage überhaupt noch haltbar

Sie ist haltbar. Wir werden für sie verschiedene Gründe anführen,
die, einzeln betrachtet, gewiß nicht alle denselben Wert haben, die
aber zusammen die neue Eigeneinstellung Alberts hinreichend beleuchten
werden.

I. Das, was bei Albert in erster Linie jedermann verblüfft, ist
seine Riesen-Enzyklopädie des Wissens. Die 21 Foliobände der Lyoner-
Ausgabe reden eine gewaltige Sprache und doch umschließen sie nicht
einmal alle echten Werke. Er überragt durch seine literarische Tätigkeit
alle seine Zeitgenossen, wie wir oben bemerkten, und war dadurch, wie
Alexander von Humboldt gesagt, für das christliche Abendland das,

was Avicenna für den Orient. Mit letzterem, dem größten Philosophen,
Physiker, Arzt, Politiker, Dichter der orientalischen arabischen Wissenschaft

hat Albert überhaupt manche verwandte Züge. Es ist zu wenig
gesagt, wenn man behauptet : Albert wollte dem christlichen Abendlande

den Aristoteles vermitteln. Richtiger sagt Ritter : er wollte die

ganze alte Philosophie kennen.1 Noch zutreffender hat es Mandonnet

gesagt : das ganze griechisch-lateinisch-arabische Wissen wollte er, soweit

erreichbar, dem Abendlande vermitteln.2 Grabmann hält ihn denn
auch für einen der besten Kenner der arabisch-jüdischen Philosophie
seiner Zeit. 3

Aus diesen Riesenbestrebungen spricht ein neuer merkwürdiger
Geist, und er wird uns noch merkwürdiger, wenn wir erwägen : erstens

wie Albert zu dem gesammelten Riesenmaterial selber überall auf seinen

Reisen in Deutschland und Italien noch Neues, Selbsterfahrenes hinzuzu-

1 Gesch. d. Phil. B. 8, S. 185 (1845).
2 Diet, de Théol. cath. Paris 1909, I, 675.
3 Einfluß Alberts d. Gr. auf das mittelalterliche Geistesleben. Zeitschr. für

kathol. Theol. 1928, S. 173.



'^55) Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete 23

fügen sucht : « quae diligenter quaesivi per diversas mundi regiones » 1
;

zweitens mit welcher Freude er neue Funde begrüßt : « Hiis viis ego
addo duas » 2, oder das und das hab ich mit eigenen Augen gesehen 3 usw.
Dieser neue Geist wird uns drittens noch merkwürdiger, wenn wir
bedenken, daß Albert, wie Mandonnet wieder treffend gesagt 4, nicht
etwa bloß, im Sinne eines Vinzenz von Beauvais, eine Materialsammlung,
sondern aus dem Material ein organisches Ganzes, eine einheitliche

Synthese, die mit dem christlichen Glauben harmonisieren sollte,
konstruieren wollte. Und neu und merkwürdig wird uns dieser kühne,
furchtlose Plan Alberts viertens erst dann, wenn wir ihn dem
zaghaften, furchtsamen, fragmentarischen Gebrauch der heidnisch-arabischen
Wissenschaft seiner Zeitgenossen gegenüberstellen. 6

Das war ein neuer Geist, der an die siegreiche Macht des Christentums

glaubte, auf seine Einverleibungskraft vertraute, der aber vor
allem, im Gegensatz zu früher, eine Neuwertung des Profanwissens
brachte. Gewiß hat Albert noch nicht, wie später Thomas, das Wissen
als ein bonum honestum, als ein an sich erstrebenswertes Gut betrachtet.
Auch noch für ihn, wie für seine Vorgänger, war die scientia nur ein
bonum utile, ein nützliches Gut. Aber in einem ganz anderen Sinne
als früher. Früher galt die Formel : nur das nützliche Wissen ist zu
suchen. Für Albert galt vielmehr die Formel : alles wahre Wissen,
gleichviel woher es kommt, oh von Heide oder Jude, Grieche oder Römer
oder Araber, gleichviel ob metaphysisch oder physikalisch, ist nützlich und
kann unmöglich dem Christentum widersprechen. Er hat den Satz offen

ausgesprochen : alles was bewiesen wird, gleichviel woher es kommt,
nehme ich an. 6 Aus dieser Universalschätzung des Wissens ging seine

ungeheure literarische Tätigkeit — so nennt sie Überweg-Geyer 7 —
hervor. Sie war die psychische Hauptursache der Riesen-Enzyklopädie
des Doctor « universalis » und sie ist unseres Erachtens das erste
fundamentale Moment seiner neuen Einstellung zur Philosophie, zur gesamten
ProfanWissenschaft.

II. Als Neuerer in der Philosophie galt Albert von jeher vor allem

1 Mineral. 1. III tr. I, c. 1.
2 S. Theol. P. I tr. III q. 18 m. 1 ; Mineral, ib.
3 Mineral. 1. II tr. III, c. 2 u. 3.
4 Diet, de Théol. cath., ib.
5 Darauf hat Grabmann aufmerksam gemacht. (Einfluß Alberts d. Gr. auf

das mittelalterliche Geistesleben. Zeitschr. f. kath. Theol. 172.)
6 I. Perih. tr. I, c. 1 ; De Praedicamentis, tr. I, c. 1.
7 Grundriß der Gesch. d. Phil. (1928), S. 404.



24 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (156)

durch seine Stellung zum Aristotelismus. Die Frage ist näher zu
untersuchen, in welchem Sinne. Jedenfalls ist dieses Hauptmoment mit dem

vorigen eng verknüpft. Aristoteles gab Alberts Wissensbegriff seine

Spannweite. Wir wollen das gleich näher bestimmen. Albert hat dem
christlichen Abendlande als erster die ganze Philosophie des Aristoteles
vermittelt.

Diese wissenschaftliche Großtat ist unleugbar. Die besten Kenner
des Mittelalters : die Mandonnet1, Ehrle 2, Grabmann 3, Michael4,
Gilson 5, Überweg-Geyer 6 haben sie übereinstimmend bestätigt. Am
klarsten hat Albert selber uns darüber unterrichtet. Sein Vorgehen in
der Frage ist geradezu programmäßig, indem er zuerst den Plan
ankündigt, um ihn dann, Teil für Teil, auszuführen. Nach seinem

Paraphrasenkommentar in alle einzelnen der sieben aristotelischen logischen
Werke kündigt er eingangs der Physik an, daß er vorhabe, die gesamte
aristotelische Physik, Mathematik und Metaphysik den Lateinern
zugänglich zu machen : « Nostra intentio est, omnes dictas partes (physi-
cam, metaphysicam et mathematicam) facere Latinis intelligibiles. » 7

Faktisch hat er, dem angekündigten Plane entsprechend, die 18

aristotelischen Werke der Physik einzeln und unter den gleichen Namen
kommentiert. Auch in die 13 Bücher der Metaphysik des Stagiriten
schrieb er plangetreu den Kommentar. Ebenfalls in die 10 Bücher der
Ethik und in die 8 Bücher der aristotelischen Staatslehre. Bisher sind
uns die mathematischen Kommentare unbekannt, trotzdem spätere
Kataloge solche aufführen und er selber in der Einleitung zur
Metaphysik sie unter dem Namen « scientiae doctrinales » als verfaßt
vorauszusetzen scheint : « Naturalibus et doctrinalibus jam quantum licuit
scientiis elucidatis, jam ad veram philosophiae sapientiam accedamus. »

Vergleicht man diese riesenhafte aristotelische Kommentararbeit
Alberts mit dem, was auf gleichem Gebiete früher geleistet wurde, dann

tritt uns Albert von Bollstätten im vollen Lichte als Neuerer auf dem
Gebiete der Philosophie entgegen. Wir haben vor ihm überhaupt
verschwindend wenige Aristoteles-Kommentare. Die ersten Pariser

1 Diet, de Théol. cath., ib.
2 Stimmen aus Maria-Laach, B. 19 (1880), S. 247.
3 Einfluß Alberts d. Gr. auf das mittelalterliche Geistesleben, S. 172.
4 Gesch. d. deutschen Volkes, B. III (1903), S. 68.
6 Etudes de philosophie médiévale. Strasbourg 1921, p. 95 ss. -

6 Grundriß, S. 401.
7 Phys. 1. I, tr. I, c. 1.



(157) Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete 25

Magister aus dem Weltklerus mit Wilhelm von Auxerre und Wilhelm
von Paris kommen überhaupt gar nicht in Frage. Ebensowenig die
ersten augustinischen Dominikaner noch die Franziskaner Joh. von
Rupella und Alexander v. Haies, dem bekanntlich fälschlich Kommentare
in die aristotelische Metaphysik und De Anima zugeschrieben worden
sind., Auch Robert Grossetête's Erklärungen in die aristotelische Physik
und Ethik und zwei logische Werke des Stagiriten können hier kaum

irgendwie zur Vergleichung herangezogen werden. Die voralbertinischen
Scholastiker wurden durch die Summen und Sentenzenkommentare

völlig absorbiert. An all dem ändert auch die noch ungedruckte, von
aristotelischem Geiste durchwehte Metaphysica des Thomas v. York
(f 1260) nichts.

Besaß Albert eine zuverlässige Kenntnis des Aristoteles Das ist
wieder eine Frage für sich, da er noch fast ausschließlich die alten
Übersetzungen, welche vor Wilhelm Moerbecke verfaßt waren, benutzte,
könnte man hierüber in guten Treuen skeptisch sein, auch wenn man
dem Urteile Roger Bacons nicht zuviel Gewicht beilegte. Interessant
ist es aber doch, wenn ein moderner Philolog vom Rufe eines Adolph
Fasson, Prof. in Berlin, der selber griechisch-deutsche Übersetzungen
aristotelischer Werke gemacht, Albert den Großen zu den besten Kennern
des Aristoteles gerechnet hat.1 Das ist vielsagend

III. Alberts intensive Beschäftigung mit dem an sich großartigen
System des Stagiriten hat eine weitere Neuerung zur Folge gehabt, die
unabsehbare Tragweite hatte. Es handelt sich um nichts weniger als

um einen neuen Kurs in der Philosophie. Mit Albert übernimmt
Aristoteles die philosophische Führerrolle an Stelle Augustin-Plotins.
Sehr prägnant hat Überweg-Geyer das ausgedrückt : « Der Philosoph
von Stagira erscheint als die oberste maßgebende Autorität, der in
philosophicis auch Augustinus sich beugen mußte. »3 Die
kulturhistorische Bedeutung dieser Umwälzung hat Alexander Horväth 0. P.

schon vor Jahren angedeutet. 3 Ehe wir auf die Begründung dieser

neuen These und ihren Gegensatz zur Vorzeit eingehen, möchten wir
zuerst ihren Sinn genauer präzisieren.

Den Sinn präzisierend, möchten wir vor allem betonen, und das

1 Aristoteles nikomachische Ethik ins deutsche übertragen von Adolph
Lasson. Jena 1909. Einführung S. xxi.

2 Grundriß, S. 400.
3 Albert d. Gr. und der hl. Thomas von Aquin als Begründer der christlichen

Philosophie, Div. Th. 1916, S. 591 ff.



20 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (15^)

Jak. Brucker1 und anderen gegenüber, daß Albert durchaus kein
blinder Nachäffer des Aristoteles war. Das widerspräche seinem
prinzipiellen Standpunkt, da er wohl auf theologischem Gebiete die Autorität
zum herrschenden Beweisprinzip macht, in philosophicis aber sie zum
schwächsten Beweiskriterium zählt : « In aliis autem scientiis locus ab

auctoritate infirmus est et injirmior caeteris. » 2 Es ist weiter bekannt,
mit welcher Schärfe Albert die aristotelischen Lehren vom Abortus 3,

der Sklaverei 4 und der anfangslosen Welt 5 ablehnt. Wer glaubt, sagt

er, Aristoteles habe nie geirrt, müßte ihn für einen Gott halten. 6 Er
hat aber oft geirrt : « multum erravit ». 7 Auch auf rein naturwissenschaftlichem

Gebiete antwortet er ihm freimütig kritisierend : « sed haec

responsio mihi nulla videtur » 8, und hält ihn für fortbildungsbedürftig
und oft dunkel.9 Alles das spricht sicher nicht für blinde Nachäfferei,
die ihm und seinen Zeitgenossen Roger Bacon so ungerecht vorwarf.10

Eine zweite Präzisierung möchten wir unserer These noch mitgeben.
Der Führerwechsel bedeutet bei Albert nicht eine Absage an Plato,

resp. Plotin-Augustin, was übrigens auch bei Thomas nicht der Fall ist,
wenngleich der Aquinate von dem Neuplatonismus bedeutend weiter
abrückte als sein Meister, da er den von Albert für Aristoteles gehaltenen
und viel benutzten « Liber de Causis » richtig den Neuplatonikern
zuschob und mit seinem unvergleichlichen Scharfsinn die aristotelischen

Prinzipien logischer durchzusetzen vermochte. Tatsächlich rechnet
Albert den Plato zu den vorzüglichen, « praecipui », Philosophen.11
Berühmt ist sein Spruch : die wahre Philosophie ruht auf Aristoteles und
Plato : « Non perficitur homo in philosophia, nisi ex scientia Aristotelis
et Piatonis. »12

Dennoch, und damit beginnen wir den Beweis der These, ist für
ihn Aristoteles Führer auf philosophischem Gebiete. Die wahre Philosophie

1 Hist. crit. philos. III, 792.
2 S. Theol. P. I tr. I q. 5 m. 2 (P. 31, 24.
3 IV. Sent. D. 31 a. 18 (P. 30, 250).
4 Ib. D. 36 a. 1 (30, 369).
5 S. Theol. P. II tr. I q. 4 a. 5 (32, 102).
6 Phys. VIII. tr. I, c. 14 (P. 3, 553).
7 Ib. ; S. Theol. P. II tr. I q.4 m. 2 a. 5 (32, 97).
8 De Somno et Vig. 1. III tr. I, c. 8 (P. 9, 189).
9 Ib. 1. I tr. I, c. 1 (9, 123).

10 Opus tertium, c. 9 u. 22 ; Opus Majus (Ed. Bridges), v. I, 4 ss. Compendium
Theol. (Ed. Rashdall, 1911), S. 28-34.

11 S. Theol. P. II tr. I q. 4 m. 2 a. 5, partie. I (P. 32, 96).
12 Metaph. 1. I tr. V, c. 15.



{159) Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete 27

muß mit Aristoteles rechnen.1 Vor ihm muß in der Philosophie auch

Augustin sich beugen als dem Sachkundigen. 2 Mit sichtlich zustimmender

Freude wiederholt er jenen berühmten, den Arabern bekannten

Ausspruch : in Aristoteles hätte das menschliche Wissen den

großartigsten Triumph gefeiert, wodurch er gleichsam zu einer Norm der
Wahrheit geworden : « Aristoteles verum dixit, quia dicunt, quod natura
humana hunc hominem posuit quasi regulam veritatis, in quo summam
intellectus humani perfectionem demonstravit. »3 Aristoteles ist für
Albert die höchste, zuverlässigste Autorität in der Logik. 4 Dasselbe

gilt von der Naturphilosophie, deren Kommentare er seinen Mitbrüdern
in die Hände geben will, damit sie die wahre Physik, « scientiam
naturalem perfectam », besäßen. 5 Dasselbe gilt von der Psychologie, auf
die präzis der obige Ausspruch von Aristoteles als dem Höchstmaß der
menschlichen Erkenntnis sich bezieht. Dagegen nennt er im gleichen
Kommentar De Anima die Ansicht des Averroes über den Intellectus
eine « absurdissima opinio », und nennt Piatos Ansicht über den gleichen
Gegenstand eine « absurditas 6 maxima » und einen « pessimus error ». 7

Auch in der Ethik steht Aristoteles obenan, denn er hat sowohl über
die Tugend im allgemeinen als ihre Gattungen, Arten, ihre Werke,
Eigentümlichkeiten und Früchte vollkommener geschrieben als jeder
andere Philosoph. 8 Fügen wir schließlich noch bei, was jedem Leser

1 In I. Met. tr. V, c. 15 (6, 113).
2 II. Sent. D. 13 a. 2 (27, 247).
3 III. De Anima, tr. II, c. 3 (5, 335).
4 « Praecipua dicta sequens Peripateticorum, quae secta in philosophia

probabilissima mihi videtur. » De Praedicabilibus, tr. II, c. 2 (1, 20). « Sequimur
sicut in aliis sectam Philosophorum qui Peripatetici vocantur et maxime
Aristotelem ...» De Praedicamentis, tr. I, c. 1 (1, 151).

5 « Intentio nostra in scientia naturali est, satisfacere fratribus ordinis
nostri nos rogantibus ut talem librum de Physicis eis componeremus in quo
et scientiam naturalem perfectam haberent et ex quo libros Aristotelis competenter
intelligere possent. » I. Phys. tr. I, c. 1 (3, 1).

6 III. De Anima, tr. I, c. 7 (5, 343).
' Ib. c. 10 (35, 347).
8 I. Eth. tr. I, c. 7 (7, 16).
Zuweilen hat Albert lästigen Mitbrüdern gegenüber die Bemerkung gemacht,

daß sie seine eigene Meinung nicht in den aristotelischen Kommentaren, sondern
in seiner Theologie vorfänden. Daß er das nicht allgemein meint, geht aus den
vorigen persönlichen Werturteilen, die wir alle in den Kommentaren finden, klar
hervor. Übrigens sagt er an einer Stelle genauer : meine eigene Meinung findet
ihr mehr in der Theologie als in den Kommentaren « in theolcfgicis magis quam in
pyhsicis ». De Somno et Vig. 1. III tr. I. c. 8 (9, 188). Vgl. Manser, Div. Th. 1915,
S. 83-85.



28 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (l6o)

der albertinischen Werke bekannt ist : Aristoteles wird am meisten

herangezogen, und er übt auf Albert am häufigsten einen entscheidenden

Einfluß aus
Dieser Führerwechsel illustriert Alberts neue philosophische

Einstellung mehr als alles andere. Der neue Kurs bedeutet eine lehrinhaltliche

Umwälzung. Dadurch tritt Albert auch am schärfsten in Gegensatz

zu seinen unmittelbaren Vorgängern. Sie alle : Weltpriester, Dominikaner
und Franziskaner schworen, auch in philosophicis, auf Augustin als erste
Auktorität und damit auf Plotin, denn Augustins Philosophie ist wesentlich

plotinisch. 1 Von den Arabern hatten sie freilich manche
aristotelische Lehrstücke, wie z. B. die abstraktive Erkenntnis der Körperwelt,

herübergenommen, die Plotin und Augustin nicht kannten. Aber

Augustin, und damit Plotin, blieb ihr Führer. Wir brauchen von Gundis-
salinus, Praepositinus, Petrus v. Capua, Robert Courçon, Stephan

Langton, Simon v. Tournai und Wilhelm von Auxerre gar nicht zu
reden. Die Erkenntnislehre des sonst viel fortschrittlicheren Wilhelm

vcn Paris war ein wahrer Triumph des Neuplatonismus, Bekanntlich
ist er es gewesen, der das dritte Aristotelesverbot von 1231 betrieben
hat. Alexander v. Haies vertritt, nach den bisher publizierten Teilen
der Summa, getreulich die Lehren Augustins und die Editores von
Quaracchi bemerken zum ersten Bande, daß er, dem Augustinismus
treu, wenig « parum » von Aristoteles herübergenommen habe. 2

Unzweifelhaft aufgeschlossener war Johann von Rupella. Aber die bloße

Tatsache, daß er in seiner Summa De Anima höchstens 12 Mal Aristoteles
zitiert und fast nie direkt, während Augustin in zirka 134 Zitaten
fragenentscheidend auftritt, orientiert uns genügend über seine Stellung
zum Stagiriten. 3 Die Compositio von Materie und Form in den geistigen
Substanzen ausgenommen, verteidigt er alle Thesen des Augustinismus
und seine Erkenntnislehre ist neuplatonisch-arabisch, wie bei den

übrigen Augustinern seiner Zeit. Auch Robert Grossetête schwört, wie
Dr. Baur hervorhob, vor allem auf die Autorität Augustins und seine

1 Manser, Augustins Philosophie in ihrem Verhältnis und ihrer Abhängigkeit
von Plotin. Div. Th. B. 10 (1932), S. 3 ff.

2 « Ex hiis liquet, Alexandrum Halensem in libro I. Summae ab Aristotelismo
purum accepisse, sed principiis et sentiis SS. Augustini et Anselmi necnon scholae
S. Victoris contanter et aperte adhaesisse. » Summa theol. (Ed. Quaracchi, 1924),
t. I. Proleg. p. xxxix. Alexander v. Haies ist Anhänger aller augustinischen Hauptthesen.

Vgl. das. p. xxx-xxxvii.
3 Vgl. Manser, Joh. v. Rupella (Separatabdruck aus Jahrb. f. Phil. u. spek.

Theol. B. XXVI, 1912), S. 10 ff.



(l6l) Albert der Große als Neuerer auf philosophischem. Gebiete 29

«minent empirisch-experimentelle Einstellung ist neuplatonisch.1 Albert
hat also tatsächlich, als der erste, lehrinhaltlich den neuen Kurs
begründet.

IV. Wir würden aber gar zu lückenhaft seine Stellung skizzieren,

wenn wir nicht noch hinzufügen würden, daß er den Aristotelismus
vorteilhaft weiter entwickelt und vervollkommnet hat, d. h. er war
Ausbauer der aristotelischen Profanwissenschaften.

Das war Albert in erster Linie in dem Sinne, daß er unvollständige
oder unvollkommene aristotelische Werke ergänzte, verlorene ersetzte

und vom Stagiriten nie verfaßte, aber wünschbare neu schuf. Auch das

lag schon in seinem Plane, wenn er sagte : « Et addemus etiam alicubi
partes librorum imperfectorum et alicubi libros intermissos vel omissos,

quos vel Aristoteles non fecit et forte, si fecit, ad nos non pervenerunt. » 2

Er hat diesen Plan ausgeführt, teils schon durch seine zahlreichen, oft
auch langen, sogar lästigen Digressionen, die er in die Kommentare
einstreute, ein neuer Beweis dafür, daß er faktisch auch in den
Aristoteleskommentaren seine persönliche Ansicht abgeben wollte. Ergänzend
zum Ii. Buche der Metaphysik schuf er die Abhandlung : « De causis

et processu universalitatis. » Anfänglich war ihm die aristotelische
Schrift : « De motibus progressivis animalium » ganz unbekannt. Er
ersetzte sie von sich aus, und als er 1256 in Süditalien die ursprüngliche
entdeckte, behandelte er auch diese wieder. Da bei Aristoteles die

Mineralogie überhaupt fehlte, schuf er darüber ein neues Werk : « De

Mineralibus ». Seiner Botanik liegen die 2 Bücher der pseudo-aristo-
telischen Schrift des Nikolaus von Damaskus zugrunde, denen er 5 neue
Bücher beifügte, woraus die berühmten 7 Bücher « De Vegetabilibus »

entstanden sind. 3 Den 19 aristotelischen Büchern über die Zoologie, die
schon Avicenna aus verschiedenen Werken des Stagiriten — 10 Bücher

Tiergeschichte, 4 Bücher De partibus animalum, 5 Bücher De genera-
tione animalium — zu einem Sammelwerke zusammengezogen hatte 4,

fügte Albert 7 neue Bücher hinzu, woraus das jetzige Werk De animali-
bus mit seinen 26 Büchern besteht. Dazu kämen erst noch die von
Pelster entdeckten « Quaestiones de animalibus » aus dem Jahre 1258. 5

1 Vgl. Dr. Baur, Die phil. Werke des Robert Grossetête, Bischofs v. Lincoln,
Münster 1912. Beitr. Baumker, IX, S. 134 ff. Dazu auch Überweg-Geyer, S. 375 ff.

2 I. Phys. tr. I, c. 1.
3 Vgl. Franz Ehrle S. J., Stimmen aus Maria Laach, B. 19 (1880), S. 401.
4 Das. S. 403.
3 Vgl. Überweg-Geyer, S. 406.



30 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (162)'

Was wir hier über die Vervollkommnung, Ersetzung und Erweiterung
der Aristoteleswerke sagten, ist nicht alles, was gesagt werden könnte.
Es zeigt uns aber Albert als gewaltigen Ausbauer des Aristotelismus.

Die lehrinhaltiichen Erfolge dieses Ausbaues können wir nur
oberflächlich berühren. Albert war selber ein unermüdlicher Forscher. Auf
einigen naturwissenschaftlichen Gebieten ging er weit über Aristoteles
hinaus. Es ist für Albert ein großartiges Zeugnis, wenn ein moderner

Fachmann, wie H. Stadler, von ihm sagt : « Albert war ein Beobachter
ersten Ranges und wäre die Entwicklung der Naturwissenschaften auf
der von Albert eingeschlagenen Bahn weitergegangen, so wäre ihr ein

Umweg von drei Jahrhunderten erspart geblieben. »1 Methodisch hat
Albert längst vor Baco von Verulam (1561-1626) die Induktion von der
Deduktion scharf unterschieden als ein Beweisverfahren von den

logischen Teilen zum Ganzen, das auf der Sinneserfahrung aufgebaut
werden muß und verbunden mit einer Deduktion apodiktischen Wert
haben kann. 2 Schon Albert hat, allerdings im Anschluß an Aristoteles,
jenes Gesetz aufgestellt, dessen Baco von Verulam sich so sehr gerühmt :

jede Induktion fällt durch eine sichere Gegeninstanz. 3 Wieder war es

Albert, der die Schwierigkeit der Detailforschung, wo allein das Experiment

Sicherheit geben kann, durchschaute 4, aber auch sich bewußt war,
welche Schwierigkeit das Experiment zu seiner Zeit bot. 5

Alberts Bedeutung auf dem Gebiete der Zoologie ist erst den
modernsten Naturforschern zum Bewußtsein gekommen. Zum Teil waren
die früheren mangelhaften Ausgaben der 26 Bücher « De animalibus »

schuld daran, zum Teil die Unkenntnis dessen, was die alten Editionen
boten. Glücklicherweise existierte das Autograph Alberts « De
animalibus » noch, und auf Grund desselben konnte Stadler die
Neuedition in 2 Bänden — 1916 und 1921 — besorgen. 8 Indes hatte schon

der französische Naturforscher Pouchet Alberts Werk « De animalibus »

1 Verhandlungen deutscher Naturforscher und Ärzte, 1. Teil. Leipzig 1909,
S. 35. Dazu Überweg-Geyer, S. 410.

2 Vgl. I. Top. tr. III, c. 4 (1, 272-274 ; II. Anal. Prior, tr. VII, c. 4 ; c. 5 ; c. 6
(L 793 ff-)-

3 II. Anal. Prior, tr. VII, c. 4 (1, 795).
4 0 Experimentum enim solum certificat in talibus, eo quod de tarn parti-

cularibus naturis Syllogismus (deductio) haberi non potest. » De vegetabilibus,
1. VI. tr. I, c. 1 (10, 159-60).

5
« Multitudo enim temporis requiritur ad hoc ut experimentum probetur.

Oportet enim experimentum non in uno modo, sed secundum omnes circumstantias
probare, ut certe et recte principium sit operis. » VI. Eth. tr. II, c. 25 (7, 442).

6 Vgl dazu H. Wilms O. P., Albert d. Gr. 1930, S. 10 u. 56.



(163) Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete 31

eine Quelle physikalischer Gesetze : « le germe d'une foule des lois

scientifiques » genannt1, und es ihm vor allem zum Verdienst angerechnet,

daß er — dasselbe später bei Pasteur — die Stabilität der Arten
scharf betonte.2 Die Naturforscher Cuvier (1846) und De Bleinville
(1822) rechneten es Albert hoch an, daß er, Aristoteles entgegen, in
seiner ganzen Zoologie die Menschenart zum Ausgangspunkte machte. 3

Erich Wasmann lobt überhaupt Alberts Selbständigkeit gegenüber dem

Stagiriten 4, während Strunz in Alberts Anlehnung an Aristoteles einen

fruchtbarsten Faktor seiner Zoologie findet. 5 Daß Albert in seiner

Osteologie mit der Erforschung der Wirbelsäule — Colonne vertébrale —
begann, war ein Gedanke, zu dem die modernen Anatomen erst nach
vielem Hin- und Herwanken sich durchrangen. 6 Über Alberts große
Fisch-, Vogel- und Insektenkenntnis hat besonders Stadler Eingehendes
berichtet.7

Den größten Ruhm bei den Modernen hat Albert seine Botanik
eingetragen. Nachdem die Haller, Stengel und Gesner ihn hierüber sehr

abschätzig beurteilt hatten, weil sie, nur aus apokryphen Quellen
schöpfend, sein großes Werk « De vegetabilibus » oder plantis
überhaupt nicht kannten, war es der Berlinerprofessor Ernst Meyer, der eine

Neuausgabe von Alberts Botanik — De vegetabilibus —- vorbereitete,
die dann Karl Jessen 1867 vollendete und deren Wert in der Folgezeit
die Fellner, Stadler und J. Wimmer ins richtige Licht stellten. Was

Meyer schon 1836 geschrieben : Albert war von Theophrast (•)• 287 v. Chr.)
bis Cesalpini (1583) der größte Botaniker 8, wiederholte Jessen in der

Einleitung zur Neuedition und feierte ihn als den ersten wissenschaftlichen

Beschreiber der deutschen Flora 9, während Stadler nicht ansteht,
Albert noch über Theophrast zu stellen.10 Er und J. Wimmer11

1 Vgl. v. Hertling, Albertus Magnus (Köln 1881), S. 263.
2 Das. 278-79.
3 Das. 268-69.
4 Erich Wasmann, Die moderne Biologie und die Entwicklungstheorie, 1904,

S. Ii.
5 Strunz, Albertus Magnus. Weisheit und Naturforschung im Mittelalter,.

S. 125-26. Siehe Wilms, S. 84.
6 Hertling, das. 270.
7 Vgl. Wilms, S. 62-87.
8 Ernst H. F. Meyer, Geschichte der Botanik, Königsberg 1857, 9-84 ; derselbe,

Albertus als Botaniker (Linnäa X, 1836), 641-741.
9 De vegetabilibus, Einleitung, v.

10 Albertus Magnus von Cöln als Naturforscher, S. 5.
11 J. Wimmer, Deutsches Pflanzenleben nach Albertus Magnus, Halle a. S.

1908, S. 30 ; 56 ; 61.



32 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (164)

bewundern an Albert als Botaniker nicht bloß seine Selbständigkeit,
die Schärfe und Reichhaltigkeit der Beobachtung, sondern auch die
Klarheit und Bestimmtheit der Beschreibung der Einzelpflanzen und
Pflanzenteile und seinen Versuch einer systematischen Einteilung der
Pflanzen. 1 So lautet das Urteil Modernster, Sachkundigster über Albertus
Magnus als Botaniker

All das Gesagte stempelt Albert, seiner Gesamteinstellung nach,

zu einem wirklichen eminenten Neuerer auf dem Boden der Philosophie.
Er ist es durch seine Neuwertung des natürlichen Wissens überhaupt ;

er ist es, als erster Vermittler der aristotelischen Gesamtphilosophie;
er ist es, als Begründer einer neuen Lehrrichtung und als ungemein
fruchtbarer Ausbauer derselben.

II.

Typisch neue Lehrsätze der albertinischen Philosophie.

Alberts Plan trug den Charakter des Riesenhaften an sich. Kein
Wunder, daß die Ausführung den Stempel des Lückenhaften an sich

trug. Auch genial veranlagte Köpfe vermögen ihre Prinzipien nicht
immer bis zu Ende zu denken. Das war das Los der größten
Geistesmänner, selbst des unvergleichlichen Aristoteles.

Das war der Fall bei Albert in doppelter Hinsicht : in methodischer

und lehrinhaltlicher Hinsicht.
Ich will seine methodischen Schattenseiten nicht ganz verschweigen,

auch, wenn es sich hier um einen kleinen Beitrag zu einer Festschrift
des großen Kirchenlehrers handelt. Die Wahrheit über alles Ich will
aber gleich einschränkend bemerken, daß eine bessere, aus den ältesten

Handschriften geschöpfte Werk-Ausgabe, die ja in Aussicht gestellt ist,
Albert vielleicht in einem viel günstigeren Lichte erscheinen lassen wird.
So wie Alberts Werke uns zur Zeit vorliegen, ist er in der Anordnung
des Stoffes oft sehr kompliziert, die Sprache, wie Jessen betont hat,
grammatikalisch sehr unvollkommen, die Darstellung oft unendlich
weitschweifig und dunkel, die Begriffsbestimmungen, wie Lauer von seiner

Moral bemerkt hat, zuwenig scharf gefaßt. In alldem steht er seinem

Schüler Thomas von Aquin unvergleichlich nach, weit mehr aber noch
durch seinen Mangel an System und widerspruchsloser, ausgeglichener

1 Vgl. dazu H. Wilms, 1. c. S. 51-54.



(165) Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete 33

Lehrharmonie. Man fühlt es bei Albert oft heraus, daß das
Riesenmaterial ihn erdrückte. Schwer ist es oft bei ihm auch, herauszubringen :

was ist nur Referat und was wollte er als eigene Meinung aufstellen.
Das Urteil über seine fabelhaften Namenverstümmelungen und Schul-

vermengungen muß bis zu einer Neuedition suspendiert werden. An
Kritiksinn stand er jedenfalls seinem großen Schüler ebenfalls weit nach.

Lehrinhaltlich vermochte Albert, trotz seiner neuaristotelischen
Einstellung, noch lange nicht zu all jenen typischen Lehrsätzen sich
durchzuringen, die nachher das Thesarium der aristotelisch-thomistischen

Richtung konstituierten und diese von der neuplatonisch-augustinischen
unterschieden. Wir wollen hier vorerst einige Sätze nennen, bezüglich
deren Albert dem Augustinismus noch treu blieb.

Wie oben angedeutet, scheint Albert noch keineswegs dem Verum
und daher dem Verstände vor dem Bonum und daher dem Willen den

Vorrang zugesprochen zu haben. Hierüber dachte er noch augustinisch
oder wenigstens mit den Augustinern. Seine Ansicht, daß der Wesensakt

der höchsten Glückseligkeit in der fruitio, also in einem appetitiven
Akte, und nicht in der göttlichen Anschauung — beatifica visio —
bestehe \ bestätigt das. Ganz dem entspricht seine Auffassung des

Glaubensaktes. Nicht die Verstandestätigkeit ist das Wesentliche, wie
Thomas später sagt (II-II 4, 2), sondern das Wollen macht die eigentliche

Substanz des Aktes aus, bildet den formellen Teil desselben :

« consensus est substantia actus » und « cognitio in fide materialis, affectio
formalis ».2 Damit stimmt weiter überein sein Begriff von der S. Theo-

logia. Thomas hielt sie für eine scientia speculativa-practica (I 1, 4),
weil bei ihm das göttliche Wahrheitsmoment über aller Tätigkeit steht
und sie beherrscht. Für Albert ist die Theologie nur praktische
Wissenschaft — scientia practica —, weil alles in ihr der Frömmigkeit
— pietas — und daher dem affektiven Leben untergeordnet ist, auch
das Wahre und das Wissen. 3

Auch von der platonisch-augustinischen Lehre von der Mehrzahl
der Formen — pluralitas formarum — vermochte sich Albert, unseres

1 I. Sent, D. 1 a. 9 (25) ; D. 2 a. 7 (25, 66). An anderen Stellen zeigt Albert
in dieser Frage die gleiche wankende Stellungnahme wie Aurelins Augustinus.
Vgl. IV. Sent. D. 46 a. -5. Manser, Augustins Philosophie. Div. Th. B. X (1932) S. 6.

2 III. Sent. D. 23 a. 1 (28, 405).
3 « Theologia scientia est secundum pietatem, hoc non est de scibili simpliciter

ut scibili, nec de omni scibili, sed secundum quod est inclinans ad pietatem. »

S. Theol. I tr. I q. 2 (31, 11) ; q. 3 m. 3 (31, 18). Dasselbe in I. Sent. D. I, a. 4
{25, 18-19).

Divus Thomas. 12



34 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (166)

Erachtens, nicht loszusagen. Arthur Schneider hat wohl richtig geurteilt,
daß ihm, wie seinen Zeitgenossen, bis 1270, wo der Sturm gegen Thomas

wegen seiner Einzigkeit der Form losbrach, die Frage von der einzigen
Form gar nicht zum Bewußtsein kam.1 Sicher trat er, wie De Wulf
nachgewiesen 2, in den Aristoteleskommentaren für die Mehrzahl aktueller

Elementarformen im körperlichen Wesen ein. 3 Selbst in seiner
Summa theologica, die nach 1270 verfaßt war, scheint er seine frühere
Position, wie ich anderwärts ausführlicher dargetan habe4, nicht
verlassen zu haben. 5

Daraus ergab sich für Albert eine weitere Schwierigkeit hinsichtlich
der unio substantialis von Seele und Leib, eine Schwierigkeit, die wir
bei allen Augustinern vorfinden. Ganz ähnlich, wie Siger von Brabant,
vergleicht er Seele und Leib mit Steuermann und Schiff — nauta et
navis. 6 Doch fühlt er nachträglich das Gefährliche dieses Vergleiches
und erklärt, Seele und Leib könnten in einem zweifachen Sinne

aufgefaßt werden : die Seele als bloße « Bewegerin » des Leibes und die
Seele als Seele, d. h. als Form des Leibes. 7 Allein er vermag das Problem
nicht zu lösen, weil er Seele und Leib als zwei aktuelle Formen im
Compositum auffaßt, aus denen nie eine Substanz werden kann. Faktisch
antwortet er auf die Frage : «utrurri anima rationalis unibilis sit corpori»
mit den Worten : « est enim quaedam unio ad modum communicationis

plurium in uno ; et sic unita remanent distineta secundum formas et
proprietates suas. » 8 Hier anerkennt er offen die « forma corporeitatis »

und illustriert selber seine unio substantialis von Seele und Leib
Alberts Erkenntnislehre ist noch nicht allseitig abgeklärt. Der

Rahmen dieser Arbeit würde gesprengt, wollten wir näher auf dieses,

vielleicht schwierigste, Problem eingehen. Wir nehmen aus seinen
verschiedenen und zu verschiedenen Zeiten geschriebenen Werken sein

1 Die Psychologie Alberts d. Gr. Beitr. z. Gesch. d. Phil, des Mittelalters.
B. IV, H. 5, S. 25. — Die These Geyers : schon Albert hätte im Prinzip die Einzigkeit

der Form im Menschen verfochten (Atti della Settimana Albertina S. 75),
ist kaum haltbar. Weder Summa de Creaturis II q. 2 a. 1 (35, 13) noch
De anima II tr. 1 c. 3 (5, 197) ist beweisend. In der S. Theol. II tr. 13 q. 77
m. 1 (33, 70) wird die These ziemlich klar widerlegt.

2 Gilles de Lessines, p. 41 u. 45.
3 De Coelo et Mundo, 1. III tr. II, c. 1.
4 Das Wesen des Thomismus, S. 128-130.
5 S. Theol. P. II tr. XIII q. 77 m. 3 ; q. 76 m. 1.
6 Ib. tr. XII q. 74 m. 2 (33, 56).
' Ib. tr. XIII q. 77 m. 2 (33, 74).
6 S. Theol. P. II tr. XII q. 76 m. 1.



(167) Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete 35

Ringen und Kämpfen wahr. Sicher scheint es zu sein, daß er in der
Erklärung der Sinneserkenntnis enger und strenger sich an Aristoteles
anschloß als seine zeitgenössischen Augustiner, die auf diesem Gebiete

ja auch viel aristotelischer waren als Plotin und Augustin. Neben den

aristotelischen Werken itspl Ju/Tjc, die Albert gut kannte, übte da
Avicenna einen großen Einfluß aus. Daß auch er, wie die meisten

Augustiner des XIII. Jahrhunderts, die intellektuelle Erkenntnis der
Sinneswelt aristotelisch durch Abstraktion erklärte, ist wieder kein
Zweifel. Daher redet auch er, wie jene, vom Intellectus possibilis als

anfänglicher tabula rasa, leerer, unbeschriebener Tafel.1 Sogar die
mathematischen Begriffe 2 und in gewissem Sinne auch, jene der ersten

Prinzipien3 scheint er der Abstraktion des Intellectus agens
zuzuschreiben. Aber auch das alles ist noch nicht maßgebend und
entscheidend. Maßgebend ist : ob der persönliche Intellectus agens aus sich

allein, ohne eine göttliche Erleuchtung — illuminatio divina — zu
abstrahieren imstande sei und daher die Erkenntnisformen nur aus der
Außenwelt erwerbe, und zwar für jede Erkenntnis, die göttliche ebensogut

wie jene der Körperwelt. Und hier liegt auch bei Albert die

Schwierigkeit. Mehrfach redet er ganz plotinisch von einem Species-

abfluß von Gott durch Erleuchtung. 4 Wie bei den anderen Augustinern,
ist Gott der allgemeine Intellectus agens, von dem Formen ausgehen
durch Erleuchtung. 5 In I. Sent. D. 2 a. 5 (25, 59 ff.) zählt er als

notwendige Faktoren für das Zustandekommen der Erkenntnis vier auf :

erstens den intellectus possibilis, zweitens den agens, drittens den

durch ein Bild oder sich selbst gegenwärtige Gegenstand, viertens die
ersten Prinzipien. Dann fügt er bei : « Quidam philosophi dixerunt,
quod ista sufficerent ad cognitionem veri, quod est sub ratione. Sed

aliter dicendum est sc. quod lux intellectus agëntis non sufßcit per se

nisi per applicationem lucis intellectus increati et illud lumen

(increatum) est interior magister. » Albert ist offenbar noch ein Anhänger
der göttlichen Illuminationslehre, der ja anfänglich sogar Thomas von
Aquin noch huldigte. 6

1 De intellectu et intelligibili, 1. II tr. I, c. 3 (9, 506).
2 De anima, 1. III tr. III, c. 5 ss. (5, 377 ff.).
3 Ib. c. 11 (386) ; Summa de Creaturis, P. II tr. I q. 58 a. 3 (35, 509 ff.).
4 De intellectu et intelligibili, 1, II tr. I, c. 1-11 (9, 503 ff.).
6 De intellectu et intelligibili, 1. II tr. I, c. 2-3 (9, 506-507) ; De causis et

processu universalitatis, 1. I tr. IV, c. 1 u. 1. II tr. II, c. 21.
6 II. Sent. D. 17 q. 2 a. 1.



36 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (168)

Trotz der prinzipiellen Hinkehr Alberts zu Aristoteles, war und blieb
der Neuplatonismus bei ihm noch mächtig. Die beiden neuplatonischen
Schriften, die Albert bekanntlich noch für aristotelisch hielt, der Liber
de causis und die sog. Theologie des Aristoteles, übten auf den
Bollstätten einen verwirrenden Einfluß aus. Das ist auch noch der Fall
bei jenen Thesen, wo Albert bereits neue Wege wandelte und Thomas

antizipierte. Von diesen Thesen möchten wir im folgenden einige kurz
aufzeigen.

I. Prinzipiell hat schon Albert das Verhältnis von Glaube — Wissen

thomistisch gefaßt. Er verteidigt die Harmonie beider auf Grund der

Unterscheidung. Wir betonen das Wort : « Unterscheidung » nicht
«Trennung», zwei Termini, die vielleicht der verdiente Gilson nicht
immer hinreichend auseinander hielt. 1

Daß alle großen Scholastiker des XIII. Jahrhunderts die « Harmonie »

von Glaube — Wissen verfochten und mit ihnen Albert, bedarf keines

weiteren Nachweises. 2

Das Hauptgewicht liegt auf der Unterscheidung beider, und zwar
in dreifachem Sinne : Unterscheidung von Glaube und Wissen,
Unterscheidung von Theologie und Philosophie und gegenseitige Gebiets-

abmarkung.
1. Unterscheidung von Glaube und Wissen. Auf die direkte Frage

« an cognitio naturalis differt a cognitione fidei »3 hebt er einen
fünffachen Unterschied hervor : das Wissen ist Sache der bloßen Vernunft,
der Glaube ist über der Vernunft ; im Wissen leuchten die principia per
se nota, der Glaube ist Sache eines eingegossenen Lichtes ; Wirkursache
des Wissens ist die ratio, des Glaubens die prima Veritas ; im Erkannten
erfassen wir weniger das quid est als im Glauben ; dem erkennenden

Subjekt nach ist das Wissen in intellectu speculativo, der Glaube im
intellectus affectivus. Albert erklärt dann auch klar und deutlich : « si

credere stricte capiatur, tunc creditur, quod in seipso non cognoscitur
vel videtur, sed alterius testimonio, cui mens inhaeret. » 4 Er verweist
dabei auch wiederholt auf das paulinische Wort : « fides est argumentum
non apparentium. »5

2. Unterscheidung von Philosophie und S. Theologie : Beide unter-

1 Etudes de philosophie médiévale. Strasbourg 1921, p. 95 ss.
2 S. Theol. P. I tr. I q. 5 m. 2 (31, 20).
3 I. Sent. D. 3 a. 3 (25, 94-95)-
4 S. Theol. P. I tr. Ill q. 15 m. 3 a. 1 ad 1 (31, 106).
1 III. Sent. D. 23 a. 13 (28, 428) ; a. 18 (436) ; D. 24 a. 1 (28, 445).



Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete 37

scheiden sich I. ihren Prinzipien nach, die in der S. Theologia die

Glaubensartikel, in der Philosophie die an sich evidenten Sätze sind,
« propositiones per se evidentes » ; II. ihrem Objekte nach, denn Gegenstand

der Theologie ist das fruibile, der Philosophie das Sein ; III. ihrer

eigentümlichen Auffassung nach, « passione », denn was die Theologie
überall sucht, ist das Göttliche, « divinum », die Philosophie aber will
das Eigentümliche des Seins. 1

3. Die Gebietsabmarkung : Die Existenz Gottes kann bewiesen

werden, und zwar aus den Wirkungen 2, und sie ist deshalb nicht ein

Glaubensartikel im strengen Sinne. 3 Dagegen kann die Trinität nicht
aus der bloßen Vernunft bewiesen werden, sondern nur aus der

Offenbarung : « procedendum est per auctoritates. »4 Die alten Philosophen
haben sie nie erkennen können und jene rationes necessariae, die Richard

von S. Victor für die Trinität anführt, beruhen auf der Offenbarung. 5

Der Grund, warum die bloße Vernunft die Trinität nicht zu erkennen

vermag, ist nach Albert die absolute Einfachheit der Seele, nicht etwa
die äußere Natur. 6

Hier und anderorts, wie bei der Auffassung der Theologie und des

Glaubens, macht sich der Einfluß des Augustinismus noch geltend. Er
tritt vor allem an den Tag durch die direkte Erkenntnis der Seele, eine

Folge seiner Illuminationslehre. Sie verhinderte eine völlig abgeklärte

Unterscheidung von Glaube und Wissen dem Ursprünge nach. Im
Übrigen ist seine Theorie über Glaube und Wissen wesentlich bereits

jene seines großen Schülers Thomas von Aquin.
II. Ganz eindeutig klar ist Alberts Stellung zur Materia prima.

Im Gegensatze zu den Augustinern, die das erste Substrat alles körperlichen

Werdens bereits als etwas Aktuelles auffaßten, war sich Albert
schon in seinen ersten Werken klar über ihre reine Potentialität. Schon

in der Summa de Creaturis schließt er von ihr jede substantielle und
akzidentelle Form aus : « quod hoc est materia, quod praeter formas

accidentales et substantiales invenitur in ente. »7 Sie ist ihrem Aniich-
sein nach nur Potenz : « quia ipsa secundum seipsam habet rationem

1 S. Theol. P. I tr. I q. 4 (31, 20).
2 I. Sent. D. 3 a. 1 (25, 91) ; a. 6 (97).
3 S. Theol. P. I tr. III q. 17 ad i (31, 116).
4 I. Sent. D. 2 a. 10 (25, 63).
f S. Theol. P. I tr. Ill q. 13 m. 3 (31, 59-61).
6 lb.
7 Summa de Creaturis, tr. I q. 2 a. 2 (34, 323).



38 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (l7°)

potentiae »x, und in diesem Sinne ist sie einfach, « simplex ».
2 Noch

kategorischer ist seine Fassung im Sentenzen-Kommentar. Er stimmt
Boëthius und Avicenna zu, die da lehrten, daß sie nur Potenz, nur ein
rein potentielles Sein sei : « Licet enim secundum Boëthium et Avicen-

nam, ilia, quae sunt tantum in potentia ut materia » « secundum potentiam
ens tantum ut materia prima ». 3 In diesem Sinne wird auch das « prope
nihilum » des hl. Augustin interpretiert, wenngleich Augustin es nicht
so gemeint hatte. 4 Damit ist Albert auch ein Gegner der berühmten
rationes seminales.

III. Gleich entschieden ist Albert in seiner Opposition zu jeder
Zusammensetzung von Materie und Form in den kreatürlich geistigen
Wesen. Die meisten lateinischen Philosophen, « Latinorum autem philo-
sophorum plurimi », sagt er, halten mit Plato dafür, daß die geistige
Menschenseele aus Materie und Form zusammengesetzt sei. 5 Diese

Ansicht bekämpft er überall und in den verschiedensten Werken immer
mit derselben Energie.6 Gottes absolute Einfachheit und jene des

geschöpflichen Geistes unterscheiden sich allerdings, weil in jedem
Geschöpfe, wie Boëthius gelehrt, die Compositio von « quod est » und
« quo est » sich vorfindet, aber, nicht jene von Materie und Form. Die
menschliche Seele ist nicht aus Materie und Form zusammengesetzt,
sondern nur aus « quod est » und « quo est » : « Dicimus enim animam

esse compositam, sed non ex materia et forma, sed ex eo ,quod est'
et ,quo est'. »7 Auch die Engel sind nicht so einfach wie Gott ; aber
sie sind nicht aus Materie und Form, sondern « quod est » und « quo est ». 8

Hier hat überall Aristoteles, den er als Gewährsmann stetig anführt,
über Plato resp. Plotin-Augustin gesiegt

IV. Dasselbe gilt auch hinsichtlich des Verhältnisses von Seele

und Potenzen. Die Seelenfähigkeiten — potentiae — sind nicht iden-

1 Ib. a. 3 (327). 2 Ib. (329).
3 I. Sent. D. 35 a. 10 (26, 196) ; dasselbe II. Sent. D. 12 a. 2 (27, 239).
4 I. Sent. D. 3 a. 11 (25, 101).
5 De anima, 1. III tr. I, c. 11 (5, 347-48).
6 Summa de Creaturis, P. I tr. I q. 2 a. 5 ; tr. IV q. 21 a. 1 ; P. II tr. I q. 7

a. 3. Seiitentiae, I D. 2 a. 13 ; D. 8 a. 15 ; a. 22 ; a. 25 ; D. 42 a. 9 ; II. Sent. D. 2

a. 2 ; D. 3 a. 4. De natura et orig. animae, tr. I, c. 8. De intellectu et intelligibili,
1. I tr. I, c. 6. In XI. Met. tr. II, c. 7 ; tr. II, c. 19 ; c. 39. De causis et processu
universitatis, 1. I tr. I, c. 8 ; 1. II tr. I, c. 3 u. c. 18-19 ; tr. II, c. 7. Summa Theol.
P. I tr. IV q. 19-20 ; P. II tr. I q. 3 m. 3 a. 2 ; tr. IV q. 13 ; tr. XII q. 70 m. 1.

7 Summa de Créât. P. II tr. I q. 7 a. 3 (35, 102) ; De anima, 1. III tr. I, c. 11

(5, 348) ; S. Tbeol. P. II tr. XII q. 72 m. 2 (33, 35).
8 II. Sent. D. 2. a. 2 (27, 47). Summa de Créât. P. I tr. IV q. 21 a. 1 (34, 463-64).



(171) Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete 39

tisch mit der Seelensubstanz — das war bekanntlich die Ansicht der

gesamten augustinischen Schule —, sondern ihr Verhältnis ist das

zweier verschiedener Kategorien, das von Substanz und Qualität : « Quia
licet potentia animae non sit substantia animae, sicut nulla qualitas est

substantia, in qua est ita potentia animae non potest esse

substantia animae, a qua fluit et in qua est. »1 Daher nennt er die
Potenzen schon in den Sentenzen « natürliche Eigentümlichkeiten der
Seele » : « naturales proprietates ».2

Auch der Augustinismus, so bemerkten wir früher, hat seine Wandlungen

durchgemacht. Die wankende Stellung des hl. Augustin hinsichtlich

des Seelenursprunges zwischen Creatianismus und Traducianismus
ist bekannt. Bei den mittelalterlichen Augustinern trägt der Creatianismus

mehr und mehr den durchschlagenden Sieg davon. Das war neben
dem kirchlichen Einfluß eine Annäherung an aristotelische Prinzipien.
Es ist unnötig, zu sagen, daß Albert, scharf jeden Traducianismus
ablehnend, der unmittelbaren Schöpfung der Einzelseele huldigte. 3 Die
menschliche Seelendreiheit haben im XIII. Jahrhundert nur noch wenige

Augustiner verteidigt, wie der Franziskaner Roger Bacon und der
Dominikaner Robert Kilwardby. Albert d. Gr. ist ein scharfer Gegner
derselben. Nach allen Philosophen, meint er, ist das dreifache Leben
im Menschen, das vegetative, sensitive und rationelle, auf eine einzige
Seele zurückzuführen, « anima una » 4, denn die höhere Potenz vermag
eminent, was eine niedrigere zu wirken imstande ist. 5 Auch das war,
im Gegensatz zu Plato und Plotin, eine wichtigste Annäherung an
aristotelische Prinzipien.

Albert war also tatsächlich ein Neuerer in der Philosophie. Das

dürfte unsere Skizze nachgewiesen haben. Neuerer war er seiner

Allgemeineinstellung nach. Er war es auch bezüglich wichtigster
Einzelthesen, die später als Teilstücke die neue thomistische
Lehrrichtung begründeten. Wenn er in letzterer Hinsicht noch nicht den

Aristotelismus bis zu Ende zu denken vermochte, wer verwundert sich

1 S. Theol. P. II tr. XIII q. 77 m. 4 (33, 401). Dasselbe q. 70 m. 2 (33, 22).
2 I. Sent. D. 3 M. (25, 135).
3 S. Theol. P. II tr. XII q. 72 m. 3 (33, 38) ; q. 73 m. 1 (33, 53). II. Sent.

P. 28 a. 8. De nat. et orig. animae, tr. I, c. 5.
4 Summa de Créât. P. II tr. I q. 7 (35, 93).
5 Dazu vergleiche : S. Theol. P. II tr. XII q. 70 m. 3 (33, 25) ; Summa de

Créât. P. II tr. I q. 78 (35, 636) ; De nat. et orig. animae, tr. I, c. 6 (9, 391) ; De
intellectu et intelligibili, tr. I, c. 5 (9, 485) ; De somno et vig. 1.1 tr. II, c. 3 (9, 142).



40 Albert der Große als Neuerer auf philosophischem Gebiete (172)

darob Unmögliches war auch ihm nicht möglich. Das menschliche
Wissen schreitet auch bei den « Großen » von Stufe zu Stufe. Einer
dieser Großen und Größten war sicher Albert von Bollstätten. Er war
es durch die immense Universalität seines Wissens, durch die prinzipiell
glückliche Verbindung des Allgemein- und Detail]orschens, vor allem
aber durch den genial erfaßten und teilweise glücklich durchgeführten
Riesenplan : unter der Vorherrschaft des Aristotelismus das gesamte
alte und neue Profanwissen dem Christentum nützlich zu machen und
beide miteinander in Harmonie zu bringen. Daß diesem genialen Meister
die Kirche nicht bloß die Ehre der Altäre, sondern auch die Laurea
Doctoris universi orbis zusprach, ist Grund genug zu jubelnder Freude
in der Weltkirche. Dem neuen großen Kirchenlehrer mögen auch diese

paar schlichten Zeilen als Huldigung an den Meister des Meisters gelten.

Freiburg, den 11. April 1932.


	Albert der Grosse als Neuerer auf philosophischem Gebiete

