Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Albert der Grosse als Neuerer auf philosophischem Gebiete
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762502

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Albert der GroBRe als Neuerer
auf philosophischem Gebiete.

Von G. M. MANSER O. P.

Er, der zur Rechten mir am nichsten,
War Bruder mir und Meister, er ist Albert von Koln.

(Dante, Par. 10, 97.)

Unter « Philosophie » verstehen wir hier das ganze Gebiet des
natiirlichen Wissens, also das profanwissenschaftliche Gebiet iiberhaupt.
Das war auch die Fassung der Philosophie beim Meister von Stagira, dem
auch hierin, im Gegensatze zur Frithscholastik, die groen Scholastiker
des XIII. Saeculums folgten. Philosophie war ihnen gleichbedeutend
mit dem Inbegriff aller natiirlichen Disziplinen : der metaphysischen,
mathematischen, naturwissenschaftlichen, nicht ausgeschlossen die
praktischen : der Ethik, Staats- und Sozialwissenschaften und selbst
der Kiinste. Wem war diese Auffassung eigener als Albert v. Bollstitten,
der durch seine Universalitit alle GroBen seiner Zeit, iiberhaupt das
ganze Mittelalter, iiberragte und dem sein Riesenwissen schon in der
ersten Hilfte des XIV. Jahrhunderts den Ehrentitel : der Grofe eintrug. ?

Das gestellte Thema enthebt uns aller weiteren Ausfithrungen iiber
Alberts Theologie. Nicht, dafl er nicht auch da Bedeutendes geleistet
hitte. Aber auf diesem Gebiete war er nicht bahnbrechend. Er folgt
in seinen spekulativen Erérterungen zumeist der Viktorinischen Schule.
Die Sacra Theologia ist thm noch keine spekulative Disziplin, wie seinem
groen Schiiler, sondern nur eine praktische. > Wie die fritheren Augu-
stiner, verlegt er den Wesensakt der ewigen Gliickseligkeit nicht in
die Visio Dei, also einen Akt des Verstandes, sondern in die fruitio,

L' M. Grabmann, Der EinfluB Alberts des GroBen auf das mittelalterliche
Geistesleben. Zeitschr. f. kath. Theol. 1928, B. 52, S. 163 ff.

2 L. Sent. D. 1 a. 4 (Ed. Paris. 25, 18-19). S. Theol. P. I tr. I q. 3, membr. 3
(31, 18). Dagegen Thomas, I q. 1 a. 4.



20 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (152)

d. h. in die Titigkeit des Willens. ! Eines hat er mit Thomas und allen
groBen Theologen des Mittelalters gemein : unter allen Schriftstellern
und Kirchenvitern besitzt Awrelius Awugustinus den Primat. Auf
theologischem Gebiete steht ihm Augustin weit iiber Aristoteles, Galenus
und Hypocré.tes. 2 Augustin in Sachen des Glaubens oder der Sitten-
lehre widersprechen, hilt Albert fiir frevelbaft.® Er erklirt auch
kategorisch : das und das hat Augustin gesagt, also ist es so: «hoc
plane dicit Augustinus in Littera, ergo ita est.»* Dieser Stellung
Alberts auf theologischem Gebiete vermochte begreiflicherweise der
Jude Joél nicht gerecht zu werden. Er beklagt sich, Albert hitte in
der Theologie stetig die Ansichten der Philosophen der kirchlichen
Autoritit der Sancti untergeordnet. 3 Das ist wahr, aber fiir uns selbst-
verstindlich. Er stand eben treu auf dem katholischen Boden, wo,
wie er selber sagt, die Autoritit der Heiligen Schrift, der lehrenden
Kirche und die Vitertradition maligebend sind. 7

Dagegen ist Albert ein. Neuerer in der Philosophie. Wenigstens
behaupten das mittelalterliche Historiker vom besten Klang, wie die
Mandonnet, Grabmann, Ehrle, Michael, Uberweg—Geyer, Gilson, deren
Gedankengingen wir zu folgen suchen, nicht ohne dem Vorhandenen
Neues beizufiigen. Wir mochten die zu lésende Frage vor allem in dem
ihr zukommenden historischen Hintergrunde genauer beleuchten. Albert,
ein Neuerer in der Philosophie! Man kann, so scheint es uns, den
Beweis fiir diese These auf einem zweifach verschiedenen Wege
erbringen : erstens aus Alberts allgemeiner Einstellung zur Philosophie
und zweitens aus ganz bestimmten Lehrsitzen, die im Gegensatze stehen
zur fritheren herrschenden platonisch-augustinischen Richtung und
daher als typisch neue Lehrpunkte die beginnende thomistische Richtung
begriindeten.

1 1. Sent. D. 1 a. 9; D. 2 a. 7.

2 II. Sent. D. 13 a. 2 (27, 247).

3  Dicendum, quod sic, quia hoc Augustinus aperte dicit, cui contradicere
impium est in his, quae tangunt fidem et mores.» S. Theol. P. IT tr. XIV q. 84
(33, 133)-

4 IIL. Sent. D. 39 a. 6.

5 Verhiltnis Albert des GroBen zu Moses Maimonides, 1863, S. 5. Dazu
Manser, Alberts Stellung zur Autoritit seiner Vorganger. « Divus Thomas »
I915; S. 78,

6 « Obedimus Scripturae ut regulae et doctrinae fidei et morum.» III. Sent.
D. 37 a. 1 (28, 68).

7 IV. Sent. D. 11 a. 7 (29, 285); D. 23 a. 2 (30, 29).



(153) Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete 21

I.

Alberts allgemeine neue Einstellung zur Philosophie.

Die historische Objektivitit gebietet uns vor allem bei diesem ersten
Beweise aullerordentliche Vorsicht, um nicht ungerecht zu sein. Neue
Einstellungen bedingen selbstverstindlich einen Gegensatz zu den vor-
hergehenden. Die vor Albert herrschende war die des Augustinismus.
Allein da beginnt gleich die Schwierigkeit. Sie liegt im Augustinismus
selbst. Auch der Augustinismus hat im Laufe der Jahrhunderte michtige
Fortschritte - gemacht. Ich sehe hier von Augustins eigener philo-
sophischer Lehre ab. Kein Kenner der Friihscholastik wird ihren
Augustinismus einfach identifizieren mit Augustin selbst. Der Menschen-
geist strebt stetig vorwirts, insofern ihm nicht Hindernisse in den
Weg treten. Sicher ist, und das wollte ich vor allem betonen, der
Augustinismus des XII. und der ersten Hilfte des XIII. Jahrhunderts
nicht mehr jener der fritheren Zeit. Wir haben lingst vor Albert
im Lager des Augustinismus selbst eine gewaltige Umwilzung. Diese
war hauptsichlich verursacht durch die beiden Ubersetzerschulen in
Toledo : die erstere schon in der zweiten Hilfte des XII. Jahrhunderts,
in der Johannes Hispanus, Gundisalinus und Gerard von Cremona
unsterblichen Ruhm sich erwarben ; die zweite, ebenfalls in Toledo, ums
Jahr 1218, unter Michael Skotus, der dem Abendlande hauptsichlich
die Werke des Averroés zugianglich machte. Welch lehrinhaltliche Um-
wilzung das Erscheinen der arabischen Literatur auf den Augustinismus
ausiibte, beweist schlagend die Tatsache, dafl schon im XTII. Jahrhundert
Hugo v. S. Victor (t 1141), Petrus Abaelardus (f 1142), Isaak v. Stella
(+ 1160), mit anderen, die Erkenntnis der materiellen Welt aristotelisch
durch Abstraktion erklirten, und die plotinisch-augustinische Erleuch-
tungstheorie nur fiir die Erklirung der Geisteswelt in Anspruch nahmen.
Ihnen folgten, vor Albert, die Alexander v. Hales, Johann v. Rupella,
die ersten augustinischen Dominikaner, mit Robert Grossetéte, die alle
dem XIII. Saeculum angehorten. Welchen Einflu Avicenna auf Wil-
helm von Paris ausgeiibt, hat Masnovo nachgewiesen. Sehr wahr-
scheinlich galt der Kampf des eben genannten Wilhelm von Paris doch
dem Averroés, was seinen Einflul in den wvoralbertinischen Zeiten
bestitigen wiirde. Den bedeutenden, wenigstens indirekten, Einflul des
Aristoteles beurkunden die Aristoteles-Verbote von 1210, 1215 U. 1231,
die ja auch voralbertinisch sind. Den gewaltigen Einflu der schon im



22 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (154)

XII. Jahrhundert erschienenen aristotelischen Gesamtlogik stellt kein
Historiker in Abrede. Albert war auch nicht der erste, der sich im
XIII. Jahrhundert mit dem physisch-experimentellen Wissen ab-
gegeben hat. Robert Grossetéte’s (+ 1253) physikalisch-astronomisch-
meteorologisch-optischen Opuscula, die uns Dr. Baur wiedergegeben,
waren vor Alberts Kommentaren verfat. Das alles in Betracht ziehend,
iiberzeugt man sich leicht von unserer Behauptung : der Awugustinismus
des XIII. Jahrhunderts war nicht mehr derselbe wie der in friiheren
Zeiten. Man frigt sich dann aber auch : Ist die These, welche die besten
Historiker des Mittelalters aufgestellt : Albert war Urheber einer Neu-
einstellung in der Philosophie, heutzutage {iberhaupt noch haltbar ?

Sie ist haltbar. Wir werden fiir sie verschiedene Griinde anfiihren,
die, einzeln betrachtet, gewil3 nicht alle denselben Wert haben, die
aber zusammen die neue Eigeneinstellung Alberts hinreichend beleuchten
werden.

I. Das, was bei Albert in erster Linie jedermann verbliifft, ist
seine Riesen-Enzyklopdidie des Wissens. Die 21 Foliobdnde der Lyoner-
Ausgabe reden eine gewaltige Sprache und doch umschliefen sie nicht
einmal alle echten Werke. Er iiberragt durch seine literarische Titigkeit
alle seine Zeitgenossen, wie wir oben bemerkten, und war dadurch, wie
Alexander von Humboldt gesagt, fiir das christliche Abendland das,
was Avicenna fiir den Orient. Mit letzterem, dem groten Philosophen,
Physiker, Arzt, Politiker, Dichter der orientalischen arabischen Wissen-
schaft hat Albert iiberhaupt manche verwandte Ziige. Es ist zu wenig
gesagt, wenn man behauptet : Albert wollte dem christlichen Abend-
lande den Aristoteles vermitteln. Richtiger sagt Ritfer : er wollte die
ganze alte Philosophie kennen.! Noch zutreffender hat es Mandonnet
gesagt : das ganze griechisch-lateinisch-arabische Wissen wollte er, soweit
erreichbar, dem Abendlande vermitteln. 2 Grabmann hilt ihn denn
auch fiir einen der besten Kenner der arabisch-jiidischen Philosophie
seiner Zeit. 3

Aus diesen Riesenbestrebungen spricht ein newer merkwiirdiger
Geist, und er wird uns noch merkwiirdiger, wenn wir erwigen : erstens
wie Albert zu dem gesammelten Riesenmaterial selber iiberall auf seinen
Reisen in Deutschland und Italien noch Neues, Selbsterfahrenes hinzuzu-

1 Gesch. d. Phil. B. 8, S. 185 (18453).
2 Dict. de Théol. cath. Paris 1909, I, 675.
3 Einflu3 Alberts d. Gr. auf das mittelalterliche Geistesleben. Zeitschr. fir

kathol. Theol. 1928, S. 173.



(155) Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete 23

fiigen sncht : « quae diligenter quaesivi per diversas mundi regiones »! ;
zweitens mit welcher Freude er neue Funde begriit : « Hiis viis ego
addo duas » 2, oder das und das hab ich mit eigenen Augen gesehen 2 usw.
Dieser neue Geist wird uns drittens noch merkwiirdiger, wenn wir
bedenken, dal} Albert, wie Mandonnet wieder treffend gesagt 4, nicht
etwa blof3, im Sinne eines Vinzenz von Beauvais, eine Materialsammlung,
sondern aus dem Material ein organisches Ganzes, eine einheitliche
Synthese, die mit dem christlichen Glauben harmonisieren sollte, kon-
struieren wollte. Und neu und merkwiirdig wird uns dieser kiihne,
furchtlose Plan Alberts viertens erst dann, wenn wir ihn dem zag-
haften, furchisamen, fragmentarischen Gebrauch der heidnisch-arabischen
Wissenschaft seiner Zeitgenossen gegeniiberstellen. 5

Das war ein neuer Geist, der an die siegreiche Macht des Christen-
tums. glaubte, auf seine Einverleibungskraft vertraute, der aber vor
allem, im Gegensatz zu frither, eine Neuwertung des Profanwissens
brachte. Gewil3 hat Albert noch nicht, wie spiter Thomas, das Wissen
als ein bonum honestum, als ein an sich erstrebenswertes Gut betrachtet.
Auch noch fiir ihn, wie fiir seine Vorginger, war die scientia nur ein
bonum utile, ein niitzliches Gut. Aber in einem ganz anderen Sinne
als frither. Friiher galt die Formel: nur das niitzliche Wissen ist zu
suchen. Fiir Albert galt vielmehr die Formel: alles wahre Wissen,
gleichviel woher es kommt, ob von Heide oder Jude, Grieche oder Romer
oder Araber, gleichviel ob metaphysisch oder physikalisch, ist niitzlich und
kann unmoglich dem Christentum widersprechen. Er hat den Satz offen
ausgesprochen : alles was bewiesen wird, gleichviel woher es kommt,
nehme ich an. ® Aus dieser Universalschitzung des Wissens ging seine
ungeheure literarische Titigkeit — so nennt sie Uberweg-Geyer 7 —
hervor. Sie war die psychische Hauptursache der Riesen-Enzyklopidie
des Doctor « universalis » und sie ist unseres Erachtens das erste funda-
mentale Moment seiner neuen Einstellung zur Philosophie, zur gesamten
Profanwissenschaft.

II. Als Neuerer in der Philosophie galt Albert von jeher vor allem

1 Mineral. 1. III tr. I, c. 1.

2 S. Theol. P. I tr. III q. 18 m. 1 ; Mineral. ib.

3 Mineral. L. II tr. IIT, c. 2 u. 3.

4 Dict. de Théol. cath., ib.

5 Darauf hat Grabmann aufmerksam gemacht. (Einflu Alberts d. Gr. auf
das mittelalterliche Geistesleben. Zeitschr. f. kath. Theol. 172.)

6 1. Perih. tr. I, c. 1; De Praedicamentis, tr. I, c. I.

7 GrundriB der Gesch. d. Phil. (1928), S. 404.



24 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (x56)

durch seine Stellung zum Aristotelismus. Die Frage ist niher zu unter-
suchen, in welchem Sinne. Jedenfalls ist dieses Hauptmoment mit dem
vorigen eng verkniipft. Aristoteles gab Alberts Wissensbegriff seine
Spannweite. Wir wollen das gleich niher bestimmen. Albert hat dem
christlichen Abendlande als erster die ganze Philosophie des Aristoteles
vermittelt.

Diese wissenschaftliche Groftat ist unleugbar. Die besten Kenner
des Mittelalters: die Mandonnet?!, Ehrle?, Grabmann 3, Michael 4,
Gilson 5, Uberweg-Geyer ¢ haben sie iibereinstimmend bestitigt. Am
klarsten hat Albert selber uns dariiber unterrich{et. Sein Vorgehen in
der Frage ist geradezu programmiflig, indem er zuerst den Plan an-
kiindigt, um ihn dann, Teil fiir Teil, auszufiihren. Nach seinem Para-
phrasenkommentar in alle einzelnen der sieben aristotelischen logischen
Werke kiindigt er eingangs der Physik an, dal er vorhabe, die gesamte
aristotelische Physik, Mathematik und Metaphysik den Lateinern zu-
ginglich zu machen : « Nostra intentio est, omnes dictas partes (physi-
cam, metaphysicam et mathematicam) facere Latinis intelligibiles. » 7
Faktisch hat er, dem angekiindigten Plane entsprechend, die 18 aristo-
telischen Werke der Physik einzeln und unter den gleichen Namen
kommentiert. Auch in die 13 Biicher der Mefaphysik des Stagiriten
schrieb er plangetreu den Kommentar. Ebenfalls in die 10 Biicher der
Ethik und in die 8 Biicher der aristotelischen Staatslehre. Bisher sind
uns die mathematischen Kommentare unbekannt, trotzdem spitere
Kataloge solche auffithren und er selber in der Einleitung zur Meta-
physik sie unter dem Namen « scientiae doctrinales » als verfal3t voraus-
zusetzen scheint : « Naturalibus et doctrinalibus jam quantum licuit
scientiis elucidatis, jam ad veram philosophiae sapientiam accedamus. »

Vergleicht man diese riesenhafte aristotelische Kommentararbeit
Alberts mit dem, was auf gleichem Gebiete friiher geleistet wurde, dann
tritt uns Albert von Bollstitten im vollen Lichte als Neuerer auf dem
Gebiete der Philosophie entgegen. Wir haben vor ihm {iberhaupt
verschwindend wenige Aristoteles-Kommentare. Die ersten Pariser

1 Dict. de Théol. cath., ib.

2 Stimmen aus Maria-Laach, B. 19 (1880), S. 247.

3 EinfluB Alberts d. Gr. auf das mittelalterliche Geistesleben, S. 172.
4 Gesch. d. deutschen Volkes, B. III (1903), S. 68.

5 Etudes de philosophie médiévale. Strasbourg 1921, p. 95 ss.

6 GrundriB3, S. 4o1.

“ Phys. . I, tr. I, c. 1.



(157) Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete 25

Magister aus dem Weltklerus mit Wilhelm von Auxerre und Wilhelm
von Paris kommen iiberhaupt gar nicht in Frage. Ebensowenig die
ersten augustinischen Dominikaner noch die Franziskaner Joh. von
Rupella und Alexander v. Hales, dem bekanntlich filschlich Kommentare
in die aristotelische Metaphysik und De Anima zugeschrieben worden
sind. Auch Robert Grossetéte’s Erklirungen in die aristotelische Physik
und Ethik und zwei logische Werke des Stagiriten koénnen hier kaum
irgendwie zur Vergleichung herangezogen werden. Die voralbertinischen
Scholastiker wurden durch die Summen und Sentenzenkommentare
vollig absorbiert. An all dem &dndert auch die noch ungedruckte, von
aristotelischem Geiste durchwehte Metaphysica des Thomas v. York
(f 1260) nichts. _

Besall Albert eine zuwerlissige Kenninis des Aristoteles ? Das ist
wieder eine Frage fiir sich, da er noch fast ausschliellich die alten
Ubersetzungen, welche vor Wilhelm Moerbecke verfal3t waren, benutzte,
kénnte man hieriiber in guten Treuen skeptisch sein, auch wenn man
dem Urteile Roger Bacons nicht zuviel Gewicht beilegte. Interessant
ist es aber doch, wenn ein moderner Philolog vom Rufe eines Adolph
Lasson, Prof. in Berlin, der selber griechisch-deutsche Ubersetzungen
aristotelischer Werke gemacht, Albert den GroBen zu den besten Kennern
des Aristoteles gerechnet hat.! Das ist vielsagend !

ITI. Alberts intensive Beschiftigung mit dem an sich groBartigen
System des Stagiriten hat eine weitere Neuerung zur Folge gehabt, die
unabsehbare Tragweite hatte. Es handelt sich um nichts weniger als
um einen neuen Kurs in der Philosophie. Mit Albert iibernimmt
Aristoteles die philosophische Fiihrerrolle an Stelle Augustin-Plotins.
Sehr priagnant hat Uberweg-Geyer das ausgedriickt : « Der Philosoph
von Stagira erscheint als die oberste mallgebende Autoritit, der in
philosophicis auch Augustinus sich beugen muflte. »? Die kultur-
historische Bedeutung dieser Umwilzung hat Alexander Horvath O. P.
schon vor Jahren angedeutet.® Ehe wir auf die Begriindung dieser
neuen These und ihren Gegensatz zur Vorzeit eingehen, mochten wir
zuerst ihren Sinn genauer prizisieren.

Den Sinn prizisierend, mochten wir vor allem betonen, und das

! Aristoteles nikomachische Ethik ins deutsche ubertragen von Adolph
Lasson. Jena 1909. Einfithrung S. xxi.

2 GrundriB, S. 4o00.

3 Albert d. Gr. und der hl. Thomas von Aquin als Begrunder der christlichen
Philosophie. Div. Th. 1916, S. 591 ff.



26 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (r58)

Jak. Brucker! und anderen gegeniiber, dafl Albert durchaus kein
blinder Nachdffer des Aristoteles war. Das widerspriche seinem prinzi-
piellen Standpunkt, da er wohl auf theologischem Gebiete die Autoritit
zum herrschenden Beweisprinzip macht, in philosophicis aber sie zum
schwichsten Beweiskriterium zihlt : « In aliis autem scientiis locus ab
auctoritate infirmus est et infirmior caeteris. »2 Es ist weiter bekannt,
mit welcher Schirfe Albert die aristotelischen Lehren vom Abortus 3,
der Sklaverei * und der anfangslosen Welt ® ablehnt. Wer glaubt, sagt
er, Aristoteles habe nie geirrt, miiite ihn fiir einen Gott halten. ¢ Er
hat aber oft geirrt : «multum erravit» 7 Auch auf rein naturwissen-
schaftlichem Gebiete antwortet er ihm freimiitig kritisierend : « sed haec
responsio mihi nulla videtur » 8, und hiélt ihn fir fortbildungsbediirftig
und oft dunkel.® Alles das spricht sicher nicht fiir blinde Nachifferei,
die ihm und seinen Zeitgenossen Roger Bacon so ungerecht vorwarf. 10

Eine zweite Prizisierung mochten wir unserer These noch mitgeben.
Der Fiihrerwechsel bedeutet bei Albert nicht eine Absage an Plato,
resp. Plotin-Augustin, was {ibrigens auch bei Thomas nicht der Fall ist,
wenngleich der Aquinate von dem Neuplatonismus bedeutend weiter
abriickte als sein Meister, da er den von Albert fiir Aristoteles gehaltenen
und viel benutzten « Liber de Causis » richtig den Neuplatonikern zu-
schob und mit seinem unvergleichlichen Scharfsinn die aristotelischen
Prinzipien logischer durchzusetzen vermochte. Tatsichlich rechnet
Albert den Plato zu den vorziiglichen, « praecipui», Philosophen. 1! Be-
rithmt ist sein Spruch : die wahre Philosophie ruht auf Aristoteles und
Plato : « Non perficitur homo in philosophia, nisi ex scientia Aristotelis
et Platonis. » 12 :

Dennoch, und damit beginnen wir den Beweis der These, ist fiir
ihn Aristoteles Fiihrer auf philosophischem Gebiete. Die wahre Philosophie

Hist. crit. philos. III, 792.

S. Theol. P. I tr. I q. 5 m. 2 (P. 31, 24.

IV. Sent. D. 31 a. 18 (P. 30, 250).

Ib. D. 36 a. 1 (30, 369).

S. Theol. P. II tr. I q. 4 a. 5 (32, 102).

Phys. VIII. tr. I, c. 14 (P. 3, 553).

Ib.; S. Theol. P, II tr. I q." 4 m. 2 a. 5 (32, 97).

De Somno et Vig. 1. III tr. I, c. 8 (P. 9, 189).

Ib. L. I tr. I, c. 1 (9, 123).

Opus tertium, c. 9 u. 22 ; Opus Majus (Ed. Bridges), v. I, 4 ss. Compendium

Theol. (Ed. Rashdall, 1911), S. 28-34.
11 S Theol. P. II tr. I q. 4 m. 2 a. 5, partic. I (P. 32, 96).
12 Metaph. 1. I tr. V, c. 15.

® @ 9 S ;R W -

[
(=]



(159) Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete 27

mull mit Aristoteles rechnen.® Vor ihm mul} in der Philosophie auch
Awugustin sich beugen als dem Sachkundigen. #? Mit sichtlich zustimmen-
der Freude wiederholt er jenen beriihmten, den Arabern bekannten
Ausspruch : in Aristoteles hitte das menschliche Wissen den grof3-
artigsten Triumph gefeiert, wodurch er gleichsam zu einer Norm der
Wahrheit geworden : « Aristoteles verum dixit, quia dicunt, quod natura
humana hunc hominem posuit quasi regulam veritatis, in quo summam
intellectus humani perfectionem demonstravit. »3 Aristoteles ist fiir
Albert die hochste, zuverldssigste Autoritdt in der Logik. * Dasselbe
gilt von der Naturphilosophie, deren Kommentare er seinen Mitbriidern
in die Hinde geben will, damit sie die wahre Physik, «scientiam
naturalem perfectam », besillen. ® -Dasselbe gilt von der Psychologie, auf
die prdzis der obige Ausspruch von Aristoteles als dem Hochstmal der
menschlichen Erkenntnis sich bezieht. Dagegen nennt er im gleichen
Kommentar De Anima die Ansicht des Averroés iiber den Intellectus
eine « absurdissima opinio », und nennt Platos Ansicht iiber den gleichen
Gegenstand eine « absurditas ® maxima » und einen « pessimus error ». ?
Auch in der Ethik steht Aristoteles obenan, denn er hat sowohl iiber
die Tugend im allgemeinen als ihre Gattungen, Arten, ihre Werke,
Eigentiimlichkeiten und Friichte vollkommener geschrieben als jeder
andere Philosoph. ® Fiigen wir schlieflich noch bei, was jedem Leser

1 In I, Met. tr. V, c. 15 (6, 113).

2 II. Sent. D. 13 a. 2 (27, 247). .

3 II1. De Anima, tr. II, c. 3 (5, 335).

% « Praecipua dicta sequens Peripateticorum, quae secta in philosophia
probabilissima mihi videtur.» De Praedicabilibus, tr. II, c. 2 (1, 20). « Sequimur
sicut in aflits sectam Philosophorum qui Peripatetici vocantur et maxime

Avristotelem ...» De Praedicamentis, tr. I, c. 1 (1, 151).
5 « Intentio nostra in scientia naturali est, satisfacere ... fratribus ordinis
nostri nos rogantibus ... ut talem librum de Physicis eis componeremus in quo

et scientiam naturalem perfectam haberent et ex quo libros Aristotelis competenter
intelligere possent.» I. Phys. tr. I, ¢. 1 (3, 1).

6 III. De Anima, tr. I, c. 7 (5, 343).

7 Ib. c. 10 (35, 347).

8 I. Eth. tr. I, c. 7 (7, 10).

Zuweilen hat Albert listigen Mitbriidern gegeniiber die Bemerkung gemacht,
dal sie seine eigene Meinung nicht in den aristotelischen Kommentaren, sondern
in seiner Theologie vorfinden. Dafl} er das nicht allgemein meint, geht aus den
vorigen persénlichen Werturteilen, die wir alle in den Kommentaren finden, klar
hervor. Ubrigens sagt er an einer Stelle genauer : meine eigene Meinung findet
ihr mehr in der Theologie als in den Kommentaren «in theologicis magis quam in
pyhsicis ». De Somno et Vig. 1. ITI tr. I, ¢. 8 (9, 188). Vgl. Manser, Div. Th. 1915,
S. 83-85.



28 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (160)

der albertinischen Werke bekannt ist: Aristoteles wird am meisten
herangezogen, und er iibt auf Albert am hiufigsten einen entscheidenden
EinfluB aus !

Dieser Fiihrerwechsel illustriert Alberts neue philosophische Ein-
stellung mehr als alles andere. Der neue Kurs bedeutet eine lehrinhalt-
liche Umwidlzung. Dadurch tritt Albert auch am schirfsten in Gegensatz
zu seinen unmittelbaren Vorgingern. Sie alle : Weltpriester, Dominikaner
und Franziskaner schworen, auch in philosophicis, auf Augustin als erste
Auktoritdt und damit auf Plotin, denn Augustins Philosophie ist wesent-
lich plotinisch.* Von den Arabern hatten sie freilich manche aristo-
telische Lehrstiicke, wie z. B. die abstraktive Erkenntnis der Korper-
welt, herﬁbergenommen; die Plotin und Augustin nicht kannten. Aber
Augustin, und damit Plotin, blieb ihr Fiihrer. Wir brauchen von Gundis-
salinus, Praepositinus, Petrus v. Capua, Robert Cour¢on, Stephan
Langton, Simon v. Tournai und Wilhelm von Auxerre gar nicht zu
reden. Die Erkenntnislehre des sonst viel fortschrittlicheren Wilhelm
von Paris war ein wahrer Triumph des Neuplatonismus. Bekanntlich
ist er es gewesen, der das dritte Aristotelesverbot von 1231 betrieben
hat. Alexander v. Hales vertritt, nach den bisher publizierten Teilen
der Summa, getreulich die Lehren Augustins und die Editores von
Quaracchi bemerken zum ersten Bande, dal3 er, dem Augustinismus
treu, wenig « parum» von Aristoteles heriibergenommen habe.2? Un-
zweifelhaft aufgeschlossener war Johann von Rupella. Aber die bloBe
Tatsache, daB3 er in seiner Summa De Anima hichstens 12 Mal Aristoteles
zitiert und fast nie direkt, wihrend Augustin in zirka 134 Zitaten
fragenentscheidend auftritt, orientiert uns geniigend iiber seine Stellung
zum Stagiriten. * Die Compositio von Materie und Form in den geistigen
Substanzen ausgenommen, verteidigt er alle Thesen des Augustinismus
und seine Erkenntnislehre ist neuplatonisch-arabisch, wie bei den
iibrigen Augustinern seiner Zeit. Auch Robert Grossetéte schwort, wie
Dr. Baur hervorhob, vor allem auf die Autoritit Augustins und seine

L Manser, Augustins Philosophie in ihrem Verhiltnis und ihrer Abhéingigkeit
von Plotin. Div. Th. B. 10 (1932), S. 3 ff.

2 « Ex hiis liquet, Alexandrum Halensem in libro I. Summae ab Aristotelismo
parum accepisse, sed principiis et sentiis SS. Augustini et Anselmi necnon scholae
S. Victoris contanter et aperte adhaesisse. » Summa theol. (Ed. Quaracchi, 1924),
t. I. Proleg. p. xxx1x. Alexander v. Hales ist Anhadnger aller augustinischen Haupt-
thesen. Vgl. das. p. XXX-XXXVII.

3 Vgl. Manser, Joh. v. Rupella (Separatabdruck aus Jahrb. f. Phil. u. spek.
Theol. B, XXVI, 1912), S. 10 ff,



(161) Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete 29

eminent empirisch-experimentelle Einstellung ist neuplatonisch. * Albert
hat also tatsichlich, als der erste, lehrinhaltlich den neuen Kurs
begriindet.

IV. Wir wiirden aber gar zu liickenhaft seine Stellung skizzieren,
wenn wir nicht noch hinzufiigen wiirden, dall er den Aristotelismus
vorteilhaft weiter entwickelt und vervollkommnet hat, d. h. er war
Ausbauer der aristotelischen Profanwissenschaften.

Das war Albert in erster Linie in dem Sinne, dafl er unvollstindige
oder unvollkommene aristotelische Werke erginzte, verlorene ersetzte
und vom Stagiriten nie verfallte, aber wiinschbare neu schuf. Auch das
lag schon in seinem Plane, wenn er sagte : « Et addemus etiam alicubi
partes librorum #mperfectorum et alicubi libros infermissos vel omissos,
quos vel Aristoteles non fecit et forte, si fecit, ad nos non pervenerunt. » 2
Er hat diesen Plan ausgefiihrt, teils schon durch seine zahlreichen, oft
auch langen, sogar ldstigen Digressionen, die er in die Kommentare
einstreute, ein neuer Beweis dafiir, dal3 er faktisch auch in den Aristo-
teleskommentaren seine personliche Ansicht abgeben wollte. Erginzend
zum 1I. Buche der Metaphysik schuf er die Abhandlung : « De causis
et processu universalitatis. » Anfinglich war ihm die aristotelische
Schrift : « De motibus progressivis animalium » ganz unbekannt. Er
ersetzte sie von sich aus, und als er 1256 in Siiditalien die urspriingliche
entdeckte, behandelte er auch diese wieder. Da bei Aristoteles die
Mineralogie iiberhaupt fehlte, schuf er dariiber ein neues Werk : « De
Mineralibus ». Seiner Botanik liegen die 2 Biicher der pseudo-aristo-
telischen Schrift des Nikolaus von Damaskus zugrunde, denen er 5 neue
Biicher beifiigte, woraus die beriihmten 7 Biicher « De Vegetabilibus »
entstanden sind. 2 Den 19 aristotelischen Biichern tiber die Zoologie, die
schon Avicenna aus verschiedenen Werken des Stagiriten — 10 Biicher
Tiergeschichte, 4 Biicher De partibus animalum, 5 Biicher De genera-
tione animalium — zu einem Sammelwerke zusammengezogen hatte ?,
fiigte Albert 7 neue Biicher hinzu, woraus das jetzige Werk De animali-
bus mit seinen 26 Biichern besteht. Dazu kdmen erst noch die von
Pelster entdeckten « Quaestiones de animalibus» aus dem Jahre 1258. ®

! Vgl. Dr. Baur, Die phil. Werke des Robert Grossetéte, Bischofs v. Lincoln,
Miinster 1912. Beitr. Baumker, 1X, S. 134 ff. Dazu auch Uberweg-Geyer, S. 375 fi.

2 I. Phys. tr. I, c. 1.

3 Vgl. Franz Ehvle S. J., Stimmen aus Maria Laach, B. 19 (1880), S. 401.

4 Das. S. 403. ;

5 Vgl. Uberweg-Geyer, S. 406.



30 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (x62)

Was wir hier iiber die Vervollkommnung, Ersetzung und Erweiterung
der Aristoteleswerke sagten, ist nicht alles, was gesagt werden konnte.
Es zeigt uns aber Albert als gewaltigen Ausbauer des Aristotelismus.

Die lehrinhaltlichen Erfolge dieses Ausbaues kénnen wir nur ober-
flichlich beriihren. Albert war selber ein unermiidlicher Forscher. Auf
einigen naturwissenschaftlichen Gebieten ging er weit iiber Aristoteles
hinaus. Es ist fiir Albert ein grofartiges Zeugnis, wenn ein moderner
Fachmann, wie H. Stadler, von ihm sagt : « Albert war ein Beobachter
ersten Ranges und wire die Entwicklung der Naturwissenschaften auf
der von Albert eingeschlagenen Bahn weitergegangen, so wire ihr ein
Umweg von drei Jahrhunderten erspart geblieben.»! Methodisch hat
Albert lingst vor Baco von Verulam (1561-1626) die Induktion von der
Deduktion scharf unterschieden als ein Beweisverfahren von den
logischen Teilen zum Ganzen, das auf der Sinneserfahrung aufgebaut
werden muf3 und verbunden mit einer Deduktion apodiktischen Wert
haben kann. 2 Schon Albert hat, allerdings im Anschlull an Aristoteles,
jenes Gesetz aufgestellt, dessen Baco von Verulam sich so sehr geriihmt -
jede Induktion fillt durch eine sichere Gegeninstanz.® Wieder war es
Albert, der die Schwierigkeit der Detailforschung, wo allein das Experi-
ment Sicherheit geben kann, durchschaute 4, aber auch sich bewullt war,
welche Schwierigkeit das Experiment zu seiner Zeit bot. ®

Alberts Bedeutung auf dem Gebiete der Zoologie ist erst den
modernsten Naturforschern zum Bewulitsein gekommen. Zum Teil waren
die fritheren mangelhaften Ausgaben der 26 Biicher « De animalibus »
schuld daran, zum Teil die Unkenntnis dessen, was die alten Editionen
boten. Gliicklicherweise existierte das Autograph Alberts « De ani-
malibus » noch, und auf Grund desselben konnte Stadler die Neu-
edition in 2 Bianden — 1916 und 1921 — besorgen. ¢ Indes hatte schon
der franzosische Naturforscher Pouchet Alberts Werk « De animalibus »

1 Verhandlungen deutscher Naturforscher und Arzte, 1. Teil. Leipzig 1909,
S. 35. Dazu Uberweg-Geyer, S. 410. .

2 Vgl. 1. Top. tr. I11, c. 4 (1, 272-274 ; II. Anal. Prior. tr. VII,c. 4;c. 5;c. 6
(1, 793 ft.).

3 II. Anal. Prior. tr. VII, c. 4 (1, 795).

4 « Experimentum enim solum certificat in talibus, eo quod de tam parti-
cularibus naturis syllogismus (deductio) haberi non potest.» De vegetabilibus,
1. VI. tr. I, c. 1 (10, 159-60).

5 « Multitudo enim temporis requiritur ad hoc ut experimentum probetur. ...
Oportet enim experimentum non in uno modo, sed secundum omnes civcumstantias
probare, ut certe et recte principium sit operis. » VI. Eth. tr. II, c. 25 (7, 442).

6 Vgl dazu H. Wilms O. P., Albert d. Gr. 1930, S. 10 u. 36.



(163) Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete 31

eine Quelle physikalischer Gesetze: «le germe d'une foule des lois
scientifiques » genannt !, und es ihm vor allem zum Verdienst angerech-
net, dal3 er — dasselbe spiter bei Pasteur — die Stabilitit der Arten
scharf betonte.? Die Naturforscher Cuvier (1846) und De Bleinville
(1822) rechneten es Albert hoch an, dall er, Aristoteles entgegen, in
seiner ganzen Zoologie die Menschenart zum Ausgangspunkte machte. 3
Erich Wasmann lobt {iberhaupt Alberts Selbstindigkeit gegeniiber dem
Stagiriten 4, wihrend Strunz in Alberts Anlehnung an Aristoteles einen
fruchtbarsten Faktor seiner Zoologie findet.® Dal} Albert in seiner
Osteologie mit der Erforschung der Wirbelsiule — Colonne vertébrale —
begann, war ein Gedanke, zu dem die modernen Anatomen erst nach
vielem Hin- und Herwanken sich durchrangen.® Uber Alberts groBe
Fisch-, Vogel- und Insektenkenntnis hat besonders Stadler Eingehendes
berichtet. 7

Den groffiten Ruhm bei den Modernen hat Albert seine Botanik
eingetragen. Nachdem die Haller, Stengel und Gesner ihn hieriiber sehr
abschiitzig beurteilt hatten, weil sie, nur aus apokryphen Quellen
schopfend, sein groBes Werk « De vegetabilibus » oder plantis iiber-
haupt nicht kannten, war es der Berlinerprofessor Ernst Meyer, der eine
Neuausgabe von Alberts Botanik — De vegetabilibus — vorbereitete,
die dann Karl Jessen 1867 vollendete und deren Wert in der Folgezeit
die Fellner, Stadler und J. Wimmer ins richtige Licht stellten. Was
Meyer schon 1836 geschrieben : Albert war von Theophrast (1287 v. Chr.)
bis Cesalpini (1583) der groBte Botaniker 8, wiederholte Jessen in der
Einleitung zur Neuedition und feierte ihn als den ersten wissenschaft-
lichen Beschreiber der deutschen Flora ®, wihrend Stadler nicht ansteht,
Albert noch iiber Theophrast zu stellen.® Er und J. Wimmer 1*

Vgl. v. Hertling, Albertus Magnus (Koln 1881), S. 263.

Das. 278-79.

Das. 268-69.

Evich Wasmann, Die moderne Biologie und die Entwicklungstheorie, 1904,

[N L

8. 11.

5 Strunz, Albertus Magnus. Weisheit und Naturforschung im Mittelalter,
S. 125-26. Siehe Wilms, S. 84.

8 Hertling, das. 2j0.

7 Vgl. Wilms, S. 62-87.

8 Ernst H. F. Meyer, Geschichte der Botanik, Konigsberg 1857, 9-84 ; derselbe,
Albertus als Botaniker (Linnda X, 1836), 641-741.

® De vegetabilibus, Einleitung, v.

10 Albertus Magnus von Coln als Naturforscher, S. s.

1. 7. Wimmer, Deutsches Pflanzenleben nach Albertus Magnus, Halle a. S.
1908, S. 30; 56; 61.



32 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (164)

bewundern an Albert als Botaniker nicht blo seine Selbstandigkeit,
die Schdirfe und Reichhaltigkeit der Beobachtung, sondern auch die
Klarheit und Bestimmtheit der Beschreibung der Einzelpflanzen und
Pflanzenteile und seinen Versuch einer systematischen Einteilung der
Pflanzen. ! So lautet das Urteil Modernster, Sachkundigster iiber Albertus
Magnus als Botaniker !

All das Gesagte stempelt Albert, seiner Gesamteinstellung nach,
zu einem wirklichen eminenten Neuerer auf dem Boden der Philosophie.
Er ist es durch seine Neuwertung des natiirlichen Wissens iiberhaupt ;
er ist es, als erster Vermittler der aristotelischen Gesamtphilosophie
er ist es, als Begriinder einer neuen Lehrrichtung und als ungemein
fruchtbarer Awusbauer derselben.

1L

Typisch neue Lehrsitze der albertinischen Philosophie.

Alberts Plan trug den Charakter des Riesenhaften an sich. Kein
Wunder, daBl die Ausfithrung den Stempel des Liickenhaften an sich
trug. Auch genial veranlagte Kopfe vermdgen ihre Prinzipien nicht
immer bis zu Ende zu denken. Das war das Los der groflten Geistes-
méanner, selbst des unvergleichlichen Aristoteles.

Das war der Fall bei Albert in doppelter Hinsicht : in methodischer
und lehvinhaltlicher Hinsicht.

Ich will seine methodischen Schattenseiten nicht ganz verschweigen,
auch, wenn es sich hier um einen kleinen Beitrag zu einer Festschrift
des groBen Kirchenlehrers handelt. Die Wahrheit iiber alles ! Ich will
aber gleich einschrinkend bemerken, dal} eine bessere, aus den dltesten
Handschriften geschopfte Werk-Ausgabe, die ja in Aussicht gestellt ist,
Albert vielleicht in einem viel giinstigeren Lichte erscheinen lassen wird.
So wie Alberts Werke uns zur Zeit vorliegen, ist er in der Anordnung
des Stoffes oft sehr kompliziert, die Sprache, wie Jessen betont hat,
grammatikalisch sehr unvollkommen, die Darstellung oft unendlich weit-
schweifig und dunkel, die Begriffsbestimmungen, wie Lauer von seiner
Moral bemerkt hat, zuwenig scharf gefa3t. In alldem steht er seinem
Schiiler Thomas von Aquin unvergleichlich nach, weit mehr aber noch
durch seinen Mangel an Sy$fem und widerspruchsloser, ausgeglichener

1 Vgl. dazu H. Wilms, 1. c. S. 51-34.



(165) Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete 33

Lehrharmonie. Man fiithlt es bei Albert oft heraus, da das Riesen-
material ihn erdriickte. Schwer ist es oft bei ihm auch, herauszubringen :
was ist nur Referat und was wollte er als eigene Meinung aufstellen.
Das Urteil iiber seine fabelhaften Namenverstiimmelungen und Schul-
vermengungen mufd bis zu einer Neuedition suspendiert werden. An
Kritiksinn stand er jedenfalls seinem grollen Schiiler ebenfalls weit nach.

Lehrinhaltlich vermochte Albert, trotz seiner neuaristotelischen Ein-
stellung, noch lange nicht zu all jenen typischen Lehrsitzen sich durch-
zuringen, die nachher das Thesarium der aristotelisch-thomistischen
Richtung konstituierten und diese von der neuplatonisch-augustinischen
unterschieden. Wir wollen hier vorerst einige Sitze nennen, beziiglich
deren Albert dem Augustinismus noch treu blieb. ‘

Wie oben angedeutet, scheint Albert noch keineswegs dem Verum
und daher dem Verstande vor dem Bonum und daher dem Willen den
Vorrang zugesprochen zu haben. Hieriiber dachte er noch augustinisch
oder wenigstens mit den Augustinern. Seine Ansicht, dal3 der Wesens-
akt der hochsten Gliickseligkeit in der fruitio, also in einem appetitiven
Akte, und nicht in der géttlichen Anschauung — beatifica visio —
bestehe !, bestitigt das. Ganz dem entspricht seine Auffassung des
Glaubensaktes. Nicht die Verstandestitigkeit ist das Wesentliche, wie
Thomas spiter sagt (II-II 4, 2), sondern das Wollen macht die eigent-
liche Substanz des Aktes aus, bildet den formellen Teil desselben :
« consensus est substantia actus » und « cognitio in fide materialis, affectio
formalis ». * Damit stimmt weiter {iberein sein Begriff von der S. Theo-
logia. Thomas hielt sie fiir eine scientia speculativa-practica (I 1, 4),
weil bei ihm das gottliche Wahrheitsmoment iiber aller Tatigkeit steht
und sie beherrscht. Fiir Albert ist die Theologie nur praktische
Wissenschaft — scientia practica —, weil alles in ihr der Frommigkeit
— pietas — und daher dem affektiven Leben untergeordnet ist, auch
das Wahre und das Wissen. 3

Auch von der platonisch-augustinischen Lehre von der Mehrzahl
der Formen — pluralitas formarum — vermochte sich Albert, unseres

1 1. Sent. D. 1 a. 9 (25); D. 2 a. 7 (25, 66). An anderen Stellen zeigt Albert
in dieser Frage die gleiche wankende Stellungnahme wie Aurelius Augustinus.
Vgl. IV. Sent. D. 46 a. 5. Manser, Augustins Philosophie. Div. Th. B. X (1932) S. 6.

2 III. Sent. D. 23 a. 1 (28, 405%).

3 « Theologia scientia est secundum pietatem, hoc non est de scibili simpliciter
ut scibili, nec de omni scibili, sed secundum quod est inclinans ad pietatem. »
S. Theol. I tr. I q. 2 (31, 11); Q. 3 m. 3 (31, 18). Dasselbe in I. Sent. D. I, a. 4
{25, 18-19).

Divus Thomas., 12



34 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (166}

Erachtens, nicht loszusagen. Arthur Schneider hat wohl richtig geurteilt,
dal ihm, wie seinen Zeitgenossen, bis 1270, wo der Sturm gegen Thomas
wegen seiner Einzigkeit der Form losbrach, die Frage von der einzigen
Form gar nicht zum BewuBtsein kam.! Sicher trat er, wie De Wulf
nachgewiesen 2, in den Aristoteleskommentaren fiir die Mehrzahl aktu-
eller Elementarformen im korperlichen Wesen ein. ® Selbst in seiner
Summa theologica, die nach 1270 verfa3t war, scheint er seine friithere
Position, wie ich anderwirts ausfiihrlicher dargetan habe 4, nicht
verlassen zu haben. ® .

Daraus ergab sich fiir Albert eine weitere Schwierigkeit hinsichtlich
der unio substantialis von Seele und Leib, eine Schwierigkeit, die wir
bei allen Augustinern vorfinden. Ganz dhnlich, wie Siger von Brabant,
vergleicht er Seele und Leib mit Steuermann und Schiff — nauta et
navis. ¢ Doch fiihlt er nachtriglich das Gefihrliche dieses Vergleiches
und erklirt, Seele und Leib konnten in einem zweifachen Sinne auf-
gefat werden : die Seele als bloBe « Bewegerin» des Leibes und die
Seele als Seele, d. h. als Form des Leibes. 7 Allein er vermag das Problem
nicht zu losen, weil er Seele und Leib als zwei aktuelle Formen im
Compositum auffa3t, aus denen nie eine Substanz werden kann. Faktisch
antwortet er auf die Frage : «utrum anima rationalis unibilis sit corpori»
mit den Worten : «est enim quaedam unio ad modum communicationis
plurium in uno ; et sic unita remanent distincta secundum formas et
proprietates suas. » # Hier anerkennt er offen die « forma corporeitatis »
und illustriert selber seine unio substantialis von Seele und Leib !

Alberts Erkenninislehre ist noch nicht allseitig abgekldrt. Der
Rahmen dieser Arbeit wiirde gesprengt, wollten wir niher auf dieses,
vielleicht schwierigste, Problem eingehen. Wir nehmen aus seinen ver-
schiedenen und zu verschiedenen Zeiten geschriebenen Werken sein

! Die Psychologie Alberts d. Gr. Beitr. z. Gesch. d. Phil. des Mittelalters.
B. 1V, H. 5, S. 25. — Die These Geyers : schon Albert hitte im Prinzip die Einzig-
keit der Form im Menschen verfochten (Atti della Settimana Albertina S. 73),
ist kaum haltbar. Weder Summa de Creaturis IT q. 2 a. 1 (35, 13) noch
De anima II tr. 1 e¢. 3 (5, 197) ist beweisend. In der S. Theol. I tr. 13 q. 77
m. 1 (33, 70) wird die These ziemlich klar widerlegt.

2 Gilles de Lessines, p. 41 u. 45.

3 De Coelo et Mundo, 1. III tr. II, c. 1.

4 Das Wesen des Thomismus, S. 128-130.

5 S. Theol. P. II tr. XIII q. 77 m. 3; q. 76 m. 1.

$ Ib. tr. XII q. 74 m. 2 (33, 50).

7 Ib. tr. XIII q. 77 m. 2 (33, 74)-.

8 S. Theol, P. II tr. XII q. 76 m. 1.



(167) Albert der GroBle als Neuerer auf philosophischem Gebiete 35

Ringen und Kimpfen wahr. Sicher scheint es zu sein, dal} er in der
Erklirung der Sinneserkenninis enger und strenger sich an Aristoteles
anschlof als seine zeitgendssischen Augustiner, die auf diesem. Gebiete
ja auch viel aristotelischer waren als Plotin und Augustin. Neben den
aristotelischen Werken =spt Juy7c, die Albert gut kannte, iibte da
Avicenna einen grollen Einflul aus. Dall auch er, wie die meisten
Augustiner des XIII. Jahrhunderts, die intellektuelle Erkenntnis der
Sinneswelt aristotelisch durch Abstraktion erklirte, ist wieder kein
Zweifel. Daher redet auch er, wie jene, vom Intellectus possibilis als
anfinglicher tabula rasa, leerer, unbeschriebener Tafel.! Sogar die
mathematischen Begriffe 2 und in gewissem Sinne auch. jene der ersten
Prinzipien ® scheint er der Abstraktion des Intellectus agens zuzu-
schreiben. Aber auch das alles ist noch nicht malBgebend und ent-
scheidend. Maligebend ist : ob der persénliche Intellectus agens aus sich
allein, ohne eine gottliche Erleuchtung — illuminatio divina — zu ab-
strahieren imstande sei und daher die Erkenntnisformen nur aus der
AuBenwelt erwerbe, und zwar fiir jede Erkenntnis, die géttliche ebenso-
gut wie jene der Korperwelt. Und hier liegt auch bei Albert die
Schwierigkeit. Mehrfach redet er ganz plotinisch von einem Species-
abflufi von Gott durch Erleuchtung. * Wie bei den anderen Augustinern,
ist Gott der allgemeine Intellectus agens, von dem Formen ausgehen
durch Erleuchtung.® In I. Sent. D. 2 a. 5 (25, 59 ff.) zahlt er als not-
wendige Faktoren fiir das Zustandekommen der Erkenntnis vier auf :
erstens den intellectus possibilis, zweitens den agenms, drittens den
durch ein Bild oder sich selbst (!) gegenwirtige Gegenstand, viertens die
ersten Prinzipien. Dann fiigt er bei: « Quidam philosophi dixerunt,
quod ista sufficerent ad cognitionem veri, quod est sub ratione. Sed
aliter dicendum est sc. quod lux intellectus agentis non sufficit per se
nisi per applicationem lucis intellectus inereati ... et illud lumen
(increatum) est interior magister. » Albert ist offenbar noch ein Anhiinger
der gottlichen Illuminationslehre, der ja anfinglich sogar Thomas von
Aquin noch huldigte. ¢

1 De intellectu et intelligibili, 1. IT tr. I, ¢. 3 (9, 500).

2 De anima, 1. III tr. III, c. 5 ss. (5, 377 ff.).

3 Ib. c. 11 (386); Summa de Creaturis, P. II tr. I q. 58 a. 3 (35, 509 ff.).

4 De intellectu et intelligibili, 1. II tr. I, c. 1-11 (9, 503 ff.).

5 De intellectu et intelligibili, 1. II tr. I, ¢. 2-3 (9, 506-507); De causis et
processu universalitatis, 1. I tr. IV, c. 1 u. 1. II tr. II, c. 21.

5 II. Sent. D. 17 q. 2.a. 1.



36 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (168)

Trotz der prinzipiellen Hinkehr Alberts zu Aristoteles, war und blieb
der Neuplatonismus bei ihm noch michtig. Die beiden neuplatonischen
Schriften, die Albert bekanntlich noch fiir aristotelisch hielt, der Liber
de causis und die sog. Theologie des Aristoteles, iibten auf den Boll-
stitten einen verwirrenden EinfluB aus. Das ist auch noch der Fall
bei jenen Thesen, wo Albert bereits neue Wege wandelte und Thomas
antizipierte. Von diesen Thesen mdochten wir im folgenden einige kurz
aufzeigen.

I. Prinzipiell hat schon Albert das Verhiltnis von Glaube — Wissen
thomistisch gefalt. Er verteidigt die Harmonie beider auf Grund der
Unterscheidung. Wir betonen das Wort : « Unterscheidung » nicht
« Trennung », zwel Termini, die vielleicht der verdiente Gilson nicht
immer hinreichend auseinander hielt. ! .

Dag alle gro3en Scholastiker des XIII. Jahrhunderts die « Harmonie »
von Glaube — Wissen verfochten und mit ihnen Albert, bedarf keines
weiteren Nachweises. 2

Das Hauptgewicht liegt auf der Unterscheidung beider, und zwar
in dreifachem Sinne : Unterscheidung von Glaube und Wissen, Unter-
scheidung von Theologie und Philosophie und gegenseitige Gebiets-
abmarkung.

1. Unterscheidung von Glaube und Wissen. Auf die direkte Frage
«an cognitio naturalis differt a cognitione fidei»? hebt er einen fiinf-
fachen Unterschied hervor : das Wissen ist Sache der bloBen Vernunft,
der Glaube ist iiber der Vernunft ; im Wissen leuchten die principia per
se nota, der Glaube ist Sache eines eingegossenen Lichtes ; Wirkursache
des Wissens ist die ratio, des Glaubens die prima veritas ; im Erkannten
erfassen wir weniger das quid est als im Glauben ; dem erkennenden
Subjekt nach ist das Wissen in intellectu speculativo, der Glaube im
intellectus affectivus. Albert erklirt dann auch klar und deutlich : «si
credere stricte capiatur, tunc creditur, quod in seipso non cognoscitur
vel videtur, sed alterius testimonio, cui mens inhaeret. » * Er verweist
dabei auch wiederholt auf das paulinische Wort : « fides est argumentum
non apparentium. »®

2. Unterscheidung von Philosophie und S. Theologie : Beide unter-

Etudes de philosophie médiévale. Strasbourg 1921, p. 95 ss.

S. Theol. P. I tr. I q. 5 m. 2 (31, 20).

I. Sent. D. 3 a. 3 (25, 94-95).

S. Theol. P. I tr. IIT q. 15 m. 3 a. 1 ad 1 (31, 100).

IIL. Sent. D. 23 a. 13 (28, 428); a. 18 (436); D. 24 a. 1 (28, 445).

L



(169) Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete 37

scheiden sich I. ihren Prinzipien nach, die in der S. Theologia die
Glaubensartikel, in der Philosophie die an sich evidenten Sitze sind,
« propositiones per se evidentes » ; II. ihrem Objekte nach, denn Gegen-
stand der Theologie ist das fruibile, der Philosophie das Sein ; ITI. ihrer
eigentiimlichen Auffassung nach, «passione», denn was die Theologie
iiberall sucht, ist das Géttliche, «divinum », die Philosophie aber will
das Eigentiimliche des Seins. 1 :

3. Die Gebietsabmarkung : Die Existenz Gottes kann bewiesen
werden, und zwar aus den Wirkungen 2, und sie ist deshalb nicht ein
Glaubensartikel im strengen Sinne.?® Dagegen kann die T7inifdt nicht
aus der bloBen Vernunft bewiesen werden, sondern nur aus der Offen-
barung : « procedendum est per auctoritates. »* Die alten Philosophen
haben sie nie erkennen kénnen und jene rationes necessariae, die Richard
von S. Victor fiir die Trinitdt anfiihrt, beruhen auf der Offenbarung. 3
Der Grund, warum die bloBe Vernunft die Trinitdt nicht zu erkennen
vermag, ist nach Albert die absolute Einfachheit der Seele, nicht etwa
die dullere Natur. 8

Hier und anderorts, wie bei der Auffassung der Theologie und des
Glaubens, macht sich der Einflul} des Augustinismus noch geltend. Er
tritt vor allem an den Tag durch die direkte Erkenntnis der Seele, eine
Folge seiner Illuminationslehre. Sie verhinderte eine vollig abgeklirte
Unterscheidung von Glaube und Wissen dem Ursprunge nach. Im
Ubrigen ist seine Theorie iiber Glaube und Wissen wesentlich bereits
jene seines groflen Schiilers Thomas von Aquin.

II. Ganz eindeutig klar ist Alberts Stellung zur Materia prima.
Im Gegensatze zu den Augustinern, die das erste Substrat alles korper-
lichen Werdens bereits als etwas Aktuelles auffaten, war sich Albert
schon in seinen ersten Werken klar {iber ihre reine Potentialitdt. Schon
in der Summa de Creaturis schlieft er von ihr jede substantielle und
akzidentelle Form aus: «quod hoc est materia, quod praeter formas
accidentales et substantiales invenitur in ente. » 7 Sie ist ihrem Ansich-
sein nach nur Potenz : «quia ipsa secundum seipsam habet rationem

S. Theol. P. T tr. T q. 4 (31, 20).

I. Sent. D. 3 a. 1 (25, 91); a. 6 (97).

S. Theol. P. I tr. III q. 17 ad 1 (31, 116).

1. Sent. D. 2 a. 10 (25, 63).

S. Theol. P. I tr. III q. 13 m. 3 (31, 59-61).
Ib.

Summa de Creaturis, tr. I q. 2 a. 2 (34, 323).

BN =R A



38 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (x70)

potentiae » 1, und in diesem Sinne ist sie einfach, «simplex ». * Noch
kategorischer ist seine Fassung im Sentenzen-Kommentar. Er stimmt
Boéthius und Avicenna zu, die da lehrten, dal3 sie nur Potenz, nur ein
rein potentielles Sein sei : « Licet enim secundum Boéthium et Avicen-
nam, illa, quae sunt tantum in potentia ut materia » « secundum potentiam
ens tantum ut materia prima ». 3 In diesem Sinne wird auch das « prope
nihilum » des hl. Augustin interpretiert, wenngleich Augustin es nicht
so gemeint hatte. * Damit ist Albert auch ein Gegner der beriihmten
rationes seminales. :

III. Gleich entschieden ist Albert in seiner Opposition zu jeder
Zusammensetzung von Materie und Form in den kreatiirlich geistigen
Wesen. Die meisten lateinischen Philosophen, « Latinorum autem philo-
sophorum plurimi », sagt er, halten mit Plato dafiir, dal} die geistige
Menschenseele aus Materie und Form zusammengesetzt sei.® Diese
Ansicht bekdmpft er iiberall und in den verschiedensten Werken immer
mit derselben Energie. ¢ Gottes absolute Einfachheit und jene des
geschopflichen Geistes unterscheiden sich allerdings, weil in jedem
Geschopfe, wie Boéthius gelehrt, die Compositio von « quod est » und
«quo est » sich vorfindet, aber. nicht jene von Materie und Form. Die
menschliche Seele ist nicht aus Materie und Form zusammengesetzt,
sondern nur aus «quod est» und «quo est »: « Dicimus enim animam
esse compositam, sed non ex materia et forma, sed ex eo ,quod est*
et ,quo est’.»? Auch die Engel sind nicht so einfach wie Gott ; aber
sie sind nicht aus Materie und Form, sondern « quod est » und « quo est ». 8

Hier hat iiberall Aristoteles, den er als Gewdhrsmann stetig anfiihrt,
iiber Plato resp. Plotin-Augustin gesiegt !

IV. Dasselbe gilt auch hinsichtlich des Verhiltnisses von Seele
und Potenzen. Die Seelenfihigkeiten — potentiae — sind nicht iden-

1 Ib. a. 3 (327). 2 Ib. (329).

3 1. Sent. D. 35 a. 10 (26, 196) ; dasselbe II. Sent. D. 12 a. 2 (27, 239).

4 1. Sent. D. 3 a. 11 (25, 10I).

5 De anima, L. ITT tr. I, c. 11 (5, 347-48).

6 Summa de Creaturis, P.1tr. I q.2 a.5; tr.IV q.21 a.1; P.II tr.I q.7
a, Sententiae, I D.2a. 13; D.8 a. 15; a.22; a.25; D. 42 a.g; Il Sent. D. 2
a. 2; D. 3 a. 4. De natura et ovig. animae, tr. I, c. 8. De intellectu et intelligibili,
LItr.I,c. 6. In XI. Met. tr. 11, c. 7; tr. 11, c. 19; c. 39. De causis et processu
universitatis, 1.1 tr.T, ¢c.8; 1.II tr. I, c. 3u.c. 18-19; tr. II, c. 7. Summa Theol.
P.Itr. IVq. 1920; PPII tr.I q.3 m.3a.2; tr. IV q. 13; tr. XII q. 70 m. 1.

7 Summa de Creat. P. II tr. I q. 7 a. 3 (35, 102) ; De anima, . III tr. I, c. 11
(5, 348); S. Theol. P. II tr. XII q. 72 m. 2 (33, 35).

8 1I.Sent. D. 2.a. 2 (27, 47). Summa de Creat. P.Itr. IV q. 21 a. 1 (34, 463-64).

3.



(171) Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete 39

tisch mit der Seelensubstanz — das war bekanntlich die Ansicht der
gesamten augustinischen Schule —, sondern ihr Verhiltnis ist das
zweier verschiedener Kategorien, das von Substanz und Qualitit : « Quia
licet potentia animae non sit substantia animae, sicut nulla qualitas est
substantia, in qua est ... ita potentia animae ... non potest esse
substantia animae, a qua fluit et in qua est. »* Daher nennt er die
Potenzen schon in den Sentenzen «natiirliche Eigentiimlichkeiten der
Seele » : « naturales proprietates ». 2

Auch der Augustinismus, so bemerkten wir frither, hat seine Wand-
lungen durchgemacht. Die wankende Stellung des hl. Augustin hinsicht-
lich des Seelenursprunges zwischen Creatianismus und Traducianismus
ist bekannt. Bei den mittelalterlichen Augustinern trigt der Creatianis-
mus mehr und mehr den durchschlagenden Sieg davon. Das war neben
dem kirchlichen Einfluf eine Anndherung an aristotelische Prinzipien.
Es ist unnotig, zu sagen, dall Albert, scharf jeden Traducianismus
ablehnend, der unmittelbaren Schépfung der Einzelseele huldigte. * Die
menschliche Seelendreiheit haben im XIII. Jahrhundert nur noch wenige
Augustiner verteidigt, wie der Franziskaner Roger Bacon und der
Dominikaner Robert Kilwardby. Albert d. Gr. ist ein scharfer Gegner
derselben. Nach allen Philosophen, meint er, ist das dreifache Leben
im Menschen, das vegetative, sensitive und rationelle, auf eine eimzige
Seele zuriickzufiihren, «anima una » 4, denn die hohere Potenz vermag
eminent, was_eine niedrigere zu wirken imstande ist. ® Auch das war,
im Gegensatz zu Plato und Plotin, eine wichtigste Anniherung an
aristotelische Prinzipien.

Albert war also tatsdchlich ein Neuerer in der Philosophie. Das
diirfte unsere Skizze nachgewiesen haben. Neuerer war er seiner
Allgemeineinstellung nach. Er war es auch beziiglich wichtigster
Einzelthesen, die spater als Teilstiicke die neue thomistische Lehr-
richtung begriindeten. Wenn er in letzterer Hinsicht noch nicht den
Aristotelismus bis zu Ende zu denken vermochte, wer verwundert sich

1 S. Theol. P. II tr. XIII q. 77 m. 4 (33, 401). Dasselbe q. 70 m. 2 (33, 22).

2 I. Sent. D. 3 M. (25, 135).

3 S. Theol. P. IT tr. XII q. 72 m. 3 (33, 38); q. 73 m. 1 (33, 53). IL Sent.
D. 28 a. 8. De nat. et orig. animae, tr. I, c. 5.

4 Summa de Creat. P. II tr. I q. 7 (35, 93).

5 Dazu vergleiche : S. Theol. P. II tr. XII q. 70 m. 3 (33, 25) ; Summa de
Creat. P. II tr. I q. 78 (35, 630) ; De nat. et orig. animae, tr. I, c. 6 (9, 391) ; De
intellectu et intelligibili, tr. I, c. 5 (9, 485) ; De somno et vig. 1. I tr. II, c. 3 (9, 142).



40 Albert der GroBe als Neuerer auf philosophischem Gebiete (172)

darob ? Unmogliches war auch ihm nicht mdoglich. Das menschliche
Wissen schreitet auch bei den « GroBen» von Stufe zu Stufe. Einer
dieser Groen und Groten war sicher Albert von Bollstitten. Er war
es durch die immense Universalitit seines Wissens, durch die prinzipiell
gliickliche Verbindung des Allgemein- und Detailforschens, vor allem
aber durch den genial erfaf3ten und teilweise gliicklich durchgefiihrten
Riesenplan : unter der Vorherrschaft des Aristotelismus das gesamte
alte und neue Profanwissen dem Christentum niitzlich zu machen und
beide miteinander in Harmonie zu bringen. Dal} diesem genialen Meister
die Kirche nicht bloB die Ehre der Altire, sondern auch die Laurea
Doctoris universi orbis zusprach, ist Grund genug zu jubelnder Freude
in der Weltkirche. Dem neuen grolen Kirchenlehrer mégen auch diese
paar schlichten Zeilen als Huldigung an den Meister des Meisters gelten.

Freiburg, den 11. April 1932.




	Albert der Grosse als Neuerer auf philosophischem Gebiete

