
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Moraltheologie.

H. B. Merkelbach 0. P. : Summa theologiae moralis, ad mentem
S. Thomae et ad normam juris novi. T. T : De Principiis. Paris, Desclée
de Brouwer. 1931. 756 pages.

Le R. P. Merkelbach, déjà connu par cinq opuscules de théologie
pastorale sans compter de nombreux articles publiés en divers périodiques,
vient de faire paraître le premier volume d'un cours complet de théologie
morale. Encore un manuel dira-t-on peut-être Ne vaudrait-il pas mieux
mettre à jour ceux qui existent, les compléter dans les parties trop
sommaires ou vieillies, sans s'astreindre au labeur énorme de recommencer
à écrire sur des questions déjà tant de fois mises au point, et qu'il est à
peu près impossible ou sans grand intérêt de renouveler Les moralistes
ne devraient-ils pas réserver leurs forces pour faire avancer la solution
scientifique des problèmes théologiques que pose, avec une acuité plus grande
de jour en jour, la vie sociale, nationale et internationale et qui sont à
peine abordés, en tous cas très insuffisamment élucidés par les manuels
classiques ou les traités courants

Il est malheureusement trop vrai que des problèmes capitaux ont
été négligés, du moins n'ont pas été l'objet de tous les soins voulus de la
part des théologiens. On doit reconnaître que, au lieu d'avoir préparé par
leurs études et publications, certains enseignements du magistère
ecclésiastique, ils sont en retard sur tels documents pontificaux. Nul doute
que l'encyclique Quadragesitno anno par exemple ne soit très en avance
sur les manuels et les traités en usage dans le clergé et qu'un grand effort
ne s'impose pour mettre en lumière, défendre, expliquer, justifier les points
de doctrine et les directions pratiques que le Pape formule avec une
hardiesse déconcertante pour les esprits attardés, mais libératrice et
bienfaisante pour tout ce qui vit dans l'Eglise.

Il serait aisé de dresser une liste de questions d'importance vitale sur
lesquelles on répète des formules plus ou moins ancestrales, mais qu'on
ne repense pas théologiquement et qu'on laisse trop souvent traiter par
des esprits aventureux et sans préparation, au grand dommage des intelligences

et de l'action catholique. Ce décalage et ces retards peuvent s'expliquer

en partie parce que nombre d'auteurs s'astreignent à écrire sur toutes
les questions, à redire — tâche relativement facile — ce qui a déjà été
bien dit, au lieu de faire porter leur effort sur l'élucidation des problèmes
difficiles et neufs.

Cependant il est nécessaire que les ouvrages d'ensemble soient
périodiquement renouvelés, non par une simple mise à jour ou l'adjonction

Divus Thomas. 8



ii4 Literarische Besprechungen

de quelques suppléments, mais par une reprise à pied d'oeuvre. Et cela
s'impose en théologie morale plus qu'ailleurs. Le P. Merkelbach écrit,
au seuil de son livre, ces lignes dont on pourrait difficilement contester
l'exactitude et la justesse : « Non desunt bona manualia theologiae moralis.
Pauca tarnen saeculo elapso prodierunt e schola thomistica. Et quae aliunde
ortum habent, plerumque deficiunt in methodo aut doctrina S. Thomae
(Et l'on sait que le canon 1366 du Code de droit canonique prescrit :

Theologiae studia... professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem
doctrinam et principia), vel et in accurata declaratione et demonstratione
notionum et principiorum. Complures ex moralistis attenti sunt practicis
applicationibus, aut contenti recitare opiniones aliorum plusminusve
probabiles ; et pleraque eorum opera nuperrime dictum fuit, exiguitate
vel ipsa forma catechistica quaestionum et responsionum, minus adultam
scientiae aetatem profiteri visa sunt. Reditus ad doctrinam et methodum
S. Thomas qui fructus tam salutares habuit in metaphysica et dogmatica,
non eodem gradu se extendit ad theologiam moralem, propter nocivum
persistens divortium inter theologiam speculativam et practicam. »

Des vues semblables se dégagent de l'histoire de la théologie morale,
au cours des derniers siècles, esquissée par le R. P. Dublanchy dans le
Dictionnaire de théologie catholique (art. Morale). Le même thème est

développé par Mgr Gieure, évêque de Bayonne, dans sa préface à la theo-

logia moralis thomistica de M. J. B. Dumas, professeur au grand séminaire
d'Aires. Enfin, des réflexions analogues sont faites par M. J. Leclercq au
début de ses Essais de morale catholique.

C'est ce qu'avait fort bien compris, depuis de longues années, le regretté
P. Prümmer. Il a travaillé pendant toute sa carrière a combler cette lacune
en composant, puis en améliorant son Manuale theologiae moralis dont
le Bulletin Thomiste, dans une courte notice nécrologique sur l'auteur,
écrit : « Tout en conservant le cadre et le genre des anciens manuels souvent
plus soucieux de résoudre des cas que de mettre en lumière les fondements
généraux et le caractère rationnel de la morale chrétienne, le P. Prümmer
s'opposa le premier à cette invasion de la casuistique et proposa un
enseignement se réclamant à bon droit pour l'essentiel de la théologie morale
de saint Thomas. Les inévitables imperfections de la réalisation ne doivent
pas faire oublier le mérite qu'il eut à voir clairement la tâche qui s'imposait
et à y travailler avec persévérance. La clarté de l'exposé, l'heureux équilibre
des développements de doctrine morale et des données positives de droit
et de jurisprudence, les perfectionnements incessants apportés, ont fait
de ce manuel un des meilleurs, sinon le meilleur, de ceux qui sont actuellement

en usage dans le clergé. »

Le P. Merkelbach a voulu pousser plus avant dans la direction où.

le P. Prümmer s'était engagé, d'abord en abandonnant comme lui la division
ordinaire de la morale spéciale suivant l'ordre des péchés, pour se rallier
à celle de saint Thomas calquée sur l'ordre des vertus. Il écrivait (B. Th.
1925, p. 182) précisément à propos de l'initiative du professeur de Fribourg :

«Le P. Greusen, S. J., analysant naguère un des manuels dont l'auteur
prétendait que l'ordre des commandements est de loin préférable, pour



Literarische Besprechungen us
la clarté et la bonne méthode en vue d'une connaissance pratique de la
morale, exprimait son scepticisme et demandait que l'on fît loyalement
l'essai de la méthode contraire. Le P. Prümmer a tenté l'essai et on peut
dire qu'il a pleinement réussi. Aussi, osons-nous espérer que l'on rompra
définitivement avec les commentateurs de Busenbaum. La science morale
ne doit pas seulement fournir rapidement une connaissance suffisante
au confesseur ; elle doit nous mettre à même de nous diriger nous-mêmes
et les autres, de défendre ses conclusions, d'émettre des avis et des conseils
motivés, surtout dans les difficultés et les situations compliquées de la
vie moderne. » Pour mieux atteindre ce but, le P. Merkelbach s'est donc
attaché à développer davantage le côté spéculatif et rationnel de la morale
et à construire la morale spéciale en suivant la voie tracée par saint Thomas.
Il nous paraît bon d'insister sur les avantages de ce changement.

Le point de vue des préceptes semble être, au premier abord, le meilleur
de tous, le plus théocentrique, car les commandements positifs et négatifs
sont l'expression de la volonté de Dieu réglant notre agir en vue du salut.
Et pourtant la division suivant les vertus est plus scientifique, l'ordre
des vertus s'impose non pas peut-être au point de vue strictement
pédagogique, mais au point de vue supérieur de la formation sacerdotale et
pastorale de l'étudiant en théologie.

Les vertus infuses, théologales et morales ne viennent pas moins de
Dieu que les préceptes et, tandis que les commandements demeurent
toujours extrinsèques à l'homme (quoique la loi et la volonté de Dieu qu'ils
expriment s'intériorisent par l'amour qui s'y soumet), les vertus sont
vraiment des principes d'action qui nous appartiennent comme perfections
vitales de nos facultés et c'est la reine des vertus, la charité, qui fait de
la loi, extérieure à nous, une propension, inclination immanente : Dilige
et quod vis fac. L'organisation de la morale autour des vertus est donc
à la fois plus profondément théologique et plus psychologique ; elle satisfait

mieux les aspirations humaines, le goût légitime pour tout ce qui nous
est intérieur, sans nul détriment du théocentrisme, au contraire.

Les préceptes et les conseils sont irréductiblement distincts. Il est
donc difficile à priori de faire entrer sans quelque violence, dans une théologie

morale divisée suivant les préceptes, la doctrine des conseils évan-
géliques. Saint Alphonse y parvient, mais on ne l'a généralement pas beaucoup
suivi en ce point, et un grand nombre de moralistes laissent à peu près
complètement de côté l'étude des conseils évangéliques et celle de l'état
religieux que spécifient les vœux des trois conseils de pauvreté, de chasteté,
d'obéissance. Or on sait quelle place cette étude tient dans la Somme

théologique '.

L'accomplissement du précepte positif, l'abstention de ce qu'interdisent

les préceptes négatifs s'imposent sous peine de péché. Le point de

vue des préceptes conduit à élaborer beaucoup plus une théologie des péchés

1 Elle se trouve placée clans la 2m0 section de la lia et Ilae. relative aux
états spéciaux, la première s'occupant des actes vertueux communs à tous les

hommes et à tous les états.



ii6 Literarische Besprechungen

à éviter qu'une doctrine des vertus à développer et à parfaire. La morale
tend à se réduire, et l'on sait comment, en fait, elle s'est réduite dans l'esprit
de beaucoup à la casuistique, cette application nécessaire sans doute, mais
inférieure de ses principes, qui consiste à marquer les limites qu'on ne
saurait transgresser sans faute grave ou légère. Les applications
supérieures restent ainsi forcément dans l'ombre. On parle comme s'il n'y avait
qu'à se garder du péché et non à progresser dans le bien. Ainsi entendue,
la morale ne convient plus que pour la conduite des débutants dans la vie
spirituelle, dont toute l'affaire est d'éviter la mort et les chutes mortelles.
Elle n'enseigne plus à conduire les âmes mieux assurées et préoccupées
d'avancer, dans les voies de Dieu, ni surtout les parfaits, dont la grande
affaire est l'union la plus intime possible avec Dieu.

Non seulement elle ne contient plus la doctrine complète, mais on

y chercherait même en vain les grandes lignes et les principes généraux
de la vie spirituelle supérieure. De là les distinctions trop tranchées qui
deviennent pratiquement une séparation et presque une opposition entre
la morale, réduite à une casuistique sans noblesse et sans âme, et l'ascétique
et la mystique, définies parfois comme la science des conseils, par
opposition à la morale, science des préceptes. Comme si la perfection de la charité,
en quoi consiste la perfection tout court, était-seulement de conseil et non
de précepte, au moins comme un terme vers lequel il faut tendre ; comme
si la pratique effective des conseils était indispensable à la perfection de
la charité ; comme si la perfection était réservée à l'état de perfection où
l'on entre en faisant vœu de suivre les conseils évangéliques. La distinction

des disciplines semble devoir d'autant mieux servir leur progrès qu'elle
est plus accusée, mais pour peu qu'on exagère cette distinction entre les
sciences ou les parties d'une même science, toutes en pâtissent. Les siècles
de la casuistique n'ont pas été, tant s'en faut, les plus glorieux de la théologie

ascétique et mystique. En réalité, la morale, intégralement comprise,
n'est qu'une partie de l'unique science théologique, éminemment spéculative

et pratique : l'ascétique et la mystique ne sont pas des sciences
autonomes, mais des aspects ou des parties de la théologie morale, aspects
et parties qu'il convient d'ailleurs d'étudier à part, mais sans perdre de
vue l'unité de la science et la continuité de la vie spirituelle.

Ces pensées nous paraissent avoir présidé au travail du P. M. x, beaucoup
plus encore qu'à celui de ses devanciers, sans en excepter son confrère
de Fribourg.

1 Encore qu'il sacrifie un peu aux façons de parler courantes, lorsqu'il s'agit
de distinguer l'ascétique de la morale : Moralis stricte dicta agit de actibus neces-
sariis ad finem quatenus in praecepto sunt (secundum viam a peccato purga-
tivam) ; ascetica et mystica de actibus quatenus sunt de perfectione et consilio,
ut melius et plenius finis attingatur ; docent enim vias perfectionis vel ad pro-
ficiendum in virtute et perfectionem acquirendam (secundum viam illuinina-
tivam), vel ad unionem contemplativam cum Deo (secundum viam unitivam
et mysticam). Mais il affirme nettement :

In sensu pleno tarnen et complete spectato, moi (dis asceticam et mysticam includit
(C'est moi qui souligne).



Literarische Besprechungen

La matière traitée dans le volume paru est à peu près la même que
celle du premier volume du P. Priimmer, à savoir la morale générale, ou
de Principiis et la première partie de la morale spéciale, soit les trois traités
des trois vertus théologales. Mais les développements sont plus amples.
Le premier volume du P. Priimmer, qui du reste contient en outre un petit
traité de la vertu cardinale de Prudence, ne compte que 462 pages, il
est vrai très compactes, celui du P. Merkelbach en comprend 756. Cela
lui permet d'approfondir davantage bien des questions spéculatives qu'il
fut longtemps d'usage de passer complètement sous silence, sous prétexte
que c'étaient des problèmes philosophiques dépourvus de toute portée et
importance pratique.

Les traités se succèdent dans l'ordre suivant : fin dernière, actes humains,
conscience, lois, péchés en général, vertus en général, foi, espérance, charité.

Chacun d'eux nous paraît excellent, d'une belle venue et nous ne
saurions exprimer de préférence bien marquée pour l'un ou pour l'autre,
tant la rédaction du volume entier nous semble ferme et soignée et la réussite
complète.

Dès le début du livre, le traité de la fin dernière nous change des brèves
et superficielles esquisses auxquelles on était habitué. Tout l'essentiel
de la pensée de saint Thomas et de l'école thomiste s'y trouve présenté
sous une forme claire et facilement assimilable.

Le traité des actes humains est ordonné selon une division qui se retrouvera

dans les autres et donnera à cette morale générale un aspect de symétrie,

mais sans fausses fenêtres. L'acte humain est étudié d'abord sous
l'aspect psychologique. On en détermine les conditions, par l'étude de
ses éléments subjectifs : volontariété, liberté (on distingue soigneusement
« les empêchements ou ennemis du volontaire et les empêchements ou
ennemis du libre) et de ses éléments objectifs: essentiel ou objet proprement
dit, accidentels ou circonstances. Suit le chapitre très fouillé de la
distinction des actes.

On passe alors à l'étude de la moralité : étude philosophique d'abord
de la moralité en général, puis de la moralité spéciale de l'acte intérieur,
de l'acte extérieur, de l'effet externe, des passions, des circonstances.

La troisième partie du traité considère l'acte humain surnaturel et
précise les conditions du mérite par rapport à la vie éternelle. Le traité
de la conscience, que le P. Priimmer plaçait après celui des lois, est réduit
à trois brefs chapitres sur la conscience morale au point de vue
psychologique, la conscience comme règle des actes moraux naturels, la conscience
morale chrétienne, règle prochaine de l'activité surnaturelle. 1 II est normal
de traiter la conscience avant les lois, car il convient, aussitôt les actes
humains, de parler de leur règle immédiate et prochaine. Quant au renvoi
de la partie spéciale, qui traite des différentes espèces et de la formation
de la conscience, au traité de la prudence, il est on ne peut mieux justifié.
Former la conscience est affaire de la vertu de prudence, la première et
la plus importante des vertus cardinales. C'est pour l'avoir un peu oublié

1 Voir la recension suivante



Iis Literarische Besprechungen

qu'on insistait tant sur les systèmes de morale et que, par suite de ces

anticipations, le traité de la prudence se trouvait réduit à la portion congrue,
quand il n'était pas complètement omis ou si vite expédié qu'autant
eût valu n'en pas parler.

La loi est pareillement envisagée en premier lieu sous l'aspect psychologique

ou métaphysique. Les considérations sur la loi éternelle, qui
n'intéresse pas seulement l'activité volontaire et libre de la créature intelligente,

mais toute activité créée, trouvent naturellement place dans cette
section. La suivante traite premièrement des lois qui règlent l'activité
morale naturelle : loi naturelle, loi humaine. Deuxièmement de celles qui
règlent l'acte humain dans l'ordre surnaturel : loi divine positive, loi
ecclésiastique.

Le P. M. reste fidèle à l'ordre courant en plaçant ici le traité des péchés,
c'est-à-dire des actes non conformes à leur règle. Cet ordre assurément
se justifie, mais davantage encore celui de saint Thomas, dont le traité
des vices et des péchés qui en procèdent, est une subdivision du traité des

habitus. Notre auteur fait là un sacrifice inutile à la conception abandonnée

par lui de la morale des péchés. Le traité des habitus comprend le triple
problème des habitus en général sous l'aspect, psychologique-, des habitus
moraux naturels, des habitus surnaturels ou infus. On voit que la même

division, parfaitement logique, se retrouve partout.
Ainsi s'achève la morale générale. Les trois traités de la foi, de l'espérance,

de la charité suivent de très près dans leur organisation interne
le plan suivi par saint Thomas dans la lia lise. Si nous avions une
préférence, ce serait pour ces traités et surtout pour celui de la charité, dont
certaines questions délicates sont élucidées avec une réelle maîtrise et
une précision parfaite.

Le P. Merkelbach a toujours soin, en tête des chapitres, d'indiquer
les références principales de saint Thomas et une bibliographie sommaire
contenant tout l'essentiel et évitant d'orienter l'étudiant vers des lectures

peu utiles. On ne peut que reconnaître et louer, dans le développement
des questions, la netteté des thèses, généralement démembrées en
propositions courtes et claires, dont chacune est accompagnée de ses preuves,
la solidité des démonstrations rationnelles. Les preuves d'ordre positif
consistent, après d'abondantes références à la sainte Ecriture et aux Pères,

en une sorte de résumé des idées qui se dégagent des textes (indiqués mais
non reproduits) plutôt qu'en raisonnements plus ou moins subtils et efficaces

sur des fragments de textes. Nouveauté encore et nouveauté heureuse.
On pourra trouver que l'auteur divise et subdivise à l'excès. Ces titres

multiples en caractères gras frappent en effet l'attention et peuvent paraître

à première vue surabondants. Toutefois, sans avoir pu faire l'épreuve
de la valeur pédagogique de l'ouvrage, je pense plutôt qu'il vaut mieux,

par souci de clarté et pour aider la mémoire, mettre à part, à la suite des
thèses ou propositions principales, les corollaires et les remarques (animad-
versiones) qui les complètent. Plusieurs de ces remarques sont
extrêmement précieuses et livrent au lecteur (qui n'a pas le loisir ou les moyens
de fréquenter longtemps les grands maîtres) les résultats essentiels des



Literarische Besprechungen 119

maintes controverses savantes et cela sous une forme simplifiée, en quelque
sorte portative.

Disons enfin que l'exécution typographique est parfaite et fait honneur
aux éditeurs.

En louant comme il le méritait, après avoir formulé quelques critiques
de détail, l'ouvrage de son confrère et collègue de Fribourg, le P. Merkelbach
écrivait (Bulletin thomiste 1925, p. 184) : « Par toutes ses qualités, nous
pensons que le manuel du P. Priimmer est certainement l'un des meilleurs
qu'on puisse recommander aux membres du clergé. Mais nous espérons
qu'il sera un premier pas dans la voie nouvelle et que l'auteur lui-même
ou un autre de son école voudra écrire une morale encore plus approfondie,
de caractère tout à fait s'cientifique et mettant en relief toute l'ampleur
et la profondeur de la doctrine morale de saint Thomas. » Le vœu sera
réalisé, et par celui-là même qui l'exprimait, si les volumes à paraître répondent

au volume paru. 11 n'y a d'ailleurs aucune raison de douter que l'ouvrage
entier ne tienne les promesses du début. Les quaestiones pastorales de castitate
et luxuria, de embryotomia, de variis poenitentium categoriis, de partibus
poenitentiae et dispositionibus poenitentis déjà publiées par le savant auteur
sont une preuve qu'il excelle à traiter d'une manière pratique les questions
les plus délicates et les plus complexes, comme à résumer clairement les
données de la morale spéculative thomiste et qu'il ne possède pas moins
les secrets de l'art pastoral que les principes de la science où cet art
s'éclaire. Nous souhaitons de tout notre cœur l'achèvement rapide de
cette « summa theologiae moralis ».

Fribourg. B. Lavaud O. P.

J.-B. Dumas : Theologia moralis thomistica. Vol. 1. Theol. Mor.
generalis. Pars Ia : De ultimo fine humanae vitae, de actibus per quos
pervenitur ad beatitudinem aut impeditur beatitudinis via (ubi de Con-

scientia). Paris, Lethielleux. 1931. 280 pages.

Je transcris tout au long le titre de ce premier volume. L'ouvrage
entier doit en comprendre six. Le second terminera la morale générale
en traitant des vertus, des péchés et des lois. Les deux suivants, sous le
titre de morale spéciale, étudieront les vertus théologales et les vertus
morales, ainsi que l'état de perfection. Les deux derniers formeront la
« théologie sacramentaire ».

Ce livre se présente sous des dehors beaucoup moins attrayants que
celui que nous venons de recenser : papier quelconque et un peu gris sur
lequel l'encre ne ressort pas, typographie trop compacte et sans jours,
titres peu visibles, caractères pâteux plutôt que gras pour l'énoncé des
« thèses ». On aurait grand tort cependant de céder à ces premières impressions

peu favorables. Les livres, non plus que les gens, ne doivent être
jugés sur la mine. Plusieurs ne sont pas beaux, qui sont bons. M. Dumas
a fait un louable effort pour composer une morale vraiment théologique
et rationnelle. Ce n'est pas non plus un de ces travaux qui se bornent à



120 Literarische Besprechungen

répéter, avec quelques modifications d'ordre ou de rédaction, ce que disent
le commun des auteurs. A vrai dire, on voudrait des exposés plus soignés
et puisés aux sources, des doctrines morales non scolastiques et non
catholiques, que l'auteur réfute en s'inspirant de saint Thomas. L'information
de M. Dumas est trop manifestement de seconde main. Il renvoie à des
manuels quelconques de philosophie. La critique, d'ailleurs, est pertinente
et efficace. Le principal mérite de l'A. est, semble-t-il, de vouloir contribuer
à réformer dans un sens nettement et franchement thomiste, l'enseignement
de la théologie morale. On peut se demander s'il apporte à cette réforme,
dont ce n'est pas nous qui contesterons l'utilité ni l'urgence, toute la largeur
et la souplesse d'esprit voulues, mais dans l'ensemble, son effort est heureux,
son exposé fidèle.

Nous noterons seulement la manière dont procède l'auteur dans l'étude
de la conscience. Il l'insère, comme saint Thomas, dans le traité des actes
humains, mais en lui donnant tous les développements qu'elle comporte
aujourd'hui. Il commence par cette remarque que la conscience n'est pas,
à proprement parler, ainsi qu'on le dit communément, la règle de l'activité
humaine, mais une application de cette règle. Une règle, en effet, doit être
universelle et infaillible et la conscience est strictement personnelle et,
hélas faillible. La règle suprême est la loi éternelle, la règle prochaine,
la raison droite. On en parle, d'un point de vue général, au traité des lois,
et, d'une manière particulière dans les divers chapitres de la morale
spéciale qui considèrent précisément les différents actes de l'homme par rapport
à leurs règles éloignée et prochaine. Mais au traité des actes humains, dans
lequel on envisage, entre autres questions, la dépendance de la moralité
à l'égard de la raison, on doit étudier cette application de la règle qu'est
la conscience. Le fait que, depuis saint Thomas, ce chapitre s'est
considérablement accru par l'adjonction de multiples questions fort embrouillées,
n'est pas une raison suffisante pour changer un ordre fondé sur la nature
des choses, « siquidem non ex quantitate, sed ejus formai! ratione res obtinet
locum in ordine scientifico ».

La principale originalité de l'auteur consiste dans l'effort qu'il fait,
pour poser et résoudre en termes philosophiques les problèmes moraux
relatifs au doute et à l'opinion. Il étudie d'abord, et fort judicieusement,
la conscience douteuse et les moyens de la rendre pratiquement certaine
au moyen des principes réflexes qui permettent de déterminer si le « principe

de possession » joue en faveur de la loi ou en faveur de la liberté. II
déclare adopter en cela la doctrine de saint Alphonse de Liguori. C'est alors
qu'il aborde le problème de l'opinion et de la probabilité. Après avoir
distingué les diverses sortes d'opinion probable par rapport à l'opinion
opposée (rappelons qu'on distingue l'opinion très probable, par opposition à
une autre peu probable, tenuiter probabilis, l'opinion plus probable en face
d'une moins probable, l'opinion probable en face d'une autre qui l'est
également), il déclare : «Ces distinctions sont à la base des systèmes de
moralité conçus par les moralistes. En supposant des opinions contraires,
l'une en faveur de la loi, l'autre en faveur de la liberté, la question est de
savoir quel degré de probabilité comparative est requis et suffit dans



Literarische Besprechungen 121

l'opinion favorable à la liberté pour pouvoir la transformer en certitude
pratique. Mais ces distinctions sont factices : non stant. Et, s'appuyant
notamment sur le Probabilisme moral et la Philosophie du P. Richard, O. P.,
il s'efforce de démontrer que deux opinions contraires ne sont pas
comparables et ne peuvent même pas coexister (p. 178-181).

« Ergo, c'est la thèse XXVIII, probabili alicujus liceitate in materia
quae admittit usum certitudinis indirectae, non est locus quaestioni quis
probabilitatis gradus requiratur et sufficiat illa propositione comparative
ad oppositam, ut possit secundum earn rite conversum ad actionem procedi ;

sed ubi habetur vera probabilitas casus est probabilitatis solitariae, in
quo juxta omnes agere licet; et ubi dicuntur haberi duae probabilitates
mera est apparentia et révéra, dubii casus in quo ex principio possessionis
quaestio dirimitur. »

Sauf erreur de notre part, les pages où l'A. développe ces vues sont
des plus intéressantes : on aime voir traiter d'une manière philosophique
cette question de la probabilité qui est une des croix des1 théologiens, mais
qui l'est surtout parce qu'on la formule en termes critériologiquement
impensables.

Cet ouvrage contribuera heureusement à mettre en honneur dans les
séminaires la doctrine morale de saint Thomas et l'étude vraiment rationnelle

de cette partie de la science sacrée. L'auteur atteindra plus sûrement
ce but s'il tient compte, dans une nouvelle édition de ce volume et la
rédaction des autres, des critiques aussi pertinentes que bienveillantes
formulées par le P. Merkelbach dans VAngelicum de septembre 1931,
pp. 433-436, et par le P. Périnelle dans la Vie Spirituelle de décembre 1931,
PP- [175-176].

Fribourg. B. Lavaud. O. P.

R. Garrigou-Lagrange O. P. : L'Amour de Dieu et la Croix de Jésus.
Etude de théologie mystique sur le problème de l'amour et les purifications
passives d'après les principes de saint Thomas d'Aquin et les doctrines
de saint Jean de la Croix. 2 vol. Juvisy, Editions du Cerf. 1931.

Vor einigen Jahren äußerte sich der auf theologischem Forschungsgebiet

rühmlichst bekannte Prälat Dr. Grabmann in einer Schrift, die er
* Die Idee des,Lebens in der Theologie des hl. Thomas von A quin» betitelte,
in bezug auf den Lebenswert der theologischen Erkenntnisse und Wahrheiten

wie folgt ; « Man sollte meinen, schrieb er, daß dieser Lebenswert,
dieser Einfluß auf die Lebensgestaltung vor allem und in erster Linie nur
der praktischen Theologie zukommt, welche unmittelbar die Formen und
Funktionen der Seelsorge zum Gegenstand hat. Und doch, wenn wir tiefer
blicken, müssen wir auch der spekulativen Theologie, sowohl der
spekulativen Dogmatik wie auch der spekulativen Moral jenen wichtigen Einfluß
auf das Leben zuerkennen, der eben aus tief und klar erfaßten Gedanken
hervorgeht. » — Wie weitblickend und wie richtig diese Bemerkung war,
konnten wir inzwischen ersehen aus der überaus reichen Blütenlese der



122 Literarische Besprechungen

Schriften über das Geistesleben, die dieser so wohlgemeinten Anregung
entsprungen sind.

Zu den bedeutendsten Schriftstellern der heutigen Tage, die sich der
Verwirklichung dieses Gedankens gewidmet haben, muß wohl P. Garrigou-
Lagrange hinzugezählt werden. Seine diesbezüglichen Schriften haben
Weltruf und gehören sowohl wegen der Gediegenheit ihres Inhaltes als
auch wegen der Klarheit und Frische ihrer Darstellung zu dem Vortrefflichsten,

was uns auf diesem Gebiet dargeboten wird. Mögen auch die
einzelnen Schriften des Verfassers, die zumeist « Gelegenheitsschriften » sind,
einen gewissen Mangel an äußerer Abrundung verraten, sie bieten uns
derartige Lichtgedanken, eine derartige Fülle von neuen, anregenden,
theologisch gesichtetem Material, so daß sie zum Allerneuesten und
Allerbesten gehören, was überhaupt in der Neuzeit über die vielumstrittenen
Gegenstände veröffentlicht wird. Großen Erfolg erntete bereits die vor
sechs Jahren unter dem Titel Perfection chrétienne et Contemplation
veröffentlichte Sammelschrift des gelehrten Theologen, auf die er nun eine
fernere unter dem Namen : L'Amour de Dieu et la Croix de Jésus folgen ließ.

Nicht ganz mit Unrecht wurde das über 900 Seiten zählende Werk
als ein « totum per accidens » bezeichnet, dessen einzelne Partien jedoch
sehr gediegen sind. Der bindende Wille des Verfassers verstand es, sie

zur Einheit zusammenzuschweißen und in ihnen einen wahren Fortschritt
des in Betracht kommenden Gedankens zu verwirklichen. In sechs
Hauptkapiteln handelt P. Garrigou 1. von der Liebe Gottes zu uns und von der
Antwort, die Gott erwartet ; 2. von der Liebe zu Gott und von der Abtö-
tung ; 3. von den Gesetzen des Fortschritts in der Liebe ; 4. von der
Kreuzigung der Empfindlichkeit (Les croix de la sensibilité) und von dem
Eintritt in den Erleuchtungsweg ; 5. Von den Nächten des Geistes ; 6. von
dem Leben der Vereinigung durch Jesus und Maria.

Den hervorragendsten Wert gibt u. E. der Arbeit die in Kapitel 2

des ersten Hauptteils mitaufgenommenen Abhandlung « Über das Problem
der reinen Liebe zu Gott ». Vor Jahren bereits wiesen wir in unserer « Aszetik
des hl. Alfons von Liguori» (s. S. 107, 1. Aufl. Paderborn 1924) auf die
grundlegende Bedeutung dieser Frage hin, die inzwischen durch die
gediegene Arbeit von Dr. Kuleska (La doctrine mystique de Richard de

Saint-Victor, Thèse présentée à la faculté de Fribourg) eine Erweiterung
erfuhr. P. Garrigou hat diese Frage mit der ihm eigenen Geistesschärfe
aufgegriffen und durchleuchtet und uns an der Hand derselben die genaue
Lehre des hl. Thomas dargetan. Wie manches ließe sich jedoch über diesen
Gegenstand noch sagen

Die 1928 erfolgte Erhebung des hl. Johannes vom Kreuz brachte es

naturgemäß mit sich, daß der Verfasser seine eigene Stellungnahme zu den
Lehren des großen Geistesmannes abermals durchprüfte. So entstand in
dem Vorwort jene Abhandlung : La théologie de saint Thomas et la
spiritualité de saint Jean de la Croix. In einer gediegenen Abhandlung des
« Bulletin Thomiste » (Mai-Juli 1930) hat sich ein Mitbruder P. Garrigous,
P. Hugueny O. P., über die Übereinstimmung und den Zusammenklang
dieser Lehren geäußert. Er bringt wichtige Unterscheidungen und behauptet,



Literarische Besprechungen 123

daß die Lehren des hl. Johannes vom Kreuz sich zu jenen des hl. Thomas
hinzugesellen « comme les lignes espagnoles de chemin de fer s'ajoutent
aux lignes françaises. L'écartement des rails n'est pas le même ; pour
passer de France en Espagne il faut changer de train ; de saint Thomas à

saint Jean de la Croix, il y a changement de perspective et de vocabulaire. »

Uns scheint diese Bemerkung richtig und obwohl zwischen beiden Lehren
keine Gegensätzlichkeit besteht (surtout pas, wie P. Hugueny sich ausdrückt,
cette opposition de « doctrine extrême » à « doctrine moyenne »), so dürfen
doch manche Schwierigkeiten nicht übersehen werden. Die Textkritik ist
heute über manches noch nicht ganz im klaren und wichtige Stellen werden
nicht genügend ins Licht gerückt, wie z. B. jene des X. Paragraphen der
Noche oscura (vgl. Ed. Hoornaert, T. III, p. 34), wo es heißt : « Dieu en
effet n'élève pas à cette contemplation tous ceux qui désirent l'atteindre
en suivant le chemin de l'esprit, il n'en prend pas même la moitié, et lui
seul sait pourquoi. »

Auch das Zeugnis des hl. Alfons, im Vergleich mit jenen des hl. Thomas
und des hl. Johannes vom Kreuz, hat der Verfasser in einem längern Kapitel
(T. II, p. 687-726) einer abermaligen Durchprüfung unterzogen. Er beruft
sich hierbei großenteils auf unser persönliches Zeugnis, so wie wir es in
einem ausführlichen, auch in Separatdruck erschienenen Artikel der « Vie

Spirituelle » (Juni 1927) und in der 3. Auflage unserer Aszetik des hl. Alfons
(Paderborn 1926, S. 296) zum Ausdruck gebracht hatten. Wir halten auch
heute noch an dieser unserer Auffassung fest und gedenken dieselbe in einer
neuen Schrift eingehend zu berechtigen. Als Ganzes genommen, gibt es

keinen großen Unterschied zwischen den Lehren des hl. Thomas, so wie
sie die « Vie Spirituelle » dartut, und jenen des hl. Alfons. Doch muß
zwischen dem « Geiste » des heiligen Lehrers und dem « Buchstaben »

unterschieden werden. Auch dürfen die Zwischenstufen nicht übergangen werden,
wie es P. Garrigou-Lagrange selbst in einem überaus schönen und bedeutungsvollen

Artikel der « Vie spirituelle » (September 1927 : « Ne brûlons pas
les étapes ») dargetan hat. Vollkommenheit besagt eben eine « Fülle », und
damit die in einer Fülle enthaltenen Triebkräfte und Möglichkeiten zur
Geltung und zur Auswirkung kommen, genügt es nicht bloß zu tun und
zu handeln ; man muß sich auch von höhern Elementen « behandeln » lassen.

Wir wünschen, daß P. Garrigou-Lagrange uns noch viele ähnliche
Spezialarbeiten wie «L'Amour de Dieu et la Croix de Jésus» schenke,
die das herrliche Gebiet unserer alten Geisteslehre verjüngen, befruchten
und wie im Lichte des Wetterleuchtens durchzucken und verklären.

Freiburg (Schweiz). P. Dr. Karl Keusch C. Ss. R.

Philosophie.

Dr. P. G. M. Manser 0. P. : Das Wesen des Thomismus. Freiburg,
(Schweiz), St. Paulus-Druckerei. 1932. vn-501 SS.

Das Buch bietet die unter gleichem Titel im « Divus Thomas » (Freiburg)
seit 1924 erschienenen Artikel, die P. Manser, vielfachen Wünschen nach-



124 Literarische Besprechungen

gebend, nun in Buchform erscheinen läßt. Hinzugefügt wurden als Anhang :
X. Ein 1924 in Zürich gehaltener Vortrag : « Thomas im Lichte der
Weltphilosophie und im Lichte des XIII. Jahrhunderts » ; 2. ein 1931 ebenfalls
in Zürich gehaltenes Referat : « Der Kampf um daâ Kausalprinzip » ; 3. eine
Erklärung von IV. Metaph., lect. 2, die dartut, daß dort S. Thomas « die
Realdistinctio von Wesenheit und Existenz nicht geleugnet ».

Das Wesen des Thomismus besteht in der folgerichtig und allseitig
durchgeführten Lehre von Akt und Potenz. « Thomas ist im Mittelalter
und vor allem im XIII. Jahrhundert nicht der einzige, der die Theorie von
Akt und Potenz zur seinigen gemacht hat. Auch bei den übrigen
Scholastikern, besonders den großen, spielt die aristotelische Lehre vom real
möglichen und real wirklichen Sein eine große Rolle. Was ihm aber, unseres
Erachtens, eigen und daher eigentümlich ist, das war die scharfe logische
Durchführung und Weiterführung der Unterscheidung von Akt und Potenz
in seinem Systeme. In diesem Sinne wurde die aristotelische Lehre von
Akt und Potenz bei ihm zum eigentlichen Einverleibungsprinzip der
verschiedenen Elemente, die er aus verschiedenen Quellen in seiner Synthese
aufnahm, wurde sie zur wissenschaftlichen Grundlage der Lösung von
Glaube und Wissen, wurde sie zum Unterscheidungsmerkmal von den
übrigen Richtungen des XIII. Saeculums, wurde sie zum Zentralgedanken
all seiner wichtigsten verschiedenen philosophischen Lehrpunkte und
methodischen Momente » (S. 10). An der Hand der Werke des hl. Thomas und
mit umsichtiger Geschichtskenntnis zeigt dies P. Manser. Seine lebensvolle

Darstellung läßt die großen Vorzüge des thomistischen Lehrgebäudes
in helles Licht treten, besonders dessen festen innern Zusammenhang. Man
begreift daraus die Entschiedenheit, mit der P. Manser sich gegen einen
« Halbthomismus » wendet. « Bei einem derartig architektonischen Systeme,
wie das thomistische ist, und das der Meister auf der aristotelisch-christlichen

Lehre von Akt und Potenz als Grundprinzipien mit einer die Gegner
verblüffenden eisernen Logik und Systematik aufgebaut hat, wird es immer
gefährlich sein, aus dem Bau Einzelblöcke herauszubrechen » (S. vi). Das
will aber keineswegs Unduldsamkeit gegen anders Denkende bedeuten.
Mit Entschiedenheit vertritt P. Manser die Ansicht, daß die Lehre des
sachlichen Unterschiedes von Wesen und Dasein in den Geschöpfen den
tiefsten Unterschied zwischen Gott und Geschöpf klar lege und zugleich
auch die Grundlehre des Thomismus überhaupt sei. Doch sagt er : « Wir
verdammen niemanden, der anders denkt, vindizieren uns aber das Recht,
die thomistische Stellung zu verteidigen» (S. 353). «Die Kirche hat die
Frage (über das Verhältnis von Wesen und Dasein in den Geschöpfen),
wenigstens bis dato, der wissenschaftlichen Entwicklung überlassen. Persönlich

freuen wir uns dessen. Die innere Lehrentwicklung soll einen möglichst
weiten Spielraum haben. Sie wird von selbst zu den innerlich notwendigen
Resultaten gelangen » (S. 366). Die Lehre über das Verhältnis von Wesen
und Dasein in den Geschöpfen ist in dem Buche mit besonderer Sorgfalt
behandelt, sowohl geschichtlich : « Geschichtliche Skizze der Realdistinctio
von Thomas bis heute » (S. 356-367) ; « Entwicklung der Realdistinctio vor
Thomas » (S. 368-395), als auch erklärend nach den Werken des hl. Thomas :



Literarische Besprechungen 125

« Thomas und die Realdistinctio » (S. 395-415). Die ausführliche Behandlung
der Analogie und analogen Gotteserkenntnis zeigt uns P. Manser als

gründlichen Metaphysiker. Sehr bedeutsam ist auch die Abhandlung über
die Weltschöpfung. P. Manser kommt zum Ergebnis, daß auch Aristoteles
eine Schöpfung aus Nichts noch nicht ausdrücklich gelehrt habe ; es scheine,
daß Philo von Alexandrien « als der erste die Creatio ex nihilo in die
philosophisch-wissenschaftliche Sprache eingeführt» (S. 436).

In dem Buche des P. Manser finde ich kaum etwas, das ich beanstanden
möchte. Dem « Ganzthomismus » des Verfassers stimme ich bei. Auch mit
den Ausführungen über den Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben
bin ich insofern einverstanden, als ich zugebe, daß die Art und Weise,
wie dieser Beweis gewöhnlich gegeben wird, nicht durchschlagend ist, oder
doch wenigstens keinen neuen selbständigen Beweis ergibt. Ich halte aber
dafür, daß man einen solchen Beweis erbringen kann, aus der äußeren
gegenständlichen Formalursächlichkeit Gottes. Die äußere Formalursache
ist eine doppelte : das Vorbild (exemplar) und der artbestimmende Gegenstand.

Gott ist nun zwar nicht artbestimmender Gegenstand des menschlichen

Verstandes und Willens, wohl aber Gegenstand der Glückseligkeit
des Menschen.

Rom (S. Anselmo). 1'. Jos. Gredt O. S. B.

G. Söhngen : Sein und Gegenstand. Das scholastische Axiom ens et
verum convertuntur als Fundament metaphysischer und theologischer
Spekulation. Veröffentlichungen des katholischen Institutes für
Philosophie Albertus-Magnus-Akademie zu Köln, Bd. II, Heft 4. Münster i. W.,
Aschendorff. 1930. xïx-334 SS.

Eine hervorragende Leistung, zu der man dem Verfasser, dem
Geschäftsführer der Albertus-Magnus-Akademie Köln, wie auch der
katholisch-theologischen Fakultät der Universität Tübingen, der der Verfasser
diese Arbeit zur Erlangung des theologischen Doktorgrades vorgelegt hat,
nur gratulieren kann. Aber auch jeder Thomist muß seine Freude haben
an diesem Buch, das nicht etwa den tastenden Versuch eines Schülers,
sondern die bewußte Tat des Meisters darstellend auf jeder Seite, von der
ersten bis zur letzten, von der Vortrefflichkeit und Gegenwartsbedeutung
der aristotelisch-thomistischen Philosophie beredtes Zeugnis ablegt. Wer
die Genialität eines Aristoteles und eines Thomas von Aquin auf dem
Gebiete des Erkennens, der Erkenntniskritik und der Metaphysik — auch
wenn er ihre diesbezüglichen Lehren bereits kennt — ; wer namentlich
ihr Geschick bewundern will, mit dem sie, die Repräsentanten der « alten »

Philosophie, die Probleme aufgefaßt und gelöst haben, die bis zum
heutigen Tag Gegenstand heißen Ringens für die Erkenntnistheoretiker
sind ; wer wissen will, was beide an platonischem bzw. augustinischem
Lehrgut aufgenommen, aber auch was sie an Wahrem und Bleibendem
an den modernen Lehrmeinungen bereits vorweggenommen haben, der
vertiefe sich in dieses Buch. Gediegen und praktisch, was seine äußere



12b Li tera rische Besprechungen

Aufmachung, was Druck, Einteilung, die Überschriften auf den einzelnen
Seiten, die Numerierung der einzelnen Abschnitte, welch letztere ein
bequemes Vorwärts- und Rückwärtsverweisen ermöglicht, was schließlich
das der Einteilung entsprechende ausführliche Inhaltsverzeichnis angeht,
hält es an seinem Inhalt den Leser in ständiger Spannung und gibt ihn
nicht wieder los, bis es zu Ende ist. Und doch kann es ob der Fülle der
Probleme und der Tiefe der fortwährend am Werke befindlichen Spekulation
nicht in einem Zuge durchgelesen werden, sondern verlangt konzentrierteste
Aufmerksamkeit und intensive Mitarbeit. Mit sicherheitgebender und
durchaus sachbestimmter Souveränität hat es der Verf. in anschaulicher,
klassischer Sprache geschrieben. Er beherrscht die einschläglichen Lehren
der heute einflußreichsten Philosophen, eines Kant, Hegel, Brentano,
Husserl, Scheler, Nicolai Hartmann und anderer, verwertet aus ihnen,,
was er nur verwerten kann, und bahnt so die längst erwünschte und von
ihm selbst erneut geforderte Verbindung an zwischen Aristoteles-Thomas
und Thomismus einerseits und der modernen Philosophie andererseits.
Gleiche Beherrschung des Stoffes und große Vertrautheit mit den Texten
der aristotelischen und thomistischen Werke offenbart der Verf. beim
positiven Aufbau. Die sublimen, bei der menschlichen Erkenntnis in
Betracht kommenden Geistesgebilde und Seinsheiten, der Erkenntnisakt
und seine Intentionalität, das eingeprägte und das ausgeprägte Erkenntnisbild,

die Rezeptivität, Spontaneität und Produktivität des Erkennens.
Wahrheit, Gewißheit und Evidenz, Transzendenz und Immanenz, Fremd-
und Selbsterkenntnis, alle diese Dinge werden mit sicherem, feinfühligem
Finger abgetastet und in ihren Strukturen bis in die letzten Verästelungen
bloßgelegt. Die aus Aristoteles und Thomas ausgewählten Texte sind in
der Ursprache und in vorbildlicher Übersetzung wiedergegeben und vielfach
in neue treffliche Beleuchtung gerückt.

Nur kurz kann der Inhalt des Buches skizziert werden. Das
scholastische Axiom : ens et verum convertuntur soll problemgeschichtlich und
phänomenologisch analysiert und dadurch das ontologische Fundament
gesichert werden, auf dem spekulative Metaphysik und Theologie stehen.
Darum wird in der Einleitung zunächst das Axiom in seiner Problem-
haftigkeit gezeigt und daran Methodisches zum Problembegriff überhaupt
angefügt. — Dem ontologischen Verhältnis von Denken und Sein ist in
neuester Zeit vor allem Nicolai Hartmann in seiner Metaphysik der
Erkenntnis nachgegangen. Mit diesem Werk setzt sich der Verf. im ersten
Teil eingehend auseinander, in der Absicht, die alt eingewurzelten
dogmatisch-konstruktiven Vorurteile gegen die aristotelisch-thomistische Ontologie

abzubauen und dadurcli ein Stück Kantianismus, dem auch
N. Hartmann noch huldigt, zu zerstören (S. 109). Den drei Thesen der
Metaphysik der Erkenntnis, in denen Hartmann die gnoseologische
Transzendenz, die ontologische Immanenz unseres Erkennens und die
metaphysische Irrationalität des Seins lehrt, werden entsprechende scholastische
Gegenbilder entgegengestellt. Sie sind vorerst nur Andeutungen zu weitern
Forschungen, die im zweiten und dritten Teil des Buches vorgelegt werden.
Die Gegenüberstellung führt bei den beiden ersten Thesen zu einer ziemlich



Literarische Besprechungen 127

weitgehenden Übereinstimmung zwischen N. Hartmann einerseits und der
Scholastik andererseits, während bei der dritten, der sogenannten
Irrationalitätsthese, wenigstens in der weitern Verfolgung der Unterschied sich
mehr bemerkbar macht. Weil nach Hartmann Erkennen wesentlich nur
ein Abbilden der ansichseienden Sache ist, kommen Denken und Sein nie
zu intentionaler Deckung, es bleibt ein denkfremder (irrationaler) Rest.
Bezüglich dieses gibt es aber keine positive Metaphysik, sondern allenfalls
nur eine negative, eine kritische Metaphysik im Sinne Kants als
Grenzbestimmung der ratio. Ein intellectus infinitus ist infolgedessen zum
wenigsten eine unstützbare Konstruktion. Denn gibt es bei uns keine
intentionale Identität zwischen Denken und Sein, wie die genuine Scholastik
sie lehrt, dann kommen wir bei Gott auch nicht vermittelst der analogia
entis zur Annahme der realen Identität zwischen Denken und Sein. Das
ens infinitum wäre also sowohl hinsichtlich seiner selbst als auch besonders
mit Bezug auf uns gänzlich inintelligibel. Es ist klar, daß angesichts dessen
der Versuch, Hartmanns Irrationalitätsthese im Geiste einer scholastischen
Metaphysik und Theologie auszuwerten, scheitern muß (68). Nichtsdestoweniger

muß gesagt werden, daß seine Metaphysik der Erkenntnis viele
wesentliche Ausgangspunkte mit dem aristotelisch-scholastischen Denken
gemeinsam hat (103). Die scholastische Metaphysik hält die Mitte ein
zwischen einer antinomischen Ontologie, die Denken und Sein entgegensetzt,
und einer idealistischen Ontologie, die Denken und Sein völlig gleichsetzt.
Sie ist « eine kritisch oder gemäßigt realistische Ontologie, die sich streng
an die Analyse des reinen Inadäquationsphänomens hält und Denken und
Sein als zwei Glieder einer Relation inadäquat aufeinander bezieht » (105).
Sie ist im Grunde realistisch und idealistisch zugleich und trägt deshalb
ein Doppelantlitz. Für sie sind realistische Dualität und idealistische
Identität von Denken und Sein nicht Gegensätze, sondern Dinge, die sich

zur Einheit verbinden. Sie unterscheidet ein doppeltes Denken, das
empirische oder menschliche und das transzendentale oder unendliche.
Das empirische Denken ist auf das Seiende als sein fundamentum oder
seine mensura gestellt, das Seiende selbst weiterhin auf das transzendentale
Denken. Die Angemessenheit des empirischen Denkens an das Seiende
ist die empirische Wahrheit oder Erkenntniswahrheit, die also dem Denken
oder seinen Begriffen und Urteilen anhaftet ; die transzendentale Wahrheit
jedoch ist eine Wahrheit des Seins oder WesensWahrheit, nämlich die
Angemessenheit des Seienden oder seiner Wesenheiten an das transzendentale

Denken. Das empirische Denken hat abbildliche Wahrheit, das
transzendentale Denken ist die urbildliche Wahrheit : die prima Veritas,
qua omnia vera sunt (256).

Diesen Gedanken entsprechend, die in der Abhandlung freilich erst
später formuliert und weiter ausgesponnen werden, zerlegt der Verf. das
Axiom ens et verum convertuntur in zwei Teile und behandelt im zweiten
Teil des Buches den zweiten Teil des Axioms : omne verum est ens und im
dritten Teil des Buches den ersten Teil des Axioms : omne ens est verum.
Demgemäß trägt der zweite Teil des Buches die Überschrift: Die
Seinsbestimmtheit des Denkens und der dritte Teil : Die Denkbestimmtheit



128 Literarische Besprechungen

des Seins. Aus der Fülle der behandelten Gegenstände seien einige namhaft
gemacht. Aus den allgemeinen Erörterungen über die Gegenständlichkeit
unserer Erkenntnis im zweiten Teil werden vier Hauptprobleme
herausgestellt, die in den nächsten Hauptstücken in folgender Reihenfolge
behandelt werden : die Vergegenständlichung oder die Erkenntnistätigkeit,
die Erkenntnisursächlichkeit, das Wahrheitsbewußtsein oder die Erkenntnisgewißheit

und die Wesenserkenntnis oder Erkenntnisgültigkeit. Die
Erkenntnistätigkeit ist wesentlich actio immanens und nicht transiens.
Nur per accidens kommt ihr das Produzieren eines Terminus, des

ausgeprägten Erkenntnisbildes, zu. Sie zeigt sich uns in einem Aufbau von
drei Schichten. Der tragende Unterbau ist die seinsmäßige Bestimmtheit
des Subjektes vom Objekt her, der wesentliche Aufbau das innerliche
Erfassen dieser Bestimmtheit als einer Gegenstandsbestimmtheit. Und der
nähere Ausbau ist die verarbeitende Gestaltung des Unfertig-gegebenen
zu einem Bilde : Rezeptivität, Spontaneität und Produktivität des
Erkennens (135). — In tiefgründiger, selbständiger Weise und doch wieder
im engen Anschluß an Aristoteles-Thomas entwickelt der Verf. sodann
S. 147 ff. den Evidenzbegriff, indem er ihn vom Wahrheitsbegriff aus
angeht. Diese Abhandlung ist einer der Glanzpunkte des Buches. Er
schreibt : Die Wahrheit über eine Sache ist bereits eine Beziehung (des
erkennenden Intellektes zur Sache), die Wahrheitsgewißheit als Gewißheit
von einer Wahrheit ist also eine zweite Beziehung über der ersten gelagert.
Wahrheit kommt nur der Erkenntnis zu und nicht (in sensu proprio) der
Sache. Wahrheitsgewißheit ist also das Wissen um die Wahrheit einer
Erkenntnis. Träger der Wahrheit ist das erkennende Subjekt, Wahrheitsgrund

das erkannte Objekt. Dementsprechend ist Gewißheitsträger das
wissende (Gewißheit habende) Subjekt und Gewißheitsgrund die Wahrheit
der Erkenntnis, d. h. die Einsichtigkeit der Erkenntnis als wahrer Erkenntnis.
Wie es nun immanente und transzendente Wahrheit gibt, nämlich
Übereinstimmung der Begriffe untereinander (Richtigkeit) und mit den Sachen,
so auch immanente und transzendente Einsichtigkeit, Einsichtigkeit der
innern und der äußern Entsprechung der Begriffe. Die transzendente
Einsichtigkeit ist das Problem, um das es sich handelt. Transzendente
Wahrheit und Einsichtigkeit kann einem Gegenstand und Sachverhalte
nicht rein in sich zukommen, sie kann sinnvoll nur das transzendente
Verhältnis von Begriff und Gegenstand betreffen, die adaequatio rei et
intellectus. Wahr ist weder die Sache für sich noch der Akt rein in sich
(nach seinem bloßen esse in subjecto), sondern die Beziehung zwischen
Akt und Gegenstand. Als Gewißheitsgrundlage der transzendenten
Wahrheitsbeziehung bleibt mithin nur übrig die Einsichtigkeit dieser Beziehung.
Nun kann aber die Beziehung zwischen Akt und Gegenstand von zwei
Seiten gesehen werden : als Beziehung des Aktes zum Gegenstand und
als Beziehung des Gegenstandes zum Akt. Nur die erstere ist im eigentlichen
Sinne wahr und real. Freilich hat die reale maßnehmende Beziehung des
Aktes zum Gegenstand ihren Grund in der idealen maßgebenden Beziehung
des Gegenstandes zum Akt : die logische Wahrheit des Aktes gründet in
der ontologischen Wahrheit der Sache, in der transzendentalen Abgestimmt-



Literarische Besprechungen 129

heit des Seienden auf ein Denken überhaupt. Infolgedessen ist Gewißheitsgrundlage

die Einsichtigkeit der transzendenten Wahrheitsbeziehung von
Akt und Gegenstand, die eigentlich und wirklich im erfassenden Akte
dem Subjekt immanent ist. Einsichtig im strengen Sinn ist so der inten-
tionale Akt, und zwar nach seiner erfassenden oder gegenständlichen Seite,
d. h. insofern er vom Objekt als Maßgrund ideal bestimmt ist. Wir können
also folgende Begriffsbestimmung wagen : Evidenz ist die an einer
Erfassung haftende Sichtigkeit ihrer gegenständlichen Bestimmtheit. In
diesem Evidenzbegriff ist es dem Verf. gelungen, die beiden in Betracht
kommenden Momente mit Geschick in das richtige Verhältnis zueinander
zu bringen. Der bestimmende Einfluß der Objekte, der Dinge der Außenwelt,

wird kräftig unterstrichen, aber auch das erkennende Subjekt kommt
zu seinem vollen Recht. Die Dinge, deren Dasein uns verbürgt werden
soll, können ja nicht für sich selber bürgen, denn ihr Erfaßtsein findet
sich nicht an ihnen, wohl aber in unserm Denken. Das Dasein unseres
Denkens und Erkennens ist uns aber gewisseste Tatsache und kann darum
für erfaßtes anderes Dasein bürgen. So wird die Evidenz nicht in die
Einsichtigkeit oder unmittelbare Selbstbezeugung der Sache selbst für ihr
Erfaßtsein gelegt — « für die platonische und phänomenologische Wesensschau

und den augustinischen Teilnahmegedanken macht sich diese

.objektive Evidenz' gut » (S. 162) —, sondern in die Selbstbezeugung des
Erkenntnisaktes für seine Gegenständlichkeit oder Sachgebundenheit — und
das ist aristotelisch-thomistisch gedacht. — Ist die Evidenz damit auch
eine reflexive — in der Rückbesinnung bezeugt sich der Erkenntnisakt
als sachgebunden —, so ist sie doch keine bloß subjektive, sondern immer
noch eine objektive Evidenz. Denn von den erfaßten Dingen wird
zurückgegangen auf unser seiendes, keineswegs bloß subjektives Subjekt und
dessen Erkenntnisakte und ihre seinsmäßige Korrelation oder ontologische
Wahrheit, in der die Objektivität der intentionalen Akte, d. h. deren
Transzendenz auf ansichseiende Gegenstände, gewährleistet ist. Dem
soeben entwickelten Evidenzbegriff entsprechend ist bei der übernatürlichen

Glaubensgewißheit der objektive Gewißheitsgrund die prima Veritas
ut revelans, also der sich dem Geschöpf gnadenhaft selbstbezeugende Gott,
und nicht schon die prima Veritas in essendo oder in se subsistens. —
Bezüglich der Wesenserkenntnis und des Wesens der Erkenntnis wird
S. 210 zusammenfassend gesagt : Das Wesen der Erkenntnis, d. h. die
Spontaneität des intentionalen Aktes, vermöge deren der Geist schlicht
ins Sosein oder vielmehr Wesensein selbst zugreift und es erfaßt, bedeutet
die Möglichkeit der Wesenserkenntnis ; das Wesen der Erkenntnis enthält
die Entscheidung über die Erkenntnis des Wesens. Diese Wesenserkenntnis,
die als Wesenserkenntnis das Sinnlich-gegebene und Erfahrbare wohl zum
Ausgangs- und Stütz-, aber nicht zum Ziel- und Endpunkt hat, ist der
Schlüssel zu transzendentalen, unsere Erfahrung übersteigenden, analog
durch alle Seinsstufen hindurch und hinauf geltenden Grundbegriffen und
darin einbegriffenen GrundVerhältnissen. Mit der analogen Begriffsbildung
steht und fällt aber die Theologie sowohl in dem weiten ontologischen
als auch in dem engern streng übernatürlichen oder glaubenswissenschaft-

Divus Thomas. 9



130 Literarische Besprechungen

liehen Sinn. Selbst für die jenseitige Gottesschau ist die thomistische
Auffassung vom Wesen der Erkenntnis und der Wesenserkenntnis von
großer Bedeutung. -—• Das Schlußstück des zweiten Teiles des Buches
hat folgenden Inhalt (S. 251 f.) : Die realistische These (von der
Seinsbestimmtheit des Denkens) vertritt die Geschiedenheit von Denken und
Sein und die darin eingeschlossene Einbettung des Denkens in das Seiende.
Unser denkendes Subjekt ist in die Seinsweit eingeordnet, insofern es selbst
zu ihr gehört als ein seiendes Subjekt ; und es ist auf das Seiende
hingeordnet, insofern es das Seiende erkennen soll. Das Sein hat mithin das
Übergewicht über das Denken. Das Ansichsein der Gegenstände ist die
fundamentale Seinsweise gegenüber ihrem Gedachtsein. Das denkende
Subjekt wird auf das ansichseiende Objekt hingezogen vop dessen Schwerkraft.

Während die ansichseiende Objektwelt in keiner Weise davon
berührt wird, ob und wie denkende Subjekte sich mit ihr erkennend
befassen, leben diese ganz von Gnaden der ansichseienden Sachen. Die
Verwirklichung und Daseinserweiterung des denkenden Vermögens ist die
Sache, die es wirklich denkt. Diese aristotelische « Sachlichkeit » wurde
den mittelalterlichen Theologen zu einer religiösen Geisteshaltung, welche
sie nannten : potentia oboedientialis, « hinhorchende Empfänglichkeit » für
die uns umfließende Fülle des göttlichen und gottgeschaffenen Seins. —
Zwischendurch kritisiert der Verf. Kants Kategorienlehre, seine Theorie
des Allgemeingültigen und anderes, ferner Husserls, Brentanos und
Hartmanns Bildertheörie, die phänomenologische Theorie der Wesensgültigkeit,
den Teilhabegedanken Piatons, Augustins und Schelers und andere seinen
Ausführungen entgegenstehende Ansichten.

Es folgt der dritte Teil des Buches : omne ens est verum oder die
Denkbestimmung des Seins, in dem der Verf. in geistvoller Weise das Bild
des aristotelisch-thomistischen Idealismus entwirft. Denn, wie schon
angedeutet wurde, ist die aristotelisch-thomistische Seins- und Erkenntnislehre
neben der realistischen auch als eine idealistische Denkweise anzusprechen.
Ja, die idealistische These erhält den metaphysischen Vorrang vor der
realistischen. Gemäß der Unterscheidung eines doppelten Subjektes oder
Denkens, des empirischen, menschlichen und des transzendentalen,
göttlichen ist auch eine doppelte Objektivität und damit eine doppelte
Wahrheitsgleichung zu unterscheiden. Die augustinisch-thomistische Erkenntnismetaphysik

dieser doppelten Wahrheitsgleichung wird in der « Der Logos
in der Seinsweit » überschriebenen Erörterung S. 317 f. in drei
Hauptgedanken mit je drei Untergedanken wie folgt zusammengefaßt. Der
erste Hauptgedanke ist die Gottgesetzlichkeit oder Gotturbildlichkeit für
alles geschöpfliche Sein und Denken (Theonomie im Gegensatz zur
Autonomie). Nicht der Mensch ist das Maß der Wahrheit, sondern der
Schöpfer. Gott ist die vollkommenste Wahrheit : die Übereinstimmung
oder identitas von Denken und Sein. Er ist die Urwahrheit : das Maß
aller Dinge und ihrer Wesensstufung. Er ist insbesondere der Urgrund
des menschlichen Denkens und Erkennens. Der zweite Hauptgedanke
ist die Gottebenbildlichkeit unseres Denkens und Erkennens. In der
Gottgesetzlichkeit liegt die Gottebenbildlichkeit unseres Erkennens, seine Würde



Literarische Besprechungen 131

beschlossen. Unser Denken ist erschaffenes Licht vom unerschaffenen
Licht. Das unendliche Verhältnis von Vater und Sohn wird hier in
endlicher Weise nachgebildet. Unser Denken der geschaffenen Dinge ist ein
Nachdenken der göttlichen Gedanken. Der identitas von Denken und Sein
im göttlichen Geist entspricht als Abbild eine conformitas von Denken
und Sein im Menschengeist. Der dritte Hauptgedanke ist die Gottgeistig-
keit alles Seienden. Gott ist ein denkender Geist. Das Weltall ist von
Gottes Geist durchleuchtet. Es enthält als seine Schöpfung in bezug auf
ihn keinen alogischen irrationalen Rest. Unser Geist ist ein Fünklein aus
Gottes Sonnenlicht. Es faßt die Sonne nur zum kleinsten Teil ; so bleibt
ein unendlicher superrationaler, überbegrifflicher Rest. — Den Beschluß
des ganzen Buches endlich bildet eine Darstellung der problemgeschichtlichen

Außenansicht der aristotelisch-thomistischen Synthese von Realismus

und Idealismus, in der unter Berufung auf die vorhergehenden
systematischen und problemgeschichtlichen Untersuchungen gezeigt wird, wie
Aristoteles der Moderator und Systematiker der platonischen Spekulation
ist und Thomas, indem er sich für Aristoteles einsetzt, zum Moderator
und Systematiker der augustinischen Spekulation wird. Er hat einen
zusammenschauenden Blick für das Wesenhafte, das in der Tiefe Aristoteles
mit Piaton und darum auch mit Augustinus verbindet. Und dies wesenhaft
Verbindende ist : die realistische These « omne verum est ens » gilt, weil
die idealistische These gilt und sie begründet : « Omne ens est verum ».

Das Buch verdient es, daß es baldigst bis zum letzten Exemplar
ausverkauft sei. In der Neuauflage wird dann der Verf. die kleinen Schönheitsfehler

selber verbessern, die dem Werke jetzt noch anhaften.

Maria-Laach. P. Petrus Wintrath O. S. B.

L. Bridet : La théorie de la connaissance dans la philosophie de
Malebranche. Paris, Rivière. 1929. 367 SS.

Bridet bietet im 14. Bd. der Bibliothèque de Philosophie (E. Peillaube)
eine wertvolle Studie über Malebranches Erkenntnistheorie. Diese eigenartige

Erkenntnistheorie des Oratorianers nimmt ihren Ausgangspunkt in
dem Cartesianischen Dualismus zwischen Leib und Seele, der hier bis zum
Gegensatz gesteigert wird. So besteht das eigentümliche dieser Lehre darin,
daß Malebranche den inneren und äußeren Sinnen jede Erkenntnis
abspricht und die Gewißheit ausschließlich auf die intellektuelle Intuition
begründet. Deshalb sind die sinnlichen Wahrnehmungen (sentiments) keine
Erkenntnisquelle. Der Verstand (entendement), durch den wir wirklich
erkennen, ist ein rein passives Vermögen, das einzig und allein darin besteht,
das Erkenntliche zu empfangen. Erkenntlich (intelligible) ist aber nicht
alles, was erkannt werden kann, sondern nur, was aktiv den Geist erleuchtet
und so in ihm eine Erkenntnis hervorruft. In diesem Sinne ist Gott allein
erkenntlich : Er ist die Ursache unserer Erkenntnis ; denn er muß beständig
unsern Verstand erleuchten. Dadurch wird Gott gleichzeitig zum ersten,
ja, zum einzigen Objekt unseres Verstandes, da wir ihn direkt und alles



132 Literarische Besprechungen

andere in ihm erkennen. Gott ist somit wesentlich mit unserm Verstände
vereinigt. Als Ausdruck dieser Vereinigung gebraucht Malebranche das
Wort Anschauung (intuition, vision de Dieu). Durch unmittelbare
Anschauung kennen wir Gottes Existenz und auch sein Wesen, jedoch, zum
Unterschiede von der visio beata, nur in seinem Verhältnis zur Schöpfung.
In Gott, in dem Unendlichen sieht unser Verstand alle ewigen Wahrheiten,
die Ideen, die Zahlen und ihre Verhältnisse. Denn als ewige, allgemeine
Wahrheiten sind sie in dem Unendlichen enthalten und von ihm
unzertrennlich. In Gott erkennen wir auch das Wesen der Körper durch eine
Art « Schema », die sonderbare « geistige Ausdehnung » (étendue intelligible)

; sie ist ein ganz abstrakter Begriff der unbestimmten, räumlichen
unendlichen Ausdehnung. Sie ist nicht eine einfache Idee ; sie ist vielmehr
ein unendlicher Gesichtspunkt (aspect) der göttlichen Substanz, durch
welchen diese die Körper darstellt. Durch dieses allgemeine « Milieu »

erkennen wir alle Körper in Gott. Doch muß diese unbestimmte, allgemeine
Erkenntnis durch Hinzufügung der sinnlichen Wahrnehmungen (z. B. der
Farbe, der Gestalt usw.) bestimmt und begrenzt werden, um die einzelnen
Körper zu unterscheiden. Somit muß Malebranche notgedrungen zugeben,
daß wir von der Existenz der Körperwelt keine eigentliche Erkenntnis
haben, sondern nur eine durch die Sinne gegebene Wahrscheinlichkeit.
Von der eigenen Seele haben wir eine unmittelbare Erkenntnis, doch nur
eine unvollkommene, durch ein inneres Gefühl (conscience). Wir haben
nicht die Idee unserer Seele, folglich kennen wir nicht ihre Natur, wohl
aber ihre Existenz.

B.s Darstellung dieser sonderbaren Theorie ist klar und sachlich,
reichlich und treffend mit Texten belegt. Er analysiert Malebranches
Gedanken bis ins einzelne und verfolgt deren Entwicklung in den
Streitschriften seiner Zeitgenossen. Am Schluß fällt er ein entschiedenes Urteil :

Malebranches System ist nichts als mathematischer Idealismus, aus dem
er nicht auf die Wirklichkeit schließen kann. Inkonsequent mit sich selbst,
will er doch die Wirklichkeit nicht leugnen, über die ihm der Glaube und
die Sinne Aufschluß geben.

Clerf (Luxemburg). P. Joh. Müller O. S. B.


	Literarische Besprechungen

