Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 10 (1932)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Moraltheologie.

H. B. Merkelbach O.P.: Summa theologiae moralis, ad mentem
S. Thomae et ad normam juris novi. T. I: De Principiis. Paris, Desclée
de Brouwer. 1931. 756 pages.

Le R. P. Merkelbach, déja connu par cinq opuscules de théologie
pastorale sans compter de nombreux articles publiés en divers périodiques,
vient de faire paraitre le premier volume d’un cours complet de théologie
morale. Encore un manuel ! dira-t-on peut-étre ? Ne vaudrait-il pas mieux
mettre a jour ceux qui existent, les compléter dans les parties trop som-
maires ou vieillies, sans s’astreindre au labeur énorme de recommencer
a écrire sur des questions déja tant de fois mises au point et qu’il est a
peu prées impossible ou sans grand intérét de renouveler ? Les moralistes
ne devraient-ils pas réserver leurs forces pour faire avancer la solution
scientifique des problémes théologiques que pose, avec une acuité plus grande
de jour en jour, la vie sociale, nationale et internationale et qui sont a
peine abordés, en tous cas trés insuffisamment élucidés par les manuels
classiques ou les traités courants ?

Il est malheureusement trop vrai que des problemes capitaux ont
¢té négligés, du moins n’ont pas été I'objet de tous les soins voulus de la
part des théologiens. On doit reconnaitre que, au lieu d’avoir préparé par
leurs études et publications, certains enseignements du magistére ecclé-
siastique, ils sont en retard sur tels documents pontificaux. Nul doute
que l'encyclique Quadragesimo anno par exemple ne soit trés en avance
sur les manuels et les traités en usage dans le clergé et qu’'un grand effort
ne s'impose pour mettre en lumiere, défendre, expliquer, justifier les points
de doctrine et les directions pratiques que le Pape formule avec une har-
diesse déconcertante pour les esprits attardés, mais libératrice et bien-
faisante pour tout ce qui wvit dans I'Eglise.

I1 serait aisé de dresser une liste de questions d’importance vitale sur
lesquelles on répéte des formules plus ou moins ancestrales, mais qu’on
ne repense pas théologiquement et qu’on laisse trop souvent traiter par
des esprits aventureux et sans préparation, au grand dommage des intelli-
gences et de l'action catholique. Ce décalage et ces retards peuvent s’expli-
quer en partie parce que nombre d’auteurs s’astreignent a écrire sur toutes
les questions, 4 redire — tédche relativement facile — ce qui a déja été
bien dit, au lieu de faire porter leur effort sur I’élucidation des probléemes
difficiles et neufs.

Cependant il est nécessaire que les ouvrages d’ensemble soient pé-
riodiquement renouvelés, non par une simple mise a jour ou l’adjonction

Divus Thomas. 8



114 Literarische Besprechungen

de quelques suppléments, mais par une reprise a pied d’cecuvre. Lt cela
s'impose en théologie morale plus qu’ailleurs. Le P. Merkelbach écrit,
au seuil de son livre, ces lignes dont on pourrait difficilement contester
I'exactitude et la justesse : « Non desunt bona manualia theologiae moralis.
Pauca tamen saeculo elapso prodierunt e schola thomistica. Et quae aliunde
ortum habent, plerumque deficiunt in methodo aut doctrina S. Thomae
(Et l'on sait que le canon 1366 du Code de droit canonique prescrit : Theo-
logiae studia... professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem
doctrinam et principia), vel et in accurata declaratione et demonstratione
notionum et principiorum. Complures ex moralistis attenti sunt practicis
applicationibus, aut contenti recitare opiniones aliorum plusminusve
probabiles ; et pleraque eorum opera nuperrime dictum fuit, exiguitate
vel ipsa forma catechistica quaestionum et responsionum, minus adultam
scientiae aetatem profiteri visa sunt. Reditus ad doctrinam et methodum
S. Thomas qui fructus tam salutares habuit in metaphysica et dogmatica,
non eodem gradu se extendit ad theologiam moralem, propter nocivum
persistens divortium inter theologiam speculativam et practicam. »

Des vues semblables se dégagent de l'histoire de la théologie morale,
au cours des derniers siécles, esquissée par le R. P. Dublanchy dans le
Dictionnaire de théologie catholique (art. Morale). Le méme théme est
développé par Mgr Gieure, évéque de Bayonne, dans sa préface a la theo-
logia moralis thomistica de M. J. B. Dumas, professeur au grand séminaire
d’Aires. Enfin, des réflexions analogues sont faites par M. ]. Leclercq au
début de ses FEssais de morale catholique.

C’est ce qu’avait fort bien compris, depuis de longues années, le regretté
P. Priimmer. 11 a travaillé pendant toute sa carriére & combler cette lacune
en composant, puis en améliorant son Manuale theologiae moralis dont
le Bulletin Thomiste, dans une courte notice nécrologique sur l'auteur,
écrit : « Tout en conservant le cadre et le genre des anciens manuels souvent
plus soucieux de résoudre des cas que de mettre en lumiere les fondements
généraux et le caractére rationnel de la morale chrétienne, le P. Primmer
s’opposa le premier & cette invasion de la casuistique et proposa un ensei-
gnement se réclamant & bon droit pour I’essentiel de la théologie morale
de saint Thomas. Les inévitables imperfections de la réalisation ne doivent
pas faire oublier le mérite qu’il eut a voir clairement la tache qui s’imposait
et a y travailler avec persévérance. La clarté de I’exposé, I'heureux équilibre
des développements de doctrine morale et des données positives de droit
et de jurisprudence, les perfectionnements incessants apportés, ont fait
de ce manuel un des meilleurs, sinon le meilleur, de ceux qui sont actuelle-
ment en usage dans le clergé. »

Le P. Merkelbach a voulu pousser plus avant dans la direction ou
le P. Priimmer s’était engagé, d’abord en abandonnant comme lui la division
ordinaire de la morale spéciale suivant 'ordre des péchés, pour se rallier
a celle de saint Thomas calquée sur 'ordre des vertus. Il écrivait (B. Th.
1925, p. 182) précisément a propos de l'initiative du professeur de Fribourg :
«Le P. Greusen, S. J., analysant naguére un des manuels dont I'auteur
prétendait que l'ordre des commandements est de loin préférable, pour



Literarische Besprechungen 115

la clarté et la bonne méthode en vue d’une connaissance pratique de la
morale, exprimait son scepticisme et demandait que l'on fit loyalement
I’essai de la méthode contraire. Le P. Priimmer a tenté l'essai et on peut
dire qu’il a pleinement réussi. Aussi, osons-nous espérer que l'on rompra
définitivement avec les commentateurs de Busenbaum. La science morale
ne doit pas seulement fournir rapidement une connaissance suffisante
au confesseur ; elle doit nous mettre a méme de nous diriger nous-mémes
et les autres, de défendre ses conclusions, d’émettre des avis et des conseils
motivés, surtout dans les difficultés et les situations compliquées de la
vie moderne. » Pour mieux atteindre ce but, le P. Merkelbach s’est donc
attaché a développer davantage le coté spéculatif et rationnel de la morale
et a construire la morale spéciale en suivant la voie tracée par saint Thomas.
11 nous parait bon d’insister sur les avantages de ce changement.

Le point de vue des préceptes semble étre, au premier abord, le meilleur
de tous, le plus théocentrique, car les commandements positifs et négatifs
sont I'expression de la volonté de Dieu réglant notre agir en vue du salut.
Et pourtant la division suivant les vertus est plus scientifique, 'ordre
des vertus s’impose non pas peut-étre au point de vue strictement péda-
gogique, mais au point de vue supérieur de la formation sacerdotale et
pastorale de 1’étudiant en théologie.

Lles vertus infuses, théologales et morales ne viennent pas moins de
Dieu que les préceptes et, tandis que les commandements demeurent tou-
jours extrinséques a I’homme (quoique la loi et la volonté de Dieu qu’ils
expriment s’intériorisent par I’'amour qui s’y soumet), les vertus sont vrai-
ment des principes d’action qui nous appartiennent comme perfections
vitales de nos facultés et c’est la reine des vertus, la charité, qui fait de
la loi, extérieure a nous, une propension, inclination immanente : Dilige
et quod vis fac. [Lorganisation de la morale autour des vertus est donc
a la fois plus profondément théologique et plus psychologique ; elle satis-
fait mieux les aspirations humaines, le golt légitime pour tout ce qui nous
est intérieur, sans nul détriment du théocentrisme, au contraire.

les préceptes et les conseils sont irréductiblement distincts. Il est
donc difficile a4 priori de faire entrer sans quelque violence, dans une théo-
logie morale divisée suivant les préceptes, la doctrine des conseils évan-
géliques. Saint Alphonse y parvient, mais on ne I'a généralement pas beaucoup
suivi en ce point, et un grand nombre de moralistes laissent a peu pres
complétement de coté I’étude des conseils évangéliques et celle de 1'état
religieux que spécifient les veeux des trois conseils de pauvreté, de chasteté,
d’obéissance. Or on sait quelle place cette étude tient dans la Somme
théologique !.

I’accomplissement du précepte positif, I'abstention de ce qu’inter-
disent les préceptes négatifs s’'imposent sous peine de péché. Le point de
vue des préceptes conduit & élaborer beaucoup plus une théologie des péchés

I Elle se trouve placée dans la 2me section de la 1la et 1lae, relative aux
¢tats spéciaux, la premiére s’occupant des actes vertueux communs a tous les
hhommes et a tous les ¢états.



116 Literarische Besprechungen

a éviter qu'une doctrine des vertus a développer et a parfaire. La morale
tend a se réduire, et I'on sait comment, en fait, elle s’est réduite dans 1'esprit
de beaucoup a la casuistique, cette application nécessaire sans doute, mais
inférieure de ses principes, qui consiste a marquer les limites qu'on ne
saurait transgresser sans faute grave ou légere. Les applications supé-
rieures restent ainsi forcément dans I'ombre. On parle comme s’il n’y avait
qu’a se garder du péché et non a progresser dans le bien. Ainsi entendue,
la morale ne convient plus que pour la conduite des débutants dans la vie
spirituelle, dont toute I'affaire est d’éviter la mort et les chutes mortelles.
Elle n’enseigne plus a conduire les Ames mieux assurées et préoccupées
d’avancer. dans les voies de Dieu, ni surtout les parfaits, dont la grande
affaire est I'union la plus intime possible avec Dieu.

Non seulement elle ne contient plus la doctrine compléte, mais on
v chercherait méme en vain les grandes lignes et les principes généraux
de la vie spirituelle supérieure. De la les distinctions trop tranchées qui
deviennent pratiquement une séparation et presque une opposition entre
la morale, réduite a une casuistique sans noblesse et sans dme, et I’ascétique
et la mystique, définies parfois comme la science des conseils, par oppo-
sition a la morale, science des préceptes. Comme si la perfection de la charité,
en quoi consiste la perfection tout court, était-seulement de conseil et non
de précepte, au moins comme un terme vers lequel il faut tendre ; comme
si la pratique effective des conseils était indispensable a la perfection de
la charité ; comme si la perfection était réservée a 1’état de perfection ou
I'on entre en faisant voeu de suivre les conseils évangéliques. La distinc-
tion des disciplines semble devoir d’autant mieux servir leur progres qu’elle
est plus accusée, mais pour peu qu'on exageére cette distinction entre les
sciences ou les parties d'une méme science, toutes en patissent. Les siécles
de la casuistique n’ont pas été, tant s’en faut, les plus glorieux de la théo-
logie ascétique et mystique. En réalité, la morale, intégralement comprise,
n’est qu'une partie de I'unique science théologique, éminemment spécula-
tive et pratique : l'ascétique et la mystique ne sont pas des sciences auto-
nomes, mais des aspects ou des parties de la théologie morale, aspects
et parties qu'il convient d’ailleurs d’étudier a part, mais sans perdre de
vue l'unité de la science et la continuité de la vie spirituelle.

Ces pensées nous paraissent avoir présidé au travail du P. M. !, beaucoup
plus encore qu’'a celui de ses devanciers, sans en excepter son confrére
de Fribourg.

1 Encore qu'il sacrifie un peu aux fagons de parler courantes, lorsqu’il s'agit
de distinguer 'ascétique de la morale : Moralis stricte dicta agit de actibus neces-
sariis ad finem quatenus in praecepto sunt (secundum viam a peccato purga-
tivam) ; ascetica et mystica de actibus quatenus sunt de perfectione et consilio,
ut melius et plenius finis attingatur ; docent enim vias perfectionis vel ad pro-
ficiendum in virtute et perfectionem acquirendam (secundum viam illumina-
tivam), vel ad unionem contemplativam cum Deo (secundum viam unitivam
et mysticam). Mais il affirme nettement :

In sensu pleno tamen et complete spectato, movalis asceticam et mysticam includit
(C’est moi qui souligne).



Literarische Besprechungen 117

La matiére traitée dans le volume paru est a peu prés la méme que
celle du premier volume du P. Priimmer, a savoir la morale générale, ou
de Principiis et la premiére partie de la morale spéciale, soit les trois traités
des trois vertus théologales. Mais les développements sont plus amples.
Le premier volume du P. Priimmer, qui du reste contient en outre un petit
traité de la vertu cardinale de Prudence, ne compte que 462 pages, il
est vrai tres compactes, celui du P. Merkelbach en comprend 756. Cela
lui permet d’approfondir davantage bien des questions spéculatives qu'il
fut longtemps d’usage de passer completement sous silence, sous prétexte
que c’étaient des problemes philosophiques dépourvus de toute portée et
importance pratique.

Les traités se succédent dans I’ordre suivant : fin derniére, actes humains,
conscience, lois, péchés en général, vertus en général, foi, espérance, charité.

Chacun d’eux nous parait excellent, d'une belle venue et nous ne
saurions exprimer de préférence bien marquée pour I'un ou pour I'autre,
tant la rédaction du volume entier nous semble ferme et soignée et la réussite
complete.

Deés le début du livre, le traité de la fin derniére nous change des breves
et superficielles esquisses auxquelles on était habitué. Tout 'essentiel
de la pensée de saint Thomas et de 1'école thomiste s’y trouve présenté
sous une forme claire et facilement assimilable.

Le traité des actes humains est ordonné selon une division qui se retrou-
vera dans les autres et donnera a cette morale générale un aspect de symé-
trie, mais sans fausses fenétres. L’acte humain est étudié¢ d’abord sous
I'aspect psychologique. On en détermine les conditions, par l’étude de
ses éléments subjectifs : volontariété, liberté (on distingue soigneusement
«les empéchements ou ennemis du volontaire et les empéchements ou
ennemis du libre) et de ses éléments objectifs: essentiel ou objet proprement
dit, accidentels ou circonstances. Suit le chapitre treés fouillé de la
distinction des actes.

On passe alors a 1'étude de la moralité : étude philosophique d’abord
de la moralité en général, puis de la moralité spéciale de l'acte intérieur,
de l'acte extérieur, de l'effet externe, des passions, des circonstances.

La troisieme partie du traité considere I'acte humain surnaturel et
précise les conditions du mérite par rapport a la vie éternelle. Le traité
de la conscience, que le P. Priummer placait aprés celui des lois, est réduit
a trois brefs chapitres sur la conscience morale au point de vue psycho-
logique, la conscience comme régle des actes moraux naturels, la conscience
morale chrétienne, regle prochaine de l'activité surnaturelle. ! 11 est normal
de traiter la conscience avant les lois, car il convient, aussitot les actes
humains, de parler de leur régle immeédiate et prochaine. Quant au renvoi
de la partie spéciale, qui traite des différentes espéces et de la formation
de la conscience, au traité de la prudence, il est on ne peut mieux justifié.
Former la conscience est affaire de la vertu de prudence, la premiére et
la plus importante des vertus cardinales. C’est pour l'avoir un peu oublié

1 Voir la recension snivante. .



I18 Literarische Besprechungen

qu’on insistait tant sur les systémes de morale et que, par suite de ces
anticipations, le traité de la prudence se trouvait réduit a la portion congrue,
quand il n’était pas complétement omis ou si vite expédié qu’autant
elit valu n'en pas parler.

La loi est pareillement envisagée en premier lieu sous l'aspect psycho-
logique ou métaphysique. Les considérations sur la loi éternelle, qui n’in-
téresse pas seulement l'activité volontaire et libre de la créature intelli-
gente, mais toute activité créée, trouvent naturellement place dans cette
section. La suivante traite premiérement des lois qui réglent l'activité
morale naturelle : loi naturelle, loi humaine. Deuxiémement de celles qui
reglent l'acte humain dans l'ordre surnaturel : loi divine positive, loi
ecclésiastique.

Le P. M. reste fidele a I'ordre courant en plagant ici le traité des péchés,
c’est-a-dire des actes non conformes a leur régle. Cet ordre assurément
se justifie, mais davantage encore celui de saint Thomas, dont le traité
des vices et des péchés qui en procedent, est une subdivision du traité des
habitus. Notre auteur fait 14 un sacrifice inutile & la conception abandonnée
par lui de la morale des péchés. Le traité des habitus comprend le triple
probléme des habitus en général sous l'aspect psychologique, des habitus
moraux naturels, des habitus surnaturels ou infus. On voit que la méme
division, parfaitement logique, se retrouve partout.

Ainsi s’achéve la morale générale. Les trois traités de la foi, de l'espé-
rance, de la charité suivent de trés pres dans leur organisation interne
le plan suivi par saint Thomas dans la ITa ITe. Si nous avions une préfé-
rence, ce serait pour ces traités et surtout pour celui de la charité, dont
certaines questions délicates sont élucidées avec une réelle maitrise et
une précision parfaite.

Le P. Merkelbach a toujours soin, en téte des chapitres, d’indiquer
les références principales de saint Thomas et une bibliographie sommaire
contenant tout ’essentiel et évitant d’orienter I'étudiant vers des lectures
peu utiles. On ne peut que reconnaitre et louer, dans le développement
des questions, la netteté des theéses, généralement démembrées en pro-
positions courtes et claires, dont chacune est accompagnée de ses preuves,
la solidité des démonstrations rationnelles. Les preuves d’ordre positif
consistent, ap'rés d’abondantes références a la sainte Ecriture et aux Peres,
en une sorte de résumé des idées qui se dégagent des textes (indiqués mais
non reproduits) plutét qu’en raisonnements plus ou moins subtils et efficaces
sur des fragments de textes. Nouveauté encore et nouveauté heureuse.

On pourra trouver que l'auteur divise et subdivise a 'exces. Ces titres
multiples en caractéres gras frappent en effet I'attention et peuvent parai-
tre a premiére vue surabondants. Toutefois, sans avoir pu faire 1'épreuve
de la valeur pédagogique de l'ouvrage, je pense plutét qu’il vaut mieux,
par souci de clarté et pour aider la mémoire, mettre a part, a la suite des
théses ou propositions principales, les corollaires et les remarques (animad-
versiones) qui les completent. Plusieurs de ces remarques sont extre-
mement précieuses et livrent au lecteur (qui n’a pas le loisir ou les moyens
de fréquenter longtemps les grands maitres) les résultats essentiels des



Literarische Besprechungen I19

maintes controverses savantes et cela sous une forme simplifiée, en quelque
sorte portative.

Disons enfin que 'exécution typographique est parfaite et fait honneur
aux éditeurs.

En louant comme il le méritait, aprés avoir formulé quelques critiques
de détail, I'ouvrage de son confrere et collegue de Fribourg, le P. Merkelbach
écrivait (Bulletin thomiste 1925, p. 184) : « Par toutes ses qualités, nous
pensons que le manuel du P. Priimmer est certainement I'un des meilleurs
qu’on puisse recommander aux membres du clergé. Mais nous espérons
qu’il sera un premier pas dans la voie nouvelle et que l'auteur lui-méme
ou un autre de son école voudra écrire une morale encore plus approfondie,
de caractére tout a fait scientifique et mettant en relief toute I'ampleur
et la profondeur de la doctrine morale de saint Thomas. » Le voeu sera
réalisé, et par celui-la méme qui I'exprimait, si les volumes a paraitre répon-
dent au volume paru. Il n’y a d’ailleurs aucune raison de douter que 1’ouvrage
entier ne tienne les promesses du début. Les quaestiones pastorales de castitate
et luxuria, de embryotomia, de variis poenitentium categoviis, de partibus
poenitentiae et dispositionibus poenitentis déja publiées par le savant auteur
sont une preuve qu’il excelle a traiter d’une maniére pratique les questions
les plus délicates et les plus complexes, comme a résumer clairement les
données de la morale spéculative thomiste et qu’il ne posséde pas moins
les secrets de l'art pastoral que les principes de la science ou cet art
s’éclaire. Nous souhaitons de tout notre cceur l'achévement rapide de
cette « summa theologiae moralis ».

Fribourg. B. Lavaud O. P.

J.-B. Dumas : Theologia moralis thomistica. Vol. 1. Theol. Mor.
generalis. Pars I2: De ultimo fine humanae vitae, de actibus per quos
pervenitur ad beatitudinem aut impeditur beatitudinis via (ubi de Con-
scientia). Paris, Lethielleux. 1931. 280 pages.

Je transcris tout au long le titre de ce premier volume. L’ouvrage
entier doit en comprendre six. Le second terminera la morale générale
en traitant des vertus, des péchés et des lois. Les deux suivants, sous le
titre de morale spéciale, étudieront les vertus théologales et les vertus
morales, ainsi que l’état de perfection. Les deux derniers formeront la
« théologie sacramentaire ».

Ce livre se présente sous des dehors beaucoup moins attrayants que
celul que nous venons de recenser : papier quelconque et un peu gris sur
lequel I'encre ne ressort pas, typographie trop compacte et sans jours,
titres peu visibles, caractéres pateux plutdot que gras pour l'énoncé des
« théses ». On aurait grand tort cependant de céder a ces premiéres impres-
sions peu favorables. Les livres, non plus que les gens, ne doivent étre
jugés sur la mine. Plusieurs ne sont pas beaux, qui sont bons. M. Dumas
a fait un louable effort pour composer une morale vraiment théologique
et rationnelle. Ce n’est pas non plus un de ces travaux qui se bornent a



120 Literarische Besprechungen

répéter, avec quelques modifications d’ordre ou de rédaction, ce que disent
le commun des auteurs. A vrai dire, on voudrait des exposés plus soignés
et puisés aux sources, des doctrines morales non scolastiques et non catho-
liques, que l'auteur réfute en s’inspirant de saint Thomas. I'information
de M. Dumas est trop manifestement de seconde main. Il renvoie a des
manuels quelconques de philosophie. La critique, d’ailleurs, est pertinente
et efficace. Le principal mérite de I’A. est, semble-t-il, de vouloir contribuer
a réformer dans un sens nettement et franchement thomiste, 1’enseignement
de la théologie morale. On peut se demander s’il apporte a cette réforme,
dont ce n’est pas nous qui contesterons 1'utilité ni I'urgence, toute la largeur
et la souplesse d’esprit voulues, mais dans I’ensemble, son effort est heureux,
son exposé fidele. '

Nous noterons seulement la maniere dont proceéde 'auteur dans l'étude
de la conscience. Il I'insére, comme saint Thomas, dans le traité des actes
humains, mais en lui donnant tous les développements qu’elle comporte
aujourd’hui. Il commence par cette remarque que la conscience n’est pas,
a proprement parler, ainsi qu’on le dit communément, la regle de l'activité
humaine, mais une application de cette régle. Une regle, en effet, doit étre
universelle et infaillible et la conscience est strictement personnelle et,
hélas ! faillible. T.a régle supréme est la loi éternelle, la regle prochaine,
la raison droite. On en parle, d’'un point de vue général, au traité des lois,
et, d’une maniére particuliere dans les divers chapitres de la morale spé-
ciale qui considerent précisément les diftérents actes de I’homme par rapport
a leurs régles éloignée et prochaine. Mais au traité des actes humains, dans
lequel on envisage, entre autres questions, la dépendance de la moralité
a ’égard de la raison, on doit étudier cette application de la régle qu’est
la conscience. Le fait que, depuis saint Thomas, ce chapitre s’est consi-
dérablement accru par 'adjonction de multiples questions fort embrouillées,
n’est pas une raison suffisante pour changer un ordre fondé sur la nature
des choses, « siquidem non ex quantitate, sed ejus formali ratione res obtinet
locum in ordine scientifico ».

La principale originalité de l'auteur consiste dans l'effort qu’il fait
pour poser et résoudre en termes philosophiques les problémes moraux
relatifs au doute et & l'opinion. Il étudie d’abord, et fort judicieusement,
la conscience douteuse et les moyens de la rendre pratiquement certaine
au moyen des principes réflexes qui permettent de déterminer si le « prin-
cipe de possession » joue en faveur de la loi ou en faveur de la liberté. 11
déclare adopter en cela la doctrine de saint Alphonse de Liguori. C'est alors
qu’il aborde le probléme de l'opinion et de la probabilité. Aprés avoir
distingué les diverses sortes d’opinion probable par rapport a l'opinion
opposée (rappelons qu’on distingue l'opinion tres probable, par opposition a
une autre peu probable, tenuiter probabilis, I'opinion plus probable en face
d’une moins probable, 'opinion probable en face d’une autre qui lest
également), il déclare : « Ces distinctions sont a la base des systémes de
moralité congus par les moralistes. En supposant des opinions contraires,
I'une en faveur de la loi, 'autre en faveur de la liberté, la question est de
savoir quel degré de probabilité comparative est requis et suffit dans



Laterarische Besprechungen 121

I'opinion favorable a la liberté pour pouvoir la transformer en certitude
pratique. Mais ces distinctions sont factices : non stant. Et, s’appuyant
notamment sur le Probabilisme moral et la Philosophie du P. Richard, O. P.,
il s’efforce de démontrer que deux opinions contraires ne sont pas com-
parables et ne peuvent méme pas coexister (p. 178-181).

« Ergo, c’est la thése XXVIII, probabili alicujus liceitate in materia
quae admittit usum certitudinis indirectae, non est locus quaestioni quis
probabilitatis gradus requiratur et sufficiat illa propositione comparative
ad oppositam, ut possit secundum eam rite conversum ad actionem procedi ;
sed ubi habetur vera probabilitas casus est probabilitatis solitariae, in
quo juxta omnes agere licet; et ubi dicuntur haberi duae probabilitates
mera est apparentia et revera dubii casus in quo ex principio possessionis
quaestio dirimitar. »

Sauf erreur de notre part, les pages ou I'A. développe ces vues sont
des plus intéressantes : on aime voir traiter d’'une maniere philosophique
cette question de la probabilité qui est une des croix des théologiens, mais
qui l'est surtout parce qu’on la formule en termes critériologiquement
impensables.

Cet ouvrage contribuera heureusement a mettre en honneur dans les
séminaires la doctrine morale de saint Thomas et 1'étude vraiment ration-
nelle de cette partie de la science sacrée. L’auteur atteindra plus sfirement
ce but s’il tient compte, dans une nouvelle édition de ce volume et la
rédaction des autres, des critiques aussi pertinentes que bienveillantes
formulées par le P. Merkelbach dans 1'Awngelicum de septembre 1931,
PP- 433-436, et par le P. Périnelle dans la Vie Spirituelle de décembre 1931,

pPp. [175-176].
Fribourg. B. Lavaud. O. P.

R. Garrigou-Lagrange O.P. : L’Amour de Dieu et la Croix de Jésus.
Etude de théologie mystique sur le probléme de ’'amour et les purifications
passives d’apres les principes de saint Thomas d’Aquin et les doctrines
de saint Jean de la Croix. 2 vol. Juvisy, Editions du Cerf. 1931.

Vor einigen Jahren auBlerte sich der auf theologischem Forschungs-
gebiet riithmlichst bekannte Pralat Dr. Grabmann in einer Schrift, die er
« Die Idee des Lebens in der Theologie des hl. Thomas von Aquin» betitelte,
in bezug auf den Lebenswert der theologischen Erkenntnisse und Wahr-
heiten wie folgt: « Man sollte meinen, schrieb er, dall dieser Lebenswert,
dieser EinfluB auf die Lebensgestaltung vor allem und in erster Linie nur
der praktischen Theologie zukommt, welche unmittelbar die Formen und
Funktionen der Seelsorge zum Gegenstand hat. Und doch, wenn wir tiefer
blicken, miissen wir auch der spekulativen Theologie, sowohl der speku-
lativen Dogmatik wie auch der spekulativen Moral jenen wichtigen Einflul3
auf das Leben zuerkennen, der eben aus tief und klar erfaBten Gedanken
hervorgeht. » — Wie weitblickend und wie richtig diese Bemerkung war,
konnten wir inzwischen ersehen aus der iiberaus reichen Bliitenlese der



122 Literarische Besprechungen

Schriften iiber das Geistesleben, die dieser so wohlgemeinten Anregung
entsprungen sind.

Zu den bedeutendsten Schriftstellern der heutigen Tage, die sich der
Verwirklichung dieses Gedankens gewidmet haben, mulBl wohl P. Garrigou-
Lagrange hinzugezéahlt werden. Seine diesbeziiglichen Schriften haben
Weltruf und gehéren sowohl wegen der Gediegenheit ihres Inhaltes als
auch wegen der Klarheit und Frische ihrer Darstellung zu dem Vortrefi-
lichsten, was uns auf diesem Gebiet dargeboten wird. Moégen auch die
einzelnen Schriften des Verfassers, die zumeist « Gelegenheitsschviften » sind,
einen gewissen Mangel an &duBerer Abrundung verraten, sie bieten uns
derartige Lichtgedanken, eine derartige Fiille von neuen, anregenden,
theologisch gesichtetem Material, so daB3 sie zum Allerneuesten und Aller-
besten gehoéren, was iiberhaupt in der Neuzeit iiber die vielumstrittenen
Gegenstande verdffentlicht wird. GrofBen Erfolg erntete bereits die vor
sechs Jahren unter dem Titel Perfection chrétienne et Contemplation ver-
offentlichte Sammelschrift des gelehrten Theologen, auf die er nun eine
fernere unter dem Namen : L’ Amour de Dieu et la Croix de Jésus folgen lieB3.

Nicht ganz mit Unrecht wurde das iiber goo Seiten zdhlende Werk
als ein « fotum per accidens » bezeichnet, dessen einzelne Partien jedoch
sehr gediegen sind. Der bindende Wille des Verfassers verstand es, sie
zur Einheit zusammenzuschweilen und in ihnen einen wahren Fortschritt
des in Betracht kommenden Gedankens zu verwirklichen. In sechs Haupt-
kapiteln handelt P. Garrigou 1. von der Liebe Gottes zu uns und von der
Antwort, die Gott erwartet ; 2. von der Liebe zu Gott und von der Abté-
tung ; 3. von den Gesetzen des Fortschritts in der Liebe; 4. von der
Kreuzigung der Empfindlichkeit (Les croix de la sensibilité) und von dem
Eintritt in den Erleuchtungsweg ; 5. Von den Nichten des Geistes ; 6. von
dem Leben der Vereinigung durch Jesus und Maria.

Den hervorragendsten Wert gibt u. E. der Arbeit die in Kapitel 2
des ersten Hauptteils mitaufgenommenen Abhandlung « Uber das Problem
der veinen Liebe zu Gott ». Vor Jahren bereits wiesen wir in unserer « Aszetik
des hl. Alfons von Liguori» (s. S. 107, 1. Aufl. Paderborn 1924) auf die
grundlegende Bedeutung dieser Frage hin, die inzwischen durch die
gediegene Arbeit von Dr. Kuleska (La doctrine mystique de Richard de
Saint-Victor, Thése présentée a la faculté de Fribourg) eine Erweiterung
erfuhr. P. Garrigou hat diese Frage mit der ihm eigenen Geistesschirfe
aufgegriffen und durchleuchtet und uns an der Hand derselben die genaue
Lehre des hl. Thomas dargetan. Wie manches lieBe sich jedoch iiber diesen
Gegenstand noch sagen !

Die 1928 erfolgte Erhebung des hl. Johannes vom Kreuz brachte es
naturgemafB mit sich, dafl der Verfasser seine eigene Stellungnahme zu den
Lehren des groBen Geistesmannes abermals durchpriifte. So entstand in
dem Vorwort jene Abhandlung: La théologie de saint Thomas et la spiri-
tualité de saint Jean de la Croix. In einer gediegenen Abhandlung des
« Bulletin Thomiste » (Mai-Juli 1930) hat sich ein Mitbruder P. Garrigous,
P. Hugueny O. P., iiber die Ubereinstimmung und den Zusammenklang
dieser Lehren geduBert. Er bringt wichtige Unterscheidungen und behauptet,



Literarische Besprechungen 123

daB die Lehren des hl. Johannes vom Kreuz sich zu jenen des hl. Thomas
hinzugesellen «comme les lignes espagnoles de chemin de fer s’ajoutent
aux lignes francaises. L’écartement des rails n’est pas le méme ; pour
passer de France en Espagne il faut changer de train; de saint Thomas a
saint Jean de la Croix, il y a changement de perspective et de vocabulaire. »
Uns scheint diese Bemerkung richtig und obwohl zwischen beiden Lehren
keine Gegensitzlichkeit besteht (surtout pas, wie P. Hugueny sich ausdriickt,
cette opposition de «doctrine extréme » a « doctrine moyenne »), so diirfen
doch manche Schwierigkeiten nicht iibersehen werden. Die Textkritik ist
heute iiber manches noch nicht ganz im klaren und wichtige Stellen werden
nicht geniigend ins Licht geriickt, wie z. B. jene des X. Paragraphen der
Noche oscura (vgl. Ed. Hoornaert, T. III, p. 34), wo es heiflit: « Dieu en
effet n'éleve pas a cette contemplation tous ceux qui désirent l’atteindre
en suivant le chemin de esprit, ¢l n'en prend pas méme la moitié, et lui
seul sait pourquot. »

Auch das Zeugnis des hl. Alfons, im Vergleich mit jenen des hl. Thomas
und des hl. Johannes vom Kreuz, hat der Verfasser in einem langern Kapitel
(T. 1I, p. 687-726) einer abermaligen Durchpriifung unterzogen. Er beruft
sich hierbei groBenteils auf unser persénliches Zeugnis, so wie wir es in
einem ausfiihrlichen, auch in Separatdruck erschienenen Artikel der « Vie
Spirituelle » (Juni 1927) und in der 3. Auflage unserer Aszetik des hl. Alfons
(Paderborn 1926, S. 296) zum Ausdruck gebracht hatten. Wir halten auch
heute noch an dieser unserer Auffassung fest und gedenken dieselbe in einer
neuen Schrift eingehend zu berechtigen. Als Ganzes genommen, gibt es
keinen groflen Unterschied zwischen den Lehren des hl. Thomas, so wie
sie die « Vie Spivituelle » dartut, und jenen des hl. Alfons. Doch muB
zwischen dem « Geiste » des heiligen Lehrers und dem « Buchstaben » unter-
schieden werden. Auch diirfen die Zwischenstufen nicht {ibergangen werden,
wie es P. Garrigou-Lagrange selbst in einem iiberaus schonen und bedeutungs-
vollen Artikel der « Vie spirituelle » (September 1927 : « Ne brtilons pas
les étapes ») dargetan hat. Vollkommenheit besagt eben eine « Fiille », und
damit die in einer Fiille enthaltenen Triebkrifte und Moglichkeiten zur
Geltung und zur Auswirkung kommen, geniigt es nicht blof zu tun und
zu handeln ; man muf sich auch von hohern Elementen « behandeln » lassen.

Wir wiinschen, daBl P. Garrigou-Lagrange uns noch viele dhnliche
Spezialarbeiten wie « L’Amour de Dieu et la Croix de Jésus» schenke,
die das herrliche Gebiet unserer alten Geisteslehre verjiingen, befruchten
und wie im Lichte des Wetterleuchtens durchzucken und verkliren.

Freiburg (Schweiz), P. Dr. Karl Keusch C. Ss.'R.

Philosophie.
Dr. P. G. M. Manser O.P.: Das Wesen des Thomismus. Freiburg,
(Schweiz), St. Paulus-Druckerei. 1932. viI-501 SS.

Das Buch bietet die unter gleichem Titel im « Divus Thomas » (Freiburg)
seit 1924 erschienenen Artikel, die P. Manser, vielfachen Wiinschen nach-



124 Literarische Besprechungen

gebend, nun in Buchform erscheinen lait. Hinzugefiigt wurden als Anhang :
1. Ein 1924 in Ziirich gehaltener Vortrag : « Thomas im Lichte der Welt-
philosophie und im Lichte des XIII. Jahrhunderts »; 2. ein 1931 ebenfalls
in Ziirich gehaltenes Referat : « Der Kampf um da$ Kausalprinzip » ; 3. eine
Erklarung von IV. Metaph., lect. 2, die dartut, dall dort S. Thomas «die
Realdistinctio von Wesenheit und Existenz nicht geleugnet ».

Das Wesen des Thomismus besteht in der folgerichtig und allseitig
durchgefiihrten Lehre von Akt und Potenz. « Thomas ist im Mittelalter
und vor allem im XIII. Jahrhundert nicht der einzige, der die Theorie von
Akt und Potenz zur seinigen gemacht hat. Auch bei den tbrigen Schola-
stikern, besonders den groBen, spielt die aristotelische ILehre vom real
moglichen und real wirklichen Sein eine groBe Rolle. Was ihm aber, unseres
Erachtens, eigen und daher eigentiimlich ist, das war die scharfe logische
Durchfithrung und Weiterfithvung der Unterscheidung von Akt und Potenz
in seinem Systeme. In diesem Sinne wurde die aristotelische Lehre von
Akt und Potenz bei ihm zum eigentlichen FEinverieibungsprinzip der ver-
schiedenen Elemente, die er aus verschiedenen Quellen in seiner Synthese
aufnahm, wurde sie zur wissenschaftlichen Grundlage der Ldsung von
Glaube und Wissen, wurde sie zum Unterscheidungsmerkmal von den
iibrigen Richtungen des XI1II. Saeculums, wurde sie zum Zentralgedanken
all seiner wichtigsten verschiedenen philosophischen Lehrpunkte und metho-
dischen Momente » (S. 10). An der Hand der Werke des hl. Thomas und
mit umsichtiger Geschichtskenntnis zeigt dies P. Manser. Seine lebens-
volle Darstellung 1aB3t die groBen Vorziige des thomistischen Lehrgebiudes
in helles Licht treten, besonders dessen festen innern Zusammenhang. Man
begreift daraus die Entschiedenheit, mit der P. Manser sich gegen einen
« Halbthomismus » wendet. « Bei einem derartig architektonischen Systeme,
wie das thomistische ist, und das der Meister auf der aristotelisch-christ-
lichen Lehre von Akt und Potenz als Grundprinzipien mit einer die Gegner
verbliiffenden eisernen Logik und Systematik aufgebaut hat, wird es immer
gefahrlich sein, aus dem Bau Einzelblécke herauszubrechen» (S. vi). Das
will aber keineswegs Unduldsamkeit gegen anders Denkende bedeuten.
Mit Entschiedenheit vertritt P. Manser die Ansicht, dal3 die Lehre des
sachlichen Unterschiedes von Wesen und Dasein in den Geschépfen den
tiefsten Unterschied zwischen Gott und Geschépf klar lege und zugleich
auch die Grundlehre des Thomismus iiberhaupt sei. Doch sagt er: « Wir
verdammen niemanden, der anders denkt, vindizieren uns aber das Recht,
die thomistische Stellung zu verteidigen » (S. 353). « Die Kirche hat die
Irage (iiber das Verhiltnis von Wesen und Dasein in den Geschépfen),
wenigstens bis dato, der wissenschaftlichen Entwicklung iiberlassen. Person-
lich freuen wir uns dessen. Die innere Lehrentwicklung soll einen maglichst
weiten Spielraum haben. Sie wird von selbst zu den innerlich notwendigen
Resultaten gelangen » (S. 366). Die Lehre iiber das Verhiltnis von Wesen
und Dasein in den Geschépfen ist in dem Buche mit besonderer Sorgfalt
behandelt, sowohl geschichtlich : « Geschichtliche Skizze der Realdistinctio
von Thomas bis heute » (S. 356-367) ; « Entwicklung der Realdistinctio vor
Thomas » (S. 368-395), als auch erklarend nach den Werken des hl. Thomas :



Literarische Besprechungen 125

« Thomas und die Realdistinctio » (S. 395-415). Die ausfiihrliche Behandlung
der Analogie und analogen Gotteserkenntnis zeigt uns P. Manser als
griindlichen Metaphysiker. Sehr bedeutsam ist auch die Abhandlung iiber
die Weltschépfung. P. Manser kommt zum Ergebnis, dall auch Aristoteles
eine Schopfung aus Nichts noch nicht ausdriicklich gelehrt habe ; es scheine,
daB Philo von Alexandrien « als der erste die Creatio ex nihilo in die
philosophisch-wissenschaftliche Sprache eingefiihrt» (S. 436).

In dem Buche des P. Manser finde ich kaum etwas, das ich beanstanden
mochte. Dem « Ganzthomismus » des Verfassers stimme ich bei. Auch mit
den Ausfithrungen iiber den Gottesbeweis aus dem Gliickseligkeitsstreben
bin ich insofern einverstanden, als ich zugebe, daBl die Art und Weise,
wie dieser Beweis gewdhnlich gegeben wird, nicht durchschlagend ist, oder
doch wenigstens keinen neuen selbstindigen Beweis ergibt. Ich halte aber
dafiir, daB3 man einen solchen Beweis erbringen kann, aus der dufBeren
gegenstindlichen Formalursichlichkeit Gottes. Die duBlere Formalursache
ist eine doppelte : das Vorbild (exemplar) und der artbestimmende Gegen-
stand. Gott ist nun zwar nicht artbestimmender Gegenstand des mensch-
lichen Verstandes und Willens, wohl aber Gegenstand der Gliickseligkeit
des Menschen.

Rom (S. Anselmo). P. Jos. Gredt O. S. B.

G. Sohngen : Sein und Gegenstand. Das scholastische Axiom ens et
verum convertuntur als Fundament metaphysischer und theologischer
Spekulation. Veroffentlichungen des katholischen Institutes fiir Philo-
sophie Albertus-Magnus-Akademie zu Koln, Bd. 11, Heft 4. Miinster i. W,
Aschendorff. 1930. X1X-334 SS.

Eine hervorragende ILeistung, zu der man dem Verfasser, dem
Geschiftsfithrer der Albertus-Magnus-Akademie Koéln, wie auch der katho-
lisch-theologischen Fakultat der Universitit Tubingen, der der Verfasser
diese Arbeit zur Erlangung des theologischen Doktorgrades vorgelegt hat,
nur gratulieren kann. Aber auch jeder Thomist muB3 seine Freude haben
an diesem Buch, das nicht etwa den tastenden Versuch eines Schiilers,
sondern die bewufte Tat des Meisters darstellend auf jeder Seite, von der
ersten bis zur letzten, von der Vortrefflichkeit und Gegenwartsbedeutung
der aristotelisch-thomistischen Philosophie beredtes Zeugnis ablegt. Wer
die Genialitit eines Aristoteles und eines Thomas von Aquin auf dem
Gebiete des Erkennens, der Erkenntniskritik und der Metaphysik — auch
wenn er ihre diesbezliglichen Lehren bereits kennt — ; wer namentlich
ihr Geschick bewundern will, mit dem sie, die Reprisentanten der « alten »
Philosophie, die Probleme aufgefaBt und gelést haben, die bis zum
heutigen Tag Gegenstand heiflen Ringens fir die Erkenntnistheoretiker
sind ; wer wissen will, was beide an platonischem bzw. augustinischem
Lehrgut aufgenommen, aber auch was sie an Wahrem und Bleibendem
an den modernen Lehrmeinungen bereits vorweggenommen haben, der
vertiefe sich in dieses Buch. Gediegen und praktisch, was seine auflere



120 Literarische Besprechungen

Aufmachung, was Druck, Einteilung, die Uberschriften auf den einzelnen
Seiten, die Numerierung der einzelnen Abschnitte, welch letztere ein
bequemes Vorwirts- und Riickwirtsverweisen ermoglicht, was schlieBlich
das der Einteilung entsprechende ausfiihrliche Inhaltsverzeichnis angeht,
hilt es an seinem Inhalt den Leser in stindiger Spannung und gibt ihn
nicht wieder los, bis es zu Ende ist. Und doch kann es ob der Fiille der
Probleme und der Tiefe der fortwidhrend am Werke befindlichen Spekulation
nicht in einem Zuge durchgelesen werden, sondern verlangt konzentrierteste
Aufmerksamkeit und intensive Mitarbeit. Mit sicherheitgebender und
durchaus sachbestimmter Souverdnitit hat es der Verf. in anschaulicher,
klassischer Sprache geschrieben. Er beherrscht die einschliglichen ILehren
der heute einfluBreichsten Philosophen, eines Kant, Hegel, Brentano,
Husserl, Scheler, Nicolai Hartmann und anderer, verwertet aus ihnen,
was er nur verwerten kann, und bahnt so die lingst erwiinschte und von
ihm selbst erneut geforderte Verbindung an zwischen Aristoteles-Thomas
und Thomismus einerseits und der modernen Philosophie andererseits.
Gleiche Beherrschung des Stoffes und grofle Vertrautheit mit den Texten
der aristotelischen und thomistischen Werke offenbart der Verf. beim
positiven Aufbau. Die sublimen, bei der menschlichen Erkenntnis in
Betracht kommenden Geistesgebilde und Seinsheiten, der Erkenntnisakt
und seine Intentionalitat, das eingeprigte und das ausgepragte Erkenntnis-
bild, die Rezeptivitit, Spontaneitit und Produktivitit des Erkennens.
Wahrheit, GewiBBheit und Evidenz, Transzendenz und Immanenz, Fremd-
und Selbsterkenntnis, alle diese Dinge werden mit sicherem, feinfiihligem
Finger abgetastet und in ihren Strukturen bis in die letzten Verastelungen
bloBgelegt. Die aus Aristoteles und Thomas ausgewihlten Texte sind in
der Ursprache und in vorbildlicher Ubersetzung wiedergegeben und vielfach
in neue treffliche Beleuchtung geriickt.

Nur kurz kann der Inhalt des Buches skizziert werden. Das scho-
lastische Axiom : ens et verum convertuntur soll problemgeschichtlich und
phdnomenologisch analysiert und dadurch das ontologische Fundament
gesichert werden, auf dem spekulative Metaphysik und Theologie stehen.
Darum wird in der Einleitung zuniachst das Axiom in seiner Problem-
haftigkeit gezeigt und daran Methodisches zum Problembegriff iiberhaupt
angefiigt. — Dem ontologischen Verhiltnis von Denken und Sein ist in
neuester Zeit vor allem Nicolai Hartmann in seiner Metaphysik der
Erkenntnis nachgegangen. Mit diesem Werk setzt sich der Verf. im ersten
Teil eingehend auseinander, in der Absicht, die alt eingewurzelten dog-
matisch-konstruktiven Vorurteile gegen die aristotelisch-thomistische Onto-
logie abzubauen und dadurch ein Stiick Kantianismus, dem auch
N. Hartmann noch huldigt, zu zerstéren (S. 109). Den drei Thesen der
Metaphysik der Erkenntnis, in denen Hartmann die gnoseologische Trans-
zendenz, die ontologische Immanenz unseres Erkennens und die meta-
physische Irrationalitiat des Seins lehrt, werden entsprechende scholastische
Gegenbilder entgegengestellt. Sie sind vorerst nur Andeutungen zu weitern
Forschungen, die im zweiten und dritten Teil des Buches vorgelegt werden.
Die Gegeniiberstellung fithrt bei den beiden ersten Thesen zu einer ziemlich



Literarische Besprechungen 62474

weitgehenden Ubereinstimmung zwischen N. Hartmann einerseits und der
Scholastik andererseits, wihrend bei der dritten, der sogenannten Irratio-
nalititsthese, wenigstens in der weitern Verfolgung der Unterschied sich
mehr bemerkbar macht. Weil nach Hartmann Erkennen wesentlich nur
ein Abbilden der ansichseienden Sache ist, kommen Denken und Sein nie
zu intentionaler Deckung, es bleibt ein denkfremder (irrationaler) Rest.
Beziiglich dieses gibt es aber keine positive Metaphysik, sondern allenfalls
nur eine negative, eine kritische Metaphysik im Sinne Kants als Grenz-
bestimmung der ratio. Ein intellectus infinitus ist infolgedessen zum
wenigsten eine unstiitzbare Konstruktion. Denn gibt es bei uns keine
intentionale Identitdt zwischen Denken und Sein, wie die genuine Scholastik
sie lehrt, dann kommen wir bei Gott auch nicht vermittelst der analogia
entis zur Annahme der realen Identitit zwischen Denken und Sein. Das
ens infinitum wire also sowohl hinsichtlich seiner selbst als auch besonders
mit Bezug auf uns ginzlich inintelligibel. Es ist klar, da3 angesichts dessen
der Versuch, Hartmanns Irrationalititsthese im Geiste einer scholastischen
Metaphysik und Theologie auszuwerten, scheitern mufl (68). Nichtsdesto-
weniger mull gesagt werden, dall seine Metaphysik der Erkenntnis viele
wesentliche Auwusgangspunkte mit dem aristotelisch-scholastischen Denken
gemeinsam hat (1o3). Die scholastische Metaphysik halt die Mitte ein
zwischen einer antinomischen Ontologie, die Denken und Sein entgegensetzt,
und einer idealistischen Ontologie, die Denken und Sein vollig gleichsetzt.
Sie i1st «eine kritisch oder gemiBigt realistische Ontologie, die sich streng
an die Analyse des reinen Inadaquationsphinomens halt und Denken und
Sein als zwei Glieder einer Relation inaddquat aufeinander bezieht» (103).
Sie ist im Grunde realistisch und idealistisch zugleich und tragt deshalb
ein Doppelantlitz. Fiir sie sind realistische Dualitit und idealistische
Identitat von Denken und Sein nicht Gegensitze, sondern Dinge, die sich
zur Einheit verbinden. Sie unterscheidet ein doppeltes Denken, das
empirische oder menschliche und das transzendentale oder unendliche.
Das empirische Denken ist auf das Seiende als sein fundamentum oder
seine mensura gestellt; das Seiende selbst weiterhin auf das transzendentale
Denken. Die Angemessenheit des empirischen Denkens an das Seiende
ist die empirische Wahrheit oder Erkenntniswahrheit, die also dem Denken
oder seinen Begriffen und Urteilen anhaftet ; die transzendentale Wahrheit
jedoch ist eine Wahrheit des Seins oder Wesenswahrheit, ndamlich die
Angemessenheit des Seienden oder seiner Wesenheiten an das transzen-
dentale Denken. Das empirische Denken hat abbildliche Wahrheit, das
transzendentale Denken ist die urbildliche Wahrheit : die prima veritas,
qua omnia vera sunt (256).

Diesen Gedanken entsprechend, die in der Abhandlung freilich erst
spater formuliert und weiter ausgesponnen werden, zerlegt der Verf. das
Axiom ens et verum convertuntur in zwei Teile und behandelt im zweiten
Teil des Buches den zweiten Teil des Axioms : omne verum est ens und im
dritten Teil des Buches den ersten Teil des Axioms : omne ens est verum.
DemgemiB tragt der zweite Teil des Buches die Uberschrift : Die Seins-
bestimmtheit des Denkens und der dritte Teil: Die Denkbestimmtheit



128 Literarische Besprechungen

des Seins. Aus der Fiille der behandelten Gegenstinde seien einige namhaft
gemacht. Aus den allgemeinen Erdrterungen uber die Gegenstandlichkeit
unserer Erkenntnis im zweiten Teil werden vier Hauptprobleme heraus-
gestellt, die in den mnichsten Hauptstiicken in folgender Reihenfolge
behandelt werden : die Vergegenstindlichung oder die Erkenntnistatigkeit,
die Erkenntnisursichlichkeit, das WahrheitsbewuBtsein oder die Erkenntnis-
gewiBheit und die Wesenserkenntnis oder Erkenntnisgiiltigkeit. Die
Erkenntnistatigkeit ist wesentlich actio immanens und nicht transiens.
Nur per accidens kommt ihr das Produzieren eines Terminus, des aus-
gepragten Erkenntnisbildes, zu. Sie zeigt sich uns in einem Aufbau von
drei Schichten. Der tragende Unterbau ist die seinsmidfBige Bestimmtheit
des Subjektes vom Objekt her, der wesentliche Aufbau das innerliche
Erfassen dieser Bestimmtheit als einer Gegenstandsbestimmtheit. Und der
nahere Ausbau ist die verarbeitende Gestaltung des Unfertig-gegebenen
zu einem Bilde: Rezeptivitit, Spontaneitit und Produktivitit des
Erkennens (135). — In tiefgriindiger, selbstandiger Weise und doch wieder
im engen Anschlufl an Aristoteles-Thomas entwickelt der Verf. sodann
S. 147 ff. den Evidenzbegriff, indem er ihn vom Wahrheitsbegriff aus
angeht. Diese Abhandlung ist einer der Glanzpunkte des Buches. Er
schreibt : Die Wahrheit iiber eine Sache ist bereits eine Beziehung (des
erkennenden Intellektes zur Sache), die WahrheitsgewiBBheit als Gewillheit
von einer Wahrheit ist also eine zweite Beziehung iiber der ersten gelagert.
Wahrheit kommt nur der Erkenntnis zu und nicht (in sensu proprio) der
Sache. WahrheitsgewiBBheit ist also das Wissen um die Wahrheit einer
Erkenntnis. Trager der Wahrheit ist das erkennende Subjekt, Wahrheits-
grund das erkannte Objekt. Dementsprechend ist GewiBheitstriger das
wissende (GewiBheit habende) Subjekt und GewiBheitsgrund die Wahrheit
der Erkenntnis, d. h. die Einsichtigkeit der Erkenntnis als wahrer Erkenntnis.
Wie es nun immanente und transzendente Wahrheit gibt, nimlich Uber-
einstimmung der Begriffe untereinander (Richtigkeit) und mit den Sachen,
so auch immanente und transzendente Einsichtigkeit, Einsichtigkeit der
innern und der AuBern Entsprechung der Begriffe. Die transzendente
Einsichtigkeit ist das Problem, um das es sich handelt. Transzendente
Wahrheit und Einsichtigkeit kann einem Gegenstand und Sachverhalte
nicht rein in sich zukommen, sie kann sinnvoll nur das transzendente
Verhidltnis von Begriff und Gegenstand betreffen, die adaequatio rei et
intellectus. Wahr ist weder die Sache fiir sich noch der Akt rein in sich
(nach seinem bloBen esse in subjecto), sondern die Beziehung zwischen
Akt und Gegenstand. Als GewiBheitsgrundlage der transzendenten Wahr-
heitsbeziehung bleibt mithin nur iibrig die Einsichtigkeit dieser Beziehung.
Nun kann aber die Beziehung zwischen Akt und Gegenstand von zwei
Seiten gesehen werden : als Beziehung des Aktes zum Gegenstand und
als Beziehung des Gegenstandes zum Akt. Nur die erstere ist im eigentlichen
Sinne wahr und real. Freilich hat die reale mafinehmende Beziehung des
Aktes zum Gegenstand ihren Grund in der idealen maBgebenden Beziehung
des Gegenstandes zum Akt : die logische Wahrheit des Aktes griindet in
der ontologischen Wahrheit der Sache, in der transzendentalen Abgestimmt-



Literarische Besprechungen 129

heit des Seienden auf ein Denken iiberhaupt. Infolgedessen ist GewiBheits-
grundlage die Einsichtigkeit der transzendenten Wahrheitsbeziehung von
Akt und Gegenstand, die eigentlich und wirklich im erfassenden Akte
dem Subjekt immanent ist. Einsichtig im strengen Sinn ist so der inten-
tionale Akt, und zwar nach seiner erfassenden oder gegenstindlichen Seite,
d. h. insofern er vom Objekt als MaBgrund ideal bestimmt ist. Wir kénnen
also folgende Begriffsbestimmung wagen: Evidenz ist die an einer
Erfassung haftende Sichtigkeit ihrer gegenstindlichen Bestimmtheit. In
diesem Evidenzbegriff ist es dem Verf. gelungen, die beiden in Betracht
kommenden Momente mit Geschick in das richtige Verhiltnis zueinander
zu bringen. Der bestimmende Einflu der Objekte, der Dinge der AuBen-
welt, wird kriftig unterstrichen, aber auch das erkennende Subjekt kommt
zu seinem vollen Recht. Die Dinge, deren Dasein uns verbiirgt werden
soll, konnen ja nicht fiir sich selber biirgen, denn ihr ErfaBtsein findet
sich nicht an ihmen, wohl aber in unserm Denken. Das Dasein unseres
Denkens und Erkennens ist uns aber gewisseste Tatsache und kann darum
fiir erfaBtes anderes Dasein biirgen. So wird die Evidenz nicht in die Ein-
sichtigkeit oder unmittelbare Selbstbezeugung der Sache selbst fiir ihr
ErfaBtsein gelegt — « fiir die platonische und phinomenologische Wesens-
schau und den augustinischen Teilnahmegedanken macht sich diese
,objektive Evidenz' gut» (S. 162) —, sondern in die Selbstbezeugung des
Erkenntnisaktes fiir seine Gegenstandlichkeit oder Sachgebundenheit — und
das ist aristotelisch-thomistisch gedacht. — Ist die Evidenz damit auch
eine reflexive — in der Riickbesinnung bezeugt sich der Erkenntnisakt
als sachgebunden —, so ist sie doch keine blo8 subjektive, sondern immer
noch eine objektive Evidenz. Denn von den erfaBten Dingen wird zuriick-
gegangen auf unser seiendes, keineswegs blofl subjektives Subjekt und
dessen Erkenntnisakte und ihre seinsmafBige Korrelation oder ontologische
Wahrheit, in der die Objektivitit der intentionalen Akte, d. h. deren
Transzendenz auf ansichseiende Gegenstinde, gewdhrleistet ist. Dem
soeben entwickelten Evidenzbegriff entsprechend ist bei der iibernatiir-
lichen GlaubensgewiBheit der objektive GewiBheitsgrund die prima veritas
ut revelans, also der sich dem Geschépf gnadenhaft selbstbezeugende Gott,
und nicht schon die prima veritas in essendo oder in se subsistens. —
Beziiglich der Wesenserkenntnis und des Wesens der Erkenntnis wird
S. 210 zusammenfassend gesagt: Das Wesen der Erkenntnis, d. h, die
Spontaneitit des intentionalen Aktes, vermoge deren der Geist schlicht
ins Sosein oder vielmehr Wesensein selbst zugreift und es erfa3t, bedeutet
die Moglichkeit der Wesenserkenntnis ; das Wesen der Erkenntnis enthilt
die Entscheidung iiber die Erkenntnis des Wesens. Diese Wesenserkenntnis,
die als Wesenserkenntnis das Sinnlich-gegebene und Erfahrbare wohl zum
Ausgangs- und Stiitz-, aber nicht zum Ziel- und Endpunkt hat, ist der
Schliissel zu transzendentalen, unsere Erfahrung iibersteigenden, analog
durch alle Seinsstufen hindurch und hinauf geltenden Grundbegriffen und
darin einbegriffenen Grundverhdltnissen. Mit der analogen Begriffsbildung
steht und fallt aber die Theologie sowohl in dem weiten ontologischen
als auch in dem engern streng iibernatiirlichen oder glaubenswissenschaft-

Divus Thomas. 9



130 Literarische Besprechungen

lichen Sinn. Selbst fiir die jenseitige Gottesschau ist die thomistische
Auffassung vom Wesen der Erkenntnis und der Wesenserkenntnis von
groBer Bedeutung. — Das SchluBstiick des zweiten Teiles des Buches
hat folgenden Inhalt (S. 251 f.): Die realistische These (von der Seins-
bestimmtheit des Denkens) vertritt die Geschiedenheit von Denken und
Sein und die darin eingeschlossene Einbettung des Denkens in das Seiende.
Unser denkendes Subjekt ist in die Seinswelt eingeordnet, insofern es selbst
zu ihr gehort als ein seiendes Subjekt; und es ist auf das Seiende hinge-
ordnet, insofern es das Seiende erkennen soll. Das Sein hat mithin das
Ubergewicht iiber das Denken. Das Ansichsein der Gegenstinde ist die
fundamentale Seinsweise gegeniiber ihrem Gedachtsein. Das denkende
Subjekt wird auf das ansichseiende Objekt hingezogen von dessen Schwer-
kraft. Wiéhrend die ansichseiende Objektwelt in keiner Weise davon
beriihrt wird, ob und wie denkende Subjekte sich mit ihr erkennend
befassen, leben diese ganz von Gnaden der ansichseienden Sachen. Die
Verwirklichung und Daseinserweiterung des denkenden Vermogens ist die
Sache, die es wirklich denkt. Diese aristotelische « Sachlichkeit » wurde
den mittelalterlichen Theologen zu einer religiosen Geisteshaltung, welche
sie nannten : potentia oboedientialis, « hinhorchende Empfanglichkeit » fiir
die uns umflieBende Fiille des gottlichen und gottgeschaffenen Seins. —
Zwischendurch kritisiert der Verf. Kants Kategorienlehre, seine Theorie
des Allgemeingiiltigen und anderes, ferner Husserls, Brentanos und Hart-
manns Bildertheorie, die phinomenologische Theorie der Wesensgiiltigkeit,
den Teilhabegedanken Platons, Augustins und Schelers und andere seinen
Ausfiihrungen entgegenstehende Ansichten.

Es folgt der dritte Teil des Buches: omne ens est verum oder die
Denkbestimmung des Seins, in dem der Verf. in geistvoller Weise das Bild
des aristotelisch-thomistischen Idealismus entwirft. Denn, wie schon ange-
deutet wurde, ist die aristotelisch-thomistische Seins- und Erkenntnislehre
neben der realistischen auch als eine idealistische Denkweise anzusprechen.
Ja, die idealistische These erhalt den metaphysischen Vorrang vor der
realistischen. GemifB der Unterscheidung eines doppelten Subjektes oder
Denkens, des empirischen, menschlichen und des transzendentalen, gott-
lichen ist auch eine doppelte Objektivitat und damit eine doppelte Wahr-
heitsgleichung zu unterscheiden. Die augustinisch-thomistische Erkenntnis-
metaphysik dieser doppelten Wahrheitsgleichung wird in der « Der Logos
in der Seinswelt » iiberschriebenen Erérterung S. 317 f. in drei Haupt-
gedanken mit je drei Untergedanken wie folgt zusammengefafit. Der
erste Hauptgedanke ist die Gottgesetzlichkeit oder Gotturbildlichkeit fiir
alles geschopfliche Sein und Denken (Theonomie im Gegensatz zur
Autonomie). Nicht der Mensch ist das Mafl der Wahrheit, sondern der
Schépfer. Gott ist die vollkommenste Wahrheit: die Ubereinstimmung
oder identitas von Denken und Sein. Er ist die Urwahrheit: das Maf3
aller Dinge und ihrer Wesensstufung. Er ist insbesondere der Urgrund
des menschlichen Denkens und Erkennens. Der zweite Hauptgedanke
ist die Gottebenbildlichkeit unseres Denkens und Erkennens. In der Gott-
gesetzlichkeit liegt die Gottebenbildlichkeit unseres Erkennens, seine Wiirde



Literarische Besprechungen I3I

beschlossen. Unser Denken ist erschaffenes Licht vom unerschaffenen
Licht. Das unendliche Verhiltnis von Vater und Sohn wird hier in end-
licher Weise nachgebildet. Unser Denken der geschaffenen Dinge ist ein
Nachdenken der gottlichen Gedanken. Der identitas von Denken und Sein
im gottlichen Geist entspricht als Abbild eine conformitas von Denken
und Sein im Menschengeist. Der dritte Hauptgedanke ist die Gottgeistig-
keit alles Seienden. Gott ist ein denkender Geist. Das Weltall ist von
Gottes Geist durchleuchtet. Es enthilt als seine Schépfung in bezug auf
ihn keinen alogischen irrationalen Rest. Unser Geist ist ein Fiinklein aus
Gottes Sonnenlicht. Es fa3t die Sonne nur zum kleinsten Teil ; so bleibt
ein unendlicher superrationaler, iiberbegrifflicher Rest. — Den Beschluf3
des ganzen Buches endlich bildet eine Darstellung der problemgeschicht-
lichen AuBenansicht der aristotelisch-thomistischen Synthese von Realis-
mus und Idealismus, in der unter Berufung auf die vorhergehenden syste-
matischen und problemgeschichtlichen Untersuchungen gezeigt wird, wie
Aristoteles der Moderator und Systematiker der platonischen Spekulation
ist und Thomas, indem er sich fir Aristoteles einsetzt, zum Moderator
und Systematiker der augustinischen Spekulation wird. Er hat einen
zusammenschauenden Blick fiir das Wesenhafte, das in der Tiefe Aristoteles
mit Platon und darum auch mit Augustinus verbindet. Und dies wesenhaft
Verbindende ist : die realistische These « omne verum est ens» gilt, weil
die idealistische These gilt und sie begriindet: « Omne ens est verum ».

Das Buch verdient es, dal es baldigst bis zum letzten Exemplar aus-
verkauft sei. In der Neuauflage wird dann der Verf. die kleinen Schénheits-
fehler selber verbessern, die dem Werke jetzt noch anhaften.

Maria.—Laach. P. Petrus Wintrath O. S. B.

L. Bridet : La théorie de la connaissance dans la philosophie de
Malebranche. Paris, Riviére. 1929. 367 SS.

Bridet bietet im 14. Bd. der Bibliothéque de Philosophie (E. Peillaube)
eine wertvolle Studie {iber Malebranches Erkenntnistheorie. Diese eigen-
artige Erkenntnistheorie des Oratorianers nimmt ihren Ausgangspunkt in
dem Cartesianischen Dualismus zwischen Leib und Seele, der hier bis zum
Gegensatz gesteigert wird. So besteht das eigentiimliche dieser Lehre darin,
dafl Malebranche den inneren und &duBeren Sinnen jede Erkenntnis ab-
spricht und die GewiBheit ausschlieBlich auf die intellektuelle Intuition
begriindet. Deshalb sind die sinnlichen Wahrnehmungen (sentiments) keine
Erkenntnisquelle. Der Verstand (entendement), durch den wir wirklich
erkennen, ist ein rein passives Vermégen, das einzig und allein darin besteht,
das Erkenntliche zu empfangen. Erkenntlich (intelligible) ist aber nicht
alles, was erkannt werden kann, sondern nur, was aktiv den Geist erleuchtet
und so in ihm eine Erkenntnis hervorruft. In diesem Sinne ist Gott allein
erkenntlich : Er ist die Ursache unserer Erkenntnis ; denn er muf3 bestindig
unsern Verstand erleuchten. Dadurch wird Gott gleichzeitig zum ersten,
ja, zum einzigen Objekt unseres Verstandes, da wir ihn direkt und alles



I32 Literarische Besprechungen

andere in ihm erkennen. Gott ist somit wesentlich mit unserm Verstande
vereinigt. Als Ausdruck dieser Vereinigung gebraucht Malebranche das
Wort Anschauung (intuition, vision de Dieu). Durch unmittelbare An-
schauung kennen wir Gottes Existenz und auch sein Wesen, jedoch, zum
Unterschiede von der visio beata, nur in seinem Verhiltnis zur Schépfung.
In Gott, in dem Unendlichen sieht unser Verstand alle ewigen Wahrheiten,
die Ideen, die Zahlen und ihre Verhiltnisse. Denn als ewige, allgemeine
Wahrheiten sind sie in dem Unendlichen enthalten und von ihm unzer-
trennlich. In Gott erkennen wir auch das Wesen der Koérper durch eine
Art «Schema», die sonderbare «geistige Ausdehnung» (étendue intelli-
gible) ; sie ist ein ganz abstrakter Begriff der unbestimmten, raumlichen
unendlichen Ausdehnung. Sie ist nicht eine einfache Idee ; sie ist vielmehr
ein unendlicher Gesichtspunkt (aspect) der géttlichen Substanz, durch
welchen diese die Korper darstellt. Durch dieses allgemeine «Milieu »
erkennen wir alle Korper in Gott. Doch mull diese unbestimmte, allgemeine
Erkenntnis durch Hinzufiigung der sinnlichen Wahrnehmungen (z. B. der
Farbe, der Gestalt usw.) bestimmt und begrenzt werden, um die einzelnen
Korper zu unterscheiden. Somit muf3 Malebranche notgedrungen zugeben,
daBl wir von der Existenz der Korperwelt keine eigentliche Erkenntnis
haben, sondern nur eine durch die Sinne gegebene Wahrscheinlichkeit.
Von der eigenen Seele haben wir eine unmittelbare Erkenntnis, doch nur
eine unvollkommene, durch ein inneres Gefiihl (conscience). Wir haben
nicht die Idee unserer Seele, folglich kennen wir nicht ihre Natur, wohl
aber ihre Existenz.

B.s Darstellung dieser sonderbaren Theorie ist klar und sachlich,
reichlich und treffend mit Texten belegt. Er analysiert Malebranches
Gedanken bis ins einzelne und verfolgt deren Entwicklung in den Streit-
schriften seiner Zeitgenossen. Am SchluB féllt er ein entschiedenes Urteil :
Malebranches System ist nichts als mathematischer Idealismus, aus dem
er nicht auf die Wirklichkeit schlieflen kann. Inkonsequent mit sich selbst,
will er doch die Wirklichkeit nicht leugnen, iiber die ihm der Glaube und
die Sinne Aufschluf3 geben.

Clerf (Luxemburg). P. Joh. Miiller O. S. B.



	Literarische Besprechungen

