Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 10 (1932)

Rubrik: Kleine Beitrage

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kleine Beitréage.

Ein letztes Wort an P. Santeler S.J.
« Zur Lehre von der Analogie des Seins. »

P. Santeler hat auf meine Kritik seiner Kritik: Die Analogie des
Franz Suarez neuerdings geantwortet. ! Ich habe nicht vor, die Kontroverse
ins Unendliche zu verlingern, noch viel weniger seine « Ichschautheorie »,
von der er bekennt, dall sie von Thomas abweiche (83), in « Kleinen
Beitragen » einer weitern Untersuchung zu unterwerfen. Die Tatsache
aber, daB S. weder dies Mal noch frither meine materielle Darstellung
der suarezischen Analogielehre irgendwie beanstandet hat, sei hier nochmals
festgenagelt. Das ist fiir mich die Hauptsache. Ich hatte denn auch schon
das erste Mal nur Verwahrung einzulegen gegen gewisse, sicher nicht
beabsichtigte, Entstellungen meiner Analogielehre.

Ich konstatiere mit Freude, dall P. Santeler dies Mal meiner Analogie-
auffassung gerechter geworden ist. Eine « Besserung » ist da insofern ein-
getreten, als er meine Fassung von der A#tribution gerechter beurteilt (84).
Wenn er dabei jetzt noch nicht recht einzusehen vermag, daB ein reales
Begriftsverhidltnis noch nicht eo ipso ein innerlich-notwendiges Verhiltnis
sein. mulB3 (84), so kann auch da noch eine Besserung eintreten. Auch
dariiber ist sich S. jetzt klar, daB er die Einheit meines Seinsbegriffs nicht
richtig gefaBt (85). UnfaBbar ist ihm freilich jetzt noch jede proportionelle
Identitit Mehrerer in einem Dritten, als ob das Drittel von 9 und 30 nicht
eine wirkliche proportionelle Identitdt ausdriicken wiirde. Meine These,
daB die ratio entis als nonnihil von keinem Dinge abstrahiert werden kann,
ohne daB das, von was ich abstrahiere, immer wieder im Abstrahierten
wire, will S. jetzt noch nicht offen anerkennen. Er meint, wir konnten
z. B. von der Substanz das «nonnihil » doch von ihrer Seinsweise : dem
« per se esse » abstrahieren (86). Allein, wie soll das mdglich sein ? Ist denn
nicht jede reale, also auch jede bestimmt geartete Seinsweise, weil sie real
ist, ein nonnihil und a fertiori das « per se esse » der Substanz ? P. Santeler
will nachtriaglich nicht eingestehen, dal er meine Proportionalidentitit mit
der Identitdt der beiden Verhéltnisse verwechselt habe (86-87). Und doch
ist dem so, denn sonst hidtte er mir nicht den Vorwurf machen koénnen,
daB meine Proportionalidentitat, die ich ahnungslos an einigen Stellen
zu wenig scharf ausdriickte, auf Gott und Kreatur angewandt, entweder

2

zum Pantheismus oder Atheismus fiihren miiBte. 2 Ubrigens, wie tief bei

1 Zeitschrift fiir kathol. Theologie, B, 56, H. 1 (1932), S. 83-91.
2 Vgl. das., B. 35, S. 37.



104 Kleine Beitrige

Santeler diese Verwechslung sitzt, zeigt seine letzte Antwort. In dem
Augenblick, wo er die Verwechslung abschiittelt, stellt er wieder die Frage,
worin denn meine Proportionalidentitit zwischen Gott und Kreatur bestehe,
da Gott ens a se und das Geschopf ens ab alio ist (87). Voila, statt die
Identitit in das Analogon «Sein» als Drittes, worin Gott und Kreatur
proportionell iibereinkommen, zu verlegen, sucht er sie in den beiden
Gliedern : ens a se und ens ab alio unter sich, die unendlich auseinander
stehen. Fast méchte ich von einem « Riickfalle » reden !

Santelers Hauptangriff gilt heute noch, wie frither, meiner proportio-
nalen Identitdt des Seins. Eine solche gibt es in seinen Augen nicht,
sondern eine blofe Ahnlichkeit. Diese bloBe Ahnlichkeit des Analogon,
« Sein », mit den Analogata geniigt, geniigt auch fiir die Gottesbeweise, indem
wir aus bloBer Ahnlichkeit auf Grund des Potentiellen mittelst des Kausal-
prinzips das Dasein Gottes und seine Vollkommenheit apodiktisch beweisen
(90-91). Auch Thomas soll die Analogie so aufgefaBt haben (88-89). —
Ich wei8 nicht, ob eine solche Theorie iiber die apodiktische Beweis-
filhrung dem Aristoteles sehr imponiert hatte. Man bedenke : auch die
héchsten Ideen und Beweisprinzipien : Kontradiktions-, Kausal- und
Identititsprinzip sind nur analoge Sitze. Wenn es keine Identitit in der
Analogie gibt, sondern nur similitudo, also auch im Identitatsprinzip selbst,
wird dann die Identitit nicht selbst zur bloBen Ahnlichkeit ? Wie sollen
wir dann, ausgehend von bloBen Ahnlichkeitsbegriffen, fortschreitend
mittelst bloBer Ahnlichkeitsprinzipien mit Sicherheit die Existenz Gottes
beweisen ? Sonst galt immer das Axiom : Ahnlichkeitsbeweise sind nur
Wahrscheinlichkeitsbeweise. Bedroht eine solche Theorie nicht die Upni-
vocatio selbst, da es dann Identitdt iiberhaupt nicht gibt, weil das Identitats-
prinzip selber nur Ahnlichkeit besagt ? Bedroht alles das nicht die ganze
Metaphysik und mit ihr den ganzen Wissenschaftskomplex ?

Thomas soll diese Analogielehre vorgetragen haben. Er soll jede
Proportionalidentitit geleugnet haben und nur der Similitudo das Wort
geredet haben.

Wir haben hier wieder die gleiche, O6fter getadelte Verwechslung
zwischen Analogata und Analogon. Gewil3 sind die Analogata unter sich,
da sie gerade das Verschiedene auch enthalten, nur dhnlich nach Thomas.
A fortiori ist das der Fall hinsichtlich Gott und Kreatur (Verit. II 11).
Dessenungeachtet gibt es auch fiir Thomas, und zwar an der gleichen
Stelle, eine Ubereinkunft der Analogata im Analogon «secundum propor-
tionem ». Das ist genau meine Proportionalidentitit. Ohne sie fillt eine
Grundthese der thomistischen Gotteslehre, jene : dal wir in den absoluten
Attributen Gottes etwas von der Substanz, von der Essenz, was ihm eigen
ist, « proprie » zukommt, erkennen (I 13, 2). P. Santeler hat gegen meine
Proportionalidentitit vor allem den Kommentar in IV. Met. lect. 1 (2 bei
Santeler) und XI. Met. lect. 3 ins Feld gefiihrt. Wie mir scheint, mit
Unrecht. Dort an beiden Orten beschreibt Thomas das Univocum als
etwas, das Verschiedenem mnach absolut identischem Sinne zukommt :
«secundum omnino eandem rationem » — «totaliter eandem rationem ».
DaB da das «secundum eandem rationem » bei Thomas absolute Identitit



Kleine Beitrage 105

besagt, daran zweifelt niemand. Nun stellt er an beiden Orten dem
Univocum das Analogum gegeniiber mit den Worten : « partim secundum
eandem rationem, partim diversam rationem ». Wenn nun das « secundum
eandem rationem » absolute Identitit bedeutet, so diirfte das «partim
secundum eandem rationem » doch nach Thomas hei3en : feilweise identisch.
Also gibt es nach ihm im Analogon, nicht bloB eine Ahnlichkeit, sondern
eine Identitit, genau das, was ich immer behauptet habe. Bis hieher bewegt
sich da alles in der abstrakten oder wmetaphysischen Ordnung, was das
«secundum rationem » andeutet. Er hat hier, wie Aristoteles, das Univer-
sale univocum dem universale analogum gegeniibergestellt. Dann figt
Thomas bei : wiahrend das Univocum nur in der abstrakten Ordnung einen
Sinn hat, reicht die Analogie auBlerdem noch herab in die numerisch
kontingente Existenzialwelt, herab bis zur individuell numerischen Ding-
natur, die ein wunwum numericum ausdriickt. Und hier zitiert er nun ver-
schiedene Beispiele der At{ribution : die Existenz der Accidentia in der indi-
viduellen Substanz als ihrer Einheit, die Medizin und Didt, wie sie im
«sanum », das ihnen ihre Bedeutung gibt, ein unum- bilden usw. Das
stimmt alles mit dem, was ich iiber den stark individualistischen Charakter
der Attributio sagte, die gerade deshalb als solche keinen zwingenden
Beweis zu erzeugen vermag. Mir scheint, ich stehe da ganz auf dem Boden
des Aquinaten.

Sicher ist das Analogieproblem eine auBlerordentlich schwierige Frage,
wo man immer und immer wieder nachgriibeln, Zweifel aufwerfen und
prédzisieren kann. Deshalb mdochte ich hoffen, daB die ruhige, nicht persén-
liche Polemik, die P. Santeler und ich miteinander gefiihrt, nicht ganz
nutzlos war. Damit erkldre ich meinerseits Schlufl der Kontroverse !

Freiburg. G. M. Manser O. P.

Der Gottesbeweis bei Thomas und Suarez.

P. Jos. Santeler S. J. bespricht in Zeitschrift fiir kathol. Theologie 55
(1931) S. 150 f. meine Dissertation : « Der Gottesbeweis bei Thomas und
Suarez », in der ich die letzte Grundlage jedes wissenschaftlichen Gottes-
beweises festzulegen unternahm. Santelers Kritik lautet nicht gar giinstig,
und im Interesse der Sache méchte ich auf die Aussetzungen kurz antworten,
wobei ich mich an die Reihenfolge der Kritik halte.

Santeler betont eingangs mit Recht, B. finde die letzte Beweiskraft
des wissenschaftlichen Gottesbeweises stets im Potenz-Aktgesetz im Sinne
einer realen Unterscheidung. Um jeder Tdauschung vorzubeugen, sei bei-
gefiigt, daB3 es sich dabei um die wirklichen, konkreten Dinge und nicht
um ihre abstrakte Wesenheit handelt.

Weiter heif3t es, die Arbeit solle, dem Titel nach zu urteilen, eine
historisch-kritische Untersuchung sein ; als solche sei sie aber sozusagen
wertlos. P. S. hat wohl den ganzen Titel der Schrift gelesen und gesehen,



106 Kleine Beitrige

dalB sie als Doktordissertation verfat wurde. Er wird sich dabei klar
geworden sein, daf3 jedes der fiinf Argumente des Gottesbeweises fiir sich
allein eine ganz stattliche Dissertation gdbe, wenn man es historisch-
kritisch in extenso darstellte. Ist nun, weil jene Darstellungsweise nicht
angewandt werden konnte, das Endergebnis ein anderes oder gar falsches
und die Arbeit wertlos ? Das koénnte nur der Fall sein, wenn das richtige
Endergebnis einzig bei ausfiihrlicher historisch-kritischer Darstellung méglich
ware. Die Behauptung P. S. ist hier irrefithrend.

Zum ersten Beweise wird beanstandet, daB ich die Allgemeinbewegung
nehme, da doch hervorragende Thomaserkliarer hier nur die Lokalbewegung
annehmen. Die Antwort, warum ich so vorgehe, ist in einer ausdriicklichen
Bemerkung gegeben. Ich weise da auf den Irrtum mancher Erkldarer hin,
die glauben, Th. habe mit 1, 2, 3 der Summa den Gottesbeweis abgeschlossen.
Dem ist aber nicht so, sondern ihm gilt der ganze erste Teil bis zur Q. 50
ganz besonders. Da findet man denn, daB Th. jenes Prinzip : « quidquid
movetur » durchaus nicht auf die 6rtliche Bewegung allein anwendet, wie
es der Beweis in C. G. I 13 ebenfalls zeigt.

Eine weitere Bemingelung sagt, die Schwierigkeit des dritten Weges
werde an der klassischen Stelle mit keinem Worte erwdhnt. Meiner Auf-
fassung nach kommen hier verschiedene Schwierigkeiten in Betracht.
Einmal kommt jenes, dessen essentia suum esse ist und doch nicht des
Sein schlechthin bedeutet. Dann ist da die Aseitat, die jenen solch
Unbehagen verursacht, die mit Kant Gott denken, wie er zu sich selbst
spricht : « Ich bin von Ewigkeit zu Ewigkeit, auller mir ist nichts, ohne
das, was bloB durch meinen Willen ist; aber woher bin denn ich ? » und
die mit Schreck gestehen : « Hier sinkt alles unter uns. » SchlieBlich dreht
man die unendliche Reihe auf als zureichenden Grund fiir das Dasein der
Dinge. Ich dichte, diese Schwierigkeiten, ohne sie einzeln historisch-
kritisch darzulegen, gelést zu haben, indem ich aus Th. zeigte : Deus est
suum esse ; dieses aber ist esse subsistens, und tale non datur nisi unum.
Es mufl notwendig alle méglichen reinen Vollkommenheiten einschliefen
und sein. Gott ist reiner subsistierender Akt, das subsistierende Sein selbst ;
also a se und necessarium absolute ; auBlerhalb jeglicher potentieller Reihe ;
er schlieBt notwendig jeden weitern wesentlich subsistierenden Akt aus,
jeglich wesentlich subsistierendes Sein. Alles iibrige Sein kann folglich
nicht reines wesenhaftes Sein, mul3 vielmehr Potenz-Aktding sein, also ein
Zusammengesetztes in der Seinsordnung. Deshalb kann es auch den Grund
des Seins nicht in sich selbst haben, ob es einer endlichen oder unendlichen
Reihe angehort. Ich dachte, das geniigte. 7

Die Behauptung, ich setzte immer voraus, Dasein und Sosein mii3ten
real verschieden sein, bringt einen auf den Gedanken, der Kritiker habe
sich die Arbeit des Durchlesens zu leicht gemacht. Die Untersuchung der
einzelnen Argumente auf ihr letztes Fundament ergibt ja als Endresultat
gerade die sachliche Verschiedenheit von Sosein und Dasein.

Fiir jeden, der Suarez gelesen hat und meine Darstellung seiner Lehre
auch, eriibrigt eine Antwort auf die Klage, Texte seien von mir zusammen-
hanglos hergenommen und nach vorgefaBter Meinung erklart worden.



Kleine Beitrige 107

Zum Schlusse kommt der Hauptangriff, der das Ergebnis der Arbeit
zunichte machen und die Lehre des Suarez rechtfertigen soll. Er vermag
keines von beiden, und was ich zeigte, bleibt bestehen : Suarez sieht den
eigentiimlichen Wesenszug der Geschépfe in ihrer Abhingigkeit und will
aus dieser heraus den Existenzialbeweis erbringen.

Falsch ist, S. habe nach mir die Abhidngigkeit der Geschopfe als das
Erste in der Erkenntnisordnung angesehen, sonst wiirde ich Seite 31 nicht
gesagt haben, er folgere sie aus der beschrinkten Vollkommenheit. Es ist
bekannt, wie unklar und vieldeutig S. da redet, wo er von der Endlichkeit
und Abhéngigkeit der Dinge handelt. DafBl er das Verhdltnis von Sosein
und Dasein auch als Grund zur Erklarung der geschaffenen Dinge betont,
habe ich Seite 72 gesagt. Sein groBer Irrtum besteht darin, dieses Verhiltnis
als eine begriffliche Verschiedenheit zu bestimmen, und ganz merkwiirdig
ist, daB3 er sie doch in den Dingen begriindet sein liBt. Logischerweise
hatte ihn das zur sachlichen Unterscheidung beider fithren miissen, da das
Sein doch keine Fahigkeit oder gar Identitit des Soseins ist. Seine distinctio
realis negativa griindet in der Art, die Wesenheit zu erfassen. Wird sie
abstrakt genommen, so enthilt ihr Begriff nicht das Sein ; wird sie dagegen
konkret erfal3t, so ist im Begriffe das Sein mitenthalten. Aus diesem
Unterschiede folgert S. die distinctio rationis cum fundamento ; denn die
konkrete und aktuelle Wesenheit bietet den Grund, sie abstrakt und ohne
Sein zu denken. Weil der Verstand das Allgemeine erkennt, das in der
Natur des Einzelwesens begriindet ist, aber als solches kein Sein hat, das
nur den Einzeldingen zukommt. Mit einem Worte : die abstrakte Wesenheit
wird ohne Sein, die konkrete hingegen als dieses Sein erkannt.

S. verwechselt hier nun Sein (ens) mit Sein (esse) : das Seiende mit
dem Seinsakte und setzt beide gleich. Folglich gibt es keinen sachlichen
Unterschied zwischen dem wirklichen ens und dem esse : das Seiende und
der Seinsakt sind sachlich eins und nur begrifﬂ'ich verschieden, insofern
ens als Wesenheit gedacht wird — als wiren ens und Wesenheit dasselbe.
Daraus folgt, dafl jedes Seiende (also ens) ein bestimmter Seinsakt (also
esse), und jeder Seinsakt (esse) ein bestimmtes Seiendes ist. Da es nun
iiberhaupt nichts gibt, das nicht ein Seiendes wire, so kann auch nichts
sein, das nicht ein ganz bestimmter Seinsakt, d. h. tatsdchlich konkret
und wirklich ist. Ein reales potentielles Sein ist also undenkbar ; denn das
Seiende (ens) ist der Seinsakt (esse).

So haben denn die de Maria, Mattiussi, Remer u. a. mit dem Vorwurfe :
Alles wird da reiner Akt, und zwar wesenhafter Akt, doch Recht, wenn
auch P. Descoqgs ihrer spotten méchte. Dal aber die Gleichung von Sosein :
Dasein = abstrakte : konkrete Wesenheit falsch ist, geht daraus hervor,
daB Dasein ein einfacher und reiner Akt bezeichnet, dem keine geschaffene
Wesenheit entspricht, da tatsachlich ja auch der vollkommensten Poten-
tialitit eigen ist, der Daseinsakt, dessen Begrenzung von der Wesenheit
abhingt, solche ausschlieBt. Wire aber der Akt die konkrete Wesenheit,
und wire — entgegen der frithern Behauptung — ens und - gedachte
Wesenheit dasselbe, dann gabe es keine Potentialitat und keine Moglichkeit
mehr. Die suarezische distinctio ist somit verfehlt: sie hat mit dem



108 Kleine Beitrage

sachlichen Unterschiede von Wesenheit und Existenz nichts zu tun. Sie
unterscheidet Abstraktes und Konkretes, Allgemeines und Besonderes,
Gedachtes und Wirkliches. Zudem ist doch auch die abstrakt erkannte
Wesenheit ein wirklich Seiendes, nur nicht abstrakt und allgemein. Ebenso
ist ens ein abstrakter und allgemeiner Begriff, und kann folglich so wenig
wie die Wesenheit als solche existieren. Der Unterschied beider ist, daf
ens eine wirklich seiende unbestimmte Wesenheit bezeichnet, essentia hin-
gegen eine bestimmle abstrakte Wesenheit. Damit ist aber nichts iiber den
Unterschied von konkretem Sein und konkreter Wesenheit bestimmt. Nur
ein Anhaltspunkt zu einem Schlusse dazu liegt darin, dafl die Wesenheit der
Dinge gedacht werden kann, ohne den Seinsakt mitzudenken, was vom
Begriffe Gott nicht gilt, weil er das wesenhaft subsisticrende Sein ist. Das
ware gleicherweise der FFall bei den Kreaturen, wenn ihr konkretes Sein das-
selbe wire wie ihre konkrete Wesenheit. Uberdies miite dann der Seins-
begriftf ein aequivocum werden und kénnte von Gott und dem Geschépfe
nicht mehr in analogem Sinne ausgesagt werden : folglich bestinde auch
kein begrifflicher Unterschied mehr zwischen konkreter Wesenheit und
ens, wie es doch S. als Grund der Unterscheidung von Gott und Geschopf
behauptet. -

Suarez hat sich also gerade in der tiefsten Grundlage des wissen-
schaftlichen Gottesbeweises geirrt, seine distinctio rationis bringt keine
Losung, und er hat sich mit der Leugnung der Realdistinction den Ast
abgesiagt, auf dem er sitzt. Das ist, was meine Arbeit festgestellt hat,
und P. Santelers Kritik hat daran nichts gedndert.

Zum Schlusse méchte ich noch eine Bemerkung zu einer guten Kritik
beifiigen, die in « Revue des Sciences Religieuses, Université de Strasbourg »,
Juli 1931, erschien. Am Schlusse schreibt dort Gaston Bareau, die
Folgerung, jeder Gottesbeweis sei unmdéglich, wenn man die Realdistinction
leugne, scheine ihm doch zu weit zu gehen. Ich mochte feststellen, da3
ich gar nicht behaupte, jeder Gottesbeweis sei dann unméglich, sondern,
es sei dann jeder wissenschaftliche Gottesbeweis, der auf den letzten und
tiefsten Grund gehen solle, unméglich. Ich glaube das mit Recht behaupten
zu konnen, weil der sachliche Unterschied von Wesenheit und Sein das
Fundament jedes wissenschaftlichen Gottesbeweises ist, sodaB alle letzthin
auf ihr fuflen. ‘

Freiburg (Schweiz). P. Dr. Alcuin Breuer.



Kleine Beitrige 109

Zwei unbeachtete Handschriften mit dem Jobkommentar
und dem ungedruckten Ethikkommentar des hl. Albert d. Gr.

L.

M. Weil} gebiihrt das Verdienst, den Jobkommentar des seligen Albertus
Magnus zum ersten Male kritisch ediert zu haben.' Die handschriftliche
Grundlage seiner Ausgabe bilden fiinf teils jiingere, teils dltere Codices :
Erlangen 192 ; Trier, 6ffentl. Bibl. 70 ; Basel, Univ.-Bibl. B IV 14 ; Florenz,
Bibl. Med. Laur., Plut. XIII cod. 10 ; Miinchen, Univ.-Bibl. cod. misc. 50.
Eine sehr alte Handschrift dieses Kommentars, die Weil3 nicht kannte, ist
Cod. 445 (B IIT q) der Biblioteca Casanatense in Rom. Es ist dies ein
Pergamentkodex aus dem Ende des XIII. Jahrh. ; er zahlt 199 zweispaltig
beschriebene Folioseiten, GréBe 22 x 31 cm. Der Inhalt der Handschrift
ist folgender :

1) BL 12-84¢:

Jobkommentar Albert d. Gr. Der Kommentar beginnt ohne Titel und
Verfassernennung : « (E)xemplum accipite, fratves, exitus mali et longanimi-
tatis. » Eine spatere Hand schrieb auf den oberen Rand : « prologus super
iob. » Die kommentierten Schriftverse sind durch Unterstreichung hervor-
gehoben. Am Schlul des Werkes, Bl. 84¢, stehen von der Hand des
Schreibers folgende Vermerke : « Explicit scviptum super iob fratvis alberti
theutonici quondam episcopt Ratisponensis de ovdine predicatorum.

Capitulum lectum et scviptum amno domini MCCLXXII® in colonia
civitate gevmanie.

Eliphat interpretatur contemptus dei, themanites australis, Baldach sola
vetustas, Sophar dissipatio specule, Naamathites decorus. »

Was den Text betrifft, so schliet sich diese Handschrift eng an den
Florentiner Codex und die von ihm abhdngige Miinchener Handschrift an.
Wo diese beiden Handschriften von dem von Weil3 adoptierten Text diver-
gieren, schlie3t sich ihnen meistens auch die Handschrift der Casanatense an.
Bl 42P-43d ist eine Wiederholung von Bl 21d9-23P; wértlich die gleiche
Wiederholung findet sich auch in der Miinchener und Florentiner Hand-
schrift. Die rémische Handschrift diirfte wohl, da sie dlter ist, die unmittel-
bare oder entferntere Vorlage der beiden andern gewesen sein.

Die Handschrift der Casanatense gibt wie der Miinchener Codex ein
Datum der Abfassung des Werkes an, allerdings setzt letzterer sie um
zwel Jahre spater an, auf das Jahr 1274. Einer der beiden Schreiber muf3
wahrscheinlich in der Vorlage das II mit dem IV oder umgekehrt ver-
wechselt haben. Auf jeden Fall bestatigt die rémische Handschrift die
Ansicht von Weill, der Jobkommentar sei nach dem Lukaskommentar

1 B. Alberti Magni O. P. Ratisb. Ep. Commentaria in Iob. Friburgi 1904.



I10 Kleine Beitrage .

verfait worden und falle in den letzten Aufenthalt in Kéln. ! Sowohl
im Jahre 1272 wie 1274 war Albert dort. 2

In der Handschrift der Casanatense befinden sich einige lose Papier-
folien, die eine Transskription eines Stiickes des Prologes (Bl. 1) und eines
Fragmentes des Kommentars Alberts enthalten (Kp. 10, 13-11, 12, Bl. 2-17).
Auf Bl. 2 hat eine andere Hand dazu folgende Notiz gemacht : « P. Mag.
Hyacinthus de Ferrari Ovd. Praed. Casanatensis Biblioth. Praefectus haec
scripsit, Codicem hunc in lucem edituvus, sicut admonet in vita B. Alberti
ab se scvipta pag. 120.»

Auf Seite 120 des von P. Ferrari verfaten Lebens Albert des Grofen
lesen wir : « Nella Casanatense esistono inediti 1 suoi commenti in Giobbe,
che presto vedranno la pubblica luce, essendo uno de’ lavori pitl perfetti
del suo ingegno.»?® Dall P. Ferrari (T 1874) selber an eine Edition des
Jobkommentars dachte, sagt er auf S. 128 seiner Albertusbiographie :
« Questo esiste inedito nella Casanatense manoscritto e inedito ed & since-
rissimo parto di Alberto che speriamo di dare in luce quanto prima, essendo
un capo d’opera delle pit profonde, e perfette produzioni esegetiche del
Beato. »

2) Bl 849:
folgt ein Fragment eines anonymen Jobkommentars, zu Job 32, 1 ff.
Incipit : adentibus aduersariis iob post multa prophetie sue mistevia. Ex-
plicit : quia sanctum i0b incvepare videatur. Das Stiick ist von einer andern
Hand (H. 2) geschrieben, und die schwer lesbare Schrift ist der littera
illegibilis des Thomasautographs adhnlich.

3) Bl 85%b:

folgt ein weiteres Fragment, ebenfalls von H. 2 geschrieben ; das Incipit
lautet : « Consumpta est cavo eius a suppliciis, vevertatur ad dies adoloscentie
sue job 33. In his verbis que ad littevam de justo afflicto scribuntur possunt
notari cause introductorie in librum iob. » Das hier enthaltene Stiick bildet
den Prolog eines Jobkommentars, der sich anonym in drei Handschriften
des XIII. Jahrh. findet : Paris, Bibl. Nat. lat. 15566 und 14250 ; Florengz,
Bibl. Med. Laur. Plut. VII dext. cod. 12. Zwei weitere Handschriften
des XIV. Jahrh., Troyes 487 und Bordeaux 27, schreiben ihn dem Guillelmus
de Melisona zu. Da aber die dltesten Handschriften anonym sind, zweifelt
Hauréaux, ob der Franziskaner Wilhelm von Melitona wirklich der Verfasser
sei. 4

Bl. 85°-884 : unbeschrieben.

1 A a. 0., 8. x.

2 Vgl. H. Chr. Scheeben, Albert der GroBe. Zur Chronologie seines Lebens.
(Quellen u. Forschungen z. Gesch. d. Dominikanerordens in Deutschland, H. 27.)
Vechta 1931. S. 93 ff.

3 P. Giactnto de Fervari O. P., Vita del Beato Alberto Magno dell’ Ordine de’
Predicatori. Roma 1847.

4 Notices et Extraits de quelques manuscrits latins de la Bibliothéque
Nationale 3 (1801) 2.



Kleine Beitrige 111

4) BL 892-1654 :

Von einer 3. Hand (H. 3): Jobkommentar des hi. Thomas von Aquin.
Urspriinglich ohne Verfassernennung, eine spitere Hand schrieb am oberen
Rand : Comment. in lib. Job S. Thomae de Aquino. Incipit: Sicut in vebus
que naturaliter gencrantur. Explicit : quibus perductus est ad futuram gloviam
que duvat per omnia secula seculovum. amen. Am Rande finden sich von einer
4. Hand ofters kurze Resumés des Gedankenganges des Kommentars, H. 2
korrigiert den Text und macht Randbemerkungen. Von H. 2 sind zwei
Fragmente auf kleineren Pergamentblittern in die Handschrift einge-
bunden. Das erste Fragment befindet sich zwischen Bl. 125-126 und ent-
hilt den Kommentar zu Job 19, lect. 1 v. « parentis voluntatem implere »
bis Job 19, lect. 2 v. c et certa dicturus » ; das zweite Fragment ist als Bl. 136
numeriert und enthalt Job 19, lect. 2 v. «de spe quam in deo firmavi» bis
« Et in novissimo die ... ubi considerandum est quod quidam ».

5) Bl 1663-1999 :

Anonymer Kommentar zum Hebrdevbrief. Incipit: « Multifariam multis-
que modis ctc. hanc ultimam epistolam scvipsit paulus ad hebreos. Postquam
enim instruxit ecclestas latinorum » ; explicit : «accusatio conscientie est
de movtalibus non de venialibus proprie.» Am Rande finden sich ofters
schematische Zusammenfassungen der theologischen. Distinktionen und
Zergliederungen, an denen der Kommentar sehr reich ist. Der gleiche
Kommentar befindet sich, ebenfalls anonym, in Bibl. Nat. lat. 14268 fol. 277
und Briissel, Bibl. royale 279 fol. 130", wo er einem Frater Adam Anglicus
zugeschrieben wird.

LY.

Die von A. Pelzer entdeckte unedierte Lectura cum Quaestionibus des
hl. Albert d. Gr. zur Nikomachischen Ethik ist bisher in vier Handschriften
bekannt. Pelzer fand sie in Cod. Vat. lat. 722, Cod. 510 (388) des Gonuville
and Cajus College in Cambridge und in Cod. 129 der Bibliothek des Wiener
Dowminikanerklosters. Die in Cod. 1236 der Stadtbibliothek -von Troyes
enthaltenen Questiones fratvis albevti super librum ethicorum sind ein unvoll-
standiger Auszug aus der Lectura. ! M. Grabmann entdeckte den bedeuten-
den mit Petien versehenen Cod. H. B. X, r5 der Landesbibliothek zu Stutt-
gart, der ebenfalls die unedierte Lectura enthialt. 2

Beim Durchgehen der von A. Miola beschriebenen Handschriften des
hl. Thomas in der Biblioteca Nazionale in Neapel ® konnte ich eine weitere
Handschrift der unedierten Lectura feststellen. Der Codex trigt die Sig-
natur VIII. G. 8, besteht aus 71 Pergamentblittern, die zweispaltig und

1 A. Pelzer, Le Cours inédit d’Albert le Grand sur la Morale a Nicomaque
recueilli et rédigé par saint Thomas d’Aquin. — RNéosc 24 (1922) 333-361, 479-520.

2 M. Grabmann, Die Stuttgarter Handschrift des ungedruckten Ethik-
kommentars Alberts d. Gr. — Aus Ethik u. Leben. Festschrift fir J. Mausbach,
S. 55-65. Miunster 1931.

3 A. Miola, Codices' Manuscripti S. Thomae de Aquino et S. Ronaventurae
in regia Bibliotheca Neapolitana. — La Carita 1 (1874) 65-120.



I12 Kleine Beitrage

von ungleicher Hand beschrieben sind. Grofle : 223 X 300. Miola teilt
ihn dem XIV. Jahrhundert zu. Das auf Blatt 3 folgende Folium, das das
Ende des ersten Buches und den Anfang des zweiten enthielt, ist aus-
geschnitten worden. Auf dem Einbandriicken des Codex steht der Titel :
D. Thomae in libros Ethicorum manuscriptum. Das Werk beginnt fol. 1™
mit den Worten : Ptolomeus in Almagesto : Disciplina hominis cui [statt
sui] intellectus socius est et apud homines intercessor. Circa morvalem scientiam
tria hic tanguntur. Der Text reicht nur bis zum Ende des siebten Buches
der nikomachischen Ethik und schlieBt mit den Worten : ef continuat se
ad sequentia et planum est. Explicit septimus liber ethicorum. deo gratias.
Da ich die Handschrift nicht personlich einsehen konnte, lie ich, um
jeden Zweifel auszuschlieBen, daB hier wirklich die ungedruckte Ethik
Alberts vorliegt, die von Pelzer angegebenen Incipit und Explicit der ersten
siecben Biicher mit denjenigen dieser Handschrift vergleichen, und der
Vergleich bestitigte vollends, daB die unedierte Lectura cum Quaestionibus
vorliegt. ' Eine eingehendere Untersuchung iiber den Text und die Be-
deutung dieser Handschrift wird P. G. Meersseman O. P. bei der kritischen
Edierung der ungedruckten Ethik vornehmen.

Rom. Thomas M. Kdppeli O. P,

! Ich spreche dem Herrn Direktor der Biblioteca Nazionale, G. Burgade,
sowie Dr. M. Belsami-Roche fiir die prompte und entgegenkommende Auskunft
meinen tiefsten Dank aus.



	Kleine Beiträge

