
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge.

Ein letztes Wort an P. Santeler S. J.

« Zur Lehre von der Analogie des Seins. »

P. Santeler hat auf meine Kritik seiner Kritik : Die Analogie des

Franz Suarez neuerdings geantwortet. 1 Ich habe nicht vor, die Kontroverse
ins Unendliche zu verlängern, noch viel weniger seine « Ichschautheorie »,

von der er bekennt, daß sie von Thomas abweiche (83), in « Kleinen
Beiträgen » einer weitern Untersuchung zu unterwerfen. Die Tatsache
aber, daß S. weder dies Mal noch früher meine materielle Darstellung
der suarezischen Analogielehre irgendwie beanstandet hat, sei hier nochmals
festgenagelt. Das ist für mich die Hauptsache. Ich hatte denn auch schon
das erste Mal nur Verwahrung einzulegen gegen gewisse, sicher nicht
beabsichtigte, Entstellungen meiner Analogielehre.

Ich konstatiere mit Freude, daß P. Santeler dies Mal meiner
Analogieauffassung gerechter geworden ist. Eine « Besserung » ist da insofern
eingetreten, als er meine Fassung von der Attribution gerechter beurteilt (84).
Wenn er dabei jetzt noch nicht recht einzusehen vermag, daß ein reales

Begriffsverhältnis noch nicht eo ipso ein innerlich-notwendiges Verhältnis
sein muß (84), so kann auch da noch eine Besserung eintreten. Auch
darüber ist sich S. jetzt klar, daß er die Einheit meines Seinsbegriffs nicht
richtig gefaßt (85). Unfaßbar ist ihm freilich jetzt noch jede proportionelle
Identität Mehrerer in einem Dritten, als ob das Drittel von 9 und 30 nicht
eine wirkliche proportionelle Identität ausdrücken würde. Meine These,
daß die ratio entis als nonnihil von keinem Dinge abstrahiert werden kann,
ohne daß das, von was ich abstrahiere, immer wieder im Abstrahierten
wäre, will S. jetzt noch nicht offen anerkennen. Er meint, wir könnten
z. B. von der Substanz das « nonnihil » doch von ihrer Seinsweise : dem
« per se esse » abstrahieren (86). Allein, wie soll das möglich sein Ist denn
nicht jede reale, also auch jede bestimmt geartete Seinsweise, weil sie real
ist, ein nonnihil und a fortiori das « per se esse » der Substanz P. Santeler
will nachträglich nicht eingestehen, daß er meine Proportionalidentität mit
der Identität der beiden Verhältnisse verwechselt habe (86-87). Und doch
ist dem so, denn sonst hätte er mir nicht den Vorwurf machen können,
daß meine Proportionalidentität, die ich ahnungslos an einigen Stellen
zu wenig scharf ausdrückte, auf Gott und Kreatur angewandt, entweder
zum Pantheismus oder Atheismus führen müßte. 2 Übrigens, wie tief bei

1 Zeitschrift für kathol. Theologie, B. 56, H. 1 (1932), S. 83-91.
2 Vgl. das., B. 55, S. 37.



104 Kleine Beiträge

Santeler diese Verwechslung sitzt, zeigt seine letzte Antwort. In dem
Augenblick, wo er die Verwechslung abschüttelt, stellt er wieder die Frage,
worin denn meine Propörtiönalidentität zwischen Gott und Kreatur bestehe,
da Gott ens a se und das Geschöpf ens ab alio ist (87). Voilà, statt die
Identität in das Analogon « Sein » als Drittes, worin Gott und Kreatur
proportionell übereinkommen, zu verlegen, sucht er sie in den beiden
Gliedern : ens a se und ens ab alio unter sich, die unendlich auseinander
stehen. Fast möchte ich von einem « Rückfalle » reden

Santelers Hauptängriff gilt heute nöch, wie früher, meinet proportionalen

Identität des Seins. Eine solche gibt es in seinen Augen nicht,
sondern eine bloße Ähnlichkeit. Diese bloße Ähnlichkeit des Analogon,
« Sein », mit den Analogata genügt, genügt auch für die Gottesbeweise, indem
wir aus bloßer Ähnlichkeit auf Grund des Potentiellen mittelst des
Kausalprinzips das Dasein Gottes und seine Vollkommenheit apodiktisch beweisen
(90-91). Auch Thomas soll die Analogie so aufgefaßt haben (88-89). —
Ich weiß nicht, ob eine solche Theorie über die apodiktische
Beweisführung dem Aristoteles sehr imponiert hätte. Man bedenke : auch die
höchsten Ideen und Beweisprinzipien : Kontradiktions-, Kausal- und
Identitätsprinzip sind nur analoge Sätze. Wenn es keine Identität in der
Analogie gibt, sondern nur similitudo, also auch im Identitätsprinzip selbst,
wird dann die Identität nicht selbst zur bloßen Ähnlichkeit Wie sollen
wir dann, ausgehend von bloßen Ähnlichkeitsbegriffen, fortschreitend
mittelst bloßer Ähnlichkeitsprinzipien mit Sicherheit die Existenz Gottes
beweisen Sonst galt immer das Axiom : Ähnlichkeitsbeweise sind nur
Wahrscheinlichkeitsbeweise. Bedroht eine solche Theorie nicht die Uni-
vocatio selbst, da es dann Identität überhaupt nicht gibt, weil das Identitätsprinzip

selber nur Ähnlichkeit besagt Bedroht alles das nicht die ganze
Metaphysik und mit ihr den ganzen Wissenschaftskomplex

Thomas soll diese Analogielehre vorgetragen haben. Er soll jede
VropoxtioxiaMdentität geleugnet haben und nur der Similitudo das Wort
geredet haben.

Wir haben hier wieder die gleiche, öfter getadelte Verwechslung
zwischen Analogata und Analogon. Gewiß sind die Analogata unter sich,
da sie gerade das Verschiedene auch enthalten, nur ähnlich nach Thomas.
A fortiori ist das (1er Fall hinsichtlich Gott und Kreatur (Verit. II 11).

Dessenungeachtet gibt es auch für Thomas, und zwar an der gleichen
Stelle, eine Übereinkunft der Analogata im Analogon « secundum propor-
tionem ». Das ist genau meine Proportionalidentität. Ohne sie fällt eine
Grundthese der thomistischen Gotteslehre, jene : daß wir in den absoluten
Attributen Gottes etwas von der Substanz, von der Essenz, was ihm eigen
ist, «proprie» zukommt, erkennen (I 13, 2). P. Santeler hat gegen meine

Proportionalidentität vor allem den Kommentar in IV. Met. lect. 1 (2 bei
Santeler) und XI. Met. lect. 3 ins Feld geführt. Wie mir scheint, mit
Unrecht. Dort an beiden Orten beschreibt Thomas das Univocum als

etwas, das Verschiedenem nach absolut identischem Sinne zukommt :

« secundum omnino eandem rationem » — « totaliter eandem rationem ».

Daß da das « secundum eandem rationem » bei Thomas absolute Identität



Kleine Beiträge 105

besagt, daran zweifelt niemand. Nun stellt er an beiden Orten dem
Univocum das Analogum gegenüber mit den Worten : «partim secundum
eandem rationem, partim diversam rationem ». Wenn nun das « secundum
eandem rationem » absolute Identität bedeutet, so dürfte das « partim
secundum eandem rationem » doch nach Thomas heißen : teilweise identisch.
Also gibt es nach ihm im Analogon, nicht bloß eine Ähnlichkeit, sondern
eine Identität, genau das, was ich immer behauptet habe. Bis hieher bewegt
sich da alles in der abstrakten oder metaphysischen Ordnung, was das
« secundum rationem » andeutet. Er hat hier, wie Aristoteles, das Universale

univocum dem universale analogum gegenübergestellt. Dann fügt
Thomas bei : während das Univocum nur in der abstrakten Ordnung einen
Sinn hat, reicht die Analogie außerdem noch herab in die numerisch
kontingente Existenzialwelt, herab bis zur individuell numerischen
Dingnatur, die ein unum numericum ausdrückt. Und hier zitiert er nun
verschiedene Beispiele der A ttribulion : die Existenz der Accidentia in der
individuellen Substanz als ihrer Einheit, die Medizin und Diät, wie sie im
« sanum », das ihnen ihre Bedeutung gibt, ein unum- bilden usw. Das
stimmt alles mit dem, was ich über den stark individualistischen Charakter
der Attributio sagte, die gerade deshalb als solche keinen zwingenden
Beweis zu erzeugen vermag. Mir scheint, ich stehe da ganz auf dem Boden
des Aquinaten.

Sicher ist .das Analogieproblem eine außerordentlich schwierige Frage,
wo man immer und immer wieder nachgrübeln, Zweifel aufwerfen und
präzisieren kann. Deshalb möchte ich hoffen, daß die ruhige, nicht persönliche

Polemik, die P. Santeler und ich miteinander geführt, nicht ganz
nutzlos war. Damit erkläre ich meinerseits Schluß der Kontroverse

Freiburg. G. M. Manser O. P.

Der Gottesbeweis bei Thomas und Suarez.

P. Jos. Santeler S. J. bespricht in Zeitschrift für kathol. Theologie 55
(1931) S. 150 f. meine Dissertation: «Der Gottesbeweis bei Thomas und
Suarez», in der ich die letzte Grundlage jedes wissenschaftlichen
Gottesbeweises festzulegen unternahm. Santelers Kritik lautet nicht gar günstig,
und im Interesse der Sache möchte ich auf die Aussetzungen kurz antworten,
wobei ich mich an die Reihenfolge der Kritik halte.

Santeler betont eingangs mit Recht, B. finde die letzte Beweiskraft
des wissenschaftlichen Gottesbeweises stets im Potenz-Aktgesetz im Sinne
einer realen Unterscheidung. Um jeder Täuschung vorzubeugen, sei
beigefügt, daß es sich dabei um die wirklichen, konkreten Dinge und nicht
um ihre abstrakte Wesenheit handelt.

Weiter heißt es, die Arbeit solle, dem Titel nach zu urteilen, eine
historisch-kritische Untersuchung sein ; als solche sei sie aber sozusagen
wertlös. P. S. hat wohl den ganzen Titel der Schrift gelesen und gesehen,



io6 Kleine Beiträge

daß sie als Doktordissertation verfaßt wurde. Er wird sich dabei klar
geworden sein, daß jedes der fünf Argumente des Gottesbeweises für sich
allein eine ganz stattliche Dissertation gäbe, wenn man es historischkritisch

in extenso darstellte. Ist nun, weil jene Darstellungsweise nicht
angewandt werden konnte, das Endergebnis ein anderes oder gar falsches
und die Arbeit wertlos Das könnte nur der Fall sein, wenn das richtige
Endergebnis einzig bei ausführlicher historisch-kritischer Darstellung möglich
wäre. Die Behauptung P. S. ist hier irreführend.

Zum ersten Beweise wird beanstandet, daß ich die Allgemeinbewegung
nehme, da doch hervorragende Thomaserklärer hier nur die Lokalbewegung
annehmen. Die Antwort, warum ich so vorgehe, ist in einer ausdrücklichen
Bemerkung gegeben. Ich weise da auf den Irrtum mancher Erklärer hin,
die glauben, Th. habe mit i, 2, 3 der Summa den Gottesbeweis abgeschlossen.
Dem ist aber nicht so, sondern ihm gilt der ganze erste Teil bis zur Q. 50
ganz besonders. Da findet man denn, daß Th. jenes Prinzip: « quidquid
movetur » durchaus nicht auf die örtliche Bewegung allein anwendet, wie
es der Beweis in C. G. I 13 ebenfalls zeigt.

Eine weitere Bemängelung sagt, die Schwierigkeit des dritten Weges
werde an der klassischen Stelle mit keinem Worte erwähnt. Meiner
Auffassung nach kommen hier verschiedene Schwierigkeiten in Betracht.
Einmal kommt jenes, dessen essentia suum esse ist und doch nicht des

Sein schlechthin bedeutet. Dann ist da die Aseität, die jenen solch
Unbehagen verursacht, die mit Kant Gott denken, wie er zu sich selbst
spricht : « Ich bin von Ewigkeit zu Ewigkeit, außer mir ist nichts, ohne
das, was bloß durch meinen Willen ist ; aber woher bin denn ich » und
die mit Schreck gestehen : « Hier sinkt alles unter uns. » Schließlich dreht
man die unendliche Reihe auf als zureichenden Grund für das Dasein der
Dinge. Ich dächte, diese Schwierigkeiten, ohne sie einzeln historischkritisch

darzulegen, gelöst zu haben, indem ich aus Th. zeigte : Deus est
suum esse ; dieses aber ist esse subsistens, und taie non datur nisi unum.
Es muß notwendig alle möglichen reinen Vollkommenheiten einschließen
und sein. Gott ist reiner subsistierender Akt, das subsistierende Sein selbst ;

also a se und necessarium absolute ; außerhalb jeglicher potentieller Reihe ;

er schließt notwendig jeden weitern wesentlich subsistierenden Akt aus,
jeglich wesentlich subsistierendes Sein. Alles übrige Sein kann folglich
nicht reines wesenhaftes Sein, muß vielmehr Potenz-Aktding sein, also ein
Zusammengesetztes in der Seinsordnung. Deshalb kann es auch den Grund
des Seins nicht in sich selbst haben, ob es einer endlichen oder unendlichen
Reihe angehört. Ich dächte, das genügte.

Die Behauptung, ich setzte immer voraus, Dasein und Sosein müßten
real verschieden sein, bringt einen auf den Gedanken, der Kritiker habe
sich die Arbeit des Durchlesens zu leicht gemacht. Die Untersuchung der
einzelnen Argumente auf ihr letztes Fundament ergibt ja als Endresultat
gerade die sachliche Verschiedenheit von Sosein und Dasein.

Für jeden, der Suarez gelesen hat und meine Darstellung seiner Lehre
auch, erübrigt eine Antwort auf die Klage, Texte seien von mir zusammenhanglos

hergenommen und nach vorgefaßter Meinung erklärt worden.



Kleine Beiträge 107

Zum Schlüsse kommt der Hauptangriff, der das Ergebnis der Arbeit
zunichte machen und die Lehre des Suarez rechtfertigen soll. Er vermag
keines von beiden, und was ich zeigte, bleibt bestehen : Suarez sieht den
eigentümlichen Wesenszug der Geschöpfe in ihrer Abhängigkeit und will
aus dieser heraus den Existenzialbeweis erbringen.

Falsch ist, S. habe nach mir die Abhängigkeit der Geschöpfe als das
Erste in der Erkenntnisordnung angesehen, sonst würde ich Seite 31 nicht
gesagt haben, er folgere sie aus der beschränkten Vollkommenheit. Es ist
bekannt, wie unklar und vieldeutig S. da redet, wo er von der Endlichkeit
und Abhängigkeit der Dinge handelt. Daß er das Verhältnis von Sosein
und Dasein auch als Grund zur Erklärung der geschaffenen Dinge betont,
habe ich Seite 72 gesagt. Sein großer Irrtum besteht darin, dieses Verhältnis
als eine begriffliche Verschiedenheit zu bestimmen, und ganz merkwürdig
ist, daß er sie doch in den Dingen begründet sein läßt. Logischerweise
hätte ihn das zur sachlichen Unterscheidung beider führen müssen, da das
Sein doch keine Fähigkeit oder gar Identität des Soseins ist. Seine distinctio
realis negativa gründet in der Art, die Wesenheit zu erfassen. Wird sie

abstrakt genommen, so enthält ihr Begriff nicht das Sein ; wird sie dagegen
konkret erfaßt, so ist im Begriffe das Sein mitenthalten. Aus diesem
Unterschiede folgert S. die distinctio rationis cum fundamento ; denn die
konkrete und aktuelle Wesenheit bietet den Grund, sie abstrakt und ohne
Sein zu denken. Weil der Verstand das Allgemeine erkennt, das in der
Natur des Einzelwesens begründet ist, aber als solches kein Sein hat, das

nur den Einzeldingen zukommt. Mit einem Worte : die abstrakte Wesenheit
wird ohne Sein, die konkrete hingegen als dieses Sein erkannt.

S. verwechselt hier nun Sein (ens) mit Sein (esse) : das Seiende mit
dem Seinsakte und setzt beide gleich. Folglich gibt es keinen sachlichen
Unterschied zwischen dem wirklichen ens und dem esse : das Seiende und
der Seinsakt sind sachlich eins und nur begrifflich verschieden, insofern
ens als Wesenheit gedacht wird — als wären ens und Wesenheit dasselbe.
Daraus folgt, daß jedes Seiende (also ens) ein bestimmter Seinsakt (also
esse), und jeder Seinsakt (esse) ein bestimmtes Seiendes ist. Da es nun
überhaupt nichts gibt, das nicht ein Seiendes wäre, so kann auch nichts
sein, das nicht ein ganz bestimmter Seinsakt, d. h. tatsächlich konkret
und wirklich ist. Ein reales potentielles Sein ist also undenkbar ; denn das
Seiende (ens) ist der Seinsakt (esse).

So haben denn die de Maria, Mattiussi, Remer u. a. mit dem Vorwurfe :

Alles wird da reiner Akt, und zwar wesenhafter Akt, doch Recht, wenn
auch P. Descoqs ihrer spotten möchte. Daß aber die Gleichung von Sosein :

Dasein abstrakte : konkrete Wesenheit falsch ist, geht daraus hervor,
daß Dasein ein einfacher und reiner Akt bezeichnet, dem keine geschaffene
Wesenheit entspricht, da tatsächlich ja auch der vollkommensten Poten-
tialität eigen ist, der Daseinsakt, dessen Begrenzung von der Wesenheit
abhängt, solche ausschließt. Wäre aber der Akt die konkrete Wesenheit,
und wäre — entgegen der frühern Behauptung — ens und • gedachte
Wesenheit dasselbe, dann gäbe es keine Potentialität und keine Möglichkeit
mehr. Die suarezische distinctio ist somit verfehlt : sie hat mit dem



io8 Kleine Beiträge

sachlichen Unterschiede von Wesenheit und Existenz nichts zu tun. Sie
unterscheidet Abstraktes und Konkretes, Allgemeines und Besonderes,
Gedachtes und Wirkliches. Zudem ist doch auch die abstrakt erkannte
Wesenheit ein wirklich Seiendes, nur nicht abstrakt und allgemein. Ebenso
ist ens ein abstrakter und allgemeiner Begriff, und kann folglich so wenig
wie die Wesenheit als solche existieren. Der Unterschied beider ist, daß
ens eine wirklich seiende unbestimmte Wesenheit bezeichnet, essentia
hingegen eine bestimmte abstrakte Wesenheit. Damit ist aber nichts über den
Unterschied von konkretem Sein und konkreter Wesenheit bestimmt. Nur
ein Anhaltspunkt zu einem Schlüsse dazu liegt darin, daß die Wesenheit der
Dinge gedacht werden kann, ohne den Seinsakt mitzudenken, was vom
Begriffe Gott nicht gilt, weil er das wesenhaft subsistierende Sein ist. Das
wäre gleicherweise der Fall bei den Kreaturen, wenn ihr konkretes Sein
dasselbe wäre wie ihre konkrete Wesenheit. Überdies müßte dann der Seins-
begriff ein aequivocum werden und könnte von Gott und dem Geschöpfe
nicht mehr in analogem Sinne ausgesagt werden : folglich bestände auch
kein begrifflicher Unterschied mehr zwischen konkreter Wesenheit und
ens, wie es doch S. als Grund der Unterscheidung von Gott und Geschöpf
behauptet.

Suarez hat sich also gerade in der tiefsten Grundlage des
wissenschaftlichen Gottesbeweises geirrt, seine distinctio rationis bringt keine
Lösung, und er hat sich mit der Leugnung der Realdistinction den Ast
abgesägt, auf dem er sitzt. Das ist, was meine Arbeit festgestellt hat,
und P. Santelers Kritik hat daran nichts geändert.

Zum Schlüsse möchte ich noch eine Bemerkung zu einer guten Kritik
beifügen, die in « Revue des Sciences Religieuses, Université de Strasbourg »,

Juli 1931, erschien. Am Schlüsse schreibt dort Gaston Bareau, die
Folgerung, jeder Gottesbeweis sei unmöglich, wenn man die Realdistinction
leugne, scheine ihm doch zu weit zu gehen. Ich möchte feststellen, daß
ich gar nicht behaupte, jeder Gottesbeweis sei dann unmöglich, sondern,
es sei dann jeder wissenschaftliche Gottesbeweis, der auf den letzten und
tiefsten Grund gehen solle, unmöglich. Ich glaube das mit Recht behaupten
zu können, weil der sachliche Unterschied von Wesenheit und Sein das
Fundament jedes wissenschaftlichen Gottesbeweises ist, sodaß alle letzthin
auf ihr fußen.

Freiburg (Schweiz) P. Dr. Alcuin Breuer.



Kleine Beiträge

Zwei unbeachtete Handschriften mit dem Jobkommentar

und dem ungedruckten Ethikkommentar des hl. Albert d. Gr.

i.

M. Weiß gebührt das Verdienst, den Jobkommentar des seligen Albertus
Magnus zum ersten Male kritisch ediert zu haben. 1 Die handschriftliche
Grundlage seiner Ausgabe bilden fünf teils jüngere, teils ältere Codices :

Erlangen 192 ; Trier, öffentl. Bibl. 70 ; Basel, Univ.-Bibl. B IV 14 ; Florenz,
Bibl. Med. Laur., Plut. XIII cod. 10 ; München, Univ.-Bibl. cod. misc. 50.
Eine sehr alte Handschrift dieses Kommentars, die Weiß nicht kannte, ist
Cod. 445 (B III 9) der Biblioteca Casanatense in Rom. Es ist dies ein
Pergamentkodex aus dem Ende des XIII. Jahrh. ; er zählt 199 zweispaltig
beschriebene Folioseiten, Größe 22 x 31 cm. Der Inhalt der Handschrift
ist folgender :

1) Bl. ia-S4c :

Jobkommentar Albert d. Gr. Der Kommentar beginnt ohne Titel und
Verfassernennung : « (E)xemplum accipite, fratres, exitus mali et longanimi-
tatis. » Eine spätere Hand schrieb auf den oberen Rand : « prologus super
iob. » Die kommentierten Schriftverse sind durch Unterstreichung
hervorgehoben. Am Schluß des Werkes, Bl. 84e, stehen von der Hand des
Schreibers folgende Vermerke : « Explicit scriptum super iob fratris alberti
theutonici quondam episcopi Ratisponensis de ordine predicatorum.

Capitulum lectum et scriptum anno domini MCCLXXII0 in colonia
civitate germanie.

Eliphat interpretatur contemptus dei, themanites australis, Baldach sola
vetustas, Sophar dissipatio spéculé, Naamathites decorus. »

Was den Text betrifft, so schließt sich diese Handschrift eng an den
Florentiner Codex und die von ihm abhängige Münchener Handschrift an.
Wo diese beiden Handschriften von dem von Weiß adoptierten Text
divergieren, schließt sich ihnen meistens auch die Handschrift der Casanatense an.
Bl. 42b-43d ist eine Wiederholung von Bl. 2id-23b ; wörtlich die gleiche
Wiederholung ündet sich auch in der Münchener und Florentiner
Handschrift. Die römische Handschrift dürfte wohl, da sie älter ist, die unmittelbare

oder entferntere Vorlage der beiden andern gewesen sein.
Die Handschrift der Casanatense gibt wie der Münchener Codex ein

Datum der Abfassung des Werkes an, allerdings setzt letzterer sie um
zwei Jahre später an, auf das Jahr 1274. Einer der beiden Schreiber muß
wahrscheinlich in der Vorlage das II mit dem IV oder umgekehrt
verwechselt haben. Auf jeden Fall bestätigt die römische Handschrift die
Ansicht von Weiß, der Jobkommentar sei nach dem Lukaskommentar

1 B. Alberti Magni O. P. Ratisb. Ep. Commentaria in lob. Friburgi 1904.



no Kleine Beiträge

verfaßt worden und falle in den letzten Aufenthalt in Köln. 1 Sowohl
im Jahre 1272 wie 1274 war Albert dort. 2

In der Handschrift der Casanatense befinden sich einige lose Papierfolien,

die eine Transskription eines Stückes des Prologes (Bl. 1) und eines
Fragmentes des Kommentars Alberts enthalten (Kp. 10, 13-11, 12, Bl. 2-17).
Auf Bl. 2 hat eine andere Hand dazu folgende Notiz gemacht : « P. Mag.
Hyacinthus de Ferrari Ord. Praed. Casanatensis Biblioth. Praefectus haec

scrips it, Codicem hunc in lucent editurus, sicut admonet in vita B. Alberti
ab se scripta pag. 120. »

Auf Seite 120 des von P. Ferrari verfaßten Lebens Albert des Großen
lesen wir : « Nella Casanatense esistono inediti i suoi commenti in Giobbe,
che presto vedranno la pubblica luce, essendo uno de' lavori più perfetti
del suo ingegno. » 3 Daß P. Ferrari (f 1874) selber an eine Edition des

Jobkommentars dachte, sagt er auf S. 128 seiner Albertusbiographie :

« Questo esiste inedito nella Casanatense manoscritto e inedito ed è since-
rissimo parto di Alberto che speriamo di dare in luce quanto prima, essendo

un capo d'opera delle più profonde, e perfette produzioni esegetiche del
Beato. »

2) Bl. 84d :

folgt ein Fragment eines anonymen Jobkommentars, zu Job 32, 1 ff.

Incipit : adentibus aduersariis iob post multa prophétie sue misteria.
Explicit : quia sanctum iob increpare videatur. Das Stück ist von einer andern
Hand (H. 2) geschrieben, und die schwer lesbare Schrift ist der littera
illegibilis des Thomasautographs ähnlich.

3) Bl. 85a"k :

folgt ein weiteres Fragment, ebenfalls von H. 2 geschrieben ; das Incipit
lautet : « Consumpta est caro eius a suppliciis, revertatur ad dies adoloscentie

sue job 33. In his verbis que ad litteram de justo afflicto scribuntur possunt
notari cause introductorie in librum iob. » Das hier enthaltene Stück bildet
den Prolog eines Jobkommentars, der sich anonym in drei Handschriften
des XIII. Jahrh. findet : Paris, Bibl. Nat. lat. 15566 und 14250 ; Florenz,
Bibl., Med. Laur. Plut. VII dext. cod. 12. Zwei weitere Handschriften
des XIV. Jahrh., Troyes 487 und Bordeaux 27, schreiben ihn dem Guillelmus
de Melisona zu. Da aber die ältesten Handschriften anonym sind, zweifelt
Hauréaux, ob der Franziskaner Wilhelm von Melitona wirklich der Verfasser
sei. 4

Bl. 85c-88d : unbeschrieben.

1 A. a. O., S. x.
2 Vgl. H. Chr. Scheeben, Albert der Große. Zur Chronologie seines Lebens.

(Quellen u. Forschungen z. Gesch. d. Dominikanerordens in Deutschland, H. 27.)
Vechta 1931. S. 93 ff.

3 P. Giacinto de Ferrari O. P., Vita del Beato Alberto Magno dell' Ordine de'
Predicatori. Roma 1847.

1 Notices et Extraits de quelques manuscrits latins de la Bibliothèque
Nationale 3 (1891) 2.



Kleine Beiträge III
4) Bl. 89a-i65d :

Von einer 3. Hand (H. 3) : Jobkommentar des hl. Thomas von Aquin.
Ursprünglich ohne Verfassernennung, eine spätere Hand schrieb am oberen
Rand : Comment, in lib. Job S. Thomae de Aquino. Incipit: Sicut in rebus

que naturaliter generantur. Explicit : quibus perductus est ad futuram gloriam
que durât per omnia secula seculorum. amen. Am Rande finden sich von einer
4. Hand öfters kurze Résumés des Gedankenganges des Kommentars, H. 2

korrigiert den Text und macht Randbemerkungen. Von H. 2 sind zwei
Fragmente auf kleineren Pergamentblättern in die Handschrift
eingebunden. Das erste Fragment befindet sich zwischen Bl. 125-126 und
enthält den Kommentar zu Job 19, lect. 1 v. «parentis voluntatem implere »

bis Job 19, lect. 2 v. « et certa dicturus » ; das zweite Fragment ist als Bl. 136
numeriert und enthält Job 19, lect. 2 v. « de spe quam in deo firmavi » bis
« Et in novissimo die ubi considerandum est quod quidam ».

5) Bl. i66a-i99d :

Anonymer Kommentar zum Hebräerbrief. Incipit : « Multifariam multis-
que modis etc. hanc ultimam epistolam scripsit paulus ad hebreos. Postquam
enim instruxit ecclesias latinorum » ; explicit : « accusatio conscientie est
de mortalibus non de venialibus proprie. » Am Rande finden sich öfters
schematische Zusammenfassungen der theologischen Distinktionen und
Zergliederungen, an denen der Kommentar sehr reich ist. Der gleiche
Kommentar befindet sich, ebenfalls anonym, in Bibl. Nat. lat. 14268 fol. 277
und Brüssel, Bibl. royale 279 fol. 1301, wo er einem Frater Adam Anglicus
zugeschrieben wird.

II.
Die von A. Pelzer entdeckte unedierte Lectura cum Quaestionibus des

hl. Albert d. Gr. zur Nikomachischen Ethik ist bisher in vier Handschriften
bekannt. Pelzer fand sie in Cod. Vat. lat. 722, Cod. 510 (388) des Gonville
and Cajus College in Cambridge und in Cod. 12g der Bibliothek des Wiener
Dominikanerklosters. Die in Cod. 1236 der Stadtbibliothek von Troyes
enthaltenen Questiones fratris alberti super librum ethicorum sind ein
unvollständiger Auszug aus der Lectura. 1 M. Grabmann entdeckte den bedeutenden

mit Petien versehenen Cod. H. B. X, 15 der Landesbibliothek zu Stuttgart,

der ebenfalls die unedierte Lectura enthält. 2

Beim Durchgehen der von A. Miola beschriebenen Handschriften des

hl. Thomas in der Biblioteca Nazionale in Neapel3 konnte ich eine weitere
Handschrift der unedierten Lectura feststellen. Der Codex trägt die
Signatur VIII. G. 8, besteht aus 71 Pergamentblättern, die zweispaltig und

1 A. Pelzer, Le Cours inédit d'Albert le Grand sur la Morale à Nicomaque
recueilli et rédigé par saint Thomas d'Aquin. — RNéosc 24 (1922) 333-361, 479-520.

2 M. Grabmann, Die Stuttgarter Handschrift des ungedruckten
Ethikkommentars Alberts d. Gr. — Aus Ethik u. Leben. Festschrift für J. Mansbach,
5. 55-65. Münster 1931.

3 A. Miola, Codices1 Manuscripti S. Thomae de Aquino et S. Bonaventura?
in regia Bibliotheca Neapolitana. — La Carità 1 (1874) 65-120.



112 Kleine Beiträge

von ungleicher Hand beschrieben sind. Größe : 223 x 300. Miola teilt
ihn dem XIV. Jahrhundert zu. Das auf Blatt 3 folgende Folium, das das
Ende des ersten Buches und den Anfang des zweiten enthielt, ist
ausgeschnitten worden. Auf dem Einbandrücken des Codex steht der Titel :

D. Thomae in libros Ethicorum manuscriptum. Das Werk beginnt fol. ira
mit den Worten : Ptolomeus in A Images to : Disciplina hominis cui [statt
sui] intellectus socius est et apud homines intercessor. Circa moralem scientiam
tria hic tanguntur. Der Text reicht nur bis zum Ende des siebten Buches
der nikomachischen Ethik und schließt mit den Worten : et continuât se

ad sequentia et planum est. Explicit septimus liber ethicorum. deo gratias.
Da ich die Handschrift nicht persönlich einsehen konnte, ließ ich, um
jeden Zweifel auszuschließen, daß hier wirklich die ungedruckte Ethik
Alberts vorliegt, die von Pelzer angegebenen Incipit und Explicit der ersten
sieben Bücher mit denjenigen dieser Handschrift vergleichen, und der
Vergleich bestätigte vollends, daß die unedierte Lectura cum Quaestionibus
vorliegt. 1 Eine eingehendere Untersuchung über den Text und die
Bedeutung dieser" Handschrift wird P. G. Meersseman O. P. bei der kritischen
Edierung der ungedruckten Ethik vornehmen.

Rom. Thomas M. Käppeli O. P.

1 Ich spreche dem Herrn Direktor der Biblioteca Nazionale, G. Burgade,
sowie Dr. M. Belsami-Roche für die prompte und entgegenkommende Auskunft
meinen tiefsten Dank aus.


	Kleine Beiträge

