Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes
bewusstseinsjenseitig? [Schluss]

Autor: Wintrath, Petrus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Inwiefern ist der Gegenstand
unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

Von P. Petrus WINTRATH O.S.B., Maria-Laach.

(Fortsetzung und Schluf.)

IVa.

Es ist nunmehr die Bewultseinsjenseitigkeit, von der stindig die
Rede war, niher ins Auge zu fassen. Was unter ihr verstanden wird,
zeigt in concreto schon die Art und Weise, in der sie angewandt wurde.
Danach ist bewuBtseinsjenseitig der Gegenstand, der vom erkennenden
Subjekt unabhingig, von ihm nicht geschaffen, wenn auch in ihm
erkenntnismifBig enthalten ist. So ist der Gegenstand der drei letzten
inneren Sinne und des Verstandes bewuBtseinsjenseitig, obgleich er dem
betreffenden Erkenntnisvermogen in einem ausgeprigten Erkenntnis-
bild entgegentritt, insofern also in ihm enthalten ist.

Bei der genawueren Bestimmung der BewuBtseinsjenseitigkeit muf
zunichst das Bewulltsein umgrenzt werden, von dem der Gegenstand
unabhingig ist. Dabei ist auch von den Gegenstinden zu sprechen, die
diesseits des Bewuftseins liegen. Erst dann lift sich die BewuBtseins-
jenseitigkeit des Formalgegenstandes des Verstandes deutlicher erkennen.

1. Unter Bewulltsein ist in unserer Frage das jeweilige aktuelle
Erkennen zu verstehen, das den bewuBtseinsjenseitigen Gegenstand zum
Terminus hat, mit EinschluB des ausgeprigten Erkenntnisbildes, des
sinnlichen Vorstellungsbildes oder des Verstandesbegrifts, wenn solche
von der Erkenntnistitigkeit hervorgebracht werden. ! Jede Erkenntnis-
tatigkeit, auch die der duBeren Sinne, ist als solche Bewuf3tseinsvorgang.
Bewuft, d. h. ins BewuBtsein gehoben, wird zunichst der Gegenstand,

1 Der Verstandesbegriff als solcher, insofern er als Erkenntnismittel von der
Erkenntnistitigkeit hervorgebracht wird (also nach seiner formellen Seite), wird
von den Scholastikern conceptus jformalis, species intelligibilis, verbum mentis
genannt. Dem Inhalt nach, der der durch den Begriff erfafite Gegenstand in
intentionaler Seinsweise ist, heilt er conceptus objectivus. Der Inhalt oder der
erkannte Gegenstand wird conceptus sobjectivus nur in analogem Sinn genannt.



80 Inwicfern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

auf den die Tétigkeit direkt und ausdriicklich geht. Damit soll nicht
gesagt sein, dafl dieser jedesmal mit VollbewuBtsein erkannt werde.
Das VollbewuBtsein bilden die Akte der Aufmerksamkeit, ndherhin das
reflektierende Verstandeserkennen, das besonders durch die Titigkeit
des Gemeinsinnes, des Schitzungsvermogens, ja auch des sinnlichen und
des geistigen Strebevermdogens unterstiitzt wird.

Bewufit wird auch die Erkenntnistitigkeit selber, und zwar durch
sich, insofern sie den Gegenstand als etwas anderes von sich abhebt
und darstellt. Sie wird also nur dunkel und nebenbei bewuft und in
actu exercito, da sie direkt den Fremdgegenstand bewullt macht. Trotz-
dem wird sie, eben weil sie, wenn auch nur dunkel und nebenbei, um
sich selber weifl, Bewulltseinsvorgang oder Bewulltsein genannt. Sie ist
sich ihrer selbst be-wul3t, wihrend man vom Fremdgegenstand besser
sagt : er wird durch sie ge-wuB3t. Ebenso wird dunkel und nebenbei das
ausgepriagte Erkenntnisbild bewullt. Auch dieses gehoért zum tatsich-
lichen Erkennen und ist nicht das, was erkannt wird, sondern das,
wodurch der Gegenstand erkannt wird.

Jedes Erkennen ist also in gewissem Sinn Bewultsein, und insofern
kommt das Wort hier in Anwendung. Von der Erkenntnistdtigkeit und
dem ausgeprdgten Erkenntnisbild muffi der jeweilige bewultseinsjen-
seitige Gegenstand unabhingig, er darf nicht mit ihnen identisch sein,
noch darf er auf ihrer Seite, auf seiten des BewuBtseins, sondern mul}
jenseits desselben liegen. Auf seiten des BewuBtseins liegen, wie sich
von selbst versteht, zunichst die Erkenntnistitigkeit und das aus-
geprigte Erkenntnisbild, sowie auch die anderen psychischen Seins-
heiten, wie das eingeprédgte Erkenntnisbild, das Erkenntnisvermdogen,
schlieBlich auch das sinnliche Streben und das Wollen, das heil3t alle
Seinsheiten, die, wenn zunichst auch nur undeutlich und ihrem Dasein
nach, vom veflektierenden Denken erkannt werden. Deutlich und in
threm Wesen werden sie durch Schluf3folgerung erkannt.

Diese Seinsheiten machen das erkennende (und strebende) Subjekt
aus, das als der Inbegriff derselben ebenfalls mit dem Worte BewuBtsein
bezeichnet wird, wihrend die Seinsheiten selber subjektiv (oder dem
Sein nach) und objektiv bewuBtseinsdiesseitige Gegenstinde genannt
werden. Sie konnen aber auch, da sie von dem Akt des reflektierenden
Denkens, dessen Terminus sie sind, als in der Wirklichkeit vorhandene
Seinsheiten real verschieden sind, subjektiv und objektiv bewuBtseins-
jenseitige Gegenstinde genannt werden. Denn auch die psychischen
Seinsheiten sind existierende Realititen. Es kommt also darauf an,



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ? 81

unter welchem Gesichtspunkt sie betrachtet werden ; und wenn sie als
zum BewuBtsein gehorig bewuBtseinsdiesseitige Gegenstinde genannt
werden, so soll damit nicht gesagt sein, dall sie dies unter allen
Umstdnden wiren.

Dem BewuBtsein in actu exercito, das mit jedem Erkennen identisch
ist, ist das BewuBtsein in actu signato entgegengesetzt. Es ist ein Akt
fiir sich und hat die genannten psychischen Seinsheiten zum ausdriick-
lichen Gegenstand: Es ist zweifach, das sinnliche und das geistige
Bewulltsein. Beide Arten sind in den Akten der Aufmerksamkeit
enthalten. Das sinnliche Bewultsein ist das Erkennen des Gemeinsinnes.
Durch diesen werden die Empfindungen, die Titigkeiten der duBeren
Sinne, die als subjektive Behaftungen des Erkenntnistrigers der gemein-
same Gegenstand des ersten innern Sinnes sind, klar und ausdriicklich
bewulit. Darum wird dieser auch Gemeinsinn und sinnliches Bewuf3tsein
genannt.

Das geistige Bewulitsein ist das reflektierende Denken, von dem
bereits gesprochen wurde. Hat es die Titigkeiten und die anderen
psychischen Seinsheiten des Verstandes selber zum direkten Gegenstand,
dann ist es Bewuf3tsein im eigentlichen Sinn. Wendet es sich aber den
anderen Vermdégen zu, dann ist es Bewulltsein im uneigentlichen Sinn.
Da der Gemeinsinn die Titigkeiten der dulleren Sinne, also anderer Ver-
mogen, bewul3t macht, ist auch er BewuBStsein im uneigentlichen Sinn.

Das geistige Bewulltsein wird auch Selbsterkenntnis genannt. Bei
uns gibt es kein Erkennen, das, wie bei Gott, sich selbst ausdriicklich
und unmittelbar zum direkten Gegenstand hitte. Unsere Selbsterkennt-
nis vollzieht sich vielmehr nach dem eben Gesagten in der Weise, daf
sich unser Denken auf die Erkenntnistitigkeiten, seien sie sinnliche
oder geistige, die direkt auf Fremdgegenstinde gehen, zuriickwendet
und so den Erkenntnistriger selbst mit den zu ihm gehérigen Seins-
heiten erfafit. Wir setzen also zur Selbsterkenntnis einen neuen bezw.
neue Akte, die ausdriicklich nicht sich selbst, sondern jene Seinsheiten
zum Gegenstande haben. Unser Erkennen transzendiert demnach
immer. Wir erkennen stets etwas von unserer Erkenntnistitigkeit
Verschiedenes. Nur in Gott ist das Erkannte und das Erkennen
dasselbe. Er ist vénsic verezos (Aristoteles). ‘

Das Wort Bewulltsein 1t also mehrere Deutungen zu. Wir unter-
scheiden BewuBtsein in actu exercito (das BewuBtsein, auf das es uns
ankommt) und BewuBtsein in actu signato, sinnliches und geistiges
BewuBitsein, BewulBtsein im eigentlichen und uneigentlichen Sinn,

Divus Thomas. 6



82  Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

Bewuftsein als Akt und als die Zusammenfassung der Aufmerksam-
keitsakte, und BewuBtsein als den Inbegriff der psychischen Seinsheiten.
Schlieflich heift noch «bei BewuBtsein sein» im Gebrauche seiner
psychischen Fiahigkeiten sein.

2. Wihrend die psychischen Seinsheiten, die den Gegenstand des
reflektierenden Denkens bilden, in gewisser Hinsicht subjektiv und
objektiv bewuBtseinsdiesseitige Gegenstinde, d. h. mit dem Bewultsein
identisch sind, gibt es andere Gegenstinde, die zwar subjektiv bewulit-
seinsdiesseitig sind, da sie, wenn sie auch nicht wie die eben genannten
Seinsheiten das Bewuflitsein bilden, doch vom BewuBtsein gebildet
werden. Deshalb ist ihr ganzes Sein Bewuft-Sein, Erkannt-Sein.
Objektiv aber sind sie in gewissem Sinn bewultseinsjenseitig. Es sind
dies die Phantasiegebilde und die Gedankendinge. In der Zusammen-
setzung, die die Phantasiegebilde, wie goldener Berg, gliserner Palast,
im Bewul3tsein haben, existieren sie nicht in der Wirklichkeit oder
konnen nicht in ihr existieren, wihrend die Bestandteile dieser Gebilde
der Wirklichkeit entnommen sein kénnen. Sie kénnen aber auch in
einer Weise vorgestellt sein, dal3 sie sich in der vorgestellten Gestalt,
GroBe oder Beschaffenheit in der Wirklichkeit nicht vorfinden, noch
vorfinden konnen. Jedenfalls kénnen die Phantasiegebilde trotz des
subjektiven Seins, das sie nur im BewuBtsein haben, insofern objektiv
bewulltseinsjenseitig genannt werden, als sie sowohl als Ganzes, wie in
ihren Teilen, etwas anderes sind als die psychischen Seinsheiten und
insofern sich objektiv von ihnen, d. h. vom Bewulltsein, abheben, als
auch sich irgendwie auf die Wirklichkeit zuriickfithren lassen. Sie haben
aber Sosein und Dasein nur im BewuBtsein und durch dasselbe, also
diesseits des Bewultseins.

Die Gedankendinge sind entweder in der Wirklichkeit begriindet
oder nicht : entia rationis cum fundamento in re oder sine fundamento
in re. Erstere zerfallen wieder in zwei Gruppen, in solche, die wir bilden
auf Grund eines Seinsmangels, und in die gedanklichen Beziehungen, die
relationes rationis. Beziiglich der nicht in der Wirklichkeit begriindeten
Gedankendinge (wie viereckiger Kreis, Chimire) gilt dasselbe, was
beziiglich der Phantasiegebilde gesagt wurde, mit dem Unterschied, da3
in den Phantasiegebilden duBere Merkmale der Dinge zusammengestellt
sind, die sich in der Wirklichkeit nicht zusammenfinden, in den
Gedankendingen dagegen Wesensmerkmale. !

1 Obgleich die Gedankendinge, von denen gerade die Rede ist, sich objektiv
zur Wirklichkeit in Beziehung bringen lassen, sind sie doch keine entia rationis



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ? 33

Die Gedankendinge, die wir bilden auf Grund eines Seinsmangels,
wie Finsternis, nichts, sind reine Fiktionen, nicht nur subjektiv, sondern
eigentlich auch objektiv. Denn sie gehen in keiner Weise positiv auf
die Wirklichkeit zuriick. Vielmehr wird das, was in der Wirklichkeit
nicht ist, vom BewuBtsein erfaBt als etwas, das ist. In der Wirklichkeit
ist der Seinsmangel (und insofern haben diese Gedankendinge negativ
ihr Fundament in der Wirklichkeit). Und dieser Seinsmangel ist dem
Verstand AnlaB3 zur Bildung eines Objektes, das den Seinsmangel, als
wire er ein Seiendes, darstellt. Diese Gedankendinge kénnen also nur
insofern objektiv bewuf3tseinsjenseitig genannt werden, als sie sich
ebenfalls objektiv als etwas anderes, als Nichtbewufltsein, vom Bewulit-
sein abheben.

Beziehungen gibt es auch in der Wirklichkeit, unabhéngig von
unserm Denken. Freilich darf man sie nicht, um dies hier zu bemerken,
mit den Beziehungen verwechseln, die wir die realen Beziehungen
erkennend im Verstand bilden. . Bei Feststellung einer realen Beziehung
vergleichen wir im Bewulltsein die beiden Beziehungsglieder. Dieser
Vergleich des Verstandes aber ist nicht jene Beziehung, von der wir
behaupten, dal3 sie der Wirklichkeit angehoért, griindet sich aber auf
dieselbe. Zu den gedanklichen Beziehungen gehoren die Beziehungen
der Gattung und der Art, durch die die abstrakte Natur, die den
Formalgegenstand unseres Verstandes bildet, allgemeine Natur wird.
Auch sie sind objektiv bewulltseinsjenseitig, insofern sie sich von den
BewulBtseinsseinsheiten abheben, dann aber auch insofern, als sie im
Bewultsein den Beziehungen entsprechen, die in der Wirklichkeit
zwischen den Einzelnaturen derselben Art bezw. den Artnaturen der-
selben' Gattung bestehen und sich auf dieselben griinden. Wie an
anderer Stelle gesagt wurde, sind die Einzelnaturen in der Wirklichkeit
negativ gemeinsam oder iibereinstimmend, worauf die reale Beziehung
der Ubereinstimmung oder der spezifischen bezw. der generischen
Ahnlichkeit der Einzelnaturen ful3t, wihrend diese ihrerseits wieder das
Fundament fiir die gedankliche Beziehung der Art oder der Gattung ist,
durch die der Allgemeinbegriff entsteht.

Wenn also im Allgemeinbegriff die gedanklichen Beziehungen der
Art oder der Gattung sich mit den abstrahierten Koérpernaturen zu
einem Ganzen verbinden und so dem Erkennen entgegentreten, dann

cum fundamento in re. Denn nicht die Wirklichkeit veranlaBt den Verstand, sie
subjektiv zu bilden — so ist es bei den entia rationis cum fundamento in re —,
sondern unsere Willkiir, diese ist ihr Fundament.



84 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewufBtseinsjenseitig ?

versteht man die Verquickung von BewuBtseinsjenseitigem und Bewul3t-
seinsdiesseitigem in diesem Begriff. Subjektiv und objektiv bewuBt-
seinsjenseitig ist, wie noch ausgefiihrt wird, die abstrakte Korper-
wesenheit. Trotzdem hat sie ihre Abstraktion nur im BewuBtsein, und
die Beziehung der Art oder Gattung ist subjektiv ebenfalls bewulitseins-
diesseitig, objektiv wieder bewuBtseinsjenseitig. Dal} infolgedessen die
Bestimmung der Bewultseinsjenseitigkeit der Allgemeinbegritfe ihre
Schwierigkeiten hat, wird auch hier wieder deutlich.

IV b.

Damit nun ein Erkenntnisgegenstand in dem von uns verlangten
Sinn bewuftseinsjenseitig sei, mufl er nicht nur objektiv, sondern
irgendwie auch subjektiv vom BewuBtsein verschieden sein. Er muf
sich nicht nur, wie die bisher genannten Seinsheiten objektiv vom
Bewultsein abheben, es darf auch sein subjektives Sein nicht nur
Erkanntsein sein.

Dal} er ein Erkanntsein, also ein ihm vom Bewulitsein gegebenes
Sein hat, ist selbstverstindlich, denn sonst kann er nicht Erkenntnis-
gegenstand sein. Unter diesem Erkanntsein des bewulltseinsjenseitigen
Gegenstandes ist, wie bei jedem Gegenstand, auch beim bewuBtseins-
diesseitigen, zunichst das intentionale Sein im eingeprigten Erkenntnis-
bild und im Erkenntnisakt zu verstehen. Dann aber auch, wenn er
mit Hilfe eines ausgeprigten Erkenntnisbildes erkannt wird, das erkennt-
nismiflige Sein, das er in diesem hat.! Unter dem Erkanntsein aber,
das dem bewuBtseinsdiesseitigen Gegenstand als einziges subjektives
Sein zugeschrieben wird, versteht man hauptsichlich das erkenntnis-
miBige Sein, das er im ausgeprigten Erkenntnisbild erhilt. Denn in
diesem tut er sich als Gegenstand kund, und ohne ausgeprigtes Erkennt-
nisbild wird der bewuBtseinsdiesseitige Gegenstand nicht erkannt.

Der Gegenstand aber, der subjektiv und objektiv bewultseins-
jenseitig ist, mull entweder vollstindig esn Sein haben, das das Erkennen
ihm nicht gegeben hat, das dieses vielmehr vorfindet und nach dem
es das Erkanntsein bildet. Oder aber es mul} wenigstens das Sein, in
dem er dem Erkennen gegeben ist, sich ursdachlich auf ein selbstandiges,

1 Das erkenntnismiBige Sein im ausgepragten Erkenntnisbild ist natiirlich
auch ein intentionales, psychisches Sein, und das intentionale immer ein erkennt-
nismafiges. Nur um anzudeuten, daB sich in dem psychischen Sein des aus-
geprigten Erkenntnisbildes der Gegenstand als Gegenstand kund tut, wird es
erkenntnismiBiges genannt (siehe oben II ¢ 4).



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig 2 85

subjektunabhiangiges Sein zuriickfithren lassen. Die Bewultseinsjensei-
tigkeit braucht also nicht bei allen unseren Erkenntnisgegenstinden
dieselbe zu sein. Sie lift vielmehr verschiedene Grade zu.

Damit wir das subjektive Sein, das die BewuBtseinsjenseitigkeit des
Formalgegenstandes des Verstandes verlangt, bestimmen kdénnen, tun
wir gut, wieder die Gegenstinde der einzelnen Arten der Erkenntnis-
vermogen durchzugehen. Wihrend wir oben ins Auge gefal3t haben,
woher der Formalgegenstand unseres Verstandes seine BewuBtseinsjen-
seitigkeit hat und auf welche Weise er sie herleitet, untersuchen wir
jetzt den Seinszustand, in dem er sich als bewuBtseinsjenseitiger Gegen-
stand befindet. Oben galt also die Untersuchung dem Werden seiner
BewuBtseinsjenseitigkeit, jetzt ihrem Sein. Dabei laBt es sich kaum
vermeiden, dal} der eine oder andere Gedanke, der bereits ausgesprochen
worden ist, wenn auch in anderer Wendung, jedenfalls aber in neuer
Beleuchtung wiederkehrt. LS

1. Der Gegenstand der dufleren Sinne existiert aktuell in der kérper-
lichen Wirklichkeit und steht in physischem Kontakt mit dem Sinnes-
organ. Beides ist unerliflliche Bedingung, soll der duflere Sinn einen
Erkenntnisakt setzen. Sein Sosein steht also unter realer Existenz.
Mit diesem Sosein ist natiirlich nicht die Wesenheit des Gegenstandes,
die nur der Verstand erkennt, gemeint, sondern die Korperbeschaffenheit,
insofern sie in ihrer Konkretheit, ihrer Individualitit und Verschieden-
heit von jeder anderen vom dufleren Sinn erkannt wird. Dieser erkennt
nicht, daf sein Gegenstand in der korperlichen Wirklichkeit existiert —
das ist ebenfalls Sache des Verstandes — wie auch die hoheren duBleren
Sinne nicht den physischen Kontakt mit dem Sinnesorgan erkennen.
Nur die niederen Sinne, Geruch, Geschmack, Tast- und Temperatursinn,
empfinden den Gegenstand als etwas auf das empfindende Subjekt
psychisch einwirkendes ; Tast- und Temperatursinn empfinden auch die
physische Einwirkung des Gegenstandes auf den Korper des Empfinden-
den.! Aber die Kérperbeschaffenheit hat als Gegenstand des dulleren
Sinnes tatsdchlich physische Existenz (und physischen Kontakt mit dem
Organ). Und der duBlere Sinn erkennt sie so, wie sie in der physischen
Wirklichkeit ist, sie, ohne sie irgendwie zu verarbeiten, als physischen
Gegenstand intentionaliter in sich aufnehmend.

Wenn also der duere Sinn auch nicht erkennt, daf sein Gégenstand

1 Niheres bei Jos. Gredt, De cognitione sensuum externorum. Romac 1924 2.
S. 16 ff.



86  Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

physische Existenz hat, sondern dies erst vom Verstand erkannt wird,
so erfafit er ihn doch dadurch, dafl er ihn als physischen Gegenstand
intentionaliter in sich aufnimmt, als etwas von sich, vom Erkenntnis-
trager Verschiedenes, ihm Gegeniiberliegendes. Das erkennt nicht erst
der Verstand, sondern (dunkel und nebenbei) schon der dullere Sinn.
Auch er erkennt schon transsubjektive Gegenstinde.

Der Gegenstand der dulern Sinne ist also schlechthin bewultseins-
jenseitig, und zwar in dem Sinne, daf} er der korperlichen AuBenwelt
angehort.

2. In derselben Weise ist der Formalgegenstand des Gemeinsinnes
bewultseinsjenseitig. Die Empfindungsakte der dulleren Sinne, die er
erkennt, behaften aktuell das erkennende Subjekt. Sie existieren also
ebenfalls in der physischen Wirklichkeit.! Der Gemeinsinn erkennt
ebensowenig wie die dullern Sinne, dall sein Formalgegenstand der
physischen Wirklichkeit angehoért. Ohne ihn zu verarbeiten, ohne Aus-
priagung eines Erkenntnisbildes erkennt-auch er ihn so, wie er ihm
vorliegt.

Da er nur auf physisch ihm gegenwirtige Empfindungsakte geht
und diese ihrerseits nur auf ihnen physisch gegenwirtige Korper-
beschaffenheiten terminieren, ist es klar, dal diese Korperbeschaffen-
heiten, die er miterkennt, als Mitgegenstinde ebenfalls bewulltseins-
jenseitig im Sinne physischer Wirklichkeit sznd, obgleich sie ihm selber
unmittelbar nicht physisch, sondern intentionaliter vorliegen, insofern
die Empfindungsakte eben ihr Gegenstand intentionaliter sind. Es ist
also beim Gemeinsinn, worauf schon frither hingewiesen wurde, hin-
sichtlich des Seins, in dem ihm sein Formalgegenstand und in dem ihm
der Mitgegenstand unmittelbar gegeben ist, ein Unterschied. Das Sosein
des Formalgegenstandes ist ihm in physischem Dasein gegeben, das
Sosein des Mitgegenstandes in intentionalem. Trotzdem erreicht er ihn
in dem intentionalen Sein in seinem physischen Ansich. Denn in dem
intentionalen Sein, das die Korperbeschaffenheit als Gegenstand des

L Dic physische Wirklichkeit umfaBt die koérperlichen Dinge, wie auch die
psvchischen und die geistigen Seinsheiten. Das Wort physisch wird aber auch
im Gegensatz zu psychisch, intentional und erkenntnismidBig gebraucht und
bedeutet dann dasselbe wie entitativ, seinsmdBig. Ebenso steht es auch im Gegen-
satz zu metaphysisch. Psychisch und geistig decken sich bisweilen, bisweilen sind
es verschiedene Begriffe, da psychisch die Sinnesvermoégen und deren Seinsheiten
einschlie(3t, die nicht geistig sind und andererseits geistig auch Seinsheiten genannt
werden, die nicht psychisch sind. Der Zusammenhang 1Bt aber die jeweilige
Bedcutung leicht erkennen.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ? 87

duBeren Sinnes im Empfindungsakt desselben hat, ist sie wegen der
objektiven Identitit zwischen Erkennendem und Erkanntem in ihrem
physischen Ansich enthalten. Der Mitgegenstand des Gemeinsinnes hat
also an sich wie sein Formalgegenstand und wie der Gegenstand der
duBeren Sinne (mit welch letzterm er ja auch entitativ, nicht nur
intentionaliter identisch ist) ein physisches Sein, er liegt ihm aber nicht
in diesem, sondern in einem intentionalen Sein vor, er ist ihm in einem
intentionalen Sein gegeben. Dieses intentionale Sein ist ein hoheres
Sein als das physische, das er an sich hat. Dieses letztere hitte wegen
seiner groBeren Korperlichkeit fiir den Gemeinsinn, der als innerer Sinn
héher steht als die dulleren, nicht mehr die erforderliche Proportion,
wihrend das vom Empfindungsakt der Koérperbeschaffenheit gegebene
intentionale Sein diese Proportion besitzt.

Wegen dieser intentionalen .Seinsweise des Mitgegenstandes des
Gemeinsinnes bildet dieser den Ubergang zu dem Formalgegenstand der
folgenden inneren Sinne und des Verstandes, der ebenfalls in einem
erkenntnismiBigen Sein, wenn auch in anderer Weise seinem Erkenntnis-
vermogen gegeben ist.

3. Dem Gemeinsinn liegt, so wurde eben ausgefiithrt, der Mit-
gegenstand noch in actu primo remoto — d. h. unabhingig vom Gemein-
sinn selber — in einem intentionalen Sein vor. Und auf den Mitgegen-
stand in diesem intentionalen Sein terminierend erkennt er denselben
in seinem physischen Ansich, indem er, ohne ausgeprigtes Erkenntnis-
bild, wie sein Formalgegenstand so auch der Mitgegenstand intentiona-
liter in actu secundo (und vorher im eingepragten Erkenntnisbild in actu
primo proximo) wird. Den anderen inneren Sinnen dagegen tritt ihr
Formalgegenstand erst in actu secundo in einem ausgeprigten Erkenninis-
bild entgegen, indem sie gleichzeitig ihr Formalgegénstand intentionaliter
in actu secundo (und vorher im eingeprigten Erkenntnisbild in actu
primo proximo) werden. Dem Gegenstand dieser Sinne fehlt also, wezl
ste besm Erkennen von der physischen Gegenwart desselben unabhingig
sind — der Gemeinsinn ist beziiglich des Mitgegenstandes noch an die
physische Gegenwart des Empfindungsaktes gebunden —, das Sein, in
dem den vorhergehenden Sinnen ihr Gégenstand vorher und unabhingig
von ihnen selbst, sei es physisch, sei es intentionaliter, gegeben ist.
Er bekommt bei ihnen erstmalig ein Sein, und zwar ein intentionales,
im eingepragten Erkenntnisbild des eigenen Erkenntnisvermogens. Erst
im eigenen Erkenntnisvermogen besitzt der Gegenstand dieser Sinne,
die in der Immaterialitit noch hoher stehen als die vorhergehenden, die



88  Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

lhm zum Erkanntwerden noétige Proportion. Er hat zwar, wenn wir
diejenigen Gegenstinde dieser Sinne, die in der kérperlichen Wirklichkeit
existieren, zuerst beriicksichtigen — ‘wie es mit der BewuBtseins-
jenseitigkeit der Gegenstinde, die nicht wirklich existieren, aber auch
keine reinen Phantasiegebilde sind, bestellt ist, soll bald gesagt werden
— an sich ebenfalls ein physisches Sein : das weille Blatt Papier oder
das griine Baumblatt, das vor mir liegt und das ich mir bei geschlossenen
Augen vorstelle, hat physische Existenz. Auch der Gegenstand des
Schitzungsvermogens existiert in der korperlichen Wirklichkeit, wenn
er auch nicht, wie oben unter IT ¢ 6 ausgefiihrt wurde, von den vorher-
gehenden Sinnen auf dieselbe Weise wie deren Gegenstinde iibermittelt
wird. Der Gegenstand der drei letzten Sinne ist also an sich bewulitseins-
jenseitig im Sinne korperlicher Wirklichkeit, er liegt aber seinem
Erkenntnisvermdgen ebensowenig wie dem Gemeinsinn der Mitgegen-
stand in jenem physischen Sein wvor. Er besitzt zwar, wie die Gegen-
stinde der vorhergehenden Sinne, ein drei- bezw. vierfaches Sein, aber
nicht in vollstindiger Ubereinstimmung mit denselben. Er hat wie
diese ein intentionales Sein im eingeprigten Erkenntnisbild und im
Erkenntnisakt., Dann aber hat er, was die Gegenstinde der vorher-
gehenden Sinne nicht haben, ein weiteres erkenntnismifliges Sein im
ausgepriagten Erkenntnisbild, wihrend ihm hinwiederum, freilich nicht
an sich, sondern insofern er seinem Erkenntnisvermédgen gegeben ist, das
physische bezw. intentionale Sein fehlt, das jene Gegenstinde in actu
primo remoto auflerhalb ihrer Erkenntnisvermogen besitzen.

Man kann also bei den einzelnen Erkenntnisgegenstinden ver-
schiedene Seinsweisen unterscheiden :

) beim Gegenstand der duleren Sinne und beim Formalgegenstand
des Gemeinsinnes ein dreifaches Sein : 1. ein physisches, das der Gegen-
stand an sich hat und in dem er dem Erkenntnisvermogen gegeben ist,
2. ein intentionales : &) im eingeprigten Erkenntnisbild, ) im Erkennt-
nisakt‘;

b) beim Mitgegenstand des Gemeinsinnes ein vierfaches Sein : 1. ein
physisches, das er an sich hat, 2. ein intentionales, in dem er dem
Gemeinsinn (in actu primo remoto) gegeben ist, 3. ein intentionales :
«) im eingeprigten Erkenntnisbild, g) im Erkenntnisakt ;

¢) beim Gegenstand der drei letzten inneren Sinne, der in der
Wirklichkeit existiert, ein vierfaches Sein : 1. ein physisches, das er an
sich hat, 2. ein intentionales : &) im eingeprigten, ) im ausgeprigten
Erkenntnisbild, v) im Erkenntnisakt.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig > 89

Aber auch der Umstand, dall den letzten inneren Sinnen ihr
Gegenstand in einem ausgeprigten Erkenntnisbild objektiv entgegen-
tritt, ist fiir sie kein Hindernis, ihn in seiner physischen Bewulitseins-
jenseitigkeit zu erkennen. Denn auch das erkenntnismifiige Sein des
Gegenstandes im ausgeprigten Erkenntnisbild steht, wie dies mit jed-
wedem Sein der Erkenntnisordnung der Fall ist, in objektiver Identitit
mit dem physischen Sein, das er an sich hat. Das intentionale Sein,
das er zuerst im eingepriagten Erkenntnisbild des betreffenden Vermdogens
bekommt, entsteht ja nicht von selbst aus diesem Erkenntnisvermogen
heraus. Sondern, wie das intentionale Sein, in dem dem Gemeinsinn
der Mitgegenstand vorliegt, sich in objektiver Identitit unmattelbar von
dem physischen Sein des Gegenstandes (der Korperbeschaffenheit), das
dieser an sich hat, herleitet, so leitet sich jenes Sein mittelbar von dem-
selben physischen Sein des bewubtseinsjenseitigen Gegenstandes (der-
selben Korperbeschaffenheit) her. Unmittelbar stammt es von dem
intentionalen Sein, das der physische Gegenstand im Erkenntnisakt,
bezw. im ausgeprigten Erkenntnisbild des vorhergehenden Vermogens
hat. Denn durch dieses wird dem betreffenden Sinn das entsprechende
Erkenntnisbild eingepridgt. Wir konnen also die ununterbrochene Kon-
tinuitdt innerhalb der psychischen Innenwelt wie auch den unmittel-
baren Zusammenhang der letzteren mit der physischen Aulenwelt
durchweg feststellen.

Die doppelte Seinsweise, die physische und die intentionale, die der
Erkenntnisgegenstand durchgehends hat, ist nun einmal mit dem
geschopflichen Erkennen als solchem gegeben. Durch das geschépfliche
Erkennen und in demselben erhilt der Gegenstand, so verlangt es die
Natur dieses Erkennens, intentionale, erkenntnismillige Seinsweisen,
und doch wird er, oder besser: eben dadurch wird er in seinem
physischen Sein erkannt. Beide Seinsweisen stehen eben — und das
ist das ausschlaggebende — in objektiver Identitit zueinander. Mag
darum der Gegenstand dem Erkennen in einer physischen oder einer
intentionalen Seinsweise vorliegen, er wird in seinem physischen Ansich
erreicht. Das « Dasein » des Gegenstandes ist verschieden, das « Sosein »
aber bleibt fiir das Erkennen dasselbe. Die letzten inneren Sinne (und
der Gemeinsinn) erreichen in einem erkenntnismafligen Dasein dasselbe
Sosein, das die duBeren Sinne und der Gemeinsinn in physischem Dasein
erreichen. Jenes, das Sosein, ist Ziel des Erkennens, es ist in actu
primo und in actu secundo intentionaliter im Erkennenden, einerlei, ob
ihm eine physische oder eine erkenntnismifige Daseins- oder Gegen-



go Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewufBtseinsjenseitig ?

wartsweise entspricht. Diese ist nur Bedingung fiir das Erkanntwerden
des Soseins und richtet sich nach der Natur und Aufgabe des Erkenntnis-
vermogens. Und wihrend die dulleren Sinne die physische Daseinsweise
ihres Gegenstandes als solche nicht erkennen, erkennen die inneren
Sinne die intentionale des ihrigen dunkel und nebenbesi.

4. Wenn nun auch der Gegenstand der drei letzten inneren Sinne
trotz des erkenntnismafligen Seins, das er im ausgeprigten Erkenntnis-
bild hat, in seinem physischen Ansich erkannt wird, so hat er formell
als Gegenstand dieser Sinne im Vergleich zu dem Gegenstand der dulleren
Sinne (und zu dem Formalgegenstand des Gemeinsinnes) eben wegen
dieses erkenntnismaBigen Seins, in dem er seinem Erkenntnisvermogen
gegeben ist, physische BewuBtseinsjenseitigkeit doch nicht in dem
Umfange, wie der Gegenstand der dulleren Sinne sie hat. Man unter-
scheidet Inkalt, Form und Gegenwart des Gegenstandes. Der Gegenstand
der duleren Sinne (und der Formalgegenstand des Gemeinsinnes) ist
nach allen drei Gesichtspunkten bewuBtseinsjenseitig. Dem Inhalt nach :
denn das, was die duBeren Sinne an ihm erkennen, sein Sosein, wie wir
es nannten, ist in der korperlichen Wirklichkeit, also unabhingig vom
BewuBtsein. Der Form nach : so wie er ist in seiner Konkretheit und
Individualitit, wird er erkannt. Seiner Gegenwart nach : er steht in
physischem Kontakt mit dem Sinnesorgan, er ist dem dufern Sinn in
seinem physischen Dasein gegenwirtig.

Wir kénnen diese BewuBtseinsjenseitigkeit noch genauer bestimmen:
a) der Gegenstand der dulleren Sinne isf objektiv bewuftseinsjenseitig
nach Inhalt (Sosein), Form, Dasein und Gegenwart im Sinne korper-
licher Wirklichkeit ; &) er ist den dufleren Sinnen gegeben in seinem
physischen Dasein — er ist also in demselben Umfang, in dem er an
sich bewuBtseinsjenseitig ist, auch Gegenstand der du8eren Sinne, er ist
in seiner ganzen Bewulltseinsjenseitigkeit auf sie bezogen —; ¢) er
wird in seinem physischen Dasein nicht von ihnen erkannt (sie erkennen
nicht das physische Sein ihres Gegenstandes als solches).

Dem gegeniiber ist der Gegenstand der drei letzten inneren Sinne
dem Inhalt und der Form, nicht aber der Gegenwart nach bewulitseins-
jenseitig. Das hei3t : 1. der Inhalt (das Sosein) ist so, wie er erkannt
wird in der korperlichen Wirklichkeit. 2. Auch die konkrete Form ist
so wie sie erkannt wird in der koérperlichen Wirklichkeit. 3. Dem Sosein
entspricht auch ein Dasein in der korperlichen Wirklichkeit (freilich
trifft dies, wie erwihnt, nicht bei allen bewuBtseinsjenseitigen Gegen-
stinden in gleichem Mafle zu, siehe unten) : Er 4sf also objektiv wie der



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ? QI

Gegenstand der dauBeren Sinne nach Inhalt, Form und Dasein in der
korperlichen Wirklichkeit. 4. Er ist aber dem Erkenntnisvermogen
nicht in seinem physischen, sondern (in einem ausgeprigten Erkenntnis-
bild) in einem erkenntnisméBigen Dasein gegeben (in dem er aber von
seinem Erkenntnisvermdgen in seinem physischen Ansich oder Dasein
erreicht wird). ! 5. Dunkel und nebenbei wird das ausgeprigte Erkennt-
nisbild und damit das erkenntnismiBige Sein des Gegenstandes mut-
erkannt. ‘ ‘

Insofern also der Gegenstand der drei letzten inneren Sinne dem
Erkennen nicht in seinem physischen, sondern in einem erkenntnis-
maligen Dasein gegeben ist, sagt man von ihm, er sei der Gegenwart
nach nicht bewultseinsjenseitig, sondern bewuftseinsdiesseitig. Er ist
nicht mit der ganzen BewuBtseinsjenseitigkeit, die er an sich hat, auf
sein Erkenntnisvermogen bezogen, dieses abstrahiert von seiner phy-
sischen Gegenwart. Weil er aber in diesem erkenntnisméfigen Sein doch
in seinem physischen Sein erreicht wird, darf er natiirlich nicht auf
dieselbe Stufe mit den oben behandelten Phantasiegebilden gestellt,
sondern muf3 durchaus von ihnen unterschieden werden. Denn bei
letzteren fehlt das bewuBtseinsjenseitige Sein, das jener an sich hat,
und darum auch die objektive Identitit ihres erkenntnismifigen Seins
mit einem bewufltseinsjenseitigen Sein. Sie haben nur dieses eine
erkenntnismifige Sein im BewuBtsein (im ausgeprigten Erkenntnisbild)
und sind darum subjektiv bewuBtseinsdiesseitig. Ersterer aber hat
auBer dem Sein im ausgeprigten Erkenntnisbild ein anderes, urspriing-
liches, auflerhalb des Bewuftseins und ist darum subjektiv bewult-
seinsjenseitig. '

Wenn also bei den drei letzten inneren Sinnen im Gegensatz zu den
duBeren (und zum Gemeinsinn) von einer Verarbeitung ihres Gegenstandes
gesprochen wird, so ist diese Verarbeitung nur zu verstehen im Sinne
einer intensiveren subjektiven Betitigung dieser Sinne, insofern sie ihren
Gegenstand noch mehr als jene ins erkennende Subjekt hineinziehen,
thm im ausgeprigten Erkenntnismittel ein weiteres erkenntnismilliges
Sein geben, — nicht aber in dem Sinne, als ob sie den Gegenstand

1 Wenn gesagt wird, die inneren Sinne erreichten in dem erkenntnismifBigen
Sein den Gegenstand in seinem physischen Sein oder Dasein, so ist dieses Erkennen
des Gegenstandes in seinem physischen Dasein immer in demselben Sinne zu
verstehen wie wenn dies von den duBeren Sinnen gesagt wird. Diese erkennen
nicht das physische Dasein als physisches Dasein, sondern den Gegenstand, das
Sosein des Gegenstandes, der physisches Dasein hat.



92 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

als Gegenstand versubjektivierten, d. h. aus Objekt und Subjekt eine
Synthese bildeten, die beides zugleich oder auch weder das eine noch
das andere ist, und diese sich als Gegenstand gegeniiberstellten. Denn
sie erkennen ihren Gegenstand, die konkrete Korperbeschaffenheit, in
dem subjektiven Hilfsmittel, dessen sie bediirfen und das sie sich selber
schaffen, ebenso in seiner physischen BewuBtseinsjenseitigkeit, wie die
vorhergehenden Sinne den ihrigen ohne ein solches Hilfsmittel erkennen.

Der Umstand, dafl das ausgeprigte Erkenntnisbild und damit das
erkenntnismidBige Sein des Gegenstandes von diesen Sinnen dunkel und
nebenbei miterkannt wird, tut an und fiir sich der Erkenntnis der
physischen Bewuftseinsjenseitigkeit desselben keinen Eintrag, kann
aber freilich bei der Irrtumsfihigkeit des menschlichen Erkennens zu
Ungunsten derselben Schwierigkeiten machen.

Solche Schwierigkeiten mag bei diesen Sinnen auch die folgende
Tatsache verursachen. Da sie von der physischen Gegenwart ihres
Gegenstandes unabhiingig sind und diesen sich erkenntnismiflig ver-
gegenwirtigen, liegt es in ihrer Natur, nicht nur Dinge zu erkennen,
die in der korperlichen Wirklichkeit existieren, sondern auch solche,
die nicht in ihr existieren. Und zwar stiitzen sich das sinnliche Gedicht-
nis und das Schitzungsvermogen dabei auf die Phantasie, die ihrem
Wesen nach Vorstellungs- und damit Gestaltungsvermogen von Dingen
ist, die nicht existieren.. Ob nun diese Dinge in der physischen
Wirklichkeit existiert haben oder wenigstens existieren kénnen oder ob
sie in dem oben ausgefiihrten Sinne reine Phantasiegebilde sind, jeden-
falls kann der Umstand, dafl die Phantasie neben den physisch
existierenden auch derartige Dinge und Gebilde zu Erkenntnisgegen-
stinden hat, zu Irrtum und Verwechslung Anlafl geben und die
Festigkeit der Uberzeugung beeintrichtigen, daB} sie und die anderen
inneren Sinne {iberhaupt physisch bewuBtseinsjenseitige Gegenstinde
erkennen, zumal sich in der Vorstellung mit diesen oder mit Elementen
von ihnen auch solche von nicht existierenden Gebilden zu einem
Ganzen verbinden koénnen.! Merkwiirdig bleibt immerhin, dafl der
Mensch im Irrtum viel 6fter nicht existierende, also nur im Bewuftsein
befindliche Dinge fiir existierende hilt als umgekehrt, — ein Zeichen,
dafl er von Natur aus doch die Tendenz zur physischen Bewuftseins-
jenseitigkeit hat. Er ist eben geborener Realist, und Tatsache ist auch,
daB selbst die fingierten Dinge aus Bestandteilen der Wirklichkeit

1 Ahnliches gilt hinsichtlich der Gedankendinge beim Verstand.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ? g3

zusammengesetzt oder wenigstens auf Gegebenheiten der duleren Sinne
zuriickzubeziehen sind. Einer falschen, subjektivistischen Wissenschaft
zuliebe mag man darum anderer Auffassung sein und das Subjektive,
Bewulltseinsdiesseitige unserer Erkenntnisgegenstinde fiir das erste oder
gar einzige halten kénnen, das unserm Erkennen objektiv gegeben ist, —
auf die Uberzeugung des gesunden Menschenverstandes stiitzt man sich
dabei aber nicht.

5. Wie verhidlt es sich nun mit der BewuBtseinsjenseitigkeit der
Gegenstinde der drei letzten inneren Sinne, die nicht in Wirklichkeit
existieren und doch auch keine reinen Phantasiegebilde sind ? Die
Phantasie kann — natiirlich immer nur den duBeren Merkmalen nach —
auch Dinge vorstellen — und sinnliches Gedichtnis und Schitzungs-
vermogen sind darin von ihr abhingig —, die in der korperlichen
Wirklichkeit existiert haben oder existieren kinnen. Beiden Arten von
Gegenstinden kann an sich nicht in derselben Weise physisches Dasein
zugesprochen werden, wie den wirklich existierenden Dingen, folglich
sind sie auch nicht genau in demselben Sinn subjektiv bewuBtseins-
jenseitig. Trotzdem koénnen sie nicht wie die Phantasiegebilde subjektiv
bewuBtseinsdiesseitig und nur objektiv bewulBtseinsjenseitig genannt
werden. Sie haben nicht ausschlieflich nur im Bewuf3tsein ein erkennt-
nismiliiges Sein, das ihnen unabhingig von jedem andern Sein auflerhalb
des Bewuftseins vom erkennenden Subjekt gegeben wire.

Was die Gegenstinde angeht, die in der physischen Wirklichkeit
existiert haben, so ist die Sachlage einfach. Sie hatten an sich ein
physisches Sein und waren den &dulleren Sinnen einmal in diesem
physischen Sein gegeben und haben selber die Phantasie mit Hilfe des
eingepragten Erkenntnisbildes zum Erkennen bestimmt. Dieses ein-
geprigte Erkenntnisbild blieb in der Phantasie haften. Die Phantasie hat
die Fidhigkeit, die einmal empfangenen Erkenntnisbilder aufzubewahren.
Anders ist es uns Menschen, die wir nicht, wie Gott, allgegenwiirtig
sind, nicht mdéglich, zeitlich und raumlich von uns getrennte Dinge zu
erkennen. Und wie die Phantasie auf Grund des damals empfangenen
Erkenntnisbildes durch kontinuierliche objektive Identitit den aktuell-
existierenden Gegenstand erkannte, so erkennt sie jetzt auf Grund des-
selben eingepragten Erkenntnisbildes von neuem den zwar jetzt nicht
mehr aber doch damals existierenden Gegenstand. Auf Grund solcher
einmal empfangenen und unserer Phantasie jetzt anhaftenden Erkenntnis-
bilder sind wir imstande, auch zeitlich und rdaumlich von uns getrennte
Gegenstinde zu erkennen, die nicht auf unsere dufleren Sinne selber

-



94 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

eingewirkt haben. Bei dieser Erkenntnis spielt dann auch das Phantasie-
schema eine Rolle, das durch wiederholt empfangene Erkenntnisbilder
entsteht und die Genaunigkeit der Erkenntnis der Dinge naturgemif
nicht in dem Mafle zuldft, wie die Erkenntnisbilder der Dinge selber.
DaBl da Irrtum und Tiduschung einsetzen koénnen, ist nicht zu
verwundern. Es ist aber auch zu bedenken, dal die BewuBtseins-
jenseitigkeit derartiger Gegenstdande hier wie auch sonst nicht von dem
jeweiligen Erkenntnisakt des betreffenden innern Sinnes festgestellt wird,
sondern vom kritisch abwigenden Verstand, der die Fihigkeit hat,
Wahres vom Falschen zu unterscheiden.

Wie dem auch sein mag, jedenfalls konnen die zeitlich und riumlich
von uns getrennten Gegenstinde, die die Phantasie erkennt, nicht
bewuBtseinsdiesseitig genannt werden. Und die BewuBltseinsjenseitigkeit
die wir ithnen zuschreiben, miissen wir, wenn auch in erweitertem Sinn,
physische BewulBtseinsjenseitigkeit nennen. Die BewuBtseinsjenseitigkeit
als solche ist also, wie wir auch hier wieder sehen und wie sich weiterhin
bestitigen wird, kein eindeutiger Begriff, sondern ein mehrdeutiger,
analoger. Oder besser gesagt, insofern sie die Bewutseinsdiesseitigkeit
ausschliefit, also nach ihrer negativen Seite, ist sie eindeutig zu verstehen,
nach ihrer positiven Seite mehrdeutig : das Sein, das die bewuBtseins-
jenseitigen Dinge haben, ist nicht nur Bewuft-sein ; das Sein, das sie
auBer dem Erkannt-sein haben und nachdem sich das Erkanntsein
richtet, gehort in verschiedenem Grade der physischen Wirklichkeit an :
es gehort ihr jetzt aktuell an, oder hat ihr angehért, oder kann ihr
angehoren.

Wenn von Dingen die Rede ist, die existieren kénnen, so denkt
man in erster Linie an Wesensmerkmale, die miteinander vereinbar sind
und verwirklicht werden kénnen, an die sogenannten possibilia, die an
sich Gegenstand des Verstandes sind. Weil aber mit diesen, wenn sie
Wesensmerkmale korperlicher Dinge sind, jedesmal auch akzidentelle
Merkmale moglich sind, die die Phantasie vorstellen kann, so sei hier
schon das Notige iiber die BewuBtseinsjenseitigkeit der moglichen
Dinge gesagt. Was oben II ¢ 6 beziiglich der Daseinsweise in Potenz
erwihnt wurde, daBl sie nicht nichts sei, das gilt auch von den
moglichen Dingen. Freilich, an und fiir sich sind die Dinge, die in der
physischen Wirklichkeit nur existieren koénnen, in dieser physischen
Wirklichkeit nichts. Sie sind nicht in der physischen Wirklichkeit
existierende entia in potentia, von denen am angegebenen Ort gehandelt
wurde. Diese sind, wenn auch nicht aktuelle, so doch potentielle



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ? 05

Realititen, die als solche in der physischen Wirklichkeit, wenn auch
immer nur in Verbindung mit einem ihnen entsprechenden Akt,
existieren. Die Dinge aber, die in der physischen Wirklichkeit weder
actu noch potentia existieren, sondern nur in ihr existieren konnen,
sind iiberhaupt nicht in ihr. Trotzdem sind sie nicht Nichts im
absoluten Sinne. Denn dem Nichts kommt es nicht zu, in der physischen
Wirklichkeit existieren zu koénnen. Sie haben auch eine Ursache, die
das Nichts ebenfalls nicht hat. Zwar haben sie keine Wirkursache, denn
dann wiren sie wieder in der physischen Wirklichkeit, sondern eine
vorbildliche, causa exemplaris oder formalis extrinseca. Es ist Gottes
Intellekt, der, mit dem gottlichen Wesen, der Fiille des Seins, identisch,
alle moglichen Weisen geschopflicher Teilnahme dieser unendlichen Seins-
fiille erkennt und damit ipso facto die méglichen Dinge konstituiert.
Denn diese sind nichts anderes als die von Gottes Intellekt erkannten
moglichen Teilnahmeweisen seiner Wesenheit. Sie haben also Sein
unabhingig von dem Erkanntsein, das wir ihnen geben, und zwar in
verschiedenfacher Weise : innerlich in sich mogliches Sein, « Sein-
konnen in der physischen Wirklichkeit », und duerlich in Gott, nimlich
eminenter in Gottes Wesenheit, der Fiille des Seins, als in ihrem Funda-
ment, virtuell in Gottes Macht, die sie verwirklichen kann, und inten-
tionell, objektiv in Gottes Intellekt, der sie als ihre vorbildliche, duflere
Formalursache konstituiert. Darum werden sie auch Realitdten genannt,
nicht wirkliche, wie die aktuellen und potentiellen Realititen der
physischen Wirklichkeit, sondern mdégliche ; nicht physische, sondern
metaphysische. Wihrend sie selber in der in ihrer Teilnahmemdglichkeit
vom gottlichen Intellekt erkannten Wesenheit Gottes ihr Vorbild haben,
sind sie ihrerseits die Vorbilder der Dinge, die verwirklicht werden
konnen. Und erst in zweiter Linie und in Abhidngigkeit von ihrem
metaphysischen Sein erhalten sie in unserm Verstand (und in der
Phantasie) ein Erkanntsein. Thre BewuBtseinsjenseitigkeit ist also jeden-
falls vorhanden. Sie ist, wenn diese Dinge auch in der physischen
Wirklichkeit existieren konnen, doch keine physische, sondern eine
metaphysische. In etwa, nach den konkreten Merkmalen, kénnen also
auch die drei letzten inneren Sinne Gegenstinde vorstellen, die der
metaphysischen Wirklichkeit angehoren.

IV c.

Wir kommen zur BewulBtseinsjenseitigkeit des Formalgegenstandes
des Verstandes, der abstrakten Korperwesenheit. Auch er erhilt wie



06 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

die Gegenstinde der drei letzten Sinne ein erstes, intentionales Sein
im eingeprigten Erkenntnisbild und ist in einem erkenntnismiBigen
Sein im ausgepragten Erkenntnisbild dem Akt als Terminus gegeben.
Wie sein intentionales Sein im eingeprigten Erkenntnisbild entsteht und
sich in objektiver Identitit urspriinglich von den Gegebenheiten der
aulleren Sinne herleitet, wurde oben ausgefiihrt. Der Formalgegenstand
des Verstandes entsteht nicht nur wie der des Schitzungsvermégens in
der Weise, dall er aus der potentiellen Intentionalitit und Identitit,
die er in den vorhergehenden Erkenntnisvermdgen hat, im eigenen
Erkenntnisvermaogen in die aktuelle Intentionalitit und Identitiit erhoben
wird. Er wird auch mittelst des tédtigen Verstandes der materiellen
Bedingungen entkleidet, in denen ihn die Sinnesvermdégen an den
moglichen Verstand herantragen. Infolgedessen ist er diesem im ein-
gepriagten und dann im ausgepriagten Erkenntnisbild nicht nur in einem
erkenntnismiBigen Sein gegeben, sondern auch die Form, in der sein
Sosein von ihm erkannt wird, das Freisein von den materiellen
Bedingungen, hat er nur im Verstand, im Bewulitsein. Er ist also,
wenn wir ihn mit dem Gegenstand der drei letzten Sinne vergleichen,
nicht nur der Gegenwart, sondern auch der Form nach bewuBtseins-
diesseitig und nur dem Inhalt nach bewultseinsjenseitig.

Beim Verstandesgegenstand ist also die Verarbeitung von seiten
des erkennenden Subjektes und damit das Hineinversetztsein ins Be-
wulltsein am stirksten. Und der Akt, dessen direkter Terminus er ist,
erkennt nicht nur, wie dies die inneren Sinne auch erkennen, dunkel
und nebenbei, dafl sein Formalgegenstand ein erkenntnismifliges Dasein
hat, er erkennt auch, dall er nur im Bewulitsein von den materiellen
Bedingungen befreit ist. Denn in diesem Freisein ist er formell sein
Gegenstand. Freilich erkennt er dies ebenfalls nur dunkel und nebenbei,
da er klar und ausdriicklich auf die abstrakte Korperwesenheit als
solche geht.

Nichtsdestoweniger bleibt doch auch der Formalgegenstand des
Verstandes in der Hauptsache bewultseinsjenseitig. Mag er auch in
einem erkenntnismiffigen Dasein seinem Erkenntnisvermoigen gegen-
wirtig sein, mag selbst die Form seines Soseins nur im BewuBtsein
existieren : dieses selber, der Inhalt, bleibt in seiner Bewulitseins-
unabhingigkeit unangetastet. Denn einmal hebt die erkenntnismifige
Gegenwart bei ihm die Bewulitseinsjenseitigkeit seines Soseins ebenso-
wenig auf, wie sie dies beim Gegenstand der inneren Sinne tut. Sodann
hat sein Sosein d1_1rch die abstrakte Form, die es im Bewultsein besitzt,



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ? g7

nur rein negativ gewisse, die individuierenden, Merkmale nicht, die es
in der physischen Wirklichkeit besitzt. Dadurch aber, dal3 diese weg-
gefallen sind, sind die Wesensmerkmale nicht verindert worden. Infolge-
dessen werden diese, wird die Korperwesenheit als solche in ihrem
subjektunabhingigen Ansich erreicht.

Was ist aber nun prizis unter diesem subjektunabhingigen Ansich
zu verstehen ? Was fiir ein subjektives Sein hat das Sosein des Formal-
gegenstandes des Verstandes an sich, sodafl es als subjektunabhingig
bezeichnet werden kann ?! Das Sosein der bewuftseinsjenseitigen
Gegenstinde der Sinne, der duBeren wie der inneren, hat, wie wir fest-
gestellt haben, physisches Dasein, im engern oder weitern Sinn, es
kann auch beziehungsweise metaphysisches Dasein haben. Es hat also
immerhin ein Sein, das an sich subjektunabhingig, auch vom erkennen-
den Subjekt nicht mufverursacht ist. Und in dem erkenntnismiBigen
Dasein, das diese Gegenstinde im und vom BewuBtsein haben, sei es
in dem intentionalen des eingeprigten Erkenntnisbildes und des Erkennt-
nisaktes (wenn kein Erkenntnisbild ausgeprigt wird), sei es selbst in
dem erkenntnismifigen Sein, in dem die bewuftseinsjenseitigen Gegen-
stinde den letzten inneren Sinnen im ausgeprigten Erkenntnisbild
gegeben sind, wird der Gegenstand in diesem subjektunabhingigen,
physischen oder metaphysischen Sein erreicht. In welchem subjekt-
unabhingigen Sein wird der Formalgegenstand des Verstandes in dem
erkenntnisméifBigen Sein erreicht, in dem er dem Verstand im aus-
gepragten Erkenntnisbild, im Begriff gegeben ist ?

Da ist nun die merkwiirdige, weil bisher nicht angetroffene, Tat-
sache festzustellen, dafl dem Formalgegenstand des Verstandes ein
vollstandig subjektunabhingiges Dasein nicht zukommit. In dem ab-
strakten Zustand, in dem die Korperwesenheit Formalgegenstand des
Verstandes ist, kann ihr nicht ohne weiteres ein physisches Dasein,
weder ein aktuelles noch ein potentielles, zugeschrieben werden, auch
nicht in dem Fall, den wir bei unserer Betrachtung immer in erster
Linie im Auge haben, in dem der Verstand direkt von der den dulleren
Sinnen aktuell vorliegenden und durch die Phantasie ihm vermittelten

1 Obgleich der Formalgegenstand des Verstandes die abstrakte korperliche
Wesenheit ist, sprechen wir doch noch von einem Sosein desselben, also von einem
Sosein der Wesenheit. Hier, wie uiberall, wo wir dieses Wort gebraucht haben,
ist unter dem Sosein des Gegenstandes das, was formell vom Erkenntnisvermdgen
erkannt wird, zu verstehen, unter Ausschlufl der Daseinsweise, in der der Gegen-
stand dem Erkenntnisvermogen gegenwirtig ist, bezw. die der Gegenstand an
sich hat.

Divus Thomas.

=1



98 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

konkreten Korperbeschaffenheit die Wesenheit abstrahiert. Denn mit
der Korperwesenheit in physischem Dasein ist die materielle Indivi-
duation jeweils real identisch. Diese (die konkrete Form) miiite also
auch, wie es bei dem Gegenstand der inneren Sinne der Fall ist, in dem
erkenntnismifigen Sein in materiell-intentioneller Weise mitgegeben
sein. Von der Individuation ist aber doch die Koérperwesenheit als
Formalgegenstand des Verstandes befreit.

Es ist auch nicht ohne weiteres ein metaphysisches Dasein, wie
die possibilia es haben, das man ihr zusprechen konnte. In gewisser
Hinsicht gehort ja der Formalgegenstand des Verstandes zu den possi-
bilia im weitern Sinn, wenn man unter diesen die korperlichen und
unkorperlichen Dinge versteht, insofern sie unter dem Gesichtspunkt
ithrer inneren Seinsmdoglichkeit betrachtet werden, ohne Riicksicht darauf,
ob sie verwirklicht sind oder nicht. Denn die Kérperwesenheiten, die in
dem abstrakten Zustand Formalgegenstand des Verstandes sind, haben
natiirlich in sich innere Seinsméglichkeit. Aber sie kommen hier nicht
deswegen inbetracht, sondern insofern sie abstrakte Korperwesenheiten,
d. h. aus dem verwirklichten konkreten Zustand in den abstrakten versetzt
sind. Und insofern besagen sie per se eine transzendentale Beziehung
zu den verwirklichten Einzelwesenheiten als zu ihrem terminus a quo
relictus, weshalb auch der Verstand, obgleich er direkt und ausdriicklich
auf die abstrakte Koérperwesenheit als auf seinen Formalgegenstand
geht, doch dunkel und nebenbei die konkrete Einzelwesenheit jedesmal
miterkennt. ! Die possibilia im engern Sinn dagegen, d. h. die rein
moglichen Dinge, besagen zu den verwirklichten Dingen als deren Vor-
bilder nur per accidens eine transzendentale Beziehung als zu ihrem
terminus ad quem referuntur, wihrend sie eine Wesensbeziehung zu
den Ideen bezw. zum Intellekt Gottes haben, der ihre du3erliche Formal-
ursache ist. 2 Die abstrakten Korperwesenheiten leiten ja ihren Wirklich-
keitsgehalt nicht wie die possibilia unmittelbar von den Gedanken
Gottes her, sondern von den existierenden korperlichen Einzelwesen-
heiten. Darum ist er auch im Grunde ein physischer und nicht formell
ein metaphysischer. ‘

1 Nach Skotus und Suarez ist filschlicherweise die konkrete Einzelwesenheit
Formalgegenstand unseres Verstandes.

2 Indem Gottes Intellekt die méglichen Teilnahmeweisen seiner Wesenheit
erkennt, konstituiert er die possibilia und zugleich, d. h. der Natur nach friiher,
seine Wesenheit als Vorbild, als Idee. Als Vorbild, als Idee ist die Wesenheit
dic Form, nach der der gottliche Intellekt die possibilia bildet.



[nwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig 2 Q

Der Formalgegenstand des Verstandes hat also an sich und schlecht-
hin weder ein physisches noch ein metaphysisches bewulltseinsjenseitiges
Sein. Oder auch, man kann sagen: er hat in gewisser Hinsicht ein
physisches und ein metaphysisches Sein. Formell aber ist das Sein,
das er hat, ein Sein, zu dessen Zustandekommen, wie auch die
Abhandlung {iiber den titigen Verstand gezeigt hat, die in der
Wirklichkeit existierende Korperwesenheit wund der Verstand, jeder
der beiden Faktoren in seiner Weise mitwirken ; ein Sein also, in
dem sich die physische und die psychische Wirklichkeit aufs engste
zu einer realen Einheit vermihlen ; ein Sein, das physisches Sein
fundamentaliter ist, formaliter aber nur in einem vom Verstand dar-
gebotenen Daseinsmittel velative Wirklichkeit hat. Der Formalgegenstand
des Verstandes ist also eine Realitit eigener Art, subjektunabhéngig
und subjektbedingt zugleich ; weil in der physischen Wirklichkeit
fundiert, weil von der physischen Wirklichkeit verursacht, zweifellos
bewuftseinsjenseitig, und doch nicht bewuBtseinsjenseitig ohne Mithilfe
des erkennenden Subjektes, was freilich nicht besagen soll, daf3 das
Bewultsein (das erkennende Subjekt) Bewultseinsjenseitigkeit schaffe :
es tragt nur dazu bei, dall der Verstandesgegenstand in seiner Bewul3t-
seinsjenseitigkeit, die er durch seine Herkunft von den in der Wirk-
lichkeit existierenden Einzelwesenheiten bereits in sich trigt, erkannt
werde. |

Der Formalgegenstand des Verstandes ist also sicher kein Gedanken-
ding, auch kein ens rationis cum fundamento in re. Bei diesem ist die
physische Wirklichkeit nur Fundament, das heillt hier der dufere
Anlaf fir den Verstand, Dasein und Sosein desselben selbstandig zu
bilden. Beim Formalgegenstand des Verstandes dagegen ist die phy-
sische Wirklichkeit die Ursache, der entitativ wirvRursdachliche und inten-
tionell formalursichliche Grund, durch den der Verstand dem subjekt-
unabhingigen Sosein des Formalgegenstandes subjektbedingtes Dasein
leiht. '

Beim Formalgegenstand des Verstandes fillt also das erkenntnis-
méfige Sein im ausgepragten Erkenntnisbild mit dem Sein, das er an
sich hat, zusammen, aber so, daBB auch dieses erkenntnismifBige Sein der
transzendentalen Beziehung und objektiven Identitit zu einem physisch
bewuftseinsjenseitigen Sein nicht entbehrt. ! Dieses physische Sein hat

1 Das Erkanntsein des Gedankendinges hat diese transzendentale Beziehung
zu einem bewuBtseinsjenseitigen Sein nicht. Darum ist auch das Sein  des
Gedankendinges nur Erkanntsein.



I00 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

freilich der Formalgegenstand nicht selber, aber doch die Einzelwesen-
heit, auf die er sich ursichlich griindet. Und das Sein, das er formell
hat, ist im BewuBtsein aus der bewuBtseinsjenseitigen Wirklichkeit
heraus entstanden. In thm ist das Sosein der existierenden Korper-
wesenheit als Form insoweit auf den Verstand iibergegangen, als dieser
als geistiges Evkenntnisvermogen imstande ist, sie aufzunehmen. Und wie
der Formalgegenstand der dulleren Sinne und des Gemeinsinnes in
physischem Dasein bewuBtseinsjenseitig ist nach Inhalt, Form und
Gegenwart und der Gegenstand der letzten inneren Sinne in dem
erkenntnism#Bigen nach Inhalt und Form, so ist der Formalgegenstand
des Verstandes in diesem Dasein bewulBtseinsjenseitig nach dem Inhalt
allein.  Und wihrend die volle BewuBtseinsjenseitigkeit des Formal-
gegenstandes der dulleren Sinne und des Gemeinsinnes schlechthin
physische Bewulltseinsjenseitigkeit (physische Bewultseinsjenseitigkeit
im strengen Sinn) ist, und die beschrinktere der letzten inneren Sinne
physische Bewuf3tseinsjenseitigkeit im engeren oder weiteren Sinn (oder
auch metaphysische im weiteren Sinn), —— ist die noch beschrinktere
BewuBtseinsjenseitigkeit des Formalgegenstandes des Verstandes phy-
sische BewubBtseinsjenseitigkeit fundamentaliter und metaphysische
Bewultseinsjenseitigkeit im weiteren Sinu.

Der Formalgegenstand des Verstandes hat also im Vergleich zu
den Gegenstinden der anderen Erkenntnisvermogen : a) im Erkennenden
intentionales Sein : 1. im eingeprigten, 2. im ausgeprigten Erkenntnis-
bild, 3. im Erkenntnisakt; &) an sich, aber subjektiv bedingt (ver-
mittelst des ausgeprigten Erkenntnisbildes) physisches Sein funda-
mentaliter ; ¢) unabhidngig vom Erkennenden metaphysisches Sein im
weiteren- Sinn.

Jetzt verstehen wir die noch intensivere Verarbeitung, die der
Verstand an seinem Gegenstand vornimmt, verstehen wir, wie sein
intelligere ein intuslegere, ein den Gegenstand aus den Sinnesgegeben-
heiten heraus und in sich Hineinlesen ist. Nirgendwo so deutlich wie
hier zeigt sich aber auch, wie im Erkennen Subjekt und Objekt sich
vereinigen bis zum eins werden beider : cognoscens fit cognitum und
umgekehrt. Und trotzdem bildet auch der Verstand die Synthese aus
Objekt und Subjekt nicht in der Weise, dall sein Gegenstand weder
die Kérperwesenheit, noch er selber, sondern ein fiir uns unentwirrbares
Produkt beider wire. Er stellt vielmehr die Synthese so her, dal} die
Korperwesenheit, wenn auch in einer von ihm herrithrenden Daseins-
weise und Form, doch in ihrem eigenen, verstandesunabhingigen Sosein



Inwiefern ist der Gegenstand unscres Verstandes bewuBtseinsjenseitig 7 TOI

von ihm erkannt wird. Objektiv, gegenstindlich Formen aufnehmen,
formam habere formam aliam ut aliam : das ist Erkennen. Und doch
bleibt wahr : das Erkennende wird das Erkannte. Beide Tatsachen
sind in der Erkenntnisordnung ein und dasselbe.

Endlich staunen wir nicht mehr, wenn wir hinsichtlich der
Bestimmung des gegenstindlichen Wertes des Verstandesgegenstandes
so verschiedenartigen Auffassungen begegnen : beim Formalgegenstand
des Verstandes hat die Subjektbezogenheit, unbeschadet der subjekt-
unabhingigen Gegenstiindlichkeit, die letzte Grenze erreicht.

Ob der Eigenart seines Formalgegenstandes ist der Verstand denn
auch in der Lage, die verschiedenartigsten Seinsheiten und Seins-
bestimmungen, die zu seinem Gegenstandsbereich gehéren, zu erkennen.
In seinem Formalgegenstand sind sie in etwa grundgelegt. Deswegen
ist dieser auch das, was seine Begriffsbestimmung ausdriickt : das, was
an sich und zuerst erkannt wird, und vermittelst dessen alles andere
erkannt wird. Unser Verstand erkennt BewuBtseinsjenseitiges und
BewuBtseinsdiesseitiges, denn sein Formalgegenstand vereinigt in sich
beides, er erkennt Abstraktes und Konkretes, Immaterielles und Mate-
rielles, Physisches und Psychisches, Allgemeines und Einzelding, Wirk-
liches und Mdogliches, Aktuelles und Potenzielles, Notwendiges und
Zufilliges, Wesenheit und Dasein, Substanz und Akzidens, Verur-
sachendes und Verursachtes, Geschaffenes und Ungeschaffenes: Denn
in seinem Formalgegenstand sind alle diese Bestimmungen und Seins-
heiten irgendwie enthalten.

Wenn aber sein gesamtes Erkennen mit dem Formalgegenstand,
der korperlichen Wesenheit zusammenhingt, von ihm seinen Ausgang
nimmt ; wenn der Verstand alles, was er sonst noch erkennt, nur an
Hand oder nach Analogie des Formalgegenstandes erkennt, dann stiitzt
sich fiir ihn auch die BewuBtseinsjenseitigkeit dieser sogenannten sekun-
diren Erkenntnisgegenstinde in letzter Linie und gemill der psycholo-
gischen und logischen Entstehungsweise seiner Erkenntnisse auf die Be-
wulltseinsjenseitigkeit dieses seines Formalgegenstandes, d. h. der Sinnes-
gegebenheiten, d. h. der Gegenstinde der dufleren Sinne, der konkreten
Korperbeschaffenheiten. Dann konnen wir aber auch jene Seinsheiten,
deren Bewulltseinsjenseitigkeit man unabhingig von dem Erweis der
BewuBtseinsjenseitigkeit der sogenannten sekundiren Sinnesqualititen
mit unserm Verstandeserkennen einzig aus den innern BewuBtseins-
tatsachen glaubt ableiten zu kénnen, nur deswegen bewuBtseinsjenseitig
nennen, weil wir durch den Formalgegenstand des Verstandes, d. h.



102 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ?

durch die sekunddiren Sinnesqualititen wissen, was bewulltseinsjenseitig
ist. Auch die BewuBtseinstatsachen erkennt unser Verstand nicht und
kann aus ihnen keine allgemeinen Seinsheiten ableiten und zu allgemein
giiltigen Urteilen verkniipfen, ohne auf die Phantasietitigkeit ange-
wiesen zu sein. Ist er auch das vornehmste Erkenntnisvermdégen, das
wir besitzen — ohne die Betitigung unserer Sinne, ohne die physische
Einwirkung der existierenden Korperbeschatfenheiten, der bewu/ftseins-
jenseitigen sekundiren Sinnesqualititen wire er zur Untitigkeit verurteilt.



	Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewusstseinsjenseitig? [Schluss]

