
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes
bewusstseinsjenseitig? [Schluss]

Autor: Wintrath, Petrus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Inwiefern ist der Gegenstand

unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

Von P. Petrus WINTRATH O.S.B., Maria-Laach.

IFortsetzung und Schluß.)

IV a.

Es ist nunmehr die Bewußtseinsjenseitigkeit, von der ständig die
Rede war, näher ins Auge zu fassen. Was unter ihr verstanden wird,
zeigt in concreto schon die Art und Weise, in der sie angewandt wurde.
Danach ist bewußtseinsjenseitig der Gegenstand, der vom erkennenden

Subjekt unabhängig, von ihm nicht geschaffen, wenn auch in ihm
erkenntnismäßig enthalten ist. So ist der Gegenstand der drei letzten
inneren Sinne und des Verstandes bewußtseinsjenseitig, obgleich er dem
betreffenden Erkenntnisvermögen in einem ausgeprägten Erkenntnisbild

entgegentritt, insofern also in ihm enthalten ist.
Bei der genaueren Bestimmung der Bewußtseinsjenseitigkeit muß

zunächst das Bewußtsein umgrenzt werden, von dem der Gegenstand

unabhängig ist. Dabei ist auch von den Gegenständen zu sprechen, die
diesseits des Bewußtseins liegen. Erst dann läßt sich die Bewußtseinsjenseitigkeit

des Formalgegenstandes des Verstandes deutlicher erkennen.

i. Unter Bewußtsein ist in unserer Frage das jeweilige aktuelle
Erkennen zu verstehen, das den bewußtseinsjenseitigen Gegenstand zum
Terminus hat, mit Einschluß des ausgeprägten Erkenntnisbildes, des

sinnlichen Vorstellungsbildes oder des Verstandesbegriffs, wenn solche

von der Erkenntnistätigkeit hervorgebracht werden. 1 Jede Erkenntnistätigkeit,

auch die der äußeren Sinne, ist als solche Bewußtseinsvorgang.
Bewußt, d. h. ins Bewußtsein gehoben, wird zunächst der Gegenstand,

1 Der Verstandesbegriff als solcher, insofern er als Erkenntnismittel von der
Erkenntnistätigkeit hervorgebracht wird (also nach seiner formellen Seite), wird
von den Scholastikern conceptus formalis, species intelligibilis,' verbum mentis
genannt. Dem Inhalt nach, der der durch den Begriff erfaßte Gegenstand in
intentionaler Seinsweise ist, heißt er conceptus objections. Der Inhalt oder der
erkannte Gegenstand wird conceptus sobjectivus nur in analogem Sinn genannt.



8o Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

auf den die Tätigkeit direkt und ausdrücklich geht. Damit soll nicht
gesagt sein, daß dieser jedesmal mit Vollbewußtsein erkannt werde.
Das Vollbewußtsein bilden die Akte der Aufmerksamkeit, näherhin das

reflektierende Verstandeserkennen, das besonders durch die Tätigkeit
des Gemeinsinnes, des Schätzungsvermögens, ja auch des sinnlichen und
des geistigen Strebevermögens unterstützt wird.

Bewußt wird auch die Erkenntnistätigkeit selber, und zwar durch
sich, insofern sie den Gegenstand als etwas anderes von sich abhebt
und darstellt. Sie wird also nur dunkel und nebenbei bewußt und in
actu exercito, da sie direkt den Fremdgegenstand bewußt macht. Trotzdem

wird sie, eben weil sie, wenn auch nur dunkel und nebenbei, um
sich selber weiß, Bewußtseinsvorgang oder Bewußtsein genannt. Sie ist
sich ihrer selbst fo-wußt, während man vom Fremdgegenstand besser

sagt : er wird durch sie ge-wußt. Ebenso wird dunkel und nebenbei das

ausgeprägte Erkenntnisbild bewußt. Auch dieses gehört zum tatsächlichen

Erkennen und ist nicht das, was erkannt wird, sondern das,

wodurch der Gegenstand erkannt wird.
Jedes Erkennen ist also in gewissem Sinn Bewußtsein, und insofern

kommt das Wort hier in Anwendung. Von der Erkenntnistätigkeit und
dem ausgeprägten Erkenntnisbild muß der jeweilige bewußtseinsjenseitige

Gegenstand unabhängig, er darf nicht mit ihnen identisch sein,
noch darf er auf ihrer Seite, auf seifen des Bewußtseins, sondern muß

jenseits desselben liegen. Auf seifen des Bewußtseins liegen, wie sich

von selbst versteht, zunächst die Erkenntnistätigkeit und das

ausgeprägte Erkenntnisbild, sowie auch die anderen psychischen Seins-

heiten, wie das eingeprägte Erkenntnisbild, das Erkenntnisvermögen,
schließlich auch das sinnliche Streben und das Wollen, das heißt alle

Seinsheiten, die, wenn zunächst auch nur undeutlich und ihrem Dasein

nach, vom reflektierenden Denken erkannt werden. Deutlich und in
ihrem Wesen werden sie durch Schlußfolgerung erkannt.

Diese Seinsheiten machen das erkennende (und strebende) Subjekt
aus, das als der Inbegriff derselben ebenfalls mit dem Worte Bewußtsein
bezeichnet wird, während die Seinsheiten selber subjektiv (oder dem

Sein nach) und objektiv bewußtseinsdiesseitige Gegenstände genannt
werden. Sie können aber auch, da sie von dem Akt des reflektierenden
Denkens, dessen Terminus sie sind, als in der Wirklichkeit vorhandene
Seinsheiten real verschieden sind, subjektiv und objektiv bewußtseinsjenseitige

Gegenstände genannt werden. Denn auch die psychischen
Seinsheiten sind existierende Realitäten. Es kommt also darauf an,



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 8l

unter welchem Gesichtspunkt sie betrachtet werden ; und wenn sie als

zum Bewußtsein gehörig bewußtseinsdiesseitige Gegenstände genannt
werden, so soll damit nicht gesagt sein, daß sie dies unter allen
Umständen wären.

Dem Bewußtsein in actu exercito, das mit jedem Erkennen identisch
ist, ist das Bewußtsein in actu signato entgegengesetzt. Es ist ein Akt
für sich und hat die genannten psychischen Seinsheiten zum ausdrücklichen

Gegenstand. Es ist zweifach, das sinnliche und das geistige
Bewußtsein. Beide Arten sind in den Akten der Aufmerksamkeit
enthalten. Das sinnliche Bewußtsein ist das Erkennen des Gemeinsinnes.
Durch diesen werden die Empfindungen, die Tätigkeiten der äußeren

Sinne, die als subjektive Behaftungen des Erkenntnisträgers der gemeinsame

Gegenstand des ersten innern Sinnes sind, klar und ausdrücklich
bewußt. Darum wird dieser auch Gemeinsinn und sinnliches Bewußtsein

genannt.
Das geistige Bewußtsein ist das reflektierende Denken, von dem

bereits gesprochen wurde. Hat es die Tätigkeiten und die anderen

psychischen Seinsheiten des Verstandes selber zum direkten Gegenstand,
dann ist es Bewußtsein im eigentlichen Sinn. Wendet es sich aber den
anderen Vermögen zu, dann ist es Bewußtsein im uneigentlichen Sinn.
Da der Gemeinsinn die Tätigkeiten der äußeren Sinne, also anderer
Vermögen, bewußt macht, ist auch er Bewußtsein im uneigentlichen Sinn,

Das geistige Bewußtsein wird auch Selbsterkenntnis genannt. Bei
uns gibt es kein Erkennen, das, wie bei Gott, sich selbst ausdrücklich
und unmittelbar zum direkten Gegenstand hätte. Unsere Selbsterkenntnis

vollzieht sich vielmehr nach dem eben Gesagten in der Weise, daß

sich unser Denken auf die Erkenntnistätigkeiten, seien sie sinnliche
oder geistige, die direkt auf Fremdgegenstände gehen, zurückwendet
und so den Erkenntnisträger selbst mit den zu ihm gehörigen
Seinsheiten erfaßt. Wir setzen also zur Selbsterkenntnis einen neuen bezw.

neue Akte, die ausdrücklich nicht sich selbst, Sondern jene Seinsheiten

zum Gegenstande haben. Unser Erkennen transzendiert demnach
immer. Wir erkennen stets etwas von unserer Erkenntnistätigkeit
Verschiedenes. Nur in Gott ist das Erkannte und das Erkennen
dasselbe. Er ist vdvjat; vor^eio; (Aristoteles).

Das Wort Bewußtsein läßt also mehrere Deutungen zu. Wir
unterscheiden Bewußtsein in actu exercito (das Bewußtsein, auf das es uns

ankommt) und Bewußtsein in actu signato, sinnliches und geistiges
Bewußtsein, Bewußtsein im eigentlichen und uneigentlichen Sinn,

Divus Thomas. G



82 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewhßtseinsjenseitig

Bewußtsein als Akt und als die Zusammenfassung der Aufmerksamkeitsakte,

und Bewußtsein als den Inbegriff der psychischen Seinsheiten.
Schließlich heißt noch « bei Bewußtsein sein » im Gebrauche seiner

psychischen Fähigkeiten sein.

2. Während die psychischen Seinsheiten, die den Gegenstand des

reflektierenden Denkens bilden, in gewisser Hinsicht subjektiv und
objektiv bewußtseinsdiesseitige Gegenstände, d. h. mit dem Bewußtsein
identisch sind, gibt es andere Gegenstände, die zwar subjektiv
bewußtseinsdiesseitig sind, da sie, wenn sie auch nicht wie die eben genannten
Seinsheiten das Bewußtsein bilden, doch vom Bewußtsein gebildet
werden. Deshalb ist ihr ganzes Sein Bewußt-Sein, Erkannt-Sein.
Objektiv aber sind sie in gewissem Sinn bewußtseinsjenseitig. Es sind
dies die Phantasiegebilde und die Gedankendinge. In der Zusammensetzung,

die die Phantasiegebilde, wie goldener Berg, gläserner Palast,
im Bewußtsein haben, existieren sie nicht in der Wirklichkeit oder
können nicht in ihr existieren, während die Bestandteile dieser Gebilde
der Wirklichkeit entnommen sein können. Sie können aber auch in
einer Weise vorgestellt sein, daß sie sich in der vorgestellten Gestalt,
Größe oder Beschaffenheit in der Wirklichkeit nicht vorfinden, noch
vorfinden können. Jedenfalls können die Phantasiegebilde trotz des

subjektiven Seins, das sie nur im Bewußtsein haben, insofern objektiv
bewußtseinsjenseitig genannt werden, als sie sowohl als Ganzes, wie in
ihren Teilen, etwas anderes sind als die psychischen Seinsheiten und
insofern sich objektiv von ihnen, d. h. vom Bewußtsein, abheben, als

auch sich irgendwie auf die Wirklichkeit zurückführen lassen. Sie haben
aber Sosein und Dasein nur im Bewußtsein und durch dasselbe, also

diesseits des Bewußtseins.
Die Gedankendinge sind entweder in der Wirklichkeit begründet

oder nicht : entia rationis cum fundamento in re oder sine fundamento
in re. Erstere zerfallen wieder in zwei Gruppen, in solche, die wir bilden
auf Grund eines Seinsmangels, und in die gedanklichen Beziehungen, die
relationes rationis. Bezüglich der nicht in der Wirklichkeit begründeten
Gedankendinge (wie viereckiger Kreis, Chimäre) gilt dasselbe, was

bezüglich der Phantasiegebilde gesagt wurde, mit dem Unterschied, daß

in den Phantasiegebilden äußere Merkmale der Dinge zusammengestellt
sind, die sich in der Wirklichkeit nicht zusammenfinden, in den

Gedankendingen dagegen Wesensmerkmale. 1

1 Obgleich die Gedankendinge, von denen gerade die Rede ist, sich objektiv
zur Wirklichkeit in Beziehung bringen lassen, sind sie doch keine eritia rationis



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 83

Die Gedankendinge, die wir bilden auf Grund eines Seinsmangels,

wie Finsternis, nichts, sind reine Fiktionen, nicht nur subjektiv, sondern

eigentlich auch objektiv. Denn sie gehen in keiner Weise positiv auf
die Wirklichkeit zurück. Vielmehr wird das, was in der Wirklichkeit
nicht ist, vom Bewußtsein erfaßt als etwas, das ist. In der Wirklichkeit
ist der Seinsmangel (und insofern haben diese Gedankendinge negativ
ihr Fundament in der Wirklichkeit). Und dieser Seinsmangel ist dem

Verstand Anlaß zur Bildung eines Objektes, das den Seinsmangel, als

wäre er ein Seiendes, darstellt. Diese Gedankendinge können also nur
insofern objektiv bewußtseinsjenseitig genannt werden, als sie sich

ebenfalls objektiv als etwas anderes, als Nichtbewußtsein, vom Bewußtsein

abheben.

Beziehungen gibt es auch in der Wirklichkeit, unabhängig von
unserm Denken. Freilich darf man sie nicht, um dies hier zu bemerken,
mit den Beziehungen verwechseln, die wir die realen Beziehungen
erkennend im Verstand bilden. Bei Feststellung einer realen Beziehung
vergleichen wir im Bewußtsein die beiden Beziehungsglieder. Dieser

Vergleich des Verstandes aber ist nicht jene Beziehung, von der wir
behaupten, daß sie der Wirklichkeit angehört, gründet sich aber auf
dieselbe. Zu den gedanklichen Beziehungen gehören die Beziehungen
der Gattung und der Art, durch die die abstrakte Natur, die den

Formalgegenstand unseres Verstandes bildet, allgemeine Natur wird.
Auch sie sind objektiv bewußtseinsjenseitig, insofern sie sich von den
Bewußtseinsseinsheiten abheben, dann aber auch insofern, als sie im
Bewußtsein den Beziehungen entsprechen, die in der Wirklichkeit
zwischen den Einzelnaturen derselben Art bezw. den Artnaturen
derselben Gattung bestehen und sich auf dieselben gründen. Wie an
anderer Stelle gesagt wurde, sind die Einzelnaturen in der Wirklichkeit
negativ gemeinsam oder übereinstimmend, worauf die reale Beziehung
der Übereinstimmung oder der spezifischen bezw. der generischen
Ähnlichkeit der Einzelnaturen fußt, während diese ihrerseits wieder das

Fundament für die gedankliche Beziehung der Art oder der Gattung ist,
durch die der Allgemeinbegriff entsteht.

Wenn also im Allgemeinbegriff die gedanklichen Beziehungen der

Art oder der Gattung sich mit den abstrahierten Körpernaturen zu
einem Ganzen verbinden und so dem Erkennen entgegentreten, dann

cum fundamento in re. Denn nicht die Wirklichkeit veranlaßt den Verstand, sie

subjektiv zu bilden — so ist es bei den entia rationis cum fundamento in re —,
sondern unsere Willkür, diese ist ihr Fundament.



84 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

versteht man die Verquickung von Bewußtseins]enseitigem und
Bewußtseinsdiesseitigem in diesem Begriff. Subjektiv und objektiv
bewußtseinsjenseitig ist, wie noch ausgeführt wird, die abstrakte
Körperwesenheit. Trotzdem hat sie ihre Abstraktion nur im Bewußtsein, und
die Beziehung der Art oder Gattung ist subjektiv ebenfalls bewußtseinsdiesseitig,

objektiv wieder bewußtseinsjenseitig. Daß infolgedessen die

Bestimmung der Bewußtseinsjenseitigkeit der Allgemeinbegriffe ihre
Schwierigkeiten hat, wird auch hier wieder deutlich.

IV b.

Damit nun ein Erkenntnisgegenstand in dem von uns verlangten
Sinn bewußtseinsjenseitig sei, muß er nicht nur objektiv, sondern

irgendwie auch subjektiv vom Bewußtsein verschieden sein. Er muß
sich nicht nur, wie die bisher genannten Seinsheiten objektiv vom
Bewußtsein abheben, es darf auch sein subjektives Sein nicht nur
Erkanntsein sein.

Daß er ein Erkanntsein, also ein ihm vom Bewußtsein gegebenes
Sein hat, ist selbstverständlich, denn sonst kann er nicht Erkenntnisgegenstand

sein. Unter diesem Erkanntsein des bewußtseinsjenseitigen
Gegenstandes ist, wie bei jedem Gegenstand, auch beim bewußtseinsdiesseitigen,

zunächst das intentionale Sein im eingeprägten Erkenntnisbild

und im Erkenntnisakt zu verstehen. Dann aber auch, wenn er
mit Hilfe eines ausgeprägten Erkenntnisbildes erkannt wird, das

erkenntnismäßige Sein, das er in diesem hat. 1 Unter dem Erkanntsein aber,
das dem bewußtseinsdiesseitigen Gegenstand als einziges subjektives
Sein zugeschrieben wird, versteht man hauptsächlich das erkenntnismäßige

Sein, das er im ausgeprägten Erkenntnisbild erhält. Denn in
diesem tut er sich als Gegenstand kund, und ohne ausgeprägtes Erkenntnisbild

wird der bewußtseinsdiesseitige Gegenstand nicht erkannt.
Der Gegenstand aber, der subjektiv und objektiv bewußtseinsjenseitig

ist, muß entweder vollständig ein Sein haben, das das Erkennen
ihm nicht gegeben hat, das dieses vielmehr vorfindet und nach dem

es das Erkanntsein bildet. Oder aber es muß wenigstens das Sein, in
dem er dem Erkennen gegeben ist, sich ursächlich auf ein selbständiges,

1 Das erkenntnismäßige Sein im ausgeprägten Erkenntnisbild ist natürlich
auch ein intentionales, psychisches Sein, und das intentionale immer ein
erkenntnismäßiges. Nur um anzudeuten, daß sich in dem psychischen Sein des
ausgeprägten Erkenntnisbildes der Gegenstand als Gegenstand kund tut, wird es

erkenntnismäßiges genannt (siehe oben II c 4).



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 85

subjektunabhängiges Sein zurückführen lassen. Die Bewußtseinsjensei-

tigkeit braucht also nicht bei allen unseren Erkenntnisgegenständen
dieselbe zu sein. Sie läßt vielmehr verschiedene Grade zu.

Damit wir das subjektive Sein, das die Bewußtseinsjenseitigkeit des

Formalgegenstandes des Verstandes verlangt, bestimmen können, tun
wir gut, wieder die Gegenstände der einzelnen Arten der Erkenntnisvermögen

durchzugehen. Während wir oben ins Auge gefaßt haben,
woher der Formalgegenstand unseres Verstandes seine Bewußtseinsjenseitigkeit

hat und auf welche Weise er sie herleitet, untersuchen wir
jetzt den Seinszustand, in dem er sich als bewußtseinsjenseitiger Gegenstand

befindet. Oben galt also die Untersuchung dem Werden seiner

Bewußtseinsjenseitigkeit, jetzt ihrem Sein. Dabei läßt es sich kaum
vermeiden, daß der eine oder andere Gedanke, der bereits ausgesprochen
worden ist, wenn auch in anderer Wendung, jedenfalls aber in neuer

Beleuchtung wiederkehrt. ' <

;

1. Der Gegenstand der äußeren Sinne existiert aktuell in der körperlichen

Wirklichkeit und steht in physischem Kontakt mit dem Sinnesorgan.

Beides ist unerläßliche Bedingung, soll der äußere Sinn èinen

Erkenntnisakt setzen. Sein Sosein steht also unter realer Existenz.
Mit diesem Sosein ist natürlich nicht die Wesenheit des Gegenstandes,
die nur der Verstand erkennt, gemeint, sondern die Körperbeschaffenheit,
insofern sie in ihrer Konkretheit, ihrer Individualität und Verschiedenheit

von jeder anderen vom äußeren Sinn erkannt wird. Dieser erkennt
nicht, daß sein Gegenstand in der körperlichen Wirklichkeit existiert -r-
das ist ebenfalls Sache des Verstandes •— wie auch die höheren äußeren
Sinne nicht den physischen Kontakt mit dem Sinnesorgan erkennen.

Nur die niederen Sinne, Geruch, Geschmack, Tast- und Temperatursinn,
empfinden den Gegenstand als etwas auf das empfindende Subjekt
psychisch einwirkendes ; Tast- und Temperatursinn empfinden auch die

physische Einwirkung des Gegenstandes auf den Körper des Empfindenden.
1 Aber die Körperbeschaffenheit hat als Gegenstand des äußeren

Sinnes tatsächlich physische Existenz (und physischen Kontakt mit dem

Organ). Und der äußere Sinn erkennt sie so, wie sie in der physischen
Wirklichkeit ist, sie, ohne sie irgendwie zu verarbeiten, als physischen
Gegenstand intentionaliter in sich aufnehmend.

Wenn also der äußere Sinn auch nicht erkennt, daß sein Gegenstand

1 Näheres bei Jos. Gredt, De cognitione sensuum externorum. Romac 1924 2.

S. 16 ff.



86 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

physische Existenz hat, sondern dies erst vom Verstand erkannt wird,
so erfaßt er ihn doch dadurch, daß er ihn als physischen Gegenstand
intentionaliter in sich aufnimmt, als etwas von sich, vom Erkenntnisträger

Verschiedenes, ihm Gegenüberliegendes. Das erkennt nicht erst
der Verstand, sondern (dunkel und nebenbei) schon der äußere Sinn.
Auch er erkennt schon transsubjektive Gegenstände.

Der Gegenstand der äußern Sinne ist also schlechthin bewußtseinsjenseitig,

und zwar in dem Sinne, daß er der körperlichen Außenwelt
angehört.

2. In derselben Weise ist der Formalgegenstand des Gemeinsinnes

bewußtseinsjenseitig. Die Empfindungsakte der äußeren Sinne, die er
erkennt, behaften aktuell das erkennende Subjekt. Sie existieren also

ebenfalls in der physischen Wirklichkeit. 1 Der Gemeinsinn erkennt
ebensowenig wie die äußern Sinne, daß sein Formalgegenstand der
physischen Wirklichkeit angehört. Ohne ihn zu verarbeiten, ohne

Ausprägung eines Erkenntnisbildes erkennt auch er ihn so, wie er ihm

vorliegt.
Da er nur auf physisch ihm gegenwärtige Empfindungsakte geht

und diese ihrerseits nur auf ihnen physisch gegenwärtige
Körperbeschaffenheiten terminieren, ist es klar, daß diese Körperbeschaffenheiten,

die er miterkennt, als Mitgegenstände ebenfalls bewußtseinsjenseitig

im Sinne physischer Wirklichkeit sind, obgleich sie ihm selber

unmittelbar nicht physisch, sondern intentionaliter vorliegen, insofern
die Empfindungsakte eben ihr Gegenstand intentionaliter sind. Es ist
also beim Gemeinsinn, worauf schon früher hingewiesen wurde,
hinsichtlich des Seins, in dem ihm sein Formalgegenstand und in dem ihm
der Mitgegenstand unmittelbar gegeben ist, ein Unterschied. Das Sosein

des Formalgegenstandes ist ihm in physischem Dasein gegeben, das

Sosein des Mitgegenstandes in intentionalem. Trotzdem erreicht er ihn
in dem intentionalen Sein in seinem physischen Ansich. Denn in dem
intentionalen Sein, das die Körperbeschaffenheit als Gegenstand des

1 Die physische Wirklichkeit umfaßt (lie körperlichen Dinge, wie auch die
psychischen und die geistigen Seinsheiten. Das Wort physisch wird aber auch
im Gegensatz zu psychisch, intentional und erkenntnismäßig gebraucht und
bedeutet dann dasselbe wie entitativ, seinsmäßig. Ebenso steht es auch im Gegensatz

zu metaphysisch. Psychisch und geistig decken sich bisweilen, bisweilen sind
es verschiedene Begriffe, da psychisch die Sinnesvermögen und deren Seinsheiten
einschließt, die nicht geistig sind und andererseits geistig auch Seinsheiten genannt
werden, die nicht psychisch sind. Der Zusammenhang läßt aber die jeweilige
Bedeutung leicht erkennen.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 87

äußeren Sinnes im Empfindungsakt desselben hat, ist sie wegen der
objektiven Identität zwischen Erkennendem und Erkanntem in ihrem
physischen Ansich enthalten. Der Mitgegenstand des Gemeinsinnes hat
also an sich wie sein Formalgegenstand und wie der Gegenstand der
äußeren Sinne (mit welch letzterm er ja auch entitativ, nicht nur
intentionaliter identisch ist) ein physisches Sein, er liegt ihm aber nicht
in diesem, sondern in einem intentionalen Sein vor, er ist ihm in einem
intentionalen Sein gegeben. Dieses intentionale Sein ist ein höheres

Sein als das physische, das er an sich hat. Dieses letztere hätte wegen
seiner größeren Körperlichkeit für den Gemeinsinn, der als innerer Sinn
höher steht als die äußeren, nicht mehr die erforderliche Proportion,
während das vom Empfindungsakt der Körperbeschaffenheit gegebene
intentionale Sein diese Proportion besitzt.

Wegen dieser intentionalen .Seinsweise des Mitgegenstandes des

Gemeinsinnes bildet dieser den Übergang zu dem Formalgegenstand der

folgenden inneren Sinne und des Verstandes, der ebenfalls in einem

erkenntnismäßigen Sein, wenn auch in anderer Weise seinem Erkenntnisvermögen

gegeben ist.

3. Dem Gemeinsinn liegt, so wurde eben ausgeführt, der
Mitgegenstand noch in actu primo remoto — d. h. unabhängig vom Gemeinsinn

selber — in einem intentionalen Sein vor. Und auf den Mitgegenstand

in diesem intentionalen Sein terminierend erkennt er denselben

in seinem physischen Ansich, indem er, ohne ausgeprägtes Erkenntnisbild,

wie sein Formalgegenstand so auch der Mitgegenstand intentionaliter

in actu secundo (und vorher im eingeprägten Erkenntnisbild in actu
primo proximo) wird. Den anderen inneren Sinnen dagegen tritt ihr
Formalgegenstand erst in actu secundo in einem ausgeprägten Erkenntnisbild

entgegen, indem sie gleichzeitig ihr Formalgegenstand intentionaliter
in actu secundo (und vorher im eingeprägten Erkenntnisbild in actu
primo proximo) werden. Dem Gegenstand dieser Sinne fehlt also, weil
sie beim Erkennen von der physischen Gegenwart desselben unabhängig
sind — der Gemeinsinn ist bezüglich des Mitgegenstandes noch an die

physische Gegenwart des Empfindungsa&fes gebunden —, das Sein, in
dem den vorhergehenden Sinnen ihr Gegenstand vorher und unabhängig
von ihnen selbst, sei es physisch, sei es intentionaliter, gegeben ist.
Er bekommt bei ihnen erstmalig ein Sein, und zwar ein intentionales,
im eingeprägten Erkenntnisbild des eigenen Erkenntnisvermögens. Erst
im eigenen Erkenntnisvermögen besitzt der Gegenstand dieser Sinne,
die in der Immaterialität noch höher stehen als die vorhergehenden, die



88 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

t
1hm zum Erkanntwerden nötige Proportion. Er hat zwar, wenn wir
diejenigen Gegenstände dieser Sinne, die in der körperlichen Wirklichkeit
existieren, zuerst berücksichtigen — wie es mit der Bewußtseins-

jenseitigkeit der Gegenstände, die nicht wirklich existieren, aber auch
keine reinen Phantasiegebilde sind, bestellt ist, soll bald gesagt werden
—s an sich ebenfalls ein physisches Sein : das weiße Blatt Papier oder
das grüne Baumblatt, das vor mir liegt und das ich mir bei geschlossenen

Augen vorstelle, hat physische Existenz. Auch der Gegenstand des

Schätzungsvermögens existiert in der körperlichen Wirklichkeit, wenn
er auch nicht, wie oben unter II c 6 ausgeführt wurde, von den
vorhergehenden Sinnen auf dieselbe Weise wie deren Gegenstände übermittelt
wird. Der Gegenstand der drei letzten Sinne ist also an sich bewußtseinsjenseitig

im Sinne körperlicher Wirklichkeit, er liegt aber seinem

Erkenntnisvermögen ebensowenig wie dem Gemeinsinn der Mitgegenstand

in jenem physischen Sein vor. Er besitzt zwar, wie die Gegenstände

der vorhergehenden Sinne, ein drei- bezw. vierfaches Sein, aber

nicht in vollständiger Übereinstimmung mit denselben. Er hat wie
diese ein intentionales Sein im eingeprägten Erkenntnisbild und im
Erkenntnisakt. Dann aber hat er, was die Gegenstände der
vorhergehenden Sinne nicht haben, ein weiteres erkenntnismäßiges Sein im
ausgeprägten Erkenntnisbild, während ihm hinwiederum, freilich nicht
an sich, sondern insofern er seinem Erkenntnisvermögen gegeben ist, das

physische bezw. intentionale Sein fehlt, das jene Gegenstände in actu

primo remoto außerhalb ihrer Erkenntnisvermögen besitzen.
Man kann also bei den einzelnen Erkenntnisgegenständen

verschiedene Seinsweisen unterscheiden :

a) beim Gegenstand der äußeren Sinne und beim Formalgegenstand
des Gemeiusinnes ein dreifaches Sein : i. ein physisches, das der Gegenstand

an sich hat und in dem er dem Erkenntnisvermögen gegeben ist,
2. ein intentionales : a) im eingeprägten Erkenntnisbild, ß) im Erkenntnisakt

;

V) beim Mitgegenstand des Gemeinsinnes ein vierfaches Sein : i. ein

physisches, das er an sich hat, 2. ein intentionales, in dem er dem
Gemeinsinn (in actu primo remôto) gegeben ist, 3. ein intentionales :

a) im eingeprägten Erkenntnisbild, ß) im Erkenntnisakt ;

c) beim Gegenstand der drei letzten inneren Sinne, der in der

Wirklichkeit existiert, ein vierfaches Sein : 1. ein physisches, das er an
sich hat, 2. ein intentionales : a) im eingeprägten, ß) im ausgeprägten
Erkenntnisbild, v) im Erkenntnisakt.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 89

Aber auch der Umstand, daß den letzten inneren Sinnen ihr
Gegenstand in einem ausgeprägten Erkenntnisbild objektiv entgegentritt,

ist für sie kein Hindernis, ihn in seiner physischen Bewußtseins-

jenseitigkeit zu erkennen. Denn auch das erkenntnismäßige Sein des

Gegenstandes im ausgeprägten Erkenntnisbild steht, wie dies mit
jedwedem Sein der Erkenntnisordnung der Fall ist, in objektiver Identität
mit dem physischen Sein, das er an sich hat. Das intentionale Sein,
das er zuerst im eingeprägten Erkenntnisbild des betreffenden Vermögens
bekommt, entsteht ja nicht von selbst aus diesem Erkenntnisvermögen
heraus. Sondern, wie das intentionale Sein, in dem dem Gemeinsinn
der Mitgegenstand vorliegt, sich in objektiver Identität unmittelbar von
dem physischen Sein des Gegenstandes (der Körperbeschaffenheit), das

dieser an sich hat, herleitet, so leitet sich jenes Sein mittelbar von
demselben physischen Sein des bewußtseinsjenseitigen Gegenstandes
(derselben Körperbeschaffenheit) her. Unmittelbar stammt es von dem
intentionalen Sein, das der physische Gegenstand im Erkenntnisakt,
bezw. im ausgeprägten Erkenntnisbild des vorhergehenden Vermögens
hat. Denn durch dieses wird dem betreffenden Sinn das entsprechende
Erkenntnisbild eingeprägt. Wir können also die ununterbrochene
Kontinuität innerhalb der psychischen Innenwelt wie auch den unmittelbaren

Zusammenhang der letzteren mit der physischen Außenwelt
durchweg feststellen.

Die doppelte Seinsweise, die physische und die intentionale, die der

Erkenntnisgegenstand durchgehends hat, ist nun einmal mit dem

geschöpflichen Erkennen als solchem gegeben. Durch das geschöpfliche
Erkennen und in demselben erhält der Gegenstand, so verlangt es die
Natur dieses Erkennens, intentionale, erkenntnismäßige Seinsweisen,
und doch wird er, oder besser : eben dadurch wird er in seinem

physischen Sein erkannt. Beide Seinsweisen stehen eben — und das

ist das ausschlaggebende — in objektiver Identität zueinander. Mag
darum der Gegenstand dem Erkennen in einer physischen oder einer
intentionalen Seinsweise vorliegen, er wird in seinem physischen Ansich
erreicht. Das « Dasein » des Gegenstandes ist verschieden, das « Sosein »

aber bleibt für das Erkennen dasselbe. Die letzten inneren Sinne (und
der Gemeinsinn) erreichen in einem erkenntnismäßigen Dasein dasselbe

Sosein, das die äußeren Sinne und der Gemeinsinn in physischem Dasein
erreichen. Jenes, das Sosein, ist Ziel des Erkennens, es ist in actu
primo und in actu secundo intentionaliter im Erkennenden, einerlei, ob

ihm eine physische oder eine erkenntnismäßige Daseins- oder Gegen-



go Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

wartsweise entspricht. Diese ist nur Bedingung für das Erkanntwerden
des Soseins und richtet sich nach der Natur und Aufgabe des Erkenntnisvermögens.

Und während die äußeren Sinne die physische Daseinsweise
ihres Gegenstandes als solche nicht erkennen, erkennen die inneren
Sinne die intentionale des ihrigen dunkel und nebenbei.

4. Wenn nun auch der Gegenstand der drei letzten inneren Sinne

trotz des erkenntnismäßigen Seins, das er im ausgeprägten Erkenntnisbild

hat, in seinem physischen Ansich erkannt wird, so hat er jormell
als Gegenstand dieser Sinne im Vergleich zu dem Gegenstand der äußeren
Sinne (und zu dem Formalgegenstand des Gemeinsinnes) eben wegen
dieses erkenntnismäßigen Seins, in dem er seinem Erkenntnisvermögen
gegeben ist, physische Bewußtseinsjenseitigkeit doch nicht in dem

Umfange, wie der Gegenstand der äußeren Sinne sie hat. Man
unterscheidet Inhalt, Form und Gegenwart des Gegenstandes. Der Gegenstand
der äußeren Sinne (und der Formalgegenstand des Gemeinsinnes) ist
nach allen drei Gesichtspunkten bewußtseinsjenseitig. Dem Inhalt nach :

denn das, was die äußeren Sinne an ihm erkennen, sein Sosein, wie wir
es nannten, ist in der körperlichen Wirklichkeit, also unabhängig vom
Bewußtsein. Der Form nach : so wie er ist in seiner Konkretheit und
Individualität, wird er erkannt. Seiner Gegenwart nach : er steht in
physischem Kontakt mit dem Sinnesorgan, er ist dem äußern Sinn in
seinem physischen Dasein gegenwärtig.

Wir können diese Bewußtseinsjenseitigkeit noch genauer bestimmen:

a) der Gegenstand der äußeren Sinne ist objektiv bewußtseinsjenseitig
nach Inhalt (Sosein), Form, Dasein und Gegenwart im Sinne körperlicher

Wirklichkeit ; b) er ist den äußeren Sinnen gegeben in seinem

physischen Dasein -— er ist also in demselben Umfang, in dem er an
sich bewußtseinsjenseitig ist, auch Gegenstand der äußeren Sinne, er ist
in seiner ganzen Bewußtseinsjenseitigkeit auf sie bezogen — ; c) er
wird in seinem physischen Dasein nicht von ihnen erkannt (sie erkennen
nicht das physische Sein ihres Gegenstandes als solches).

Dem gegenüber ist der Gegenstand der drei letzten inneren Sinne
dem Inhalt und der Form, nicht aber der Gegenwart nach bewußtseinsjenseitig.

Das heißt : 1. der Inhalt (das Sosein) ist so, wie er erkannt
wird in der körperlichen Wirklichkeit. 2. Auch die konkrete Form ist
so wie sie erkannt wird in der körperlichen Wirklichkeit. 3. Dem Sosein

entspricht auch ein Dasein in der körperlichen Wirklichkeit (freilich
trifft dies, wie erwähnt, nicht bei allen bewußtseinsjenseitigen
Gegenständen in gleichem Maße zu, siehe unten) : Er ist also objektiv wie der



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig gl

Gegenstand der äußeren Sinne nach Inhalt, Form und Dasein in der

körperlichen Wirklichkeit. 4. Er ist aber dem Erkenntnisvermögen
nicht in seinem physischen, sondern (in einem ausgeprägten Erkenntnisbild)

in einem erkenntnismäßigen Dasein gegeben (in dem er aber von
seinem Erkenntnisvermögen in seinem physischen Ansich oder Dasein
erreicht wird). 1 5. Dunkel und nebenbei wird das ausgeprägte Erkenntnisbild

und damit das erkenntnismäßige Sein des Gegenstandes
miterkannt.

Insofern also der Gegenstand der drei letzten inneren Sinne dem
Erkennen nicht in seinem physischen, sondern in einem erkenntnismäßigen

Dasein gegeben ist, sagt man von ihm, er sei der Gegenwart
nach nicht bewußtseinsjenseitig, sondern bewußtseinsdiesseitig. Er ist
nicht mit der ganzen Bewußtseinsjenseitigkeit, die er an sich hat, auf
sein Erkenntnisvermögen bezogen, dieses abstrahiert von seiner
physischen Gegenwart. Weil er aber in diesem erkenntnismäßigen Sein doch
in seinem physischen Sein erreicht wird, darf er natürlich nicht auf
dieselbe Stufe mit den oben behandelten Phantasiegebilden gestellt,
sondern muß durchaus von ihnen unterschieden werden. Denn bei
letzteren fehlt das bewußtseinsjenseitige Sein, das jener an sich hat,
und darum auch die objektive Identität ihres erkenntnismäßigen Seins

mit einem bewußtseinsjenseitigen Sein. Sie haben nur dieses eine

erkenntnismäßige Sein im Bewußtsein (im ausgeprägten Erkenntnisbild)
und sind darum subjektiv bewußtseinsdiesseitig. Ersterer aber hat
außer dem Sein im ausgeprägten Erkenntnisbild ein anderes, ursprüngliches,

außerhalb des Bewußtseins und ist darum subjektiv
bewußtseinsjenseitig.

Wenn also bei den drei letzten inneren Sinnen im Gegensatz zu den
äußeren (und zum Gemeinsinn) von einer Verarbeitung ihres Gegenstandes

gesprochen wird, so ist diese Verarbeitung nur zu verstehen im Sinne
einer intensiveren subjektiven Betätigung dieser Sinne, insofern sie ihren
Gegenstand noch mehr als jene ins erkennende Subjekt hineinziehen,
ihm im ausgeprägten Erkenntnismittel ein weiteres erkenntnismäßiges
Sein geben, — nicht aber in dem Sinne, als ob sie den Gegenstand

1 Wenn gesagt wird, die inneren Sinne erreichten in dem erkenntnismäßigen
Sein den Gegenstand in seinem physischen Sein oder Dasein, so ist dieses Erkennen
des Gegenstandes in seinem physischen Dasein immer in demselben Sinne zu
verstehen wie wenn dies von den äußeren Sinnen gesagt wird. Diese erkennen
nicht das physische Dasein als physisches Dasein, sondern den Gegenstand, das
Sosein des Gegenständes, der physisches Dasein hat.



C)2 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

als Gegenstand versubjektivierten, d. h. aus Objekt und Subjekt eine

Synthese bildeten, die beides zugleich oder auch weder das eine noch
das andere ist, und diese sich als Gegenstand gegenüberstellten. Denn
sie erkennen ihren Gegenstand, die konkrete Körperbeschaffenheit, in
dem subjektiven Hilfsmittel, dessen sie bedürfen und das sie sich selber

schaffen, ebenso in seiner physischen Bewußtseinsjenseitigkeit, wie die

vorhergehenden Sinne den ihrigen ohne ein solches Hilfsmittel erkennen.
Der Umstand, daß das ausgeprägte Erkenntnisbild und damit das

erkenntnismäßige Sein des Gegenstandes von diesen Sinnen dunkel und
nebenbei miterkannt wird, tut an und für sich der Erkenntnis der

physischen Bewußtseinsjenseitigkeit desselben keinen Eintrag, kann
aber freilich bei der Irrtumsfähigkeit des menschlichen Erkennens zu

Ungunsten derselben Schwierigkeiten machen.
Solche Schwierigkeiten mag bei diesen Sinnen auch die folgende

Tatsache verursachen. Da sie von der physischen Gegenwart ihres

Gegenstandes unabhängig sind und diesen sich erkenntnismäßig
vergegenwärtigen, liegt es in ihrer Natur, nicht nur Dinge zu erkennen,
die in der körperlichen Wirklichkeit existieren, sondern auch solche,
die nicht in ihr existieren. Und zwar stützen sich das sinnliche Gedächtnis

und das Schätzungsvermögen dabei auf die Phantasie, die ihrem
Wesen nach Vorstellungs- und damit Gestaltungsvermögen von Dingen
ist, die nicht existieren. Ob nun diese Dinge in der physischen
Wirklichkeit existiert haben oder wenigstens existieren können oder ob
sie in dem oben ausgeführten Sinne réine Phantasiegebilde sind, jedenfalls

kann der Umstand, daß die Phantasie neben den physisch
existierenden auch derartige Dinge und Gebilde zu Erkenntnisgegenständen

hat, zu Irrtum und Verwechslung Anlaß geben und die

Festigkeit der Überzeugung beeinträchtigen, daß sie und die anderen

inneren Sinne überhaupt physisch bewußtseinsjenseitige Gegenstände

erkennen, zumal sich in der Vorstellung mit diesen oder mit Elementen

von ihnen auch solche von nicht existierenden Gebilden zu einem
Ganzen verbinden können. 1 Merkwürdig bleibt immerhin, daß der
Mensch im Irrtum viel öfter nicht existierende, also nur im Bewußtsein
befindliche Dinge für existierende hält als umgekehrt, — ein Zeichen,
daß er von Natur aus doch die Tendenz zur physischen Bewußtseinsjenseitigkeit

hat. Er ist eben geborener Realist, und Tatsache ist auch,
daß selbst die fingierten Dinge aus Bestandteilen der Wirklichkeit

1 Ähnliches gilt hinsichtlich der Gedankendinge beim Verstand.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

zusammengesetzt oder wenigstens auf Gegebenheiten der äußeren Sinne

zurückzubeziehen sind. Einer falschen, subjektivistischen Wissenschaft
zuliebe mag man darum anderer Auffassung sein und das Subjektive,
Bewußtseinsdiesseitige unserer Erkenntnisgegenstände für das erste oder

gar einzige halten können, das unserm Erkennen objektiv gegeben ist, —
auf die Überzeugung des gesunden Menschenverstandes stützt man sich

dabei aber nicht.
5. Wie verhält es sich nun mit der Bewußtseinsjenseitigkeit der

Gegenstände der drei letzten inneren Sinne, die nicht in Wirklichkeit
existieren und doch auch keine reinen Phantasiegebilde sind Die
Phantasie kann — natürlich immer nur den äußeren Merkmalen nach —
auch Dinge vorstellen — und sinnliches Gedächtnis und Schätzungsvermögen

sind darin von ihr abhängig —, die in der körperlichen
Wirklichkeit existiert haben oder existieren können. Beiden Arten von
Gegenständen kann an sich nicht in derselben Weise physisches Dasein

zugesprochen werden, wie den wirklich existierenden Dingen, folglich
sind sie auch nicht genau in demselben Sinn subjektiv bewußtseinsjenseitig.

Trotzdem können sie nicht wie die Phantasiegebilde subjektiv
bewußtseinsdiesseitig und nur objektiv bewußtseinsjenseitig genannt '
werden. Sie haben nicht ausschließlich nur im Bewußtsein ein
erkenntnismäßiges Sein, das ihnen unabhängig von jedem andern Sein außerhalb
des Bewußtseins vom erkennenden Subjekt gegeben wäre.

Was die Gegenstände angeht, die in der physischen Wirklichkeit
existiert haben, so ist die Sachlage einfach. Sie hatten an sich ein

physisches Sein und waren den äußeren Sinnen einmal in diesem

physischen Sein gegeben und haben selber die Phantasie mit Hilfe des

eingeprägten Erkenntnisbildes zum Erkennen bestimmt. Dieses

eingeprägte Erkenntnisbild blieb in der Phantasie haften. Die Phantasie hat
die Fähigkeit, die einmal empfangenen Erkenntnisbilder aufzubewahren.
Anders ist es uns Menschen, die wir nicht, wie Gott, allgegenwärtig
sind, nicht möglich, zeitlich und räumlich von uns getrennte Dinge zu
erkennen. Und wie die Phantasie auf Grund des damals empfangenen
Erkenntnisbildes durch kontinuierliche objektive Identität den
aktuellexistierenden Gegenstand erkannte, so erkennt sie jetzt auf Grund
desselben eingeprägten Erkenntnisbildes von neuem den zwar jetzt nicht
mehr aber doch damals existierenden Gegenstand. Auf Grund solcher
einmal empfangenen und unserer Phantasie jetzt anhaftenden Erkenntnisbilder

sind wir imstande, auch zeitlich und räumlich von uns getrennte
Gegenstände zu erkennen, die nicht auf unsere äußeren Sinne selber



94 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

eingewirkt haben. Bei dieser Erkenntnis spielt dann auch das Phantasieschema

eine Rolle, das durch wiederholt empfangene Erkenntnisbilder
entsteht und die Genauigkeit der Erkenntnis der Dinge naturgemäß
nicht in dem Maße zuläßt, wie die Erkenntnisbilder der Dinge selber.
Daß da Irrtum und Täuschung einsetzen können, ist nicht zu
verwundern. Es ist aber auch zu bedenken, daß die Bewußtseins-

jenseitigkeit derartiger Gegenstände hier wie auch sonst nicht von dem

jeweiligen Erkenntnisakt des betreffenden innern Sinnes festgestellt wird,
sondern vom kritisch abwägenden Verstand, der die Fähigkeit hat,
Wahres vom Falschen zu unterscheiden.

Wie dem auch sein mag, jedenfalls können die zeitlich und räumlich
von uns getrennten Gegenstände, die die Phantasie erkennt, nicht
bewußtseinsdiesseitig genannt werden. Und die Bewußtseinsjenseitigkeit
die wir ihnen zuschreiben, müssen wir, wenn auch in erweitertem Sinn,
physische Bewußtseinsjenseitigkeit nennen. Die Bewußtseinsjenseitigkeit
als solche ist also, wie wir auch hier wieder sehen und wie sich weiterhin

bestätigen wird, kein eindeutiger Begriff, sondern ein mehrdeutiger,
analoger. Oder besser gesagt, insofern sie die Bewußtseinsdiesseitigkeit
ausschließt, also nach ihrer negativen Seite, ist sie eindeutig zu verstehen,
nach ihrer positiven Seite mehrdeutig : das Sein, das die bewußtseins-

jenseitigen Dinge haben, ist nicht nur Bewußt-sein ; das Sein, das sie

außer dem Erkannt-sein haben und nachdem sich das Erkanntsein
richtet, gehört in verschiedenem Grade der physischen Wirklichkeit an :

es gehört ihr jetzt aktuell an, oder hat ihr angehört, oder kann ihr
angehören.

Wenn von Dingen die Rede ist, die existieren können, so denkt
man in erster Linie an Wesensmerkmale, die miteinander vereinbar sind

und verwirklicht werden können, an die sogenannten possibilia, die an
sich Gegenstand des Verstandes sind. Weil aber mit diesen, wenn sie

Wesensmerkmale körperlicher Dinge sind, jedesmal auch akzidentelle
Merkmale möglich sind, die die Phantasie vorstellen kann, so sei hier
schon das Nötige über die Bewußtseinsjenseitigkeit der möglichen
Dinge gesagt. Was oben II c 6 bezüglich der Daseinsweise in Potenz
erwähnt wurde, daß sie nicht nichts sei, das gilt auch von den

möglichen Dingen. Freilich, an und für sich sind die Dinge, die in der
physischen Wirklichkeit nur existieren können, in dieser physischen
Wirklichkeit nichts. Sie sind nicht in der physischen Wirklichkeit
existierende entia in potentia, von denen am angegebenen Ort gehandelt
wurde. Diese sind, wenn auch nicht aktuelle, so doch potentielle



Inwiefern ist cler Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

Realitäten, die als solche in der physischen Wirklichkeit, wenn auch

immer nur in Verbindung mit einem ihnen entsprechenden Akt,
existieren. Die Dinge aber, die in der physischen Wirklichkeit weder

actu noch potentia existieren, sondern nur in ihr existieren können,
sind überhaupt nicht in ihr. Trotzdem sind sie nicht Nichts im
absoluten Sinne. Denn dem Nichts kommt es nicht zu, in der physischen
Wirklichkeit existieren zu können. Sie haben auch eine Ursache, die
das Nichts ebenfalls nicht hat. Zwar haben sie keine Wirkursache, denn
dann wären sie wieder in der physischen Wirklichkeit, sondern eine

vorbildliche, causa exemplaris oder formalis extrinseca. Es ist Gottes

Intellekt, der, mit dem göttlichen Wesen, der Fülle des Seins, identisch,
alle möglichen Weisen geschöpflicher Teilnahme dieser unendlichen Seins-

fülle erkennt und damit ipso facto die möglichen Dinge konstituiert.
Denn diese sind nichts anderes als die von Gottes Intellekt erkannten

möglichen Teilnahmeweisen seiner Wesenheit. Sie haben also Sein

unabhängig von dem Erkanntsein, das wir ihnen geben, und zwar in
verschiedenfacher Weise : innerlich in sich mögliches Sein, «

Seinkönnen in der physischen Wirklichkeit », und äußerlich in Gott, nämlich
eminenter in Gottes Wesenheit, der Fülle des Seins, als in ihrem Fundament,

virtuell in Gottes Macht, die sie verwirklichen kann, und
intentioneil, objektiv in Gottes Intellekt, der sie als ihre vorbildliche, äußere

Formalursache konstituiert. Darum werden sie auch Realitäten genannt,
nicht wirkliche, wie die aktuellen und potentiellen Realitäten der

physischen Wirklichkeit, sondern mögliche ; nicht physische, sondern

metaphysische. Während sie selber in der in ihrer Teilnahmemöglichkeit
vom göttlichen Intellekt erkannten Wesenheit Gottes ihr Vorbild haben,
sind sie ihrerseits die Vorbilder der Dinge, die verwirklicht werden
können. Und erst in zweiter Linie und in Abhängigkeit von ihrem
metaphysischen Sein erhalten sie in unserm Verstand (und in der

Phantasie) ein Erkanntsein. Ihre Bewußtseinsjenseitigkeit ist also jedenfalls

vorhanden. Sie ist, wenn diese Dinge auch in der physischen
Wirklichkeit existieren können, doch keine physische, sondern eine

metaphysische. In etwa, nach den konkreten Merkmalen, können also

auch die drei letzten inneren Sinne Gegenstände vorstellen, die der

metaphysischen Wirklichkeit angehören.

IV c.

Wir kommen zur Bewußtseinsjenseitigkeit des Formalgegenstandes
des Verstandes, der abstrakten Körperwesenheit. Auch er erhält wie



g6 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

die Gegenstände der drei letzten Sinne ein erstes, intentionales Sein
im eingeprägten Erkenntnisbild und ist in einem erkenntnismäßigen
Sein im ausgeprägten Erkenntnisbild dem Akt als Terminus gegeben.
Wie sein intentionales Sein im eingeprägten Erkenntnisbild entsteht und
sich in objektiver Identität ursprünglich von den Gegebenheiten der
äußeren Sinne herleitet, wurde oben ausgeführt. Der Formalgegenstand
des Verstandes entsteht nicht nur wie der des Schätzungsvermögens in
der Weise, daß er aus der potentiellen Intentionalität und Identität,
die er in den vorhergehenden Erkenntnisvermögen hat, im eigenen
Erkenntnisvermögen in die aktuelle Intentionalität und Identität erhoben
wird. Er wird auch mittelst des tätigen Verstandes der materiellen
Bedingungen entkleidet, in denen ihn die Sinnesvermögen an den

möglichen Verstand herantragen. Infolgedessen ist er diesem im
eingeprägten und dann im ausgeprägten Erkenntnisbild nicht nur in einem

erkenntnismäßigen Sein gegeben, sondern auch die Form, in der sein

Sosein von ihm erkannt wird, das Freisein von den materiellen

Bedingungen, hat er nur im Verstand, im Bewußtsein. Er ist also,

wenn wir ihn mit dem Gegenstand der drei letzten Sinne vergleichen,
nicht nur der Gegenwart, sondern auch der Form nach bewußtseinsdiesseitig

und nur dem Inhalt nach bewußtseinsjenseitig.
Beim Verstandesgegenstand ist also die Verarbeitung von Seiten

des erkennenden Subjektes und damit das Hineinversetztsein ins
Bewußtsein am stärksten. Und der Akt, dessen direkter Terminus er ist,
erkennt nicht nur, wie dies die inneren Sinne auch erkennen, dunkel
und nebenbei, daß sein Formalgegenstand ein erkenntnismäßiges Dasein

hat, er erkennt auch, daß er nur im Bewußtsein von den materiellen
Bedingungen befreit ist. Denn in diesem Freisein ist er formell sein

Gegenstand. Freilich erkennt er dies ebenfalls nur dunkel und nebenbei,
da er klar und ausdrücklich auf die abstrakte Körperwesenheit als

solche geht.
Nichtsdestoweniger bleibt doch auch der Formalgegenstand des

Verstandes in der Hauptsache bewußtseinsjenseitig. Mag er auch in
einem erkenntnismäßigen Dasein seinem Erkenntnisvermögen gegenwärtig

sein, mag selbst die Form seines Soseins nur im Bewußtsein
existieren : dieses selber, der Inhalt, bleibt in seiner
Bewußtseinsunabhängigkeit unangetastet. Denn einmal hebt die erkenntnismäßige
Gegenwart bei ihm die Bewußtseinsjenseitigkeit seines Soseins ebensowenig

auf, wie sie dies beim Gegenstand der inneren Sinne tut. Sodann

hat sein Sosein durch die abstrakte Form, die es im Bewußtsein besitzt,



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

nur rein negativ gewisse, die individuierenden, Merkmale nicht, die es

in der physischen Wirklichkeit besitzt. Dadurch aber, daß diese

weggefallen sind, sind die Wesensmerkmale nicht verändert worden. Infolgedessen

werden diese, wird die Körperwesenheit als solche in ihrem

subjektunabhängigen Ansich erreicht.
Was ist aber nun präzis unter diesem subjektunabhängigen Ansich

zu verstehen Was für ein subjektives Sein hat das Sosein des

Formalgegenstandes des Verstandes an sich, sod aß es als subjektunabhängig
bezeichnet werden kann 1 Das Sosein der bewußtseinsjenseitigen
Gegenstände der Sinne, der äußeren wie der inneren, hat, wie wir
festgestellt haben, physisches Dasein, im engern oder weitern Sinn, es

kann auch beziehungsweise metaphysisches Dasein haben. Es hat also

immerhin ein Sein, das an sich subjektunabhängig, auch vom erkennenden

Subjekt nicht mi/verursacht ist. Und in dem erkenntnismäßigen
Dasein, das diese Gegenstände im und vom Bewußtsein haben, sei es

in dem intentionalen des eingeprägten Erkenntnisbildes und des Erkenntnisaktes

(wenn kein Erkenntnisbild ausgeprägt wird), sei es selbst in
dem erkenntnismäßigen Sein, in dem die bewußtseinsjenseitigen Gegenstände

den letzten inneren Sinnen im ausgeprägten Erkenntnisbild
gegeben sind, wird der Gegenstand in diesem subjektunabhängigen,
physischen oder metaphysischen Sein erreicht. In welchem
subjektunabhängigen Sein wird der Formalgegenstand des Verstandes in dem

erkenntnismäßigen Sein erreicht, in dem er dem Verstand im
ausgeprägten Erkenntnisbild, im Begriff gegeben ist

Da ist nun die merkwürdige, weil bisher nicht angetroffene,
Tatsache festzustellen, daß dem Formalgegenstand des Verstandes ein

vollständig subjektunabhängiges Dasein nicht zukommt. In dem
abstrakten Zustand, in dem die Körperwesenheit Formalgegenstand des

Verstandes ist, kann ihr nicht ohne weiteres ein physisches Dasein,
weder ein aktuelles noch ein potentielles, zugeschrieben werden, auch
nicht in dem Fall, den wir bei unserer Betrachtung immer in erster
Linie im Auge haben, in dem der Verstand direkt von der den äußeren
Sinnen aktuell vorliegenden und durch die Phantasie ihm vermittelten

1 Obgleich der Formalgegenstand des Verstandes die abstrakte körperliche
Wesenheit ist, sprechen wir doch noch von einem Sosein desselben, also von einem
Sosein der Wesenheit. Hier, wie überall, wo wir dieses Wort gebraucht haben,
ist unter dem Sosein des Gegenstandes das, was formell vom Erkenntnisvermögen
erkannt vvird, zu verstehen, unter Ausschluß der Daseinsweise, in der der Gegenstand

dem Erkenntnisvermögen gegenwärtig ist, bezw. die der Gegenstand an
sich hat.

Divus Thomas. 7



g8 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

konkreten Körperbeschaffenheit die Wesenheit abstrahiert. Denn mit
der Körperwesenheit in physischem Dasein ist die materielle
Individuation jeweils real identisch. Diese (die konkrete Form) müßte also

auch, wie es bei dem Gegenstand der inneren Sinne der Fall ist, in dem

erkenntnismäßigen Sein in materiell-intentioneller Weise mitgegeben
sein. Von der Individuation ist aber doch die Körperwesenheit als

Formalgegenstand des Verstandes befreit.
Es ist auch nicht ohne weiteres ein metaphysisches Dasein, wie

die possibilia es haben, das man ihr zusprechen könnte. In gewisser
Hinsicht gehört ja der Formalgegenstand des Verstandes zu den possibilia

im weitern Sinn, wenn man unter diesen die körperlichen und
unkörperlichen Dinge versteht, insofern sie unter dem Gesichtspunkt
ihrer inneren Seinsmöglichkeit betrachtet werden, ohne Rücksicht darauf,
ob sie verwirklicht sind oder nicht. Denn die Körperwesenheiten, die in
dem abstrakten Zustand Formalgegenstand des Verstandes sind, haben

natürlich in sich innere Seinsmöglichkeit. Aber sie kommen hier nicht
deswegen inbetracht, sondern insofern sie abstrakte Körperwesenheiten,
d. h. aus dem verwirklichten konkreten Zustand in den abstrakten versetzt
sind. Und insofern besagen sie per se eine transzendentale Beziehung
zu den verwirklichten Einzelwesenheiten als zu ihrem terminus a quo
relictus, weshalb auch der Verstand, obgleich er direkt und ausdrücklich
auf die abstrakte Körperwesenheit als auf seinen Formalgegenstand
geht, doch dunkel und nebenbei die konkrete Einzelwesenheit jedesmal
miterkennt.1 Die possibilia im engern Sinn dagegen, d. h. die rein

möglichen Dinge, besagen zu den verwirklichten Dingen als deren
Vorbilder nur per accidens eine transzendentale Beziehung als zu ihrem
terminus ad quem referuntur, während sie eine Wesensbeziehung zu
den Ideen bezw. zum Intellekt Gottes haben, der ihre äußerliche Formalursache

ist. 2 Die abstrakten Körperwesenheiten leiten ja ihren
Wirklichkeitsgehalt nicht wie die possibilia unmittelbar von den Gedanken
Gottes her, sondern von den existierenden körperlichen Einzelwesenheiten.

Darum ist er auch im Grunde ein physischer und nicht formell
ein metaphysischer.

1 Nach Skotus und Suarez ist fälschlicherweise die konkrete Einzelwesenheit
Formalgegenstand unseres Verstandes.

2 Indem Gottes Intellekt die möglichen Teilnahmeweisen seiner Wesenheit
erkennt, konstituiert er die possibilia und zugleich, d. h. der Natur nach früher,
seine Wesenheit als Vorbild/ als Idee. Als Vorbild, als Idee ist die Wesenheit
die Form, nach der der göttliche Intellekt die possibilia bildet.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig gg

Der Formalgegenstand des Verstandes hat also an sich und schlechthin

weder ein physisches noch ein metaphysisches bewußtseinsjenseitiges
Sein. Oder auch, man kann sagen : er hat in gewisser Hinsicht ein

physisches und ein metaphysisches Sein. Formell aber ist das Sein,

das er hat, ein Sein, zu dessen Zustandekommen, wie auch die

Abhandlung über den tätigen Verstand gezeigt hat, die in der
Wirklichkeit existierende Körperwesenheit und der Verstand, jeder
der beiden Faktoren in seiner Weise mitwirken ; ein Sein also, in
dem sich die physische und die psychische Wirklichkeit aufs engste
zu einer realen Einheit vermählen ; ein Sein, das physisches Sein

fundamentaliter ist, formaliter aber nur in einem vom Verstand

dargebotenen Daseinsmittel relative Wirklichkeit hat. Der Formalgegenstand
des Verstandes ist also eine Realität eigener Art, subjektunabhängig
und subjektbedingt zugleich ; weil in der physischen Wirklichkeit
fundiert, weil von der physischen Wirklichkeit verursacht, zweifellos
bewußtseinsjenseitig, und doch nicht bewußtseinsjenseitig ohne Mithilfe
des erkennenden Subjektes, was freilich nicht besagen soll, daß das

Bewußtsein (das erkennende Subjekt) Bewußtseinsjenseitigkeit schaffe :

es trägt nur dazu bei, daß der Verstandesgegenstand in seiner

Bewußtseinsjenseitigkeit, die er durch seine Herkunft von den in der
Wirklichkeit existierenden Einzelwesenheiten bereits in sich trägt, erkannt
werde.

Der Formalgegenstand des Verstandes ist also sicher kein Gedankending,

auch kein ens rationis cum fundamento in re. Bei diesem ist die

physische Wirklichkeit nur Fundament, das heißt hier der äußere

Anlaß für den Verstand, Dasein und Sosein desselben selbständig zu
bilden. Beim Formalgegenstand des Verstandes dagegen ist die
physische Wirklichkeit die Ursache, der entitaliv wirkursächliche und
intentioneil formalursächliche Grund, durch den der Verstand dem
subjektunabhängigen Sosein des Formalgegenstandes subjektbedingtes Dasein
leiht.

•
Beim Formalgegenstand des Verstandes fällt also das erkenntnismäßige

Sein im ausgeprägten Erkenntnisbild mit dem Sein, das er an
sich hat, zusammen, aber so, daß auch dieses erkenntnismäßige Sein der
transzendentalen Beziehung und objektiven Identität zu einem physisch
bewußtseinsjenseitigen Sein nicht entbehrt. 1 Dieses physische Sein hat

1 Das Erkanntsein des Gedankendinges hat diese transzendentale Beziehung
zu einem bewußtseinsjenseitigen Sein nicht. Darum ist auch das Sein des

Gedankendinges nur Erkanntsein.



100 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

freilich der Formalgegenstand nicht selber, aber doch die Einzelwesenheit,

auf die er sich ursächlich gründet. Und das Sein, das er formell
hat, ist im Bewußtsein aus der bewußtseinsjenseitigen Wirklichkeit
heraus entstanden. In ihm ist das Sosein der existierenden
Körperwesenheit als Form insoweit auf den Verstand übergegangen, als dieser
als geistiges Erkenntnisvermögen imstande ist, sie aufzunehmen. Und wie
der Formalgegenstand der äußeren Sinne und des Gemeinsinnes in
physischem Dasein bewußtseinsjenseitig ist nach Inhalt, Form und
Gegenwart und der Gegenstand der letzten inneren Sinne in dem

erkenntnismäßigen nach Inhalt und Form, so ist der Formalgegenstand
des Verstandes in diesem Dasein bewußtseinsjenseitig nach dem Inhalt
allein. Und während die volle Bewußtseinsjenseitigkeit des

Formalgegenstandes der äußeren Sinne und des Gemeinsinnes schlechthin
physische Bewußtseinsjenseitigkeit (physische Bewußtseinsjenseitigkeit
im strengen Sinn) ist, und die beschränktere der letzten inneren Sinne

physische Bewußtseinsjenseitigkeit im engeren oder weiteren Sinn (oder
auch metaphysische im weiteren Sinn), — ist die noch beschränktere

Bewußtseinsjenseitigkeit des Formalgegenstandes des Verstandes
physische Bewußtseinsjenseitigkeit fundamentaliter und metaphysische
Bewußtseinsjenseitigkeit im weiteren Sinn.

Der Formalgegenstand des Verstandes hat also im Vergleich zu
den Gegenständen der anderen Erkenntnisvermögen : a) im Erkennenden
intentionales Sein : i. im eingeprägten, 2. im ausgeprägten Erkenntnisbild,

3. im Erkenntnisakt ; b) an sich, aber subjektiv bedingt
(vermittelst des ausgeprägten Erkenntnisbildes) physisches Sein
fundamentaliter ; c) unabhängig vom Erkennenden metaphysisches Sein im
weiteren Sinn.

Jetzt verstehen wir die noch intensivere Verarbeitung, die der
Verstand an seinem Gegenstand vornimmt, verstehen wir, wie sein

intelligere ein intuslegere, ein den Gegenstand aus den Sinnesgegebenheiten

heraus und in sich Hineinlesen ist. Nirgendwo so deutlich wie
hier zeigt sich aber auch, wie im Erkennen Subjekt und Objekt sich

vereinigen bis zum eins werden beider : cognoscens fit cognitum und
umgekehrt. Und trotzdem bildet auch der Verstand die Synthese aus

Objekt und Subjekt nicht in der Weise, daß sein Gegenstand weder
die Körperwesenheit, noch er selber, sondern ein für uns unentwirrbares
Produkt beider wäre. Er stellt vielmehr die Synthese so her, daß die

Körperwesenheit, wenn auch in einer von ihm herrührenden Daseinsweise

und Form, doch in ihrem eigenen, verstandesunabhängigen Sosein



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 101

von ihm erkannt wird. Objektiv, gegenständlich Formen aufnehmen,

formam habere formam aliam ut aliam : das ist Erkennen. Und doch

bleibt wahr : das Erkennende wird das Erkannte. Beide Tatsachen

sind in der Erkenntnisordnung ein und dasselbe.

Endlich staunen wir nicht mehr, wenn wir hinsichtlich der

Bestimmung des gegenständlichen Wertes des Verstandesgegenstandes

so verschiedenartigen Auffassungen begegnen : beim Formalgegenstand
des Verstandes hat die Subjektbezogenheit, unbeschadet der

subjektunabhängigen Gegenständlichkeit, die letzte Grenze erreicht.
Ob der Eigenart seines Formalgegenstandes ist der Verstand denn

auch in der Lage, die verschiedenartigsten Seinsheiten und
Seinsbestimmungen, die zu seinem Gegenstandsbereich gehören, zu erkennen.

In seinem Formalgegenstand sind sie in etwa grundgelegt. Deswegen

ist dieser auch das, was seine Begriffsbestimmung ausdrückt : das, was

an sich und zuerst erkannt wird, und vermittelst dessen alles andere

erkannt wird. Unser Verstand erkennt Bewußtseinsjenseitiges ruid
Bewußtseinsdiesseitiges, denn sein Formalgegenstand vereinigt in sich

beides, er erkennt Abstraktes und Konkretes, Immaterielles und
Materielles, Physisches und Psychisches, Allgemeines und Einzelding, Wirkliches

und Mögliches, Aktuelles und Potenzielles, Notwendiges und
Zufälliges, Wesenheit und Dasein, Substanz und Akzidens,
Verursachendes und Verursachtes, Geschaffenes und Ungeschaffenes : Denn
in seinem Formalgegenstand sind alle diese Bestimmungen und
Seinsheiten irgendwie enthalten.

Wenn aber sein gesamtes Erkennen mit dem Formalgegenstand,
der körperlichen Wesenheit zusammenhängt, von ihm seinen Ausgang
nimmt ; wenn der Verstand alles, was er sonst noch erkennt, nur an
Hand oder nach Analogie des Formalgegenstandes erkennt, dann stützt
sich für ihn auch die Bewußtseinsjenseitigkeit dieser sogenannten sekundären

Erkenntnisgegenstände in letzter Linie und gemäß der psychologischen

und logischen Entstehungsweise seiner Erkenntnisse auf die

Bewußtseinsjenseitigkeit dieses seines Formalgegenstandes, d. h. der
Sinnesgegebenheiten, d. h. der Gegenstände der äußeren Sinne, der konkreten

Körperbeschaffenheiten. Dann können wir aber auch jene Seinsheiten,
deren Bewußtseinsjenseitigkeit man unabhängig von dem Erweis der
Bewußtseinsjenseitigkeit der sogenannten sekundären Sinnesqualitäten
mit unserm Verstandeserkennen einzig aus den innern Bewußtseinstatsachen

glaubt ableiten zu können, nur deswegen bewußtseinsjenseitig
nennen, weil wir durch den Formalgegenstand des Verstandes, d. h.



102 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

durch die sekundären Sinnesqualitäten wissen, was bewußtseinsjenseitig
ist. Auch die Bewußtseinstatsachen erkennt unser Verstand nicht und
kann aus ihnen keine allgemeinen Seinsheiten ableiten und zu allgemein
gültigen Urteilen verknüpfen, ohne auf die Phantasietätigkeit
angewiesen zu sein. Ist er auch das vornehmste Erkenntnisvermögen, das

wir besitzen —• ohne die Betätigung unserer Sinne, ohne die physische

Einwirkung der existierenden Körperbeschaffenheiten, der bewußtseinsjenseitigen

sekundären Sinnesqualitäten wäre er zur Untätigkeit verurteilt.


	Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewusstseinsjenseitig? [Schluss]

