Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Sacrificium Mediatoris : die Opferanschauung des Aquinaten
Autor: Rupprecht, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sacrificium Mediatoris.

Die Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT -O.S.B., Griissau

(Fortsetzung.)

I1. Saci'ificium Externum.

I. Ritus des Opfers.

Nach der Untersuchung der AuBerungen des Aquinaten iiber das
sacrificium internum, also iiber die Idee, den geistigen Inhalt, wiren
nun seine Lehren iiber das sacrificium externum in Betracht zu ziehen.
Es soll dies zunichst, ohne Riicksicht auf die bisherigen Ergebnisse,
nur auf Grund der diesbeziiglichen Zitate erfolgen.

Das sacrificium visibile erscheint als besondere Art der Oblatic
(Weihegabe), wie wir bereits am Beginn der Untersuchung sahen, da
es galt, fiir diese einen geeigneten Ausgangspunkt zu gewinnen.

Sacrificium bedeutet nun sowohl die Opfergabe als auch die
Opferhandlung.

Als Opfergaben treten uns entgegen : Menschen (Kreuz — heid-
nische Opfer), Haustiere und Nahrungsmittel!; also menschliches
Leben oder was damit in nidchster Verbindung und darum auch in
Beziehung steht.

Die Opferhandlung oder -feier wird nun an der Gabe vollzogen.
Sie besteht nicht nur in deren Darbringung, wie das bei der Oblatio
(Weihegabe) der Fall ist, sondern die eigentliche actio sacrificalis wird
an den bereits dargebrachten Gaben vorgenommen ? und bewirkt eine

L Cf. I-1II 102, 3 ad 2.
2 1I-1T 85, 3 ad 3 Sacrificia proprie dicuntur, quando circa res oblatas ali=
quid fit.



60 Sacrificium Mediatoris

Verdnderung derselben, wihrend bei den einfachen Oblationen die
Gabe unversehrt bleibt.! Die Opferverinderung zielt ab auf die
Heiligung der dargebrachten Gaben. Diese verlieren dabei ihr natiir-
liches Eigensein — werden in diesem Sinne vernichtet, aufgezehrt,
aufgebraucht (consumere) — und erlangen dafiir eine iibernatiirliche
Bedeutung. >

Wie diese Veridnderung vor sich gehen kann, dieses Aufbrauchen
und Heiligen, ist aus folgender, oft zitierter Stelle zu ersehen : « ... quod
animalia occidebantur et comburebantur, quod panis frangitur et come-
ditur et benedicitur. »® Die verschiedenen Tempora deuten hier auf
den Alten und Neuen Bund mit den ihnen eigentiimlichen Opfern.
Wihrend aber occidebantur et comburebantur Teile der heiligenden
Opferhandlung sind, erscheinen frangitur et comeditur nicht als solche.
Ist das Schlachten das Vernichten des irdischen Lebens, so bedeutet
das Verbrennen anscheinend die Uberfithrung in den heiligen Zustand. 4
Somit ist die Opfergabe nach ihrem ganzen natiirlichen Sein aufgebraucht.

Fiir das eucharistische Opfer deutet das benedicitur die Opfer-
handlung an. Das Wort geht auf den Wandlungsvorgang. Dem steht
nicht entgegen, dall die Konsekration als zum Sakrament gehoérig dar-
gestellt wird. ® Sie erfiillt auch dessen Aufgabe, etwas Heiliges zur
Heiligung der Menschen zu schaffen. ¢

Bei der Opferung haben wir zwar eine Oblation. Es ist aber nur

1 1. c. : Oblatio directe dicitur, cum Deo aliquid offertur etiam si nihil circa
ipsum fiat. ... Unde omne sacrificium est oblatio, sed non convertitur.
II-II 86, 1c: Si vero sic exhibeatur, ut integrum maneat divino cultui
deputandum vel in usus ministrorum expendendum, erit oblatio et non sacrificium.
2 1. c.: Si aliquid exhibeatur in cultum divinum quasi in aliquod sacrum,
quod inde fieri debeat, consumendum, et oblatio est et sacrificium. Consumere
ist dem Zusammenhang entsprechend das Gegenteil von : integrum maneat —
also aufbrauchen.
In ps. 39, 7 : Sacrificium importat factionem sacri.
IIT 22, 2 obi. 3 : Omnis hostia ex hoc, quod Deo offertur, Deo sanctificatur.
In Rom. 12, 1, L. 1 : Hostia Deo oblata in ipsa immolatione sanctificabatur.
III 73, 4 obi. 2: Fit aliquid sacrum, quod pertinet ad rationem sacrificii.
3 II-II 85, 3 ad 3; Cf. In ps. 39, 7.
4 In Rom. 12, 1, L. 1 : Quantum ad ipsam sacrificii consumptionem dicebatur
sacrificium suave et acceptum Domino.
Cf. Lev. 1, 13; 6, 23 (Consumere im Feuer zum lieblichen Wohlgeruch).
5 IIT 83, 4¢: Acceditur ad celebrationem mysterii, quod quidem et offertur
ut sacrificium et consecratur et sumitur ut sacramentum. Unde primo agitur
oblatio, secundo consecratio materiae oblatae, tertio eiusdem perceptio.
8 11T 6o, 2¢ : Sacramentum ... signum sacrae rei, inquantum est sanctificans
homines.



Sacrificium Mediatoris 61

die Darbringung. Hier wird keinerlei Verdnderung an den Gaben
vorgenommen. Somit ist die Opferung nicht die actio sacrificalis.
Als diese ist vielmehr die Konsekration anzusehen?!, bei der das
natiirliche Sein von Brot und Wein aufgebraucht wird zur Herstellung
der iibernatiirlichen Lebensspeise. Somit gehort die Konsekration zum
Sakrament wie auch zum Opfer.? Diese heiligende Verinderung ist
naturgemall eine heilige Handlung.® Die Oblation ist Sache der
Menschen. Das Heiligen der Gaben geht aber iiber ihre Krifte
hinaus. Nur der Allerheilige selbst kann aus sich Geschopfe zu Trigern
iibernatiirlicher Krifte machen. So verlangt der Begriff des sacrificium
das Eingreifen der Gottheit in die Opferhandlung.

Da zur Rechtsgiiltigkeit einer Gabe neben dem Anbieten auch das
Annehmen seitens des Bedachten nétig ist, werden wir kaum fehlgehen,
in diesem Heiligen die Annahme durch die Gottheit zu erblicken, stellt
sie doch die Betitigung des zweiten Partners dar. *

Die Opferheiligung ist nicht nur ein Absondern vom Profanen,
sondern ein wirkliches Aufhéren-machen der rein natiirlichen Daseins-
weise, ein Riicken in die gottliche ‘Sphéire, um die Gabe zum Trager
und Vermittler iibernatiirlichen Lebensgutes zu machen. Die Heiligung
erfordert eine physische Verinderung. Somit ist das sacrificium von
der oblatio durch ein besonderes Eingreifen der Gottheit unterschieden.

Die geheiligte Gabe dient dann der Heiligung der Gemeinde im Opfer-
mahl. > Auch fiir diese Verwendung der Gabe ist der Verinderungs-
vorgang von Bedeutung. Da nidmlich der Mensch sie essen soll, mul}
sie durch die Opferhandlung gleichzeitig genufifihig gemacht werden.
Das geschieht durch das Schlachten der Opfertiere und das Bereiten
des Fleisches durch Feuer.® Fiir die leibliche Mahlzeit wird es mit

1 1II 82, 4 ad 1 : Sacrificium, sicut consecratio Eucharistiae.

2 1. c. 10 ad 1: Hoc sacramentum perficitur in consecratione Eucharistiae,
in qua sacrificium Deo offertur. .

1. c. 10¢: ... Deum, cui consecratione huius sacramenti sacrificium offertur.
IV D. 8, 1, 2, 2 ad 2 : Eucharistia offertur Deo in sanctificatione hostiae.

3 1I1 3, 48, 3 obi. 3: Quicumque offert sacrificinm, aliquod sacrum facit, ut
ipsum nomen sacrificii demonstrat.

4 11T 82, 3c¢: ... dona sanctificata divinitus.

5 TII 82, 3c¢: Sacerdos constituitur medius inter Deum et populum, unde
sicut ad eum pertinet, dona populi Deo offerre, ita ad eum pertinet, dona sancti-
ficata divinitus populo tradere.

6 I-II 102, 3 ad 5: Animalia in sacrificium oblata occidebantur, quia veniunt
in usum hominis occisa, secundum quod a Deo dantur homini ad esum ; et ideo
ctiam igni cremabantur, quia per ignem decocta fiunt apta humano esui.



62 Sacrificium Mediatoris

Hilfe desselben gekocht (decocta). Das kultische Mahl braucht dagegen
eine geheiligte Speise. Und diese Heiligung zeigte, wie oben dargestellt
wurde, das Verbrennen der bestimmten Stiicke im Altarfeuer an (crema-
bantur) ; wodurch auch das zuriickbleibende Fleisch heilig bezw. hoch-
heilig wurde. Durch die Teilnahme am geheiligten Opferfleisch bekannte
man sich zum vollzogenen Opfer.! Als Ritus des sacrificium ergibt
sich also : Vom Volk werden Gaben dargebracht. Der Priester vermittelt
deren eigentliche Darbringung an Gott. Diese geschieht in heiliger
Handlung, durch die die Gabe physisch verdndert wird, wodurch sie
ihren natiirlichen Wert verliert (consumi), anderseits aber von Gott
geheiligt wird (sanctificata divinitus). Gleichzeitig wird sie durch den
Opfervorgang genuBlfihig fiir die Opferteilnehmer, die sie genieflen, um
des Opfers vollkommen teilhaft zu werden. |

2. Bedeutung des Opferritus nach dem Alten Testament.

Was im dargestellten Opferritus erstrebt wird, sagt uns der Kult
des Alten Bundes. Es wire also die Bedeutung der Opfergabe und
-handlung gemil} der Lehre des Aquinaten herauszustellen.

Was soll zunichst die Opfergabe ? Die iibliche Deutung als Sinnbild
des opfernden Siinders findet sich bei ihm nicht, wenigstens nicht
unmittelbar. « Per occisionem animalium significatur destructio pecca-
torum. » 2 Hier ist naturgemil das letzte Wort abzuleiten von peccatum,
nicht von peccator. Die Siinden sollen vernichtet werden, nicht der
Siinder, der vielmehr durch den Opferakt mit Gott geeint werden soll.
Es heifit dann weiter : « Et quod homines erant digni occisione pro
peccatis suis, ac si illa animalia loco eorum occiderentur ad significandam
expiationem peccatorum.» Aus diesen Worten ergibt sich als Lehre
des Aquinaten die von der Entsiindigung der Menschen durch steli-
vertrelende Siihme im Opfer.

Nicht der Mensch siihnt, sondern etwas anderes, das Beziehung
hat zu seinem Leben, fiir ihn. Da der Mensch naturgemil3 durch etwas,
was niederer ist, als er selbst, nicht vollwertigen Ersatz leisten kann,

L III 82, 4¢: Per hoc, quod participat sacrificio, ostendit, se ad sacrificium

interius pertinere. ... Per hoc autem fit particeps, quod de sacrificio sumit secun-
dum illud Apostoli 1. Cor. 10, 18 : Nonne qui edunt hostias, participes sunt altaris >
IIT 22, 4¢: ... effectum sacerdotii in se suscipere.

2 I-1II 102, 3 ad 5.



Sacrificium Mediatoris 6 3

so sind seine Opfergaben (Tiere, Feldfriichte etc.) nicht selbst seine
Stellvertreter, sondern nur Sinnbilder des eigentlich stellvertretenden
Lebewesens. Erst in zweiter Linie kann man in den Gaben Sinnbilder
des Opfernden selbst sehen, insofern eben der Stellvertreter fiir diesen
Eintritt, und sein Opferleiden diesem angerechnet wird.

Vom Opfernden wird nur ein geistiges Absterben verlangt, ein Sich-
losreiflen von der Siinde und Streben nach Reinheit des Herzens. Des-
halb war auch Beisatz von Honig verboten, wihrend Salz vor-
geschrieben war. 1 '

Die Anschauung von der Stellvertretung kommt besonders klar
beim Siindopfer zum Ausdruck. Hier durften die Opfernden kein
kultisches Mahl halten. Auch den Priestern wurde nichts zugestanden,
wenn sie zu den Opfernden gehorten, so bei Volks- und Priesteropfer. 2
Bei diesem Opfer stand der Gedanke der Sithneleistung im Vordergrund.
Etwas von dem Opfertiere genieBen, auf das man seine Siinden iiber-
tragen hatte, hitte geheillen, die Siinden wieder auf sich selbst zuriick-
nehmen. Das Opfermahl war also fiir die zu Entsithnenden verboten. 3
Dieser in der Opfergabe symbolisierte Stellvertreter ist niemand anders
als Christus, der verheifiene Erloser. Da der Logos noch nicht Mensch
geworden, konnte er sein Weltsiihnewerk noch nicht vollziehen. Infolge-
dessen waren Symbole seines Lebens und seines Werkes notig, um dem
frommen Sinn jener Zeiten ein Bekenntnis zu ihm zu ermdglichen.

Da die Opfergabe im sacrificium geheiligt und als heilige Speise ge-
nossen werden soll, mul} sie zunéchst eine gewisse natiirliche Unbefleckt-
heit besitzen und auch als Nahrung verwendbar sein. Deshalb wurde nicht
von allen Tierarten geopfert, sondern von Haustieren, die zu den reinen
Tieren zdhlten und deren Verwendbarkeit zur menschlichen Erndhrung
allgemein anerkannt war. ¢ Die Unterscheidung von reinen und unreinen

1 1I-1I 1oz, 3 ad 14 : Mel non offerebatur . .. ad excludendam omnem carnalem
dulcedinem et voluptatem ab his, qui Deo sacrificare intendunt.

I-IT 102, 3 ad 14 : In sale significatur discretio sapientiae vel etiam morti-
ficatio carnis.

2 Cf. In ps. 39, 7.

3 I-IT 102, 3ad 8 : ... ut nihil peccati in eis remaneret ; et quia hoc non esset
satisfactio pro peccato. Si enim cederet in usum eorum, pro. quorum peccatis
offerebatur, idem esse viderctur ac si non offerretur.

4 711 102, 3 ad 2: ... quia huiusmodi animalia maxime sunt, per quae
sustencatur humana vita, et cum hoc mundissima sunt et mundissimum habent
nutrimentum. ... Solum id, quod est purum, Deo est attribuendum. (Waldtiere
und unreine Haustiere waren ausgeschlossen.)



04 Sacrificium - Mediatoris

Tieren geht nach St. Thomas bereits auf die vorgesetzliche Zeit zuriick,
allerdings nur beziiglich der Opfer, nicht der leiblichen Ernihrung.?!
Ferner sollte alles ferngehalten werden, was das Verderben anzeigt.
So durfte kein Sauerteig zu den unblutigen Gaben verwendet werden,
withrend anderseits Salz zugefiigt wurde. 2 Die Forderung nach Makel-
losigkeit der Opfergaben zeigt auch, daB} es sich in ihnen nicht um
Sinnbilder der Opfernden handelt, die ja als siindhafte Menschen zum
Altare hinzutreten, um erst wieder zur Reinheit zu gelangen (destructio
peccatorum). Wo die Makellosigkeit der Opfertiere auf die Reinheit
der Gesinnung der Opfernden gedeutet wird, handelt es sich um eine
ethische Anwendung.?® Werden dagegen die hervorstechenden Eigen-
schaften auf den zu opfernden Stellvertreter bezogen, so geben sie ein
Bild seiner Macht, Reinheit und Wirksamkeit. ¢ Spiter deutet
St. Thomas auch das Brot ® auf Christus, und zeigt, wie in Brot, Wein,
01, Salz und Weihrauch alles, was dem Menschen von den Erzeugnissen
der Erde zugute kommt, vertreten ist und auch ein umfassendes Sinn-
bild Christi gegeben ist. ® Besonders im Lamm 7 (Osterlamm oder tig-
liches Brandopfer) ist das Gotteslamm vorgebildet. Unter anderm
sagt er: « ... per agnum, qui erat principale sacrificium, significatur
Christus, qui est principale sacrificium.»® Das Blut der Opfertiere

1 I-1T 103, 1 ad 4: Distinctio mundorum animalium et immundorum non
fuit ante legem quantum ad esum, sed solum quantum ad sacrificiorum oblationem,
quia de quibusdam determinatis animalibus sacrificia offerebant.

2 I-11 102, 3 ad 14: Fermentum non offerebatur ad excludendam corrup-
tionem. ... Sal autem offerebatur, quia impedit corruptionem putredinis : sacri-
ficia autem Dei debent esse incorrupta.

3 I-1I 102, 3 ad 2: Per immolationem huiusmodi animalium puritas mentis
designatur, quia ut dicitur in Glossa Levit. 1 : vitulum offerimus, cum carnis
superbiam vincimus ; agnum, cum irrationales motus corrigimus ; haedum, cum
lasciviam superamus ; columbam, cum simplices sumus, turturem, cum castitatem
servamus, panes azymos, cum in azymis sinceritatis epulamur.

4 1. c. : Conveniens fuit, haec animalia "offerri in figuram Christi, quia ut in
cadem Glossa dicitur, Christus in vitulo offertur propter virtutem crucis; in
agno propter innocentiam ; in ariete propter principatum ; in hirco propter
similitudinem carnis peccati; in turture et columba duarum naturarum con-
iunctio monstrabatur ; vel in turture castitas, in columba caritas significabatur,
in similagine aspersio credentium per aquam baptismi figurabatur.

51.¢c. ad 12, ad 13.

61. c. ad 13: Per panem figuratur caro Christi, per vinum autm sanguis
elus, per quem redempti sumus; oleum figurat gratiam Christi, salescientiam,
thus orationem. :

7IVD.S8, 1,2 2ad6; In 1. Cor. 35, 7, L.. 2.

8 In Joan. 1, 29, L. 14.



Sacrificium Mediatoris 65

deutet auf das Erléserblut hin.! Sie alle zeigen die wahre Opfer-
gabe an.?

Welche Bedeutung kommt nun der Opferhandlung zu ? Diese ist
natiirlich zunichst Ausdruck der devotio im allgemeinen. # Die Hingabe
an Gott erfordert Absage an die Siinde und den Eigenwillen, sowie
Ergreifen der von Gott gebotenen Heilsmoglichkeit. ¢ Schon die vor-
mosaischen Kultakte wiesen auf den Messias und sein Opfer. > Beziiglich
des Kultes unter dem Gesetze gibt es zahlreiche Zitate. ¢ Das Schlachten
war Sinnbild der Tilgung der Siinde (significatur destructio peccatorum).
Es wird an derselben Stelle auf Christi Tod gedeutet. ? Auch die Blut-

L In Hebr. 12, 24, L. 4: ... populus aspersus est sanguine, qui erat figura
sanguinis Christi, quo fideles mundandi erant.
2 In Joan. 1, 20, L. 14 : Omnia (animalia) praefigurativa fuerunt veri sacri-
ficii, quod est Christus, qui « semetipsum obtulit oblationem Deo ».
ITI 37, 3 ad 3: Propter hoc ipsum voluit hostias legales pro se offerri, qui erat
vera hostia, ut figura veritati coniungeretur, et per veritatem figura approbaretur.
IIT 48, 3 ad 1 : Convenienter (veritas excedit figuram) figura huius sacrificii,
quo caro Christi offertur pro nobis, fuit caro non hominum, sed aliorum animalium
significantium carnem Christi, quae est perfectissimum sacrificium.
3 I-IT 102, 3 obi. 14: Sacrificia corporalia exprimunt interius sacrificium
cordis, quo homo spiritum suum offert Deo.
4 IV D. 1, 1, 5, 2 ad 2 : Occisio animalium esset secundum se inutilis tamen,
inquantum ordinabatur ad cultum Dei, ex divina institutione utilis erat (ad doman-
dum superbum, ad flagellandum durum ostensio delicti et humanae infirmitatis,

ad instruendum insipientem — manifestatio et testimonium gratiae et futu-
rorum significatio). Beziiglich des letzten Punktes sagt der Heilige noch: 1. c.
ad 3: ... data (lex) ... perfectis in signum et parvulis in paedagogum.

1V D. 2, 1, 2 ad 4: In quadam generalitate sacramenta illa nostra sacra-
menta ct ipsorum causam, scilicet passionem Christi, significabant; sicut per
sacrificia significabatur passio, per oblationes dispositio patientis ad passionem . ..
per decimas comparatio patientis ad illos, pro quibus patiebatur, qui imperfecti
erant, ab ipso omnem perfectionem exspectantes.

Cf. I-IT 103, 1c.

¢ I-IT 102, 6¢c; Cf. 3 ad 1 : Cultus legis figurabat mysterium Christi.

IIT 47, 2 ad 1 : Omnia antiqua sacrificia figurae fuerunt illius veri sacrificii,
quod Christus obtulit moriendo pro nobis.

IIT 61, 3 ad 1: Passio Christi est causa finalis veterum sacramentorum,
quae scilicet ad ipsam significandam sunt constituta.

I-1T 102, 3¢: Quia ex figurato sumitur ratio figurae, ideo rationes sacri-
ficiorum figuralium veteris legis sunt sumendae ex vero sacrificio Christi.,

IIT 48, 3c: Huius veri sacrificii multiplicia variaque signa erant sacrificia
prisca sanctorum, cum hoc unum per multa figuraretur, tamquam verbis multis
res non diceretur, ut sine fastidio multum commendaretur (Augustinus).

Cf. I-IT 102, 3c; IIT 6o, 2 ad 2 ; 83, 1c; in Hebr. 10, 5,L. 1; in ps. 50, 18.

" I-II 102, 3 ad 5: Per occisionem etiam huinsmodi animalium significatur
occisio Christi.

In Hebr. 10, 5, L. 1: Non delectabatur (Deus) in occisione animalium sed
n fide passionis eius (Christi) ; omnia enim in figura configebant illis.

Divus Thomas.

o



66 Sacrificium Mediatoris

applikation am Altar weist auf die Passion hin.! Beziiglich des
Verbrennens im Altarfeuer lesen wir (Holokaust): « Totum combure-
batur, ut sicut totum animal, resolutum in vaporem, sursum ascen-
debat. ... »? Sein Zweck ist demnach Auflésen in Rauch — Entkleiden
der Erdenschwere, Uberfithren in einen leichtern Zustand — um das
Aufsteigen zum Himmel zu ermoglichen. Dort nimmt Gott — nach
den immer wiederkehrenden Ausdriicken der Heiligen Schrift — die
Gabe an als odor suavitatis. Der Opferbrand zeigt also die Befihigung
der Opfergabe zur Vereinigung mit Gott, sowie diese selbst an. Mit
Gott kann aber nur vereint werden, was heilig ist oder wird. AuBerdem
haben wir keine andere Zeremonie fiir diesen wichtigen Teil der actio
sacrificalis, wihrend diese sich nur so ungezwungen erkliren li3t.
Die messianische Deutung ist beim heiligen Lehrer nicht angegeben.
Ist aber Christi Tod vorgebildet im Tod der Opfertiere, so in deren
Erhebung zum Himmel auch seine Verkldrung und Verherrlichung.

Die im Opferakt geheiligte Gabe muf nun auch ihre Kraft auswirken.
« In officio sacerdotis duo possunt considerari: primo quidem oblatio
sacrificii ; secundo ipsa sacrificii consummatio, quae quidem consistit
in hoc, quod illi, pro quibus sacrificium offertur, finem sacrificii conse-
quuntur. » * Die Opferfrucht ist die Vereinigung mit Gott, die vor allem
durch den Eintritt ins Allerheiligste versinnbildet wurde. *

Durch das Opfermahl erlangen wir nun Anteil an dem erlangten
Segen. Tiir dieses blieben ja — zumal beim Friedopfer — die Stiicke
des Opferfleisches zuriick. Ist nun die eigentliche Opfergabe — Christus,
und die Opferhandlung — sein Sterben und Verklirtwerden, so bedeutet
das Opfermahl — unser Einswerden mit ihm, unser Gliedwerden in
seinem Heilsgeschlecht. Auf Christi Opferhingabe und sein daraus
entstehendes Gnadenreich sollten die Menschen im Alten Bund vor-
bereitet werden. Darum tritt das ganze Zeremonialgesetz ergénzend
neben die Opferriten, um Christus und seine Kirche sinnbildlich den
Menschen nahe zu bringen. 5

1 I-II 102, 3 ad 8: ... per hoc figurabatur effusio sanguinis Christi.

21 c. 3 IIT 22, sc.

% 1. ¢.: Et similiter Christus in sancta sanctorum i. e. in caelum intravit
et nobis viam paravit intrandi per virtutem sanguinis sui, quem pro nobis
in terra effudit.

5 I-II 101, 4 ad 1 : Sicut per sacrificia significatur Christus immolatus ; ita
etiam per sacramenta et sacra illorum figurabantur sacramenta novae legis et per
eorum observantias figurabatur conversatio populi novae legis; quae omnia ad
Christum pertinent.



Sacrificinm Mediatoris 67

Ob dieses Hinweisens auf den Kult der messianischen Zeit war die
Dauer des alttestamentlichen Zevemonialgesetzes beschrinkt.* In sich
hatten ja jene Opfer keine Heilskraft, sondern nur als Kiinder des
Priestertums Christi. 2

Die Glaubenserkenntnis der messianischen Deutung war naturgemil
verschieden. Das Volk sah wohl mehr das AuBere, von den Priestern
dagegen meint St. Thomas : « Sacerdotes rationem sacrificorum consi-
derabant, habentes fidem magis explicitam de mysteriis Christi ... ad
interiores autem eorum rationes tantum sapientes per considerationem
attingere possunt. » 3 Mochte auch die Klarheit des Glaubens manchmal
zu wiinschen lassen — so geniigte doch wohl der Wille 4, sich von Gott
nach seinen Geboten zum Heile fithren zu lassen. So erlangten auch
jene Gnade durch Christus. 8

Im Alten Bund sahen wir also die Hinordnung des Menschen auf
Christi Mittlerwerk, das Suchen nach Gott durch Siihneleistung und
Heiligung eines stellvertretenden Wesens. Der Kultus entspricht also
dem im vorigen Teil festgestellten sacrifictum internum der Gliubigen.
Thre Begegnung mit dem Mittler im heiligen Tun ist noch unvollkommen,
da die Fiille der Zeiten dessen Menschwerdung noch nicht gebracht hat.

3. Das Kreuzesopfer.

Nun handelt es sich darum,' das AuBere am Kreuzopfer heraus-
zustellen. Opfergabe ist die menschliche Natur Christi. ¢ Die Opfer-

1 In Hebr. 10, 5, L. 1 : Adveniente veritate cessat umbra.

I-IT 103, 3 ad 3: Veniente eo, qui venturus erat, et cultus ille cessavit,
et omnes rationes ad hunc cultum ordinatae.

2 I-II 102, 5 ad 4: ... non quod sacrificia illa carnalia habebant ex seipsis
virtutem expiandi peccatum, sed quia significabant expiationem peccatorum
futuram per Christum, cuius participes erant etiam antiqui protestantes fidem
Redemptoris in figuris sacrificiorum.

1. c. 4 ad 2.

I-II 103, 2 ad 2 : Sacerdotes placebant Deo in caeremoniis propter obedien-
tiam et devotionem et fidem rei praefiguratae.

IV D. 1, 1,5 2 ad 1: Sacrificia illa ... per accidens erant accepta et non
accepta. Accepta enim propter significationem et devotionem offerentium. ...

3 IIT 62, 6 ad 2 : Per hoc sanctificari dicebantur, quod applicabantur cultui
divino secundum ritum veteris legis, qui totus ordinabatur ad figurandum passionem
Christi.

S IIT 84, 7 ad 4 : ... passionis, in qua Christus est sacerdos et hostia.

IIT D. 19, 5, 2 ad 3: Satisfactionem, qua Deo reconciliati et coniuncti
sumus, non exhibuit nisi per humanam naturam.



68 Sacrificium Mediatoris

handlung — zunichst das Aufbrauchen der Gabe nach ihrem natiirlichen
Sein — war das Sterben am Kreuz.! Das Blut galt als Sitz des Lebens.
Sein Blut vergief3en, heilt sein Leben hingeben.? Zur Siihneleistung
war dies notig, da ohne Blutvergiefen keine Siindentilgung. Die ein-
schlidgigen Zitate sind im vorhergehenden Teil (sacrificium internum)
zu finden sowohl, wo iiber die siindentilgende Kraft der Opfer gehandelt
wird, als auch beim sacrificium internum Christi.

Die Heiligung wurde fiir die Opfergabe erzielt durch die Liebe
des Heilandes selbst. 3 Sie war sozusagen das umgestaltende Element.
Ein duBeres Eingreifen Gottes war nicht nétig. Die hingebende Liebe
des Gottessohnes trug bereits in sich die Kraft, den Opferleib fiir die
Gnadengemeinschaft mit Gott zu befihigen. Dies geschah in der
Auferstehung, da der hochheilige Fronleichnam fiir immer in der Herr-
lichkeit Gottes verklirt wurde. Sein Eingehen in das Leben mit Gott
erfolgte am Tage seiner Himmelfahrt. Potissimum sacrificium est, quo
ipse Christus seipsum obtulit Deo in odorem suavitatis (Ephes. 5, 2). ¢
Diese Ausdrucksweise soll genau wie im Alten Bund besagen, dall die
Opfergabe — hier also der Leib des Herrn — durch die actio sacrificalis
mit Gott ganz geeint wurde. Die Gabe wird geheiligt fiir die Opfernden
— s0 auch Christus fiir uns. ®* Die Heiligung der Welt erfolgt von der
Rechten des Vaters her. Dieser Ausdruck will nichts anderes besagen,
als dal§ die opferverkliarte heiligste Menschheit Organ der goéttlichen
Weltregierung wurde.” Gott aber herrscht dadurch, daB er Leben
schenkt. Somit ist der Heiland nach seiner menschlichen Natur der Quell

111 48, 3 ad 1: ... huius sacrificii, quo caro Christi offertur pro nobis ...
quae est perfectissimum sacrificium.

Opusc. 60, 18 ; III 48, 3 ad 1 : Quid tam congruenter ab hominibus sumeretur,
quod pro eis offerretur, quam humana caro ? Et quid tam aptum huic immolationi
quam caro mortalis ? Et quid tam mundum pro mundandis vitiis mortalium, quam
sine ulla contagione carnalis concupiscentiae caro nata in utero et ex utero virgi-
nali ? Iit quid tam grate offerri et suscipi posset, quam caro sacrificii nostri,
corpus effectum sacerdotis nostri ? (Dieses Augustinuszitat : De Trinitate, lib. 4,
cap. 14, ist verbessert nach Migne, P. L. 42, g9o1.)

1 In Hebr. 12, 24, L. 4 : Modus istius mediationis fuit effusio sanguinis Christi.

2 IIT 48, 5c¢: Pretium redemptionis nostrae est sanguis Christi, vel vita eius
corporalis, quae est in sanguine, quam ipse Christus exsolvit.

3 11T 46, 4 ad 1 : Loco materialis ignis fuit in holocausto Christi ignis caritatis.
I-II 102, 3cC.

5 IIT 22, 2 ad 3: ... humana natura (Christi) ... oblata ... sanctificata ...
ut hostia actualiter tunc exhibita, acquisivit enim actualem hostiae sanctificationem.

In Hebr. 5, 9, .. 2: Quia secundum hoc ex toto perfectus est, convenit
sibi alios perficere.

'S



Sacrificium Mediatoris 69

alles Heiles und alles Lebens fiir die ganze Welt geworden. Wir finden
also auch beim Kreuzesopfer die entsprechende actio sacrificalis : die
angebotene Gabe wird geheiligt, und zwar zunichst durch die Tilgung
der iibernommenen Schuld, dann durch Aufnahme in das gottliche
Leben. Durch die geheiligte Gabe wird dann die Opfergemeinde auch
ihrerseits geheiligt. Zu diesem Zweck muf3 die Gabe in der Opfer-
handlung auch die Fihigkeit erlangen, sich mit den Menschen zu einen,
um allen Segen auf sie iiberstrémen zu kénnen. Wie die Gabe im
mosaischen Kult, wird auch die heiligste Menschheit genuB3fihig, wird
Speise der Heiligkeit.! Natiirlich kann man sie nicht in statu naturae
genief3en 2, sondern erst unter dem sakramentalen Schleier.® Somit
weist das Kreuzopfer bereits iiber sich hinaus. Es verlangt einen weitern
Opferdienst : den eucharistischen unserer Altire. Ist es auch nicht
moglich, dal bei der Einmaligkeit dieses Mittleraktes alle Welt teil-
nimmt, so bedeutet das Kreuz doch einen in sich abgeschlossenen
Opferritus. Die von ihm ausgehende Heiligung zeigt sich in allen
Heilsmitteln der Kirche. An und fiir sich ist aber unser Heil bereits
in der Passion entschieden, das zeigen die Opferfriichte, die der Herr
dort fiir die Welt gewann. Er befreite uns von der Siinde, von der
Macht Satans, von den Siindenstrafen, verséhnte Gott mit uns und
eroffnete uns den Himmel. 4 Die dufern Umstiande beim Kreuzesopfer
entsprechen den Gedanken, die sich fiir dasselbe bei der Abhandlung
iiber das sacrificium internum des Herrn auf Golgotha ergaben. Es ist
der geeignete Vorgang, um die Gottheit im Gottmenschen als Mittler
zu versohnen und die Welt zur heiligen Gemeinschaft mit ihm zu fiithren.

Der Satz Augustins : « Sacrificium visibile invisibilis sacrificii sacra-
mentum i. e. signum est », der des 6ftern beim heiligen Lehrer zitiert
wird, ist auf das Kreuzesopfer nur in dem Sinn anzuwenden, dal} die
innere Hingabe des Herrn ihr natiirliches dufleres Geprige fand. Da-
gegen spricht nicht seine Anwendung auf die vorbildende Tiétigkeit der
alttestamentlichen Opfer. 3 Diese haben eben eine doppelte Symbolik.

L III 81, 3 ad 1 : Crux fecit carnem Christi aptam manducationi.
Cf. Glosse ausgefithrt in der Obiectio. Crux super omnia fortis carnem

Christi, quae ante passionem non videbatur esui apta, post aptam fecit.

2 III 82, 4 ad 3: De illa (Hostia) quam Christus in ara crucis obtulit,
secundum se nulli edere licet. ’

3 Ibidem : De hac hostia, quae in Christi commemoratione mirabiliter fit,
edere licet (Zitat aus Origenes).

4 TII 49, 1-5.

5 Cf. III 48, 3 ad 2.



70 Sacrificium Mediatoris

Sie sind Ausdruck der Hingabe der Menschen an Gott, und zugleich
kiinden sie die Art und Weise, wie die Vereinigung durch Christus
vollzogen werden soll. Der Name sacramentum gebiihrt dem Kreuzes-
geschehen nur in weiterem Sinn. Sacramentum importat rem, qua fit
consecratio, et sic passio Christi dicitur sacramentum. !

4. Das eucharistische Opfer.

Was lehrt nun St. Thomas iiber die eucharistische Feier ? Zuniichst :
sie ist Opfer 2, aber zu gleicher Zeit auch Sakrament.® Sakrament und
Opfer werden im gleichen Akt, in der Konsekration, vollzogen. 4

a) Sakramentenlehre.

Es diirfte zweckdienlich sein, die FEwucharistie zundchst nur als
Sakvament ins Auge zu fassen —— da sie ja im gleichen Augenblick
Sakrament und Opfer wird — und in Kiirze etwas iiber die Sakramenten-
lehve des Heiligen vorauszuschicken, um dann ohne groflere Einschiibe
seine Eucharistielehre — soweit sie hier interessiert — abzuhandeln.

Als Definition wird gegeben : « Sacramentum proprie dicitur, quod
ordinatur ad significandam nostram sanctificationem. In qua tria
possunt considerari videlicet ipsa causa sanctificationis nostrae, quae
est passio Christi; et forma nostrae sanctificationis, quae consistit in
gratia et virtutibus; et ultimus finis sanctificationis nostrae, qui est
vita aeterna. Et haec omnia per sacramenta significantur. Unde sacra-
mentum est et signum rememorativum eius, quod praecessit, scilicet
passionis Christi ; et demonstrativum eius, quod in nobis efficitur per
Christi passionem, scilicet gratiae ; et pronosticum, id est, praenuntia-
tivum futurae gloriae. » ® Dieselbe Lehre finden wir bereits im Sentenzen-
kommentar. ¢ Die innere Begriindung fiir dieses dreifache Bedeuten

LIV D. 1, 1,1, IC.

2 III 22, 3 ad 2 : Sacrificium quod quotidie in Ecclesia offertur.

3 IIT 82, 4c¢ : Eucharistia non solum est sacramentum sed etiam sacrificium.
III 79, 7 ad 1: Hoc sacramentum prae aliis habet, quod est sacrificium.

1 IIT 82, 10c: ... Deum, cui consecratione huius sacramenti sacrificium
offertur.
- 5 1III 6o, 3c.
6IV D. 1, 1,1, 1ad 4: ... causam primam sanctificantem ... effectum
sanctificationis, ... finem sanctificationis.

IV D. 8, 1, 1, 3¢: Origo ... passio Christi. Perfectio ... quod continet
gratiam. Finis ... sanctificatio recipientis ... vita aeterna.



Sacrificium Mediatoris 7T

konnen wir wohl aus folgender Stelle ersehen: « ... in nova lege via
(Christus und sein Wirken) iam est revelata. Unde hanc praefigurari
non oportet sicut futuram (A. T.) sed commemorari oportet per modum
praeteriti vel praesentis, sed solum oportet praefigurari futuram veri-
tatem gloriae nondum revelatam.! Somit sind neben dem Zeichen der
zu bewirkenden Gnade, die beiden andern Bezeichnungen auch ange-
messen. Gemeinsam ist allen unsern Sakramenten die erste und dritte
Bezeichnung, verschieden ist je nach ihrem besondern Zweck die zweite,
welche die jeweilige Sakramentsgnade anzeigt. Diese ist die wichtigste,
denn sie ist die wesentliche. « Item significant effectum sanctificationis,
quam faciunt, et haec significatio est eis principalis ... signa demon-
strativa. 2 Non quaelibet significatio est de essentia sacramenti, sed
tantum illa, quae pertinet ad officium sacramenti. 2 Significatio non
quaelibet est de essentia sacramenti, sed illa, qua significatur effectus
sacramenti. * Nur nach dieser significatio ist das Sakrament also zugleich
auch causa. « Sacramentum, quod est signum et causa efficit, quod figura ;
et ideo illa significatio est de necessitate sacramenti, quae ad effectum
sacramenti refertur, non autem illa, quae refertur ad causam princi-
palem effectus, sed est de bene esse ipsius.»? Die Bezeichnung der
causa principalis — hier ist wohl die Passion als Quelle aller Sakramente
gemeint — gehort gleichsam nur zur Vollstandigkeit desheiligen Zeichens.
Die Ausdriicke : efficere, effectus sind beim Aquinaten stets von der
Auswirkung der Gegenwartsbezeichnung gebraucht. .Ganz klar tritt dies
z. B. beim folgenden Zitat hervor. Zuerst ist von der Bezeichnung
der Passion die Rede. Dann heiBt es: « Alia significatio sacramenti est
de effectu per sacramentum inducendo, quia Ssacramenta efficiunt, quod
figurant. » ¢ Auf den Effekt geht also das signum demonstrativum. Ein
Bewirken kraft des Sakramentes nach den andern Beziehungen ist auch
nicht notig oder nicht moglich. Das ewige Leben braucht und kann
nicht unmittelbar im Sakrament bewirkt werden. Es kann erst nach
unser Vollendung eintreten. Es wird in der Sakramentsgnade nur
mittelbar vorbereitet. 7 Die Passio kann natiirlich im Sakrament nicht
bewirkt werden, weil die Ursache stets vor der Wirkung steht, sie aber

1 I-1IT 101, 2¢. 2IVD.1, 1,1, 1 ad 4.
3 IV D. 27, 3, 3 ad 3. 4 IV D. 30, 2, 2 ad 2.
51V D. 1, 2, 3, 3¢ $ IV D. 11, 2, 1, 1C.

7

111 6o, 3 ad 3 : Sufficit ad rationem sacramenti quod significet perfectionem,
quae est forma; nec oportet, quod solum significet perfectionem, quae est finis
(vita aeterna). (Die Objectio will nur eine significatio zulassen.)



72 ‘ Sacrificium Mediatoris

der Ursprung aller Sakramente ist. Darum hat das Heilszeichen fiir die
nur ein signum rememorativum. Da die bezeichnete und bewirkte
Gnade Leidensfrucht ist, bestimmt an uns dessen Kraft auszuwirken,
ist in dieser ihrer Eigenschaft die Erinnerung an das Kreuz bereits
gegeben. Des ndhern darauf zuriickzukommen ist bei der memoria
passionis in der Eucharistie Gelegenheit. Dal} ein Zeichen die Passion
und die Sakramentsgnade andeuten kann, fiihrt St. Thomas selbst
zuriick auf deren Zusammengehorigkeit als Ursache und Wirkung. !
Die drei Bezeichnungen stehen also nicht wider einander, sondern
gehoren zusammen und bilden ein die Gnade in ihrem Ursprung, in
threr Eigenart und in ihrem Ziel allseitig erfassendes Zeichen. 2 Werden
durch das Sakrament mehrere Wirkungen erzielt, so geht die Bezeichnung
auf die hauptsichlichste. 3

Beim dufern Zeichen selbst unterscheidet man Materie und Form.
Die in sich vieldeutige Materie mul} erst niher bestimmt werden.
« Signatio materiae non determinatur ad effectum determinatum, cum
ad multa se possit habere, nisi per formam verborum ; et ideo in omnibus
sacramentis novae legis, quae efficiunt, quod figurant, oportet esse et
res et verba. »* « Forma sacramenti continere debet, quidquid pertinet
ad speciem sacramenti. »® « Forma principaliter debet significare illud
unde est efficacia in sacramento, cum sit medium, quo quasi pervenit
efficacia ad materiam — quae verbo illo sanctificatur ; sed materia
debet principaliter significare effectum, qui immediate consequitur ex usu
eius. » ¢ Die Gnadenwirkung (res — im Sinne der Dreiheit : sacramentum,
res, res und sacramentum) geht auf die res significata et contenta.
Res significata non contenta ; et talem rem nullum sacramentum efficit ;
sed habet aliam rem contentam et significatam, quam efficit. * Auf diese

1Cf. 1. c. ad 2.

% 1. c. ad 1: Quando significat multa secundum quod ex eis quodam ordine
efficitur unum, tunc non est signum ambiguum, sed certum. ...

Et hoc modo sacramentum significat tria praedicta, secundum quod quodam
ordine sunt unum. )

3 IV D. 23, 1, 2, 1c: Quodlibet sacramentum est institutum principaliter
ad unum effectum ; quamvis etiam alios ex consequenti inducere possit, quia
sacramentum efficit, quod figurat; ideo ex ipsa significatione sacramenti debet
accipi eius principalis effectus.

1 IV D. 23, 1, 4, 1cC.

5 III 72, 4c¢.

IV D. 1, 1, 3 ad 3 : Nec efficacia causandi nec expressio significandi poterat
esse in rebus, nisi verba adiungerentur.

6§ IV D. 3,4, 3ad 2.

71V D. 26, 2, 1 ad 4.



Sacrificinum Mediatoris 73

als die nichstliegende Wirkung zielt die Sakramentsmaterie ab. « Insti-
tutio sacramentalis materiae attenditur principaliter quantum ad
significationem rei contentae.! ... rem in sacramento contentam, quam
oportet per materiam et usum sacramenti significari. »

b) Eucharistische Symbolik.

Gehen wir ‘nun f{iber zum &dullern Zeichen des eucharistischen
Sakramentes. Auch hier finden wir die Lehre von der triplex signi-
ficatio 3, und zwar per quandam excellentiam.? An sie erinnern uns
die diesbeziiglichen Namen dieses Sakramentes : Sacrificium — hostia,
eucharistia — communio — synaxis, viaticum.

Da wir zunichst die sakramentale Seite der Eucharistie ins Auge
fassen, interessiert uns vor allem die Gegenwartsbezeichnung und die
entsprechende Gnadenwirkung. « Proprius effectus cuiuslibet sacramenti
debet assumi ex similitudine ad materiam illius sacramenti. ... Et
ideo cum materiale in hoc sacramento sit cibus, oportet quod effectus
proprius huius sacramenti accipiatur secundum similitudinem ad effectum
cibi. ... Sed spiritualis cibus non convertitur in manducantem, sed
eum ad se convertit. Unde proprius effectus huius sacramenti est
conversio hominis in Christum, » ® Der Widerspruch ist nur scheinbar,
wie wir bereits im vorhergehenden Teil sahen : die Endwirkung ist in
beiden Bereichen die entsprechende. Auch die irdische Speise bindet
uns an den Kosmos, indem sie den Leib erneuert und ihn so zum
geeigneten Glied des Ganzen wiederum macht. So werden wir durch
die eucharistische Speise in die iibernatiirliche Lebenssphire eingepalit
und eingeordnet. ¢

Wir sind nun gewohnt, das Brot als Symbol des Leibes Christi
und den Wein als das seines Blutes zu fassen. Wie vertrigt sich dies
mit vorangehender Feststellung, daf§ die Speisung der Menschen Zeichen
und Wirkung dieses Sakramentes ist ? Ist das Brot iiberhaupt ein
wirkliches Symbol des Leibes ? Unter dem Worte Brot fassen wir
unsern ganzen Lebensunterhalt zusammen, also alles, was wir notig

LIV D. 3, 3, 1 ad 4. 2 1. c. 4, 3c.

3 111 73, 4c. 41V D. 8, 1, 1, 3C.

51V D. 12,2, 1, 1¢; Cf. L. ¢c. 2, 2¢; III 79, 1c.

S IV D. 12, 2, 2, 1c: Virtute huius sacramenti fit quaedam transformatio
hominis ad Christum per amorem, et hoc st proprius eius effectus. Cf. « Divus
Thomas » 1931, Seite 414.



74 Sacrificium Mediatoris

haben, um die sich verbrauchenden Krifte des Leibes zu erginzen. !
Letzten Endes verstehen wir darunter den ganzen Vorrat an organischen
Stoffen im Haushalt der Natur, die zur Unterhaltung des menschlichen
Lebens geeignet sind. So kann das Brot zum Sinnbild hierfiir werden,
aber nicht fiir den menschlichen Leib, der {ibrigens nicht so gleich-
milig zusammengesetzt ist wie das Brot, wo Mehlstiubchen sich an
Mehlstiubchen lagert, der vielmehr aus verschiedenen Gliedern besteht.
Brot ist also Ausdruck fiir die Swumme aller erginzenden Stoffe fiir den
sich verbrauchenden Leib, die in der Natur zu finden sind. Da wir
nun alle aus dieser Quelle schopfen, in gemeinschaftlicher Arbeit unser
Brot erringen miissen und es auch in der Gemeinschaft der Familie
(Brotvater) verzehren, so wird das Brot noch zum Symbol menschlicher
Gemeinschaft, insbesondere deren engsten, in der das Leben gehiitet
wird, der Familie.

Ahnlich verhilt es sich mit dem Wein. So wenig es iiblich ist,
das tigliche Brot als Sinnbild seines Leibes zu bezeichnen, genau so
wenig pflegt man den Wein als das des Blutes gelten zu lassen. Der
Wein schafft vielmehr Anregung der Affekte, er bewirkt angenehme
Stimmungen. Nicht Symbol des Blutes ist er, sondern der Freude
(Psalm 103, 15), der Fiille, des Reichtums und der Liebe.? Geht also
das Brot mehr auf den Triger unseres Lebens, den Leib, auf das
Substantielle, so der Wein mehr auf eine Anregung des Lebensablaufes
selbst, somit wird das Brot mehr Sinnbild jenes Notwendigen und
Substanzhaltigen sein, dessen wir bediirfen, der Wein dagegen mehr
dessen, was unserm Leben einen ungehemmten und freudvollen Verlauf
ermoglicht.

Nehmen wir zu dieser Symbolkraft der Materie die Form, also die
Worte, so ergibt sich als eucharistisches Zeichen : der Leib und das Blut
Christi als Speise unseres Lebens. Durch die Konsekrationsworte wird
die bisher natiirliche Nahrung eindeutig bestimmt als kultische Speise,
also Christus als die Summe und Zusammenfassung alles dessen, was
unser iibernatiirliches Leben erginzt und somit erhilt, und was es
wahrhaft reich und froh macht. ?

L ITI 79, 4¢ : Nutrimentum cibi est necessarium corpori ad restaurandum id,
quod quotidie deperditur per actionem caloris naturalis. Cf. Cg. 4 cp. O1.
1II 79, 1c: Cibus ... sustentat, auget, reparat et delectat. ...
2 IV D. 11, 2, 1, 2¢: Panis prae ceteris cibis sustentat corpus et vinum
laetificat cor.
31V D. 9, 1, 2, 4¢: Quia Christus in seipso est spiritualis cibus, ideo
in sacramentali cibo significatur ¢t continetur. Prius ergo naturaliter est,



Sacrificium Mediatoris 75

Die Ausdrucksweise : Brot und Wein bezeichnen den Leib und das
Blut des Herrn, ist also ungenau. Die heiligste Menschheit wird nicht
in sich bezeichnet, sondern in der ihr hier obliegenden Funktion :
ndamlich Heilsspeise zu sein. Genau ausgedriickt, mul} es also heilen :
Das eucharistische Brot ist ein Zeichen des Herrnleibes, insoweit er
das Leben der Welt erhilt, der Wein ein Zeichen des heiligen Blutes,
mnsofern es die Fiille des Lebens bringt, also die Anteilnahme am
gottlichen Leben selbst. — Nach biblischer Auffassung ist das Blut
der eigentliche Triager des Lebens. — Freude abeér ist das Zeichen reichen
Lebens. ! Die Beimischung des Wassers erinnert unter anderm an den
ultimum effectum huius sacramenti, qui est introitus in vitam aeternam. 2
Auch bei der Mixtio vor der Kommunion denkt St. Thomas an die
Gottgeernten, die Seligen des Himmels. 3

Nicht schlechthin zu verstehen sind also Ausdriicke, wie : « Corpus
Christi verum est res significata tantum per species panis et vini.» 4
Bezeichnet und bewirkt wird der Leib Christi, insofern er die Heils-
speise ist. Mithin enthalten solche Redewendungen eine Kiirze des
Ausdruckes und bediirfen einer nihern Bestimmung, in welcher Richtung
der Herrnleib bezeichnet werden soll. « ... non tamen est ibi ex vi
sacramenti nisi corpus eius, et secundum guod venit in usum fidelium. » ®
« Istae figurae (Vorbilder der Eucharistie im Alten Bund) repraesentant
corpus Christi secundum quod est in usu fidelium per esum, quod patet
de oblatione Melchisedech. ... »% «Convenienter sacramentum, in quo
ipsum Verbum incarnatum nobis coniungendum continetur, proponitur
nobis in figura cibi. » 7 Nur diese Deutung entspricht der Forderung
des Aquinaten, dall Matlerie und Gebrauch des Sakramentes die res
contenta anzeigen miissen. Denn nur wenn Christus, insofern er die
iibernatiirliche Speise ist, als res contenta aufgefaBit wird, deuten die
Opferelemente und auch der Kommunionempfang auf ihn.

Christum esse cibum spiritualem, quam esse cibum spiritualem sub sacra-
mento contentum.

IV D. 11, 2, 1, 2¢ : Hoc sacramentum sustentat magis et laetificat charitate
inebriatos, quam alia sacramenta.

1 IIT 74, 5¢: Vinum vitis magis competit ad effectum huius sacramenti, qui
est spiritualis laetitia. '
1. ¢: 6¢c:

Cf. IIT 83, 5 ad 9.

IV D. 22, 2, 1; 2¢C,

IV D. 11,2, 1,1 ad 2.
IV D. 8, 1, 2, 2 ad 6.
L. & .3, I¢:

a1l & U e W



76 Sacrificium Mediatoris

Wie die Geschichte der Eucharistielehre zeigt, wird dieses Sakra-
ment oft figura corporis Christi genannt. Aber der Ausdruck hat dann
einen ganz andern Sinn. Er bedeutet bei den Vitern nicht : Symbol
des lLeibes Christi, sondern er geht auf die Species gegeniiber der
enthaltenen Realitit, hat den Sinn: Erscheinungsweise des Leibes.
Ferner wird figura auch fiir die Vorbildsopfer des Alten Bundes gegen-
tiber der Wirklichkeit in der Zeiten Fiille gebraucht. !

Nehmen wir also gebiihrende Riicksicht auf Materie und Form des
duffern Zeichens, so miissen wir als sakramentale Svmbolik folgern :
Die Materie sagt uns, was hier geboten ist, ist Nahrung fiir uns ; die
Worte kiinden, dall es nicht gewdhnliche Speise ist. sondern der Leib
und das Blut Christi als Speise unseres iibernatiirlichen Lebens. Die
zuvor allgemein angezeigte Nahrung empfingt ihre nihere Bestimmung.
Somit wiire die Deutung des sacramentum tantum fiir die res et sacra-
mentum gegeben. Diese res bezeichnet St. Thomas als significata et
contenta, zum Unterschied von der res significata et non contenta. ?

Beide res werden durch das sakramentale Zeichen (sacramentum
tantum) bezeichnet. Wir hitten noch iiber die res significata et non
contenta zu handeln. Wie ist es moglich, dall ein Zeichen mehrere
Dinge angibt ? In der Sakramentenlehre erfuhren wir, dal die Materie
vieldeutig ist und darum der Form bediirfe, um eindeutig das zu
Bewirkende zu bezeichnen. Materie und Form weisen gemeinschaftlich
auf das Brot des wahren Lebens. Die Bezeichnung der res non contenta
scheint dagegen der Sakramentsmaterie allein zuzufallen.® Den oben
aufgestellten Satz, dal} die Summe vieler gleichartiger Mehlstiubchen
unmdoglich das Sinnbild eines organisch gegliederten Leibes sein kann,
brauchen wir deshalb nicht zu widerrufen. Es wird nidmlich der
mystische Leib nicht schlechthin, sondern nach einer gewissen Beziehung
versinnbildet, und zwar nach der Wirkung, die die Nahrung in einem
Leibe erzielt. Durch die Zufuhr neuer Aufbaustoffe wird das Verbrauchte

1 Belege finden sich bei Adam und Geiselmann in ihren dogmengeschichtlichen
Untersuchungen tuber die Eucharistielehre.

2 IIT 6o, 3c: In sacramento altaris est duplex res significata, scil. corpus
Christi verum et mysticum.

In Joan. 6, 55, L. 7 : ... una contenta et signata, quae est Christus integer,
qui continetur sub speciebus panis et vini; alia res est signata et non contenta,
et hoc est corpus Christi mysticum, quod est in praedestinatis, vocatis et iusti-
ficatis. Cf. IIT 8o, 4c.

3IVD.11,1,1,1ad2: ... species sic remanentes ... habent ... rationem
significandi per quandam similitudinem corpus Christi verum et wmysticum. Cf.
I1I 74, 1c.



Sacrificium Mediatoris 77

erganzt, die Zellen und Glieder in ihrem gegenseitigen Kontakt erhalten
und der ganze Organismus dem Einflul der Seele erneut erschlossen.
Entsprechende Wirkungen hat das eucharistische Brot im mystischen
Leibe. Nach diesen also bezeichnet es ihn. So ist die Eucharistie das
Sakrament der kirchlichen Einheit.!

Auch in der Sakramentsform sind Andeutungen des mystischen
Leibes. Spricht doch der eine, der fiir alle in den Tod geht. Alle
fordert er auf, davon zu essen und zu trinken. Den neuen und ewigen
Bund will er in diesem seinem Blute griinden, fiir alle Welt sein Leben
zur Sithne der Schuld einsetzen. Man ist also nicht genétigt, die signi-
ficatio corporis mystici auf die Materie einzuengen.

Das eine sacramentum tantum zeigt also zweierlei an, die res con-
tenta und die res non contenta. Das ist aber nur moglich, weil die
beiden in Beziehung zueinander stehen und eben in dieser angezeigt
werden und nicht etwa in ihrem eigenen Sein. Der Herrnleib wird im
Sakrament versinnbildet, insofern er Speise wird, der mystische Leib,
insofern er dieser bedarf. So wird streng genommen nur eine Sache
durch das sacramentum uns angekiindigt : die iibernatiirliche Lebens-
erneuerung. Sie wird nur von zwei Gesichtspunkten aus gesehen, vom
Spender und vom Empfinger. > Wir haben hier einen dhnlichen Fall,
wie bei der Versinnbildung der Passion und der Sakramentsgnade
durch das eine Zeichen. Was St. Thomas dort lehrt, kann auch hier
verwendet werden. Sacramentum in hoc, quod significat rem sanctifi-
cantem, oportet, quod significet effectum, qui intelligitur in ipsa causa
sanctificante, prout est sanctificans. 3 Ursache und Wirkung gehéren
eben zusammen.

1 In Joan. 6, 52, L. 6 : Hoc est sacramentum corporis Christi ; corpus autem
Christi est Ecclesia, quae consurgit in unitatem corporis ex multis fidelibus ; unde
istud est sacramentum unitatis Ecclesiae. (R6m. 12, 5: Omnes unum corpus
sumus.) Quia ergo panis ex diversis granis conficitur, ideo est conveniens species
sacri huius.

IIT 79, 1c: ... in eis rebus commendavit, quae ad unum aliquid rediguntur
ex multis ; namque alind (scil. panis) ex multis granis in unum constat : aliud
fscil. vinum) in unum ex multis acinis confluit (Augustinus).

IV D. g, 1, 3, 1c: Ex hoc ipso, quod aliquis ad hoc sacramentum accedit,
significat, se ad unitatem corporis mystici tendere.

III 73, 3¢: Res huius sacramenti est unitas corporis mystici, sine qua non
potest esse salus.

III 79, 4¢ : Res huius sacramenti est charitas.

2 IIT 65, 3 ad 1: Bonum commune spirituale totius Ecclesiae continetur
substantialiter in ipso Eucharistiae sacramento.

3 1IT 6o, 3 ad 2.



78 Sacrificium Mediatoris

Fir die Symbolik des Weines ist die Beimischung des Wassers bei
der Opferung sehr lehrreich. Der Wein gilt als. Symbol des eigentlichen
Lebens, und zwar reichen, freuderfiillten Lebens. Hier, wo es sich
um unser goéttliches Leben in Christus handelt, wird er Sinnbild der
Gottheit. Das Wasser deutet dagegen uns Menschen an. Mithin steht
nicht so sehr das Zusammenhalten der Glieder, als vielmehr ihre
Vereinigung mit Christus, dem lebensspendenden Haupt, im Blickfeld.
Da diese Einigung nur auf Grund seines Leidens erfolgen kann, wird
die Vermischung auch auf dasselbe gedeutet. 2 Auch hier sehen wir, daf3
nicht der mystische Leib an sich, sondern die Wirkung des Sakramentes
in thm, die Einheit mit dem Haupte und somit der Anteil an dessen
Leben bezeichnet wird.

Die res et sacramentum, also Christus unter den eucharistischen
Gestalten, bezeichnet ihrerseits die res sacramenti, die nichts anderes
ist als die res non contenta, die Wirkung in den Seelen und im
mystischen Leibe, die Liebe, die Einheit der Glieder untereinander
und mit dem Haupte.

(Schiuf folgt.)

1 III 74, 6¢: ... convenit ad significandum effectum huius sacramenti, qui
est unio populi christiani ad Christum.

l. c. 8 ad 2: Si aqua omnino non apponeretur, totaliter excluderetur signi-
ficatio ; sed cum aqua in vinum convertitur, significatur, quod populus Christo
incorporatur.

IV D. 11,2, 4, 1¢c : Appositio aquae ad vinum significat unionem membrorum
ad caput ratione ipsius coniunctionis.

2 1. c. : Significat ... et amorem capitis patientis pro membris ad ipsa ex
hoc, quod ex duobus coniunctis unum efficitur ; et processum redemptionis a capite
ad membra ex ipsa transformatione aquae in vinum. Cf. I. ¢. ad 3.



	Sacrificium Mediatoris : die Opferanschauung des Aquinaten

