
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Sacrificium Mediatoris : die Opferanschauung des Aquinaten

Autor: Rupprecht, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sacrificium Mediatoris.
Die Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Gnissau

(Fortsetzung.)

II. Sacrificium Externum.

I. Ritus des Opfers.

Nach der Untersuchung der Äußerungen des Aquinaten über das

sacrificium internum, also über die Idee, den geistigen Inhalt, wären

nun seine Lehren über das sacrificium externum in Betracht zu ziehen.
Es soll dies zunächst, ohne Rücksicht auf die bisherigen Ergebnisse,

nur auf Grund der diesbezüglichen Zitate erfolgen.
Das sacrificium visibile erscheint als besondere Art der Oblatio

(Weihegabe), wie wir bereits am Beginn der Untersuchung sahen, da

es galt, für diese einen geeigneten Ausgangspunkt zu gewinnen.
Sacrificium bedeutet nun sowohl die Opiergabe als auch die

Opierhandlung.
Als Opiergaben treten uns entgegen : Menschen (Kreuz —

heidnische Opfer), Haustiere und Nahrungsmittel1; also menschliches
Leben oder was damit in nächster Verbindung und darum auch in
Beziehung steht.

Die Opierhandlung oder -feier wird nun an der Gabe vollzogen.
Sie besteht nicht nur in deren Darbringung, wie das bei der Oblatio
(Weihegabe) der Fall ist, sondern die eigentliche actio sacrificalis wird
an den bereits dargebrachten Gaben vorgenommen 2 und bewirkt eine

1 Cf. I-II 102, 3 ad 2.
2 II-II 8 5, 3 ad 3 : Sactificia proprie dicuntur, quando circa res oblatas

aliquid fit.



bo Sacriliciura Mediatoris

Veränderung derselben, während bei den einfachen Oblationen die
Gabe unversehrt bleibt.1 Die Opferveränderung zielt ab auf die
Heiligung der dargebrachten Gaben. Diese verlieren dabei ihr natürliches

Eigensein — werden in diesem Sinne vernichtet, aufgezehrt,
aufgebraucht (consumere) — und erlangen dafür eine übernatürliche
Bedeutung. 2

Wie diese Veränderung vor sich gehen kann, dieses Aufbrauchen
und Heiligen, ist aus folgender, oft zitierter Stelle zu ersehen : « quod
animalia occidebantur et cömburebantur, quod panis frangitur et come-
ditur et benedicitur. »3 Die verschiedenen Tempora deuten hier auf
den Alten und Neuen Bund mit den ihnen eigentümlichen Opfern.
Während aber occidebantur et cömburebantur Teile der heiligenden
Opferhandlung sind, erscheinen frangitur et comeditur nicht als solche.

Ist das Schlachten das Vernichten des irdischen Lebens, so bedeutet
das Verbrennen anscheinend die Überführung in den heiligen Zustand. 4

Somit ist die Opfergabe nach ihrem ganzen natürlichen Sein aufgebraucht.
Für das eucharistische Opfer deutet das benedicitur die

Opferhandlung an. Das Wort geht auf den Wandlungsvorgang. Dem steht
nicht entgegen, daß die Konsekration als zum Sakrament gehörig
dargestellt wird. 5 Sie erfüllt auch dessen Aufgabe, etwas Heiliges zur
Heiligung der Menschen zu schaffen. 6

Bei der Opferung haben wir zwar eine Oblation. Es ist aber nur

1 1. c. : Oblatio directe dicitur, cum Deo aliquid ofiertur etiam si nihil circa
ipsum fiat. Unde omne sacrificium est oblatio, sed non convertitur.

II-II 86, ic : Si vero sie exhibeatur, ut integrum maneat divino cultui
cleputandum vel in usus ministrorum expendendum, erit oblatio et non sacrificium.

2 1. c. : Si aliquid exhibeatur in cultum divinum quasi in aliquod sacrum,
quod inde fieri debeat, consumendum, et oblatio est et sacrificium. Consumere
ist dem Zusammenhang entsprechend das Gegenteil von : integrum maneat —
also aufbrauchen.

In ps. 39, 7 : Sacrificium importât factionem sacri.
III 22, 2 obi. 3 : Omnis hostia ex hoc, quod Deo offertur, Deo sanctificatur.
In Rom. 12, i, L. i : Hostia Deo oblata in ipsa immolatione sanctificabatur.
III 73, 4 obi. 2 : Fit aliquid sacrum, quod pertinet ad rationem sacrificii.

3 II-II 85, 3 ad 3 ; Cf. In ps. 39, 7.
1 In Rom. 12, 1, L. 1 : Quantum ad ipsam sacrificii consumptionem dicebatur

sacrificium suave et aeeeptum Domino.
Cf. Lev. i, 13 ; 6, 23 (Consumere im Feuer zum lieblichen Wohlgeruch).

5 III 83, 4c : Acceditur ad celebrationem mysterii, quod quidem et ofiertur
ut sacrificium et consecratur et sumitur ut sacramentum. Unde primo agitur
oblatio, secundo consecratio materiae oblatae, tertio eiusdem pereeptio.

6 III 60, 2c : Sacramentum Signum sacrae rei, inquantum est sanctificans
homines.



Sacrificium Mediatoris 6l

die Darbringung. Hier wird keinerlei Veränderung an den Gaben

vorgenommen. Somit ist die Opferung nicht die actio sacrificalis.
Als diese ist vielmehr die Konsekration anzusehen1, bei der das

natürliche Sein von Brot und Wein aufgebraucht wird zur Herstellung
der übernatürlichen Lebensspeise. Somit gehört die Konsekration zum
Sakrament wie auch zum Opfer. 2 Diese heiligende Veränderung ist
naturgemäß eine heilige Handlung.3 Die Oblation ist Sache der
Menschen. Das Heiligen der Gaben geht aber über ihre Kräfte
hinaus. Nur der Allerheilige selbst kann aus sich Geschöpfe zu Trägern
übernatürlicher Kräfte machen. So verlangt der Begriff des sacrificium
das Eingreifen der Gottheit in die Opferhandlung.

Da zur Rechtsgültigkeit einer Gabe neben dem Anbieten auch das

Annehmen seitens des Bedachten nötig ist, werden wir kaum fehlgehen,
in diesem Heiligen die Annahme durch die Gottheit zu erblicken, stellt
sie doch die Betätigung des zweiten Partners dar. 4

Die Opferheiligung ist nicht nur ein Absondern vom Profanen,
sondern ein wirkliches Aufhören-machen der rein natürlichen Daseinsweise,

ein Rücken in die göttliche Sphäre, um die Gabe zum Träger
und Vermittler übernatürlichen Lebensgutes zu machen. Die Heiligung
erfordert eine physische Veränderung. Somit ist das sacrificium von
der oblatio durch ein besonderes Eingreifen der Gottheit unterschieden.

Die geheiligte Gabe dient dann der Heiligung der Gemeinde im Opfer-
mahl. 5 Auch für diese Verwendung der Gabe ist der Veränderungsvorgang

von Bedeutung. Da nämlich der Mensch sie essen soll, muß
sie durch die Opferhandlung gleichzeitig genußfähig gemacht werden.
Das geschieht durch das Schlachten der Opfertiere und das Bereiten
des Fleisches durch Feuer. 6 Für die leibliche Mahlzeit wird es mit

1 III 82, 4 ad i : Sacrificium, sicut consecratio Eucharistiae.
2 1. c. io ad i : Hoc sacramentum perficitur in consecratione Eucharistiae,

in qua sacrificium Deo offertur.
1. c. ioc : Deum, cui consecratione huius sacramenti sacrificium offertur.
IV D. 8, i, 2, 2 ad 2 : Eucharistia offertur Deo in sanctificatione hostiae.

3 III 3, 48, 3 obi. 3 : Quicumque offert sacrificium, aliquod sacrum facit, ut
ipsum nomen sacrificii demonstrat.

4 III .82, 3c : döna sanctificata divinitus.
5 III 82, 3c : Sacerdos constituitur medius inter Deum et populum, unde

sicut ad eum pertinet, dona populi Deo offerre, ita ad eum pertinet, dona sanctificata

divinitus populo tradere.
6 I-II 102, 3 ad 5 : Animalia in sacrificium oblata occidebantur, quia veniunt

in usum hominis occisa, secundum quod a Deo dantur homini ad esum ; et ideo
-etiam igni cremabantur, quia per ignem decocta fiunt apta humano esui.



62 Sacrificium Mediatoris

Hilfe desselben gekocht (decocta). Das kultische Mahl braucht dagegen
eine geheiligte Speise. Und diese Heiligung zeigte, wie oben dargestellt
wurde, das Verbrennen der bestimmten Stücke im Altarfeuer an (crema-
bantur) ; wodurch auch das zurückbleibende Fleisch heilig bezw. hochheilig

wurde. Durch die Teilnahme am geheiligten Opferfleisch bekannte
man sich zum vollzogenen Opfer. 1 Als Ritus des sacrificium ergibt
sich also : Vom Volk werden Gaben dargebracht. Der Priester vermittelt
deren eigentliche Darbringung an Gott. Diese geschieht in heiliger
Handlung, durch die die Gabe physisch verändert wird, wodurch sie

ihren natürlichen Wert verliert (consumi), anderseits aber von Gott
geheiligt wird (sanctificata divinitus). Gleichzeitig wird sie durch den

OpferVorgang genußfähig für die Opferteilnehmer, die sie genießen, um
des Opfers vollkommen teilhaft zu werden.

2. Bedeutung des Opferritus nach dem Alten Testament.

Was im dargestellten Opferritus erstrebt wird, sagt uns der Kult
des Alten Bundes. Es wäre also die Bedeutung der Opfergabe und

-handlung gemäß der Lehre des Aquinaten herauszustellen.
Was soll zunächst die Opfergair Die übliche Deutung als Sinnbild

des opfernden Sünders findet sich bei ihm nicht, wenigstens nicht
unmittelbar. « Per occisionem animalium significatur destructio pecca-
torum. »2 Hier ist naturgemäß das letzte Wort abzuleiten von peccatum.
nicht von peccator. Die Sünden sollen vernichtet werden, nicht der
Sünder, der vielmehr durch den Opferakt mit Gott geeint werden soll.
Es heißt dann weiter : « Et quod homines erant digni occisione pro
peccatis suis, ac si ilia animalia loco eonim occiderentur ad significandam
expiationem peccatorum. » Aus diesen Worten ergibt sich als Lehre
des Aquinaten die von der Entsündigung der Menschen durch
stellvertretende Sühne im Opfer.

Nicht der Mensch sühnt, sondern etwas anderes, das Beziehung
hat zu seinem Leben, für ihn. Da der Mensch naturgemäß durch etwas,
was niederer ist, als er selbst, nicht vollwertigen Ersatz leisten kann»

1 III 8j, 4C : Per hoc, quod participât sacrificio, ostendit, se ad sacrificium
intcrius pertincre. Per hoc autem fit particeps, quod de sacfificio sumit secundum

illud Apostoli i. Cor. io, iS : Nonne qui edunt hostias, participes sunt altaris >

III 22, 4c : effectum sacerdotii in se suscipere.
2 I-II lue, 3 ad 5.



Sacrificium Mediatoris 63

so sind seine Opfergaben (Tiere, Feldfrüchte etc.) nicht selbst seine

Stellvertreter, sondern nur Sinnbilder des eigentlich stellvertretenden
Lebewesens. Erst in zweiter Linie kann man in den Gaben Sinnbilder
des Opfernden selbst sehen, insofern eben der Stellvertreter für diesen

Eintritt, und sein Opferleiden diesem angerechnet wird.
Vom Opfernden wird nur ein geistiges Absterben verlangt, ein

Sichlosreißen Von der Sünde und Streben nach Reinheit des Herzens.
Deshalb war auch Beisatz von Honig verboten, während Salz

vorgeschrieben war.1
Die Anschauung von der Stellvertretung kommt besonders klar

beim Sündopfer zum Ausdruck. Hier durften die Opfernden kein
kultisches Mahl halten. Auch den Priestern wurde nichts zugestanden,
wenn sie zu den Opfernden gehörten, so bei Volks- und Priesteropfer. 2

Bei diesem Opfer stand der Gedanke der Sühneleistung im Vordergrund.
Etwas von dem Opfertiere genießen, auf das man seine Sünden

übertragen hatte, hätte geheißen, die Sünden wieder auf sich selbst
zurücknehmen. Das Opfermahl war also für die zu Entsühnenden verboten. 3

Dieser in der Opfergabe symbolisierte Stellvertreter ist niemand anders
als Christus, der verheißene Erlöser. Da der Logos noch nicht Mensch

geworden, konnte er sein Weltsühnewerk noch nicht vollziehen. Infolgedessen

waren Symbole seines Lebens und seines Werkes nötig, um dem
frommen Sinn jener Zeiten ein Bekenntnis zu ihm zu ermöglichen.

Da die Opfergabe im sacrificium geheiligt und als heilige Speise

genossen werden soll, muß sie zunächst eine gewisse natürliche LTnbefleckt-
heit besitzen und auch als Nahrung verwendbar sein Deshalb wurde nicht
von allen Tierarten geopfert, sondern von Haustieren, die zu den reinen
Tieren zählten und deren Verwendbarkeit zur menschlichen Ernährung
allgemein anerkannt war. 4 Die Unterscheidung von reinen und unreinen

1 I-II 102, 3 ad 14 : Mel non offerebatur ad excludendam omnem carnalem
dulcedinem et voluptatem ab his, qui Deo sacrificare intendunt.

I-II 102, 3 ad 14 : In sale significatur discretio sapientiae vel etiam morti-
ficatio carnis.

2 Cf. In ps. 39, 7.
3 I-II 102, 3 ad 8 : ut nihil peccati in eis remaneret ; et quia hoc non esset

satisfactio pro peccato. Si enim cederet in usum eorum, pro. quorum peccatis
oiïerebatur, idem esse videretur ac si non offerretur.

4 I-II 102, 3 ad 2: quia huiusmodi animalia maxime sunt, per quae
sustenratur humana vita, et cum hoc mundissima sunt et mundissimum habent
nutrimentum. Solum id, quod est purum, Deo est attribuendum. (W aldtiere
und unreine Haustiere waren ausgeschlossen.)



<>4 Sacrificium Mediatoris

Tieren geht nach St. Thomas bereits auf die vorgesetzliche Zeit zurück,
allerdings nur bezüglich der Opfer, nicht der leiblichen Ernährung.1
Ferner sollte alles ferngehalten werden, was das Verderben anzeigt.
So durfte kein Sauerteig zu den unblutigen Gaben verwendet werden,
während anderseits Salz zugefügt wurde. 2 Die Forderung nach
Makellosigkeit der Opfergaben zeigt auch, daß es sich in ihnen nicht um
Sinnbilder der Opfernden handelt, die ja als sündhafte Menschen zum
Altare hinzutreten, um erst wieder zur Reinheit zu gelangen (destructio
peccatorum). Wo die Makellosigkeit der Opfertiere auf die Reinheit
der Gesinnung der Opfernden gedeutet wird, handelt es sich um eine
ethische Anwendung. 3 Werden dagegen die hervorstechenden
Eigenschaften auf den zu opfernden Stellvertreter bezogen, so geben sie ein
Bild seiner Macht, Reinheit und Wirksamkeit. 4 Später deutet
St. Thomas auch das Brot 5 auf Christus, und zeigt, wie in Brot, Wein,
Ol, Salz und Weihrauch alles, was dem Menschen von den Erzeugnissen
der Erde zugute kommt, vertreten ist und auch ein umfassendes Sinnbild

Christi gegeben ist.6 Besonders im Lamm 7 (Osterlamm oder
tägliches Brandopfer) ist das Gotteslamm vorgebildet. Unter anderm

sagt er : «... per agnum, qui erat principale sacrificium, significatur
Christus, qui est principale sacrificium. »8 Das Blut der Opfertiere

1 I-II 103, i ad 4 : Distinctio mundorum animalium et immundorum non
fuit ante legem quantum ad esum, sed solum quantum ad sacrificiorum oblationem,
quia de quibusdam determinatis animalibus sacrificia offerebant.

2 I-II 102, 3 ad 14 : Fermentum non offerebatur ad excludendam corrup-
tionem. Sal autem offerebatur, quia impedit corruptionem putredinis : sacri-
ticia autem Dei debent esse incorrupta.

3 I-II 102, 3 ad 2 : Per immolationem huiusmodi animalium puritas mentis
designator, quia ut dicitur in Glossa Levit. 1 : vitulum offerimus, cum carnis
superbiam vincimus ; agnum, cum irrationales motus corrigimus ; h'aedum, cum
lasciviam superamus ; columbam, cum simplices sumus, turtorem, cum castitatem
servamus, panes azymos, cum in azymis sinceritatis epulamur.

4 1. c. : Conveniens fuit, haec animalia ' offerri in figuram Christi, quia ut in
eadem Glossa dicitur, Christus in vitulo ofiertur propter virtutem crucis ; in
agno propter innocentiàm ; in ariete propter principatum ; in hirco propter
similitudinem carnis peccati ; in torture et columba duarum naturarum con-
iunctio monstrabatur ; vel in torture castitas, in columba Caritas significabatur,
in similagine aspersio credentium per aquam baptismi figurabatur.

5 1. c. ad 12, ad 13.
6 1. c. ad 13 : Per panem figiiratur caro Christi, per vinum autm sanguis

-eins, per quem redempti sumus ; oleum figurât gratiam Christi, salescientiam,
thus orationem.

7 IV I). 8, 1, 2, 2 ad 6 ; In 1. Cor. 5, 7, L, 2.
8 In Joan. 1, 29, L. 14.



Sacrificium Mediatoris 65

deutet auf das Erlöserblut hin.1 Sie alle zeigen die wahre Opfergabe

an.2
Welche Bedeutung kommt nun der Opferhandlung zu Diese ist

natürlich zunächst Ausdruck der devotio im allgemeinen. 3 Die Hingabe
an Gott erfordert Absage an die Sünde und den Eigenwillen, sowie

Ergreifen der von Gott gebotenen Heilsmöglichkeit. 4 Schon die
vormosaischen Kultakte wiesen auf den Messias und sein Opfer. 5 Bezüglich
des Kultes unter dem Gesetze gibt es zahlreiche Zitate. 6 Das Schlachten

war Sinnbild der Tilgung der Sünde (significatur destructio peccatorum).
Es wird an derselben Stelle auf Christi Tod gedeutet.7 Auch die Blut-

1 In Hebr. 12, 24, L. 4 : populus aspersus est sanguine, qui erat figura
sanguinis Christi, quo fideles mundandi erant.

2 In Joan. 1, 29, L. 14 : Omnia (animalia) praefigurativa fuerunt veri sacri-
ficii, quod est Christus, qui « semetipsum obtulit oblationem Deo ».

III 37, 3 ad 3 : Propter hoc ipsum voluit hostias legales pro sc offerri, qui erat
vera hostia, ut figura veritati coniungeretur, et per veritatem figura approbaretur.

III 48, 3 ad 1 : Convenienter (veritas excedit figuram) figura huius sacrificii,
quo caro Christi offertur pro nobis, fuit caro non hominum, sed aliorum animalium
significantium carnem Christi, quae est perfectissimum sacrificium.

3 I-II 102, 3 obi. 14 : Sacrificia corporalia exprimunt interius sacrificium
cordis, quo homo spiritum suum offert Deo.

4 IV D. 1, 1, 5, 2 ad 2 : Occisio animalium esset secundum se inutilis tarnen,
inquantum ordinabatur ad cultum Dei, ex divina institutione utilis erat (ad doman-
dum superbum, ad flagellandum durum ostensio delicti et humanae infirmitatis,
ad instruendum insipientem -— manifestatio et testimonium gratiae et futu-
rorum significatio). Bezüglich des letzten Punktes sagt der Heilige noch : 1. c.
ad 3 : data (lex) perfectis in Signum et parvulis in paedagogum.

5 IV D. 2, 1, 2 ad 4 : In quadam generalitate sacramenta ilia nostra sacra-
menta et ipsorum causam, scilicet passionem Christi, significabant ; sicut per
sacrificia significabatur passio, per oblationes dispositio patientis ad passionem
per décimas comparatio patientis ad illos, pro quibus patiebatur, qui imperfecti
erant, ab ipso omnem perfectionem exspectantes.

Cf. I-IT 103, ic.
6 I-II 102, 6c ; Cf. 3 ad 1 : Cultus legis figurabat mysterium Christi.

III 47, 2 ad 1 : Omnia antiqua sacrificia figurae fuerunt illius veri sacrificii,
quod Christus obtulit moriendo pro nobis.

III 61, 3 ad 1 : Passio Christi est causa finalis veterum sacramentorum,
quae scilicet ad ipsam significandam sunt constituta.

I-II 102, 3c : Quia ex figurato sumitur ratio figurae, ideo rationes sacri-
ficiorum figuralium veteris legis sunt sumendae ex vero sacrificio Christi.

III 48, 3c : Huius veri sacrificii multiplicia variaque signa erant sacrificia
prisca sanctorum, cum hoc unum per multa figuraretur, tamquam verbis multis
res non diceretur, ut sine fastidio multum commendaretur (Augustinus).

Cf. I-II 102, 3c ; III 60, 2 ad 2 ; 83, ic ; in Hebr. 10, 5,L. 1 ; in ps. 50, 18.
7 I-II 102, 3 ad 5 : Per occisioncm etiam huiusmodi animalium significatur

occisio Christi.
In Hebr. 10, 5, L. 1 : Non delectabatur (Deus) in occisione animalium sed

in fide passionis eius (Christi) ; omnia enim in figura configebant illis.
Divus Thomas. 5



66 Sacrificium Mediatoris

applikation am Altar weist auf die Passion hin.1 Bezüglich des

Verbrennens im Altarfeuer lesen wir (Holokaust) : « Totum combure-
batur, ut sicut totum animal, resolutum in vaporem, sursum ascen-
debat. »2 Sein Zweck ist demnach Auflösen in Rauch — Entkleiden
der Erdenschwere, Überführen in einen leichtern Zustand — um das

Aufsteigen zum Himmel zu ermöglichen. Dort nimmt Gott — nach
den immer wiederkehrenden Ausdrücken der Heiligen Schrift — die
Gabe an als odor suavitatis. Der Opferbrand zeigt also die Befähigung
der Opfergabe zur Vereinigung mit Gott, sowie diese selbst an. Mit
Gott kann aber nur vereint werden, was heilig ist oder wird. Außerdem
haben wir keine andere Zeremonie für diesen wichtigen Teil der actio
sacrificalis, während diese sich nur so ungezwungen erklären läßt.
Die messianische Deutung ist beim heiligen Lehrer nicht angegeben.
Ist aber Christi Tod vorgebildet im Tod der Opfertiere, so in deren

Erhebung zum Himmel auch seine Verklärung und Verherrlichung.
Die im Opferakt geheiligte Gabe muß nun auch ihre Krajt auswirken.

« In officio sacerdotis duo possunt considerari : primo quidem oblatio
sacrificii ; secundo ipsa sacrificii consummatio, quae quidem consistit
in hoc, quod illi, pro quibus sacrificium offertur, finem sacrificii conse-

quuntur. » 3 Die Opferfrucht ist die Vereinigung mit Gott, die vor allem
durch den Eintritt ins Allerheiligste versinnbildet wurde. 4

Durch das Opfermahl erlangen wir nun Anteil an dem erlangten
Segen. Für dieses blieben ja — zumal beim Friedopfer — die Stücke
des Opferfleisches zurück. Ist nun die eigentliche Opfergabe — Christus,
und die Opferhandlung — sein Sterben und Verklärtwerden, so bedeutet
das Opfermahl — unser Einswerden mit ihm, unser Gliedwerden in
seinem Heilsgeschlecht. Auf Christi Opferhingabe und sein daraus

entstehendes Gnadenreich sollten die Menschen im Alten Bund
vorbereitet werden. Darum tritt das ganze Zeremonialgesetz ergänzend
neben die Opferriten, um Christus und seine Kirche sinnbildlich den

Menschen nahe zu bringen. 5

1 I-II io2, 3 ad S : per hoc figurabatur effusio sanguinis Christi.
2 1. c. 3 III 22, je.'
4 1. c. : Et similiter Christus in sancta sanctorum i. e. in caelum intravit

et nobis viam paravit intrandi per virtutem sanguinis sui, quem pro nobis
in terra effudit.

5 I-II loi, 4 ad i : Sicut per sacrificia significatur Christus immolatus ; ita
etiam per sacramenta et sacra illorum figurabantur sacramenta novae legis et per
eorum observantias figurabatur conversatio populi novae legis ; quae omnia ad
Christum pertinent.



Sacrificium Mediatoris 67

Ob dieses Hinweisens auf den Kult der messianischen Zeit war die

Dauer des alttestamentlichen Zeremonialgesetzes beschränkt. 1 In sich

hatten ja jene Opfer keine Heilskraft, sondern nur als Künder des

Priestertums Christi. 2

Die Glaubenserkenntnis der messianischen Deutung war naturgemäß
verschieden. Das Volk sah wohl mehr das Äußere, von den Priestern
dagegen meint St. Thomas : « Sacerdotes rationem sacrificorum consi-

derabant, habentes fidem magis explicitam de mysteriis Christi ad

interiores autem eorum rationes tantum sapientes per considerationem

attingere possunt. »3 Mochte auch die Klarheit des Glaubens manchmal

zu wünschen lassen — so genügte doch wohl der Wille 4, sich von Gott
nach seinen Geboten zum Heile führen zu lassen. So erlangten auch

jene Gnade durch Christus. 5

Im Alten Bund sahen wir also die Hinordnung des Menschen auf
Christi Mittlerwerk, das Suchen nach Gott durch Sühneleistung und
Heiligung eines stellvertretenden Wesens. Der Kultus entspricht also

dem im vorigen Teil festgestellten sacrificium internum der Gläubigen.
Ihre Begegnung mit dem Mittler im heiligen Tun ist noch unvollkommen,
da die Fülle der Zeiten dessen Menschwerdung noch nicht gebracht hat.

3. Das Kreuzesopfer.

Nun handelt es sich darum, das Äußere am Kreuzopfer
herauszustellen. Oçiergabe ist die menschliche Natur Christi. 6 Die Opfer-

1 In Hebr. 10, 5, L. 1 : Adveniente veritate cessât umbra.
I-II 103, 3 ad 3 : Veniente eo, qui venturus erat, et cultus ille cessavit,

et omnes rationes ad hunc cultum ordinatae.
2 I-II 102, 5 ad 4 : non quod sacrificia ilia carnalia habebant ex seipsis

virtutem expiandi peccatum, sed quia significabant expiationem pecca t oru IU

futuram per Christum, cuius participes erant etiam antiqui protestantes fidem
Redemptoris in figuris sacrificiorum.

3 I. c. 4 ad 2.

I-II 103, 2 ad 2 : Sacerdotes placebant Deo in caeremoniis propter obedien-
tiam et devotionem et fidem rei praefiguratae.

4 IV D. 1, 1, 5, 2 ad 1 : Sacrificia illa per accidens erant accepta et non
accepta. Accepta enim propter significationem et devotionem offerentium.

5 III 62, 6 ad 2 : Per hoc sanetificari dicebantur, quod applicabantur ,cultui
divino secundum ritum veteris legis, qui totus ordinabatur ad figurandum passionem
Christi.

6 III 84, 7 ad 4 : passionis, in qua Christus est sacerdos et hostia.
III D. 19, 5, 2 ad 3 : Satisfactionem, qua Deo reconciliati et coniuncti

sumus, non exhibuit nisi per humanam naturam.



68 Sacrificium Mediatoris

Handlung — zunächst das Aufbrauchen der Gabe nach ihrem natürlichen
Sein — war das Sterben am Kreuz.1 Das Blut galt als Sitz des Lebens.
Sein Blut vergießen, heißt sein Leben hingeben. 2 Zur Sühneleistung
war dies nötig, da ohne Blutvergießen keine Sündentilgung. Die
einschlägigen Zitate sind im vorhergehenden Teil (sacrificium internum)
zu finden sowohl, wo über die sündentilgende Kraft der Opfer gehandelt
wird, als auch beim sacrificium internum Christi.

Die Heiligung wurde für die Opfergabe erzielt durch die Liebe
des Heilandes selbst. 3 Sie war sozusagen das umgestaltende Element.
Ein äußeres Eingreifen Gottes war nicht nötig. Die hingebende Liebe
des Gottessohnes trug bereits in sich die Kraft, den Opferleib für die

Gnadengemeinschaft mit Gott zu befähigen. Dies geschah in der
Auferstehung, da der hochheilige Fronleichnam für immer in der
Herrlichkeit Gottes verklärt wurde. Sein Eingehen in das Leben mit Gott
erfolgte am Tage seiner Himmelfahrt. Potissimum sacrificium est, quo
ipse Christus seipsum obtulit Deo in odorem suavitatis (Ephes. 5, 2). 4

Diese Ausdrucksweise soll genau wie im Alten Bund besagen, daß die

Opfergabe — hier also der Leib des Herrn •— durch die actio sacrificalis
mit Gott ganz geeint wurde. Die Gabe wird geheiligt für die Opfernden

— so auch Christus für uns. 6 Die Heiligung der Welt erfolgt von der
Rechten des Vaters her. Dieser Ausdruck will nichts anderes besagen,
als daß die opferverklärte heiligste Menschheit Organ der göttlichen
Weltregierung wurde. Gott aber herrscht dadurch, daß er Leben

schenkt. Somit ist der Heiland nach seiner menschlichen Natur der Quell

III 48, 3 ad 1 : huius sacrificii, quo caro Christi offertur pro nobis
quae est perfectissimum sacrificium.

Opusc. 60, 18 ; III 48, 3 ad 1 : Quid tarn congruenter ab hominibus sumeretur,
quod pro eis offerretur, quam humana caro Et quid tarn aptum liuic immolationi
quam caro mortalis Et quid tarn mundum pro mundandis vitiis mortalium, quam
sine ulla contagione carnalis concupiscentiae caro nata in utero et ex utero virgi-
nali Et quid tarn grate offerri et suscipi posset, quam caro sacrificii nostri,
corpus effectum sacerdotis nostri (Dieses Augustinuszitat : De Trinitate, lib. 4,
cap. 14, ist verbessert nach Migne, P. L. 42, 901.)

1 In Hebr, 12, 24, L. 4 : Modus istiusmediationis fuit effusio sanguinis Christi.
- III 48, je : Pretium redemptionis nostrae est sanguis Christi, vel vita eius

corporalis, quae est in sanguine, quam ipse Christus exsolvit.
3 III 46, 4 ad 1 : Loco materialis ignis fuit in holocausto Christi ignis caritatis.
4 I-II 102, 3c.
5 III 22, 2 ad 3 : humana natura (Christi) oblata sanctificata

ut hostia actualiter tunc exhibita, acquisivit enim actualem hostiae sanctificationem.
In Hebr. 5, 9, L. 2 : Quia secundum hoc ex toto perfectiis est, convenit

sibi alios perficere.



Sacrificium Mediatoris 69

alles Heiles und alles Lebens für die ganze Welt geworden. Wir finden

also auch beim Kreuzesopfer die entsprechende actio sacrificalis : die

angebotene Gabe wird geheiligt, und zwar zunächst durch die Tilgung
der übernommenen Schuld, dann durch Aufnahme in das göttliche
Leben. Durch die geheiligte Gabe wird dann die Opfergemeinde auch

ihrerseits geheiligt. Zu diesem Zweck muß die Gabe in der

Opferhandlung auch die Fähigkeit erlangen, sich mit den Menschen zu einen,

um allen Segen auf sie überströmen zu können. Wie die Gabe im
mosaischen Kult, wird auch die heiligste Menschheit genußfähig, wird
Speise der Heiligkeit.1 Natürlich kann man sie nicht in statu naturae
genießen2, sondern erst unter dem sakramentalen Schleier. 3 Somit
weist das Kreuzopfer bereits über sich hinaus. Es verlangt einen weitern

Opferdienst : den eucharistischen unserer Altäre. Ist es auch nicht
möglich, daß bei der Einmaligkeit dieses Mittleraktes alle Welt
teilnimmt, so bedeutet das Kreuz doch einen in sich abgeschlossenen

Opferritus. Die von ihm ausgehende Heiligung zeigt sich in allen
Heilsmitteln der Kirche. An und für sich ist aber unser Heil bereits
in der Passion entschieden, das zeigen die Opferfrüchte, die der Herr
dort für die Welt gewann. Er befreite uns von der Sünde, von der
Macht Satans, von den Sündenstrafen, versöhnte Gott mit uns und
eröffnete uns den Himmel. 4 Die äußern Umstände beim Kreuzesopfer
entsprechen den Gedanken, die sich für dasselbe bei der Abhandlung
über das sacrificium internum des Herrn auf Golgotha ergaben. Es ist
der geeignete Vorgang, um die Gottheit im Gottmenschen als Mittler
zu versöhnen und die Welt zur heiligen Gemeinschaft mit ihm zu führen.

Der Satz Augustins : « Sacrificium visibile invisibilis sacrificii sacra-
mentum i. e. signum est », der des öftern beim heiligen Lehrer zitiert
wird, ist auf das Kreuzesopfer nur in dem Sinn anzuwenden, daß die
innere Hingabe des Herrn ihr natürliches äußeres Gepräge fand.

Dagegen spricht nicht seine Anwendung auf die vorbildende Tätigkeit der
alttestamentlichen Opfer. 5 Diese haben eben eine doppelte Symbolik.

1 III 81, 3 ad 1 : Crux fecit carnem Christi aptam manducationi.
Cf. Glosse ausgeführt in der Obiectio. Crux super omnia fortis carnem

Christi, quae ante passionem non videbatur esui apta, post aptam fecit.
2 III 82, 4 ad 3 : De illa (Hostia) quam Christus in ara crucis obtulit,

secundum se nulli edere licet.
3 Ibidem : De hac hostia, quae in Christi commemoratione mirabiliter fit,

edere licet (Zitat aus Origenes).
4 HI 49, 1-5.
5 Cf. III 48, 3 ad 2.



70 Sacriiicium Mediatoris

Sie sind Ausdruck der Hingabe der Menschen an Gott, und zugleich
künden sie die Art und Weise, wie die Vereinigung durch Christus
vollzogen werden soll. Der Name sacramentum gebührt dem
Kreuzesgeschehen nur in weiterem Sinn. Sacramentum importât rem, qua fit
consecratio, et sie passio Christi dicitur sacramentum.1

4. Das eucharistische Opfer.

Was lehrt nun St. Thomas über die eucharistische Feier Zunächst :

sie ist Opfer2, aber zu gleicher Zeit auch Sakrament.3 Sakrament und
Opfer werden im gleichen Akt, in der Konsekration, vollzogen.4

a) Sakramentenlehre.

Es dürfte zweckdienlich sein, die Eucharistie zunächst nur als

Sakrament ins Auge zu fassen — da sie ja im gleichen Augenblick
Sakrament und Opfer wird — und in Kürze etwas über die Sakramentenlehre

des Heiligen vorauszuschicken, um dann ohne größere Einschübe
seine Eucharistielehre — soweit sie hier interessiert — abzuhandeln.

Als Definition wird gegeben : « Sacramentum proprie dicitur, quod
ordinatur ad significandam nostram sanctificationem. In qua tria
possunt considerari videlicet ipsa causa sanctificationis nostrae, quae
est passio Christi ; et forma nostrae sanctificationis, quae consistit in
gratia et virtutibus ; et ultimus finis sanctificationis nostrae, qui est
vita aeterna. Et haec omnia per sacramenta significantur. Unde
sacramentum est et signum rememorativum eius, quod praecessit, scilicet

passionis Christi ; et demonstrativum eius, quod in nobis efficitur per
Christi passionem, scilicet gratiae ; et pronosticum, id est, praenuntia-
tivurn futurae gloriae. » 5 Dieselbe Lehre finden wir bereits im
Sentenzenkommentar. 6 Die innere Begründung für dieses dreifache Bedeuten

1 IV D. i, i, i, lc.
2 III J2, 3 ad 2 : Sacrificium quod quotidie in Ecclesia otlertur.
3 III 82, 4c : Eucharistia non solum est sacramentum sed etiam sacrificium.

III 79, 7 ad 1 : Hoc sacramentum prae aliis habet, quod est sacrificium.
4 III 82, ioc : Deum, cui consecratione huius sacramenti sacrificium

offertur.
5 III 60, 3c.
6 IV D. 1, 1, 1, 1 ad 4 : causam primam sanctificantem effectum

sanctificationis, finem sanctificationis.
IV D. 8, 1, 1, 3c: Origo passio Christi. Perfectio quod continet

gratiam. Finis sanctificatio reeipientis vita aeterna.



Sacrificium Mediatoris 71

können wir wohl aus folgender Stelle ersehen : «... in nova legè via
(Christus und sein Wirken) iam est revelata. Unde hanc praefigurari
non oportet sicut futuram (A. T.) sed commemorari oportet per modum

praeteriti vel praesentis, sed solum oportet praefigurari futuram veri-
tatem gloriae nondum revelatam.1 Somit sind neben dem Zeichen der

zu bewirkenden Gnade, die beiden andern Bezeichnungen auch
angemessen. Gemeinsam ist allen unsern Sakramenten die erste und dritte
Bezeichnung, verschieden ist je nach ihrem besondern Zweck die zweite,
welche die jeweilige Sakramentsgnade anzeigt. Diese ist die wichtigste,
denn sie ist die wesentliche. « Item significant effectum sanctificationis,

quam faciimt, et haec significatio est eis principalis signa demon-
strativa. 2 Non quaelibet significatio est de essentia sacramenti, sed

tantum ilia, quae pertinet ad officium sacramenti. 3 Significatio non
quaelibet est de essentia sacramenti, sed illa, qua significatur effectus
sacramenti. 4 Nur nach dieser significatio ist das Sakrament also zugleich
auch causa. « Sacramentum, quod est signum et causa efficit, quod figura ;
et ideo illa significatio est. de necessitate sacramenti, quae ad effectum
sacramenti refertur, non autem illa, quae refertur ad causam princi-
palem effectus, sed est de bene esse ipsius. » 5 Die Bezeichnung der

causa principalis —- hier ist wohl die Passion als Quelle aller Sakramente

gemeint —gehört gleichsam nur zur Vollständigkeit des heiligen Zeichens.

Die Ausdrücke : efticere, effectus sind beim Aquinaten stets von der

Auswirkung der Gegenwartsb&zeicYmxmg gebraucht. Ganz klar tritt dies

z. B. beim folgenden Zitat hervor. Zuerst ist von der Bezeichnung
der Passion die Rede. Dann heißt es : « Alia significatio sacramenti est
de effectu per sacramentum inducendo, quia sacramenta efficiunt, quod
figurant. » 8 Auf den Effekt geht also das signum demonstrativum. Ein
Bewirken kraft des Sakramentes nach den andern Beziehungen ist auch

nicht nötig oder nicht möglich. Das ewige Leben braucht und kann
nicht unmittelbar im Sakrament bewirkt werden. Es kann erst nach

unser Vollendung eintreten. Es wird in der Sakramentsgnade nur
mittelbar vorbereitet.7 Die Passio kann natürlich im Sakrament nicht
bewirkt werden, weil die Ursache stets vor der Wirkung steht, sie aber

1 I-II 101, 2c. 2 IV D. 1, I. I, i ad 4.
3 IV D. 27, 3, 3 ad 3. 4 IV D. 30, 2, 2 ad 2.
5 IV D. 1, 2, 3, 3c. 6 IV D. 11, 2, 1, ic.
7 III 60, 3 ad 3 : Sufficit ad rationem sacramenti quod signified perfectionem,

quae est forma; nec oportet, quod solum significet perfectionem, quae est finis
(vita aeterna). (Die Objectio will nur eine significatio zulassen.)



7 2 Sacrificium Mediatoris

der Ursprung aller Sakramente ist. Darum hat das Heilszeichen für die

nur ein signum rememorativum. Da die bezeichnete und bewirkte
Gnade Leidensfrucht ist, bestimmt an uns dessen Kraft auszuwirken,
ist in dieser ihrer Eigenschaft die Erinnerung an das Kreuz bereits
gegeben. Des nähern darauf zurückzukommen ist bei der memoria
passionis in der Eucharistie Gelegenheit. Daß ein Zeichen die Passion

und die Sakramentsgnade andeuten kann, führt St. Thomas selbst

zurück auf deren Zusammengehörigkeit als Ursache und Wirkung.1
Die drei Bezeichnungen stehen also nicht wider einander, sondern

gehören zusammen und bilden ein die Gnade in ihrem Ursprung, in
ihrer Eigenart und in ihrem Ziel allseitig erfassendes Zeichen. 2 Werden
durch das Sakrament mehrere Wirkungen erzielt, so geht die Bezeichnung
auf die hauptsächlichste.3

Beim äußern Zeichen selbst unterscheidet man Materie und Form.
Die in sich vieldeutige Materie muß erst näher bestimmt werden.
« Signatio materiae non determinatur ad effectum determinatum, cum
ad multa se possit habere, nisi per formam verborum ; et ideo in omnibus
sacramentis novae legis, quae efficiunt, quod figurant, oportet esse et
res et verba. » 4 « Forma sacramenti continere debet, quidquid pertinet
ad speciem sacramenti. » 5 « Forma principaliter debet significare illud
linde est efhcacia in sacramento, cum sit medium, quo quasi pervenit
efficacia ad materiam — quae verbo illo sanctificatur ; sed materia

debet principaliter significare effectum, qui immediate consequitur ex usu
eius. »6 Die Gnadenwirkung (res —im Sinne der Dreiheit : sacramentum,

res, res und sacramentum) geht auf die res significata et contenta.
Res significata non contenta ; et talem rem nullum sacramentum efficit ;

sed habet aliam rem contentam et significatam, quam efficit. 7 Auf diese

1 Cf. 1. e. ad 2.
2 1. c. ad i : Quando significat multa secundum quod ex eis quodam ordine

efficitur unum, tune non est signum ambiguum, sed certum.
Et hoc modo sacramentum significat tria praedicta, secundum quod quodam

ordine sunt unum.
3 XV D. 23, 1, 2, ic : Quodlibet sacramentum est institutum principaliter

ad unum effectum ; quamvis etiam alios ex consequenti inducere possit, quia
sacramentum efficit, quod figurât ; ideo ex ipsa significatione sacramenti debet
accipi eius principalis effectus.

1 IV D. 23, 1, 4, ic.
5 III 72, 4c.

IV D. 1, 1, 3 ad 3 : Nec efficacia causandi nec expressio significandi poterat
esse in rebus, nisi verba adiungerentur.

6 IV D. 3, 4, 3 ad 2.
7 IV D. 26, 2, 1 ad 4.



Sacrificium Mediatoris 73

als die nächstliegende Wirkung zielt die Sakramentsmaterie ab. « Insti-
tutio sacramentalis materiae attenditur principaliter quantum ad

significationem rei contentae.1 rem in sacramento contentam, quam
oportet per materiam et usum sacramenti significari. »2

b) Eucharistische Symbolik.

Gehen wir -nun über zum äußern Zeichen des eucharistischen
Sakramentes. Auch hier finden wir die Lehre von der triplex signi-
ficatio 3, und zwar per quandam excellentiam. 4 An sie erinnern uns
die diesbezüglichen Namen dieses Sakramentes : Sacrificium — hostia,
eucharistia — communio — synaxis, viaticum.

Da wir zunächst die sakramentale Seite der Eucharistie ins Auge
fassen, interessiert uns vor allem die Gegenwartsbezeichnung und die

entsprechende Gnadenwirkung. « Proprius effectus cuiuslibet sacramenti
debet assumi ex similitudine ad materiam illius sacramenti. Et
ideo cum materiale in hoc sacramento sit cibus, oportet quod effectus

proprius huius sacramenti accipiatur secundum similitudinem ad effectum
cibi. Sed spiritualis cibus non convertitur in manducantem, sed

eum ad se convertit. Unde proprius effectus huius sacramenti est

conversio hominis in Christum. :> 5 Der Widerspruch ist nur scheinbar,
wie wir bereits im vorhergehenden Teil sahen : die Endwirkung ist in
beiden Bereichen die entsprechende. Auch die irdische Speise bindet
uns an den Kosmos, indem sie den Leib erneuert und ihn so zum
geeigneten Glied des Ganzen wiederum macht. So werden wir durch
die eucharistische Speise in die übernatürliche Lebenssphäre eingepaßt
und eingeordnet. 6

Wir sind nun gewohnt, das Brot als Symbol des Leibes Christi
und den Wein als das seines Blutes zu fassen. Wie verträgt sich dies

mit vorangehender Feststellung, daß die Speisung der Menschen Zeichen

und Wirkung dieses Sakramentes ist Ist das Brot überhaupt ein
wirkliches Symbol des Leibes Unter dem Worte Brot fassen wir
unsern ganzen Lebensunterhalt zusammen, also alles, was wir nötig

1 IV D. 3, 3, X ad 4. 2 1. c. 4, 3c.
3 III 73, 4c. 4 IV D. 8, x, 1, 3c.
5 IV D. 12, 2, 1, ic ; Cf. 1. c. 2, 2c ; III 79, ic.
6 IV D. 12, 2, 2, ic : Virtute huius sacramenti fit quaedam transformatio

hominis ad Christum per amorem, et hoc st proprius eius effectus. Cf. « Divus
Thomas» 1931, Seite 414.



74 Sacrificium Mediatoris

haben, um die sich verbrauchenden Kräfte des Leibes zu ergänzen.1
Letzten Endes verstehen wir darunter den ganzen Vorrat an organischen
Stoffen im Haushalt der Natur, die zur Unterhaltung des menschlichen
Lebens geeignet sind. So kann das Brot zum Sinnbild hierfür werden,
aber nicht für den menschlichen Leib, der übrigens nicht so gleichmäßig

zusammengesetzt ist wie das Brot, wo Mehlstäubchen sich an
Mehlstäubchen lagert, der vielmehr aus verschiedenen Gliedern besteht.
Brot ist also Ausdruck für die Summe aller ergänzenden Stoffe für den
sich verbrauchenden Leib, die in der Natur zu finden sind. Da wir
nun alle aus dieser Quelle schöpfen, in gemeinschaftlicher Arbeit unser
Brot erringen müssen und es auch in der Gemeinschaft der Familie
(Brotvater) verzehren, so wird das Brot noch zum Symbol menschlicher

Gemeinschaft, insbesondere deren engsten, in der das Leben gehütet
wird, der Familie.

Ähnlich verhält es sich mit dem Wein. So wenig es üblich ist,
das tägliche Brot als Sinnbild seines Leibes zu bezeichnen, genau so

wenig pflegt man den Wein als das des Blutes gelten zu lassen. Der
Wein schafft vielmehr Anregung der Affekte, er bewirkt angenehme

Stimmungen. Nicht Symbol des Blutes ist er, sondern der Freude

(Psalm 103, 15), der Fülle, des Reichtums und der Liebe. 2 Geht also
das Brot mehr auf den Träger unseres Lebens, den Leib, auf das

Substantielle, so der Wein, mehr auf eine Anregung des Lebensablaufes

selbst, somit wird das Brot mehr Sinnbild jenes Notwendigen und

Substanzhaitigen sein, dessen wir bedürfen, der Wein dagegen mehr
dessen, was unserm Leben einen ungehemmten und freudvollen Verlauf
ermöglicht.

Nehmen wir zu dieser Symbolkraft der Materie die Form, also die

Worte, so ergibt sich als eucharistisches Zeichen : der Leib und das Blut
Christi als Speise unseres Lebens. Durch die Konsekrationsworte wird
die bisher natürliche Nahrung eindeutig bestimmt als kultische Speise,
also Christus als die Summe und Zusammenfassung alles dessen, was

unser übernatürliches Leben ergänzt und somit erhält, und was es

wahrhaft reich und froh macht. 3

1 III 79, 4c : Nutrimentum cibi est necessarium corpori ad restaurandum id,
quod quotidic deperditur per actionem caloris naturalis. Cf. Cg. 4 cp. 61.

III 79, ic : Cibus sustentât, äuget, reparat et delectat.
2 IV I). 11, 2, 1, 2c : Panis prae ceteris cibis sustentât corpus et vinum

laetificat cor.
3 IV D. 9, 1, 2, 4c: Quia Christus in seipso est spiritualis cibus, ideo

in sacramentali cibo significatur et continetur. Prius ergo naturaliter est,



Sacrifïcium Mediatoris 75

Die Ausdrucksweise : Brot und Wein bezeichnen den Leib und das

Blut des Herrn, ist also ungenau. Die heiligste Menschheit wird nicht
in sich bezeichnet, sondern in der ihr hier obliegenden Funktion :

nämlich Heilsspeise zu sein. Genau ausgedrückt, muß es also heißen :

Das eucharistische Brot ist ein Zeichen des Herrnleibes, insoweit er
das Leben der Welt erhält, der Wein ein Zeichen des heiligen Blutes,
insofern es die Fülle des Lebens bringt, also die Anteilnahme am

göttlichen Leben selbst. — Nach biblischer Auffassung ist das Blut
der eigentliche Träger des Lebens. — Freude aber ist das Zeichen reichen
Lebens.1 Die Beimischung des Wassers erinnert unter anderm an den

ultimum effectum huius sacramenti, qui est introitus in vitam aeternam. 2

Auch bei der Mixtio vor der Kommunion denkt St. Thomas an die

Gottgeeinten, die Seligen des Himmels. 3

Nicht schlechthin zu verstehen sind also Ausdrücke, wie : « Corpus
Christi verum est res significata tantu m per species panis et vini. » 4

Bezeichnet und bewirkt wird der Leib Christi, insofern er die Heilsspeise

ist. Mithin enthalten solche Redewendungen eine Kürze des

Ausdruckes und bedürfen einer nähern Bestimmung, in welcher Richtung
der Herrnleib bezeichnet werden soll. «... non tarnen est ibi ex vi
sacramenti nisi corpus eius, et secundum quod venit in usum fidelium. » 5

« Istae figurae (Vorbilder der Eucharistie im Alten Bund) repraesentant

corpus Christi secundum quod est in usu fidelium per esum, quod patet
de oblatione Melchisedech. ...» 6 « Convenienter sacramentum, in quo
ipsum Verbum incarnatum nobis coniungendum continetur, proponitur
nobis in figura cibi. »7 Nur diese Deutung entspricht der Forderung
des Aquinaten, daß Materie und Gebrauch des Sakramentes die res
contenta anzeigen müssen. Denn nur wenn Christus, insofern er die
übernatürliche Speise ist, als res contenta aufgefaßt wird, deuten die

Opferelemente und auch der Kommunionempfang auf ihn.

Christum esse cibum spiritualem, quam esse cibum spiritualem sub
Sacramento contentum.

IV D. Ii, 2, i, 2c : Hoc sacramentum sustentât magis et laetificat charitate
inebriatos, quam alia sacramenta.

1 III 74, 5c : Vinum vitis magis competit ad effectum huius sacramenti, qui
est spiritualis laetitia.

2 1. c. 6c.
3 Cf. III 83, S ad 9.
4 IV D. 22, 2, I, 2C.
5 IV D. Ii, 2, i, i ad 2.
6 IV D. 8, 1, 2, 2 ad 6.
~ 1. c. 3, IC.



76 Sacrificium Mediatoris

Wie die Geschichte der Eucharistielehre zeigt, wird dieses Sakrament

oft figura corporis Christi genannt. Aber der Ausdruck hat dann
einen ganz andern Sinn. Er bedeutet bei den Vätern nicht : Symbol
des Leibes Christi, sondern er geht auf die Species gegenüber der
enthaltenen Realität, hat den Sinn : Erscheinungsweise des Leibes.
Ferner wird figura auch für die Vorbiidsopfer des Alten Bundes gegenüber

der Wirklichkeit in der Zeiten Fülle gebraucht.1
Nehmen wir also gebührende Rücksicht auf Materie und Form des

äußern Zeichens, so müssen wir als sakramentale Symbolik folgern :

Die Materie sagt uns, was hier geboten ist, ist Nahrung für uns ; die
Worte künden, daß es nicht gewöhnliche Speise ist. sondern der Leib
und das Blut Christi als Speise unseres übernatürlichen Lebens. Die

zuvor allgemein angezeigte Nahrung empfängt ihre nähere Bestimmung.
Somit wäre die Deutung des sacramentum tantum für die res et sacra-
mentum gegeben. Diese res bezeichnet St. Thomas als significata et

contenta, zum Unterschied von der res significata et non contenta. 2

Beide res werden durch das sakramentale Zeichen (sacramentum

tantum) bezeichnet. Wir hätten noch über die res significata et non
contenta zu handeln. Wie ist es möglich, daß ein Zeichen mehrere

Dinge angibt In der Sakramentenlehre erfuhren wir, daß die Materie

vieldeutig ist und darum der Form bedürfe, um eindeutig das zu
Bewirkende zu bezeichnen. Materie und Form weisen gemeinschaftlich
auf das Brot des wahren Lebens. Die Bezeichnung der res non contenta
scheint dagegen der Sakramentsw«fm'e allein zuzufallen. 3 Den oben

aufgestellten Satz, daß die Summe vieler gleichartiger Mehlstäubchen

unmöglich das Sinnbild eines organisch gegliederten Leibes sein kann,
brauchen wir deshalb nicht zu widerrufen. Es wird nämlich der

mystische Leib nicht schlechthin, sondern nach einer gewissen Beziehung
versinnbildet, und zwar nach der Wirkung, die die Nahrung in einem

Leibe erzielt. Durch die Zufuhr neuer Aufbaustoffe wird das Verbrauchte

1 Belege finden sich bei Adam und Geiselmann in ihren dogmengeschichtlichen
Untersuchungen über die Eucharistielehre.

2 III 6o, 3C : In sacramento altaris est duplex res significata, seil, corpus
Christi verum et mysticum.

In Joan. 6, 55, L. 7 : una contenta et signata, quae est Christus integer,
qui continetur sub speciebus panis et vini ; alia res est signata et non contenta,
et hoc est corpus Christi mysticum, quod est in praedestinatis, vocatis et iusti-
ficatis. Cf. III 80, 4c.

3 IV D. 11, 1,1,1 ad 2: species sic rémanentes habent rationem
significandi per quandam similitudinem corpus Christi verum et mysticum. Cf.

III 74, ic.



Sacrificium Mediatoris 77

ergänzt, die Zellen und Glieder in ihrem gegenseitigen Kontakt erhalten
und der ganze Organismus dem Einfluß der Seele erneut erschlossen.

Entsprechende Wirkungen hat das eucharistische Brot im mystischen
Leibe. Nach diesen also bezeichnet es ihn. So ist die Eucharistie das

Sakrament der kirchlichen Einheit.1
Auch in der Sakraments/orm sind Andeutungen des mystischen

Leibes. Spricht doch der eine, der für alle in den Tod geht. Alle
fordert er auf, davon zu essen und zu trinken. Den neuen und ewigen
Bund will er in diesem seinem Blute gründen, für alle Welt sein Leben

zur Sühne der Schuld einsetzen. Man ist also nicht genötigt, die signi-
ficatio corporis mystici auf die Materie einzuengen.

Das eine sacramentum tantum zeigt also zweierlei an, die res
contenta und die res non contenta. Das ist aber nur möglich, weil die
beiden in Beziehung zueinander stehen und eben in dieser angezeigt
werden und nicht etwa in ihrem eigenen Sein. Der Herrnleib wird im
Sakrament versinnbildet, insofern er Speise wird, der mystische Leib,
insofern er dieser bedarf. So wird streng genommen nur eine Sache

durch das sacramentum uns angekündigt : die übernatürliche
Lebenserneuerung. Sie wird nur von zwei Gesichtspunkten aus gesehen, vom
Spender und vom Empfänger. 2 Wir haben hier einen ähnlichen Fall,
wie bei der Versinnbildung der Passion und der Sakramentsgnade
durch das eine Zeichen. Was St. Thomas dort lehrt, kann auch hier
verwendet werden. Sacramentum in hoc, quod significat rem sanctifi-
cantem, oportet, quod significet effectum, qui intelligitur in ipsa causa
sanctificante, prout est sanctificans. 3 Ursache und Wirkung gehören
eben zusammen.

1 In Joan. 6, 52, 6 : Hoc est sacramentum corporis Christi ; corpus autem
Christi est Ecclesia, quae consurgit in unitatem corporis ex multis fidelibus ; unde
istud est sacramentum unitatis Ecclesiae. (Rom. 12, 5 : Omnes unum corpus
sumus.) Quia ergo panis ex diversis granis conficitur, ideo est conveniens species
sacri huius.

III 79, ic : in eis rebus commendavit, quae ad unum aliquid rediguntur
ex multis ; namque aliud (seil, panis) ex multis granis in unum constat : aliud
(seil, vinum) in unum ex multis acinis conduit (Augustinus).

IV D. 9, 1, 3, ic : Ex, hoc ipso, quod aliquis ad hoc sacramentum accedit,
significat, se ad unitatem corporis mystici tendere.

III 73, 3c : Res huius sacramenti est ùnitas corporis mystici, sine qua non
potest esse salus.

III 79, 4c : Res huius sacramenti est Charitas.
2 III 65, 3 ad 1 : Bonum commune spirituale totius Ecclesiae continetur

substantialiter in ipso Eucharistiae sacramento.
3 III 60, 3 ad 2.



78 Sacrificium Mediatoris

Für die Symbolik des Weines ist die Beimischung des Wassers bei
der Opferung sehr lehrreich. Der Wein gilt als Symbol des eigentlichen
Lebens, und zwar reichen, freuderfüllten Lebens. Hier, wo es sich

um unser göttliches Leben in Christus handelt, wird er Sinnbild der
Gottheit. Das Wasser deutet dagegen uns Menschen an. Mithin steht
nicht so sehr das Zusammenhalten der Glieder, als vielmehr ihre

Vereinigung mit Christus, dem lebensspendenden Haupt, im Blickfeld.1
Da diese Einigung nur auf Grund seines Leidens erfolgen kann, wird
die Vermischung auch auf dasselbe gedeutet. 2 Auch hier sehen wir, daß

nicht der mystische Leib an sich, sondern die Wirkung des Sakramentes

in ihm, die Einheit mit dem Haupte und somit der Anteil an dessen

Leben bezeichnet wird.
Die res et sacramentum, also Christus unter den eucharistischen

Gestalten, bezeichnet ihrerseits die res sacramenti, die nichts anderes

ist als die res non contenta, die Wirkung in den Seelen und im
mystischen Leibe, die Liebe, die Einheit der Glieder untereinander
und mit dem Haupte.

(Schluß folgt.)

1 III 74, 6c : convenit ad significandum effectum huius sacramenti, qui
est unio populi christiani ad Christum.

1. c. 8 ad 2 : Si aqua omnino non apponeretur, totaliter excluderetur signi-
ficatio ; sed cum aqua .in vinum convertitur, significatur, quod populus Christo
incorporatur.

IV D. 11, 2, 4, ic : Appositio aquae ad vinum significat unionem membrorum
ad caput ratione ipsius coniunctionis.

2 1. c. : Significat et amorem capitis patientis pro membris ad ipsa ex
hoc, quod ex duobus coniunctis unum efiicitur ; et processum redemptionis a capite
ad membra ex ipsa transformatione aquae in vinum. Cf. 1. c. ad 3.


	Sacrificium Mediatoris : die Opferanschauung des Aquinaten

