
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Autor: Kraus, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Universalienlehre

des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in ihrer Mittelstellung zwischen skotistischem Realismus

und ockhamistischem Nominalismus.

Von Dr. Johannes KRAUS, Professor am Priesterseminar in Mainz.

In seinem aufschlußreichen Buche über den Sentenzenkommentar
Peters de Candia hat der um die Erforschung der Philosophiegeschichte
des Mittelalters so hochverdiente Kardinal Ehrle 1 ein lebensvolles Bild
von den schweren geistigen Kämpfen zwischen Realismus und Nominalismus

im XIV. und XV. Jahrhundert entworfen und die ganze tiefe
Zerrissenheit und Zerklüftung des geistigen Lebens an den damaligen
Universitäten aufgezeigt. Ehrle hat es schmerzlich beklagt, daß wir
noch so wenig über das Werden der nachher so intensiv vorstoßenden
und so mächtig sich entfaltenden Richtungen und Lehren'wissen. « Noch
hat uns niemand die Wandlung erklärt, welche in der Franziskanerschule

von Bonaventura über Richardus de Mediavilla zu Skotus

führte. Ferner, wie ist in derselben Franziskanerschule die
Entwicklung über Franziskus Maronis und Petrus Aureoli zu Wilhelm
Ockham zu erklären Wie konnte es bei den Dominikanern neben

einem Herväus, einem Johann Regina von Neapel und einem Thomas

von Sutton einen Johann Quidort von Paris, einen Eckehart, einen

Durandus, Petrus de Palude und Robert Holkot geben Wie kam die

sehr beachtenswerte Augustinerschule von Ägidius von Rom über
Gerhard von Siena, Thomas von Straßburg zu einem Gregor von
Rimini »2 — Noch tiefer aber mag man, wenigstens hinsichtlich des

Universalienproblems, das doch bei den damaligen Kämpfen im Vordergrund

stand und den Richtungen ihren Namen gab, es bedauern, daß

1 Franz Kard. Ehrle S. J., Der Sentenzenkommentar Peters von Candia, des
Pisaner Papstes Alexanders V. Ein Beitrag zur Scheidung der Schulen in der
Scholastik des vierzehnten Jahrhunderts und zur Geschichte des Wegestreites.
Franziskanische Studien, Beiheft 9. Münster, Westf. 1925.

2 Ebds. 3.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 37

wir bis jetzt noch nicht zu einer klaren und einheitlichen Erkenntnis
des wahren Sinnes und der ideengeschichtlichen Bedeutung dieses

Jahrhunderte durchziehenden geistigen Ringens gekommen sind. Zu
allen Zeiten hat es nicht an solchen gefehlt, die dem Kampfe, den am

Ausgange des Mittelalters Realismus und Nominalismus um das Universale

führten, jede sachliche Grundlage aberkennen wollten und so die

ideengeschichtliche Bedeutung auf ein Mindestmaß herabdrückten. Das

Urteil Gersons, des langjährigen Kanzlers der Pariser Universität, auf
das Ehrle so energisch hinweist, wäre, wenn es die ganze Wahrheit
sagte, geradezu vernichtend ; weil es dem so tief eingreifenden Ringen
eigentlich jeden Sinn abspricht. Für Gerson ist es kein Kampf um
philosophische Werte, um Wahrheit, sondern nur ein Kampf um Worte
und um Rechtbehaltenwollen. Für die Universalienfrage spricht Gerson

es offen aus, daß eine Einigung leicht zustande käme, wenn nur die

Wahrheitsliebe über die Streitsucht gestellt werde. 1 Unsachliche

Momente, vor allem die Zugehörigkeit zu einer bestimmten Schule,

würden vielfach den Ausschlag für die Stellungnahme in den einzelnen

Streitfragen geben. 2 Einen wichtigen, ja sogar den Hauptgrund für die

Gegensätzlichkeit der Meinungen sieht der Pariser Kanzler in der

ungesunden Neuerungssucht, die lieber gleich neue Lösungen sucht, ehe

noch die alten verstanden wurden 3, die deshalb auch die alten
hervorragenden und bewährten Denker und Theologen wie Bonaventura und
Alexander von Haies « begraben sein läßt », um neueren Lehren und
Lehrern zu folgen 4, und der es mehr auf stilistische Formen denn auf

1 Lectio secunda : Penitemini, consideratio septima, in : Johannis de Gerson

opera, IV. pars, Paris 1521 (Ed. Parvus und Regnault) f. 35ra, H : « Ita forte
contrarietas de realibus, an sint res distincte vel non, concordaretur ex facili apud
illos qui non tarn contendere quam verum querere parati sunt. »

2 Ibid. Tertia consideratio. f. 33va, X: « Videbimus protinus secundum
varietatem ordinum varietates affectionum et gustuum : his indignantibus et contra
niti paratis ; aliis congratulantibus atque faventibus : ut vel dominum Hugolinum
vel de Tarentasia mox intuebimur mutata esse omnia versa vice mortalium. Hec
nonne sunt indicia et vanitatis quedam vestigia singularitate intrinsecus et palliata
extrinsecus : umbra veritatis afficit et non aut nuda aut sola Veritas adamatur. »

3 Ibid. Secunda lectio : « Hanc esse magnam aut preeipuam causam existimo ;

cur opiniones totiens revertuntur et mutantur. Mavult enim curiositas querere
invenienda quam inventa cum veneratione studiosa intelligere. »

4 Gerson, Epistola laudans mellifluam et igneam doctrinam domini Bona-
venture Opera pars I. f. I07ra, P : « Et ecce proh dolor, doctores isti duo,
Ales et Bonaventura, videntur quasi sepulti cum illis, quorum non est memor
amplius, presertim in cordis amore. Extolluntur alii quidam, quorum sint utinam
nomina in libro vite, non enim studiosis invidemus »



38 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Wahrheit und Klarheit ankomme.1 Es verdient alle Beachtung, daß
ein so gründlicher Kenner der Philosophiegeschichte des Mittelalters
wie Ehrle, das Urteil Gersons nicht nur hoch wertet, sondern erklärt,
daß es in den Ergebnissen der modernen Forschung seine Bestätigung
erhalte. «Wer in mühsamer Arbeit aus den Schriften der berufensten
Vertreter des vollentwickelten Nominalismus und anderen
literarhistorischen Quellen sich ein Charakterbild desselben gebildet hat und
dann zu den Schriften Gersons greift, fühlt sich angenehm überrascht
und in seinen eben gewonnenen Anschauungen bekräftigt durch die

Schärfe; mit der dieser hochbegabte und christlich aufrechte Mann die
Schwächen und Fehler seiner literarischen Umwelt aufdeckt, welche,
wie er zuweilen ehrlich eingesteht, teilweise seine eigenen gewesen
waren. » 2 — So sieht denn auch Ehrle selbst das innerste und
allgemeinste Prinzip der nominalistischen Eigenart in einem ungesunden,
übertriebenen Drang nach Neuem und Eigenem als solchen. 3 Sein

vorsichtig abwägendes Urteil über die sachliche Unterlage und damit
die ideengeschichtliche Bedeutung der Universalienkämpfe faßt er in
die Worte : « Man hat den Eindruck, daß auf diesen beiden Gebieten

(nämlich der Universalienlehre und der Erkenntnistheorie) zwischen den

eigentlichen Anschauungen der beiden Parteien nicht die Gegensätzlichkeit

besteht, welche die Schärfe der Polemik vorauszusetzen scheint,
wie dies auch neuerdings von den sachverständigsten Forschern
ausgesprochen wurde. » 4 Ehrle bezieht sich im Schlußsatze wohl auf die

Interpretation, die P. Parth. Minges der skotistischen und De Wulf
der ockhamistischen Universalieniehre gab. Auch Peter de Candia
selbst glaubt, daß zwischen den beiden Universalienlehren des Skotus
und Ockhams keinerlei sachlicher Unterschied bestünde und die
Verschiedenheit lediglich auf eine solche des Gesichtspunktes hinauslaufe.
Ockham betrachte die Universalien logisch, Skotus nehme sie

metaphysisch ; nur solche, die das nicht berücksichtigten, glaubten fälschlich,
Skotus schriebe das alles dem Dinge selbst zu. 5

1 Gerson, Lect. II, octava consider., Opera, IV. f. 35ra, J : « Verumtamen
apud multorum curiositatem tanta est iudicii corruptio, quale in me alias fuisse
non nego, quod latinitas aliqua vel stylus eo iudicetur pulchrior, quo difficilior
et quo turgidior et ex consequenti vitior, eo elegantior appareat, cum longe aliter
sit. »

2 Ehrle, a. a. O. 345/f.
3 Ebds. no. 4 Ebds.
5 Ebds. 61 : Ista ergo abstractio non est, quod in re extra sit ista natura

communis, sed (precise) in consideratione intellectus, ut ipsemet prima questione



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Diese Urteile beleuchten grell die Tatsache, daß man früher und
heute in dem Kampfe, der Jahrhunderte hindurch hauptsächlich um
die Universalien mit der größten Schärfe geführt wurde, keinen rechten
Sinn mehr finden konnte bzw. kann. Es ist deshalb durchaus verständlich,

daß man das Charakteristische dieses Geistesringens nicht mehr
in der Stellung zur Universalienlehre, sondern in anderen, teils inhaltlichen,

teils rein formalen Elementen sehen wollte. 1 Mit Recht hebt

Geyer im Anschlüsse an G. Ritter hervor, daß ein solches Unterfangen
im Widerspruche zu dem allgemeinen Bewußtsein der an dem Streite

Beteiligten stehe, die durchgehends die Erkenntnislehre und besonders

die Beantwortung des Universalienproblems als das wichtigste
Unterscheidungsmerkmal der alten und der neuen Schule betrachteten. 2

Daran dürfte auch das Urteil Gersons, Peters de Candia, Wilhelms de

Rubione und einiger anderer nichts ändern.
Sicher trifft das Urteil Gersons, der in seiner Persönlichkeit und

seiner Stellungnahme gegen die streitenden Parteien vielfach an den

hl. Bernhard von Clairvaux und dessen Stellungnahme gegen die Dialektiker

erinnert 3, nicht auf die Philosophie der Männer zu, die am
Anfange der Bewegung standen und ihr durch ihre Ideen den Antrieb
gaben, nämlich Skotus und Ockham. Kraftvoll hat neuerdings Et. Gilson
in einer Abhandlung über Skotus und dessen Verhältnis zu Avicenna

hervorgehoben, daß die Erkenntnis- und Universalienlehre des Doctor
subtilis sich von der des hl. Thomas trotz Beibehaltung des alten
aristotelischen Schemas grundlegend unterscheide ; dabei komme Skotus

quodlibeti dicit, quod universale nihil est preter singulare. Et istum modum
investigandi habuerunt communiter metaphysici perscrutatores, ut Avicenna in illa
communi auctoritate, que allegatur de ipso 50 Metaphysice equinitas est tantum
equinitas etc. Et si dicatur, quod secundum hoc in re non est differentia inter
Ockam et Scotum, absque dubio verum est, sed est differentia in modo investigandi.
Unus narnque procedit loice et alius metaphysice. Verumtamen aliqui sine funda-
mento loyce studentes doctrinam Doctoris subtilis, divulgabant, non intelligentes
modum perscrutandi Doctoris subtilis, quod sie ex parte rei intelligebat, quod non
est verum. (Sperrdrück durch Ehrle.)

1 Dazu Ehrle, a. a. O. 108/f. ; Dr. Jos Koch, Durandus de Sto. Portiano,
BGPMA., hrg. von M. Grabmann, XXVI/I, Münster, Westf. 1927, 2/f. ; Überwegs
Grundriß der Geschichte der Philos. II. Teil : Die patristische und scholastische
Philosophie, 11. Aufl., hrg. von Dr. Bernh. Geyer, Berlin 1928, 586.

2 Geyer, a. a. O. 586.
3 Cf. dazu : Joh. Gerson, Opera, I, f. ioyrb, R : « Egregie dudum mihi tunc

adolescentulo dixit unus in theologia doctor et famatissimus, dum quesiverit
inquit aliquis si prescindatur essentia divina ab intellectu divino, quid est illa
essentia : die quod est deus et quod non est deus. Hoc est sententialiter
argumenti beati Bernardi contra Gilbertum. ...»



40 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

zu seiner Lehre nicht etwa aus Neuerungssucht, sondern weil er glaube,
gerade so am besten und leichtesten augustinische Gedanken beibehalten

zu können.1 Gegen Landry verteidigt Longpré den « Traditionalismus »

des Duns Skotus. Nachdrücklichst betont er dabei auch die
fundamentale Verschiedenheit des skotistischen Realismus vom ockhami-
stischen Nominalismus. 2 — Was Ockham angeht, so braucht man nur
seine das Universalienproblem behandelnden Quästionen zu lesen, und
man wird den Kontrast zwischen der peinlichen Genauigkeit, mit der
Ockham die Gedanken des Gegners mit oft weitläufigen Zitaten
zusammenstellt, und der Art, wie die Gegner nach Gerson damals
vorgingen, in seiner ganzen Schärfe empfinden.

Der Universalienstreit war wenigstens in seiner Grundlage und in
seinem Kerne durchaus kein Kampf sich gegenseitig befehdender Männer,
sondern ein Kampf widerstreitender Ideen ; er war sachlich orientiert :

ein Ringen um philosophische Wahrheit. Das hinderte freilich nicht,
daß im weiteren Verlaufe des Streites Neben- und Folgeerscheinungen
sich einstellten, bedauerliche Auswüchse, Übertreibungen und
Abirrungen in der Problemstellung vorkamen, die Gerson richtig gesehen
und beurteilt hat. Aber hinter diesen Erscheinungen stand das Problem
selbst, das am Ausgangspunkte des Kampfes von den Gegnern in ruhiger
Sachlichkeit behandelt, und dessen Tragweite und Bedeutung auch in
der Folgezeit immer wieder von den führenden Geistern erkannt wurde.
Dabei standen die Parteien aber nicht auf dem Kampffelde der Logik,
sondern der Metaphysik ; besonders für die Realisten war das

Universalienproblem ein durch und durch metaphysisches Problem, und zwar
dasjenige, das im Mittelpunkt der Metaphysik stand, und dessen Lösung
deshalb auch naturnotwendig bei anderen Fragen, insbesondere der

Erkenntnis- und natürlichen Gotteslehre sich auswirken mußte. Wie
alle diese Fragen bei Ockham mit seiner Lösung der Universalienfrage
kausal zusammenhängen, hat P. Manser in seiner tiefgründigen Abhandlung

: « Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIII. Jahrhundert » treffend
dargetan. 3 In gleicher Weise ist das durch Gilson für Skotus geschehen 4

1 Et. Gilson, Avicenne et le point de départ de Duns Scot, in : Archives
d'histoire et littéraire du moyen âge, t. II, Paris 1927, 89-150.

2 P. Ephr. Longrè O. F. M., La Philosophie du B. Duns Scot, Extrait des
Etudes Franciscaines, Paris 1924, 168/f. ; den Nachweis der Traditionstreue des

Skotus, ebds. 228-279.
3 P. G. Manser, im Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie,

hrg. v. Ernst Commer, XXVII, Paderborn 1913, 291-305 ; 405-437.
4 Gilson, a. a. O.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 41

und kommt neuerdings wieder in einem Artikel P. Ol. Lacombes in
der Revue thomiste zum Ausdrucke.1 Weil alle diese Fragen ihrer
Natur nach in einem inneren und deshalb notwendigen Zusammenhange
mit der Universalienlehre stehen, mußte die Lösung des Universalien-
problems auch für die übrigen Fragen Konsequenzen nach sich ziehen,
die im Laufe der Geschichte sich auswirkten, auch dann, wenn vielleicht
der einzelne sie inkonsequenterweise nicht ziehen wollte.

Eine tiefere ideengeschichtliche Einsicht in die philosophischen
Strömungen des XIII.-XV. Jahrhunderts kann sich nur auf eine

klarere Erkenntnis der Eigenart und Tendenz der Universalienlehre
bei Skotus und Ockham, den « Schulhäuptern » der am heftigsten sich
befehdenden Richtungen, aufbauen. Die Ansichten beider Philosophen
sind ebenso sehr die festen Stützpunkte für eine ideengeschichtliche
Beurteilung dieser Periode, als sie anderseits Ziel- und Ausgangspunkt
für die Erkenntnis und Erklärung eines geschichtlichen Werdeprozesses
darstellen.

Eine wesentliche Förderung erfuhr die philosophiegeschichtliche
Erforschung jener Periode durch die Erschließung der Harclayforschung
durch P. Pelster. Der verdienstvolle und erfolgreiche Forscher hat
selbst auf den von Harclay ausgehenden Einfluß und dessen Bedeutung
hingewiesen. 2 Für das Universalienproblem, das ja hier näher behandelt
werden soll, bietet die dritte Quästion des Codex Borghes. 171 der
Vaticana : « Utrum universale significet aliquam rem extra animam
aliam a singulari vel supposito » die Möglichkeit, den Entwicklungsgang

der Universalienlehre von Skotus zu Ockham klarer als bisher

zu erkennen.
Schon durch ihren äußeren Aufbau gibt sich die genannte Quästion

als eine eingehende Kritik an Skotus' Universalienlehre zu erkennen.
Fol. 7vb-8va entwickelt Harclay die Anschauung des Doctor subtilis
und ähnlich gerichteter Philosophen mit ihrer Begründung. Fol. 8va
bis iora folgt die generelle Widerlegung dieser Ansicht mit einei
abschließenden Konklusion, die als unmittelbare Konsequenz aus den

Gegengründen sich ergibt und dann noch durch zwei weitere
Konfirmationen verstärkt wird. Daran schließt sich iora-i2rb die Antwort

1 P. Olivier Lacombe, La critique des théories de la connaissance chez Duns
Scot, in Revue thomiste, 35. Jahrg. Saint-Maximin 1930, 24-47.

2 Pelster Franz, P. S. J., Heinrich von Harclay, Kanzler von Oxford, und
seine Quästionen, in Miscellanea Francesco Ehrle, I, Rom 1924, 307-356. Zum
Einflüsse Harclays, cf. ebds. 353/f.



42 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

auf die vom Gegner vorgebrachten Argumente. Aus diesem Aufbau ist
klar ersichtlich, daß Harclays Zielsetzung mehr negativ gerichtet ist ;

sie will eine bestimmte Ansicht zurückweisen. Das bringt den Nachteil
mit sich, daß wir Harclays eigne Ansicht aus den in den Antworten
und Gegengründen zerstreut und oft nur andeutungsweise enthaltenen
Bruchstücken mühsam zusammensuchen müssen. Anderseits aber birgt
sie den Vorteil, daß sie uns klarer Ausgangs- und Zielpunkt, das eigentlich
Unterscheidende, die Tendenz beider Anschauungen herausstellt und so

das Zurückbiegen und Vorwärtsdrängen, die Entwicklung der Lehren
deutlicher sichtbar macht.

Besonders günstig ist der Umstand, daß Ockham in seinem

Sentenzenkommentar das Ergebnis der Harclays'schen Untersuchung
ihrerseits wieder der Kritik unterzieht. So ist zunächst einmal die
äußere Verbindungslinie von Skotus zu Ockham hergestellt. Es wird
sich aber auch zeigen, daß der Inceptor venerabilis in seiner Kritik
die bei Harclay hervortretende Tendenz weiterführt und das Element
des Universalbegriffes, das Harclay Skotus gegenüber mit äußerster

Schärfe betont hatte, nun übersteigert. So haben wir wenigstens für
eine kleine Periode der Philosophiegeschichte eine geschlossene, lückenlose

Entwicklung vor uns, in der jede Stufe in der vorhergehenden
ihren Ansatz- und Ausgangspunkt hat, etwas von ihr inhaltlich herübernimmt

und doch durch Einführen eines neuen Momentes über die

Vorstufe hinausführt.

I. Harclays Kritik an der Universalienlehre
des Doctor Subtilis.

1. Die Darlegung der skotischen Universalienlehre
und ihrer Begründung durch Harclay.

Die Philosophen des ausgehenden XIII. und angehenden XIV.
Jahrhunderts trafen in der Universalienfrage eine ganz anders gerichtete
Problemstellung an, als wir sie heute kennen. Die Realität der Universalien,

auf die wir heute im Gegensatz zu den spätem nominalistischen
Anschauungen abstellen, wurde damals kaum mehr in Frage gestellt.
Nicht daß die Universalien real seien, sondern wie diese Realität zu
denken und welches ihr Fundament sei, stand im Brennpunkt der

damaligen Kontroversen, die erst durch die extreme Lösung Ockhams

wieder eine andere Zielsetzung erfuhren. So begegnet uns das Problem



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclav 43

z. B. bei Siger von Brabant, der wiederholt erklärt : Das Universale
sei nur ein Verstandesbegriff1, wozu Mandonnet treffend bemerkt,
Siger und sein Gegner seien Konzeptualisten nur im Sinne der
allgemeinen Theorie, die dem Universale eine objektive, also extramentale
Existenz abspreche. Die Frage, die zwischen beiden ventiliert werde,

gehe auf die Feststellung, was eigentlich der universale Begriff bezeichne.

Nach Siger erkenne der Geist das Singuläre sub ratione universalitatis
und deshalb bezeichne der Universalbegriff die partikulären Dinge,
insofern sie in universaler Form erkannt seien.2 « Homo ergo ab intel-
lectu habet, quod sit universale. »3 Die Frage geht also auf den
Existenzmodus des Universalen. Am klarsten und deutlichsten ist diese

Problemlage in der Formulierung Olivis gekennzeichnet : « Anuniver-
salia sint in individuis suis secundum suam universalitatem an tantum
in intellectu ?» 4 Dieselbe Zielsetzung hat auch die Frage Heinrich
von Harclays : « Utrum universale significet aliquam rem extra animam
aliam a singulari vel supposito. » 5 Der Ausdruck « Res extra animam »

ist keineswegs im Sinne einer inhaltlichen Wertung des Universalbegriffes

zu deuten, sondern geht auf die Existenzweise des Universale.
Die Frage bedeutet : Ist das, was dem Universalbegriffe entspricht,
etwas, was in der extramentalen, physischen Ordnung von dem Singu-
lären oder Suppositum verschieden ist und als solches existiert Den

Gegensatz zur Res extra animam bildet dann nicht das rein logische
Ens rationis oder ein « Figmentum », dem keinerlei extramentale
Realität zukommt, sondern die Res in intellectu oder res intellecta. In
Harclays Quästion steht von dem Universale nur das eine zur
Untersuchung, ob die Universalität der Res nur im Intellekt oder auch
schon vor ihrer Erfassung durch den Intellekt in der konkreten

physischen Ordnung zugesprochen werden muß. Sollte aber noch

irgend ein Zweifel gegen die Richtigkeit dieser Auffassung der Problemstellung

bestehen, so wird er durch die vollste Klarheit gewährende

1 Sigeri de Brabantia, Quaestiones logicales, hrg. v. P. P. Mandonnet O. P.,
Siger de Brabant et l'Averroisme latin au XIIIme siècle, II. Teil, Louvain 1908, 58.

2 Mandonnet, a. a. O. I. Teil. 2. Aufl. Louvain 1911, 116/f.
3 Quaestionen zu De Anima ; in Codex latin. Monac. 9559, f. 75, v. mitgeteilt

durch M. Grabmann, in : Neuaufgefundene Quästionen Sigers zu Aristoteles, in
Miscellanea Ehrle I, 122.

4 Fr. Petrus Olivi O. F. M., Quaestiones in secundum librum sententiarum,
q. 13, hrg. v. P. Bern. Jansen S. J. Quaracchi 1922, I. Bd. 231.

5 Codex Vatic. Borghes. 171, f. 7vb ; dieser Codex wird für Harclays'
Anschauungen immer zitiert werden.



44 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Formulierung der Problemlösung behoben. Die zur Diskussion stehende

Frage beantwortet ein quidam doctor dahin, daß schon vorgängig zu
jeder Verstandestätigkeit in dem konkreten Dinge irgendwelche Gemeinsamkeit

und Indifferenz bestehe. 1 Nun sind aber Communitas und
Indifferentia Seinsweisen des Universalen als solchen, die gerade seine

Universalität ausmachen. Somit wird in dem konkreten Dinge eine,

wenn auch noch unvollkommene, so doch wirklich vorhandene, aktuell
gegebene Universalität angenommen, noch bevor der Verstand sich

irgendwie betätigt hat. Die Universalität ist nicht mehr Erkenntnismodus,

sondern Existenzmodus eines konkreten Seins der physischen
Ordnung. Das bestätigt unzweifelhaft, daß es sich in dem ganzen
Problem nicht so sehr um die Realität des Universalen als um die
Realität der Universalität handelt.

Nach Olivis Zeugnisse vertrat nur eine Minderheit die Ansicht,
daß dem Dinge außerhalb des Intellektes schon eine Universalität
zukomme ; die bedeutendere Mehrheit sprach den Universalien die

Universalität nur im Intellekte zu. 2 Der quidam doctor, der Harclay
wohl als hervorragendster Vertreter dieser Minderheit gilt, ist unzweifelhaft

der scharfsinnige Franziskaner Duns Skotus. Das ergibt sich

nicht nur aus einem inhaltlichen Vergleiche der von Harclay
wiedergegebenen Ansicht mit der wahren Lehre des Doctor subtilis, sondern
auch aus der Tatsache, daß der Oxforder Kanzler in der Begründung
dieser Lehre an erster Stelle eine geschlossene Gruppe von 7 Beweisen

bietet, die er gegen die nachfolgenden durch die Bemerkung abgrenzt :

« Ista sunt, que possunt extrahi ex dictis magistri Johannis Scoti pro
ista materia. » 3 Es sind das — den 3. ausgenommen — im wesentlichen
die Beweise, die Duns Skotus zum Erweise der Natura communis in
Ox. II d. 3 q. 1 und Metaphysik VII q. 13 und 18 heranzieht. Sie

seien hier in ihrem Grundgedanken wiedergegeben.
1. Beweis : In jedem Genus gibt es nach Aristoteles eine erste

Einheit als Maß alles dessen, was in dem Genus sich findet. Diese

erste Einheit muß einerseits real sein wie das, was gemessen wird,
und anderseits kann sie nicht eine numerische sein, da kein singuläres
Ding Maß seiner selbst ist. Folglich gibt ës eine reale Einheit, die als

1 Cod. Vat. Borghes. 171, f. yvb : « Arguit ergo pro ista opinione quid(am)
doctor probando quod in re sit aliqua communitas et indifferentia preter opera-
cionem intellectus. »

2 Olivi, a. a. O. S. 235.
3 Harclay, fol. 8ra.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 45

solche geringer ist als die individuelle. — In der Confirmatio wird
zur Begründimg der Realität dieser Einheit noch besonders

hervorgehoben : Sie kann nicht rationis tantum sein, weil die Seinsvollkommenheit

dessen, was Maß ist, nicht hinter der des Gemessenen zurückstehen

kann, das ens rationis aber nicht die Seinsvollkommenheit des

ens reale hat. 1

2. Beweis : Weil eine reale Vergleichung eine reale (nicht-numerische)
Einheit voraussetzt, und eine solche Vergleichung in der Species möglich
ist, muß es eine reale spezifische Einheit geben. — Beachtenswert
ist die Begründung der Realität dieser Einheit, weil sie in Gegensatz

zur generischen Einheit gestellt wird. Würde, so heißt es im Beweise,
eine rein begriffliche Einheit (rationis tantum) genügen, dann gäbe es

auch eine reale Vergleichung im Genus, was gegen die Autorität des

Aristoteles verstößt. Denn die begriffliche Einheit ist beim Genus

ebensogroß als bei der Spezies, weil der im generischen Begriffe
erfaßte Inhalt als solcher in der Seele ebenso einheitlich ist als der
Inhalt des spezifischen Begriffes. 2

3. Beweis : Ihm kommt in verschiedener Hinsicht eine besondere

Bedeutung zu. Im Aufbau der Beweise für die These der extramentalen
Realität der Communitas bildet er den Übergang zu den rein
logischen nicht mehr Skotus zugehörigen Beweisen und zeigt, daß
diese in einer gewissen Einheit mit den erstem gesehen wurden. Sodann

läßt dieser Beweis einen Rückschluß auf die Art der realen Communität
zu und führt so tiefer in das Verständnis der Harclay'schen
Interpretation von Skotus Universalienlehre ein ; weiterhin darf auch hervor-

1
« Primo sic : secundum philosophum in omni genere est unum primum

quod est metrum et mensura aliorum in illo genere, 10. metaphysice. Sed unitas
ilia mensure et mensurati est unitas realis extra animam ilia unitas non est
numeralis ; idem enim numéro non mensurat seipsum ; ergo minor unitas quam
unitas numeralis et tarnen realis.

Confirmatur : Condicio mensure inquantum est mensura entis realis non
potest esse ens rationis quia condicio mensure (C. mensura), inquantum mensura,

est condicio perfectionis. Sed ens rationis imperfectius est ente reali
ergo non est unitas rationis tantum. » (Fol. 7vb.)

2 « Unitas secundum quam fit comparacio realis, est unitas realis ; sed
unitas specifica est huius ergo est unitas realis ; si enim ad comparacionem
faciendam sufficeret unitas racionis tantum, ita posse(t) esse comparacio secundum
genus sicud secundum speciem ; consequens falsum. Probacio consequencie :

Nam in rei veritate in genere est unitas racionis tanta sicud in specie. Nam con-
ceptus in mente (cod. hat in ente) vel intencio in anima generis est tarn una
sicud intencio speciei. » (Ibid.)



46 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

gehoben werden, daß der Oxforder Kanzler seine eigene Anschauung
hauptsächlich in der Antwort auf diesen 3. Beweis entwickelt. Der
Beweis lautet : « In dem Satze : ,Sortes ist ein Mensch' oder dem
andern : ,Der Mensch ist ein Lebewesen' liegt eine Wesensaussage
eines Höheren von einem Niederen vor. Ich frage nun : Bezeichnet
,Mensch' dieselbe Sache wie Sortes oder eine andere. Wenn ersteres,
dann liegt nur eine Aussage ein und desselben von sich selbst vor,
nicht aber eine Aussage eines Höheren vom Niederen. Wollte man
sagen, das, was ausgesagt wird, bezeichnet nicht eine Sache, insofern
sie ein Höheres, Übergeordnetes darstellt, sondern nur einen Begriff
des Verstandes, so steht dem die Unmöglichkeit entgegen, ein ens
rationis wesenhaft von einem ens reale auszusagen. »1

4. Beweis : Die reale Ähnlichkeit in qualitativem Sein setzt eine
Einheit voraus, die weder rein begrifflich, noch rein numerisch sein
kann ; das erstere nicht wegen der Realität der ähnlichen Dinge, das

zweite nicht wegen der bei jeder Ähnlichkeit erforderten Vielheit von
Dingen, die einander ähnlich sind. 2

5. Beweis : Ähnlich wie der dritte ist auch der vorliegende
Beweis für die Auffassung sowohl der Realität als auch der Universalität

oder Communität des realen Seins recht aufschlußreich. Er
geht von der Behauptimg aus, daß das primäre Objekt eines einzigen
Aktes der sinnlichen Wahrnehmung, z. B. eines einzigen Sehaktes,
Einheit und Realität besitzen müsse. Einheit sei erfordert, weil eben

jedes Erkenntnisvermögen ein primäres und adäquates Objekt habe.
Real müsse dieses Objekt sein, weil der Sinn nur die Res extra animam
erkenne. « Aber die Einheit eines Sinnesobjektes kann keine singulare
sein, also ist sie eine universale ; folglich besteht ein Commune in der
Außenwelt. » Die hier geforderte Nichtsingularität wird folgender-

1 « Hic est predicacio in quid superioris de inferiori : sor est homo vel, homo
est animal. Tunc quero, utrum homö significet eandem rem quam sor vel aliam.
Si eandem omnino, tunc est tantum predicacio eiusdem de se et numquam
predicacio superioris de inferiori in quid. Si dicat quod illud quod predicatur non
significat aliquam rem inquantum est superius, sed mentis conceptum tantum,
contra impossibile, quod ens racionis predicetur in quid de ente reali. » (Fol. 7vb.)

2 « Similitudo in qualitatem super aliquam unitatem fundatur. Sed illa
unitas non est numeralis. Nam idem non est simile sibi ; ergo oportet quod sit
minor unitas quam unitas numeralis. Et est unitas realis, non racionis tantum ;

nam tunc album et nigrum possint esse similia quia unum racionis est commune
utrique. —• Item quia similitudo non dependet ab anima nec a racione. Ergo
nec unitas, supra quam fundatur similitudo, dependet a racione vel ab
intellectu ; ergo est unitas realis. » (Fol. 7vb/8ra.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

maßen bewiesen : Jedes Objekt eines Erkenntnisvermögens wird nur
erkannt, insofern das primäre Objekt sich in ihm findet ; denn « das

primäre Objekt enthält virtuell alle andern Objekte. Aber kein Sinnesobjekt

in singulärer Einheit ist den andern Objekten so gemeinsam,
daß es von diesen ausgesagt werden kann. » — Kein singuläres
Objekt enthält virtuell die andern, ebensowenig, wie eine singulare
weiße Farbe die andere enthält. «Also kann kein Ding mit (nur)
singulärer Einheit Gegenstand eines Sehaktes sein. » — Zur gleichen
Konklusion führt eine andere Überlegung. Vermöchte das Sehvermögen
ein singuläres Objekt zu erkennen, z. B. einen Sonnenstrahl, der

morgens scheint, so könnte er diesen auch von einem andern, der
mittags scheint, unterscheiden, was aber nicht der Fall ist. Also
erkennt auch der Sinn das Singulare nicht. 1 In der nachfolgenden
Confirmatio wird nachdrücklichst hervorgehoben : « Ergo primum
objectum sensus visus erit unum universale et est reale. »2

6. Beweis : Durch die Generation entsteht eine reale Verähnlichung
zwischen dem Erzeuger und dem Erzeugten ; deshalb muß auch die
der Ähnlichkeit zugrunde liegende Einheit real sein. Da die Ähnlichkeit
eine Mehrzahl von Ähnlichem fordert, kann auch die sie begründende
Einheit keine numerische, singulare sein. Also gibt es eine reale,

geringere und indifferentere Einheit als die individuelle. 3

1 a Unius actus sentiendi puta visus est unum objectum primum et reale
objectum. Nam primo universaliter omnis potencia (C. proposicio cognos-
citiva habet unum objectum primum et adequatum. Ergo et potencia cognos-
citiva visiva habet similiter. Sed secundum quod illud objectum sit reale extra
animam probatur : nam sensus. non cognoscit nisi rem extra animam. Sed
unitas objecti sensus non potest esse unum singulare, ergo unum universale vel
commune. Ergo commune est in re. Probacio primo, quia nullum objectum
cognoscitur a potencia cognoscitiva nisi virtute primi objecti, quia continetur
sub primo objecto vel quia illud primum objectum continet virtualitate alia
objecta secundana. Sed nullum unum singulare objectum visus est commune
(C. communis) communitate predicacionis objectis aliis visus ; non continet unum
objectum singulare in virtute reprehensitiva aliud objectum sieud una albedo
non continet aliam. Ergo nullum singulare unum potest esse objectum visus. —
Item ad idem sed sensus visus non potest distinguere unum singulare ab
alio singulari et hoc probatur multipliciter. Primo sic : Nam tunc visus posset
distinguere inter radios solares quos videt ut dicat quod sunt duo, quod non est
verum. Estimât enim visus, quod idem sit radius in mane et meridie, cum tarnen
non sit idem in rei veritate, sed alius et alius numéro. Ergo visus non discernit
unum singulare ab alio singulari ; ergo non cognoscit singulare. » (Fol. 8ra.)

2 Fol. 8ra.
3 « In generacione unica generans et generatum assimilantur in forma

que est principium quo generacionis et in forma que est terminus ad quern genera-



48 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

7. Beweis : Wäre nur die numerische Einheit real, dann müßte
auch jeder reale Unterschied ein rein numerischer sein ; folglich
bestünde zwischen Sortes und einem Steine kein größerer realer Unterschied

als zwischen Sortes und Plato. 1

Diesen 7 Argumenten fügt Harclay noch ein neues an, das, wie

er sagt, wohl dem Sinne nach Skotus zugeschrieben werden könne :

« Ich nehme Sortes und Plato. Nim frage ich : Ist in Sortes etwas,
das unabhängig von jeder Betätigung des Intellektes Sortes und Plato
gegenüber indifferent ist, oder nicht Wenn ja, so liegt das vor, was
in der Behauptung angenommen wurde ; wenn nein, so würde folgen,
daß alles, was an Sein in Plato ist, diesen von Sortes unterscheide.
Denn sicherlich unterscheidet etwas, was nur dem Sortes, nicht auch
dem Plato zukommt, den ersteren von letzterem ; daraus folgte ferner,
daß von den beiden, Sortes und Plato, nichts univok Gemeinsames

abstrahiert werden könne, was sicher falsch ist. » 2

Damit schließt Heinrich von Harclay den Beweis, wie dieser sich

ihm bei Skotus darbietet. Es folgen noch 8 weitere Vernunft- und
mehrere Autoritätsbeweise. Auffallend ist darin die vollkommene
Verwischung des Unterschiedes von logischer, physischer und metaphysischer

Ordnung. Aus allen drei Ordnungen werden Beweise für die

Begründung der Realität des Universalen gleichwertig herangezogen.
Gleichwohl ist etwas grundsätzlich Neues in keiner Hinsicht gegeben.
Sie können deshalb nur mehr andeutungsweise behandelt werden :

Nach katholischer Glaubenslehre hat Christus nur die menschliche

cionis ex parte geniti. Sed ista assimilacio est in re ex natura rci, certum est.
Ergo unitas super quam fundatur ista assimilacio erit in re ex natura rei. Sed
assimilacio ista non est in aliqua re singulari, quia secundum singularitatem sunt
primo diversa. Ergo oportet quod ista unitas sit in re aliqua indifferentiori quam
sit res singularis. » (Fol. 8ra.)

1 « Si omnis unitas realis sit unitas numeralis tanturn, ergo omnis diversitas
realis est diversitas numeralis (Cod. : realis) tantum. Ergo cum inter sortem et
lapidem sit diversitas realis, illa erit numeralis tantum et inter sortem et
platonem est diversitas numeralis tantum. Ergo tanta diversitas inter sortem et
platonem quanta inter sortem et lapidem. » (Fol. Sra.)

2 « Preterea 7. potest argui ex dictis eiusdem doctoris multum prohabiliter
sic. Accipio sortem et accipio platonem. Quero utrum in sorte sit res aliqua preter
consideracionem intellectus indifferens ad sortem et platonem aut non. Si sic,
habeo propositum ; si non, ergo omnis res que est in piatone est distinguens ipsum
a sorte. Nam certum est quod res illa, que convenit soli sorti ita quod non platoni,
distinguit sortem a piatone. Ex hoc sequitur ultra inconveniens quod a sorte et
a piatone noil potest abstrahi aliquod commune univocum ; consequens falsum. ...»
(Fol. 8ra.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Natur, nicht ein Suppositum, angenommen ; also muß notwendigerweise

im Menschen etwas Nichtsinguläres existieren. 1 :— Nach Boëthius
gehören die Genera und Spezies zu den Substanzen und damit zu den
Res extra animam ; denn was in der Seele besteht, ist Akzidenz. Die

spezifische Natur besteht also extra animam. — Ohne extramentale
Existenz des Universalen hätte die Wissenschaft ihren realen Charakter

eingebüßt. — Jede Definition von universalen Wesenheiten bezeichnet
ein Res extra animam. — Das zwei realen Individuen spezifisch
Gemeinsame, Nichtsinguläre, kann keine bloße Intention darstellen,
weil sonst auch das, von denen es als Übergeordnetes ausgesagt wird,
die Individuen, Intentionen sein müßten. — Das Genus generalissimum
kann keine Intentio, sondern nur eine Res sein. — In unmittelbaren
negativen Propositionen kann die Verneinung sich nicht auf Begriffe
beziehen ; auf die Dinge aber nur, wenn ein bestimmtes Sein, z. B.

Quantität in sich « communis », von den singulären Quantitäten
verschieden ist. — Ohne Ausnahme einer realen, nicht-numerischen Einheit
unterscheiden sich Plato und Sortes in gleicher Weise wie Sortes und
ein Stein. 2

Der vielfältige und reich gegliederte Autoritätsbeweis, der vor
allem Aristoteles und Porphyrius berücksichtigt, gibt seine Ergebnisse
in folgenden Formulierungen : « Ergo universale est res extra animam. »

— « Ergo universalia sunt in re extra. » — « Oportet quod universale
sit in rerum natura. » — « Species et individuum non sunt eadem res. »—
« Ergo et illud est in pluribus, cuius primo sunt tales (sc. singulares)
proprietates et hoc est natura communis, non singularis. » — « Natura
non producit nisi rem extra animam. Ergo universale est ens extra
animam. » — « Ergo est aliqua res, in qua conveniunt individua ; sed

non est illa res singularis ergo est universalis. » 3

2. Harclays Kritik an dem Realismus des Doctor subtilis.

In einer generellen Widerlegung sucht der Oxforder Kanzler
zunächst den Grundgedanken der skotistischen Universalienlehre, die
Annahme einer physischen Existenz der Natura communis durch
zahlreiche der Vernunft und der Autorität entnommenen Argumente als

1 Fol. 8ra.
2 Fol. 8rb.
3 Fol. 8va.
Divus Thomas.



50 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

verfehlt nachzuweisen. Denn in diesem Gedanken liegt der Schwerpunkt,

das eigentliche Problem in der Universalienlehre ; um ihn dreht
sich der ganze Streit. Deshalb hat Harclay nur diesen Gedanken aus
dem Ganzen der skotistischen Universalienlehre herausgehoben und
auf ihn als das eigentliche Bezeichnende und Grundlegende alles

hingeordnet. In der allgemeinen Widerlegung zieht er aber auch die
andern Lehrpunkte des Duns Skotus heran, bzw. knüpft an sie an.
Sie berühren vor allem das Verhältnis von allgemeiner Natur und
individueller Differenz, die Art der Communität und des zwischen
Natur und individueller Proprietät bestehenden Unterschiedes. Nach

Harclay nimmt Skotus in jedem Individuum neben dem Prinzip der

allgemeinen Natur noch ein besonderes für die Singularität an. Beide

Prinzipien sind real verschieden ; während das erstere durch sich selbst

nicht-numerisch, allgemein und indifferent ist, ist letzteres durch sich
selbst singulär und zugleich das Prinzip für die Singularität der

spezifischen Natur. Denn die beiden in sich real verschiedenen

Prinzipien der allgemeinen Natur und individuellen Proprietät gehen
in dem Individuum eine innere Verbindung ein, sodaß durch das

Hinzutreten der individuellen Differenz die allgemeine Natur kontrahiert

und dadurch zur bestimmten singulären, von allen andern
Individuen numerisch verschiedenen Einzelnatur wird. Diese

Verbindung ist nach Harclay eine notwendige und unlösbare, insofern
die Natur nie ohne Singularität, aber auch nie in Verbindung mit
einer andern Singularität bestehen kann. Aus einer solchen Verbindung
folgert der Kanzler, daß die Natur, wie er sagt, die individuelle
Proprietät determiniere. In der Confirmatio zum ersten Beweis heißt es :

Die menschliche Natur des Sortes kann nicht mit der singulären
Differenz des Plato verbunden sein, und deshalb determiniert sie sich

die individuelle Proprietät des Sortes. Zweifellos liegt diesem Ausdrucke
der Gedanke zugrunde, daß die Notwendigkeit und Unlöslichkeit einer

Verbindung der spezifischen Natur mit einer ganz bestimmten Singularität

sich nur erklären lasse, wenn in der Natur als solcher bereits
ein Prinzip angenommen werde, das eine bestimmte Singularität auf
sich hinordne. Das Determinare sibi aliquid wäre demnach eine von
der spezifischen Natur ausgehende Determination einer individuellen
Differenz zu dieser ganz bestimmten Singularität, z. B. des Sortes,

durch die letztere zur Sorteitas wird, die unlöslich und notwendig mit
der menschlichen Natur des Sortes verbunden ist und bleibt.

Harclay glaubt nun, daß die Annahme einer notwendigen Ver-



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

bindung von allgemeiner Natur und individueller Differenz einerseits
und einer indifferenten Natur andererseits einen Widerspruch in sich
schließe. Denn die erste Annahme fordere eine von der Natur
ausgehende Determination einer Singularität zu dieser ganz bestimmten
individuellen Proprietät ; eine solche Determination zur bestimmten
Singularität aber könne ein an sich indifferentes Prinzip nicht leisten,
dazu brauche man ein Prinzip, das schon in sich singulär sei.

Was, so führt der Beweis aus, die Sorteitas sich so determiniert,
daß diese in keinem andern als in Sortes gefunden werden kann, das

ist nicht allgemeiner und indifferenter als Sortes oder die Sorteitas
selbst. Könnte es nämlich in einem andern als Sortes gefunden
werden, so wäre es nicht notwendig mit diesem verbunden. Wäre es

aber allgemeiner und indifferenter als Sortes, so könnte es an sich

ebensogut in einem andern als Sortes sein. — Die menschliche Natur
des Sortes oder jene menschliche Natur, die in Sortes ist, determiniert
sich nun ihre Singularität, die Sorteitas so, daß eben dieselbe Natur
nicht in Plato gefunden werden kann. Also ist die menschliche
Natur des Sortes nicht allgemeiner und' indifferenter als Sortes oder
die Sorteitas selbst.

Der zur Verstärkung des Beweises herangezogene Gedanke knüpft
an die vom Gegner selbst vertretene Lehre an, daß die Quantität
nicht das Individuationsprinzip für eine Substanz abgeben könne,
sondern umgekehrt die Quantität durch die Substanz in ihrer
Individualität bestimmt werde. Wenn nun, sagt Harclay, die Substanz
des Sortes das Prinzip ist, das eine Quantität erst zu der des Sortes

determiniert, sodaß diese sich nie in Plato finden kann, so kann sie

das nur bewirken, wenn sie selbst schon individuell ist. Wie kein
indifferentes Prinzip eine differenzierte, determinierte Leistung begründet,

so kann auch eine aus sich allgemeine und indifferente Natur
ihrem Begriffe nach nicht das bestimmende Prinzip dafür sein, daß

eine Quantität gerade die dieses bestimmten Individuums und nicht
die eines andern ist ; andernfalls wäre sie eben nicht mehr indifferent. —

Ahnlich steht es mit der menschlichen Natur und ihrer Singularität.
Wie der Gegner aus der Tatsache, daß die Substanz des Sortes nie
unter der Quantität des Plato sich finden kann, folgert, daß die
Substanz ihre Quantität von sich aus zu der des Sortes determiniert, so

folgert Harclay aus der Tatsache, daß die menschliche Natur des

Sortes nie mit der individuellen Proprietät des Plato vereinigt werden

kann, das andere, daß die menschliche Natur des Sortes von sich aus



52 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

eine Singularität zu ihrer eigenen macht. Deshalb muß sie selbst aus
sich singular sein. 1

Im zweiten Beweise untersucht Harclay das Verhältnis zweier in
zwei verschiedenen Individuen existierenden, aber kraft eigener
Prinzipien indifferent bleibenden Naturen. Sind die menschlichen Naturen
in Plato und Sortes nach ihrem eigenen Sein, durch das sie ja von
den Singularitäten real unterschieden und indifferent sind, nun ein
und dasselbe Sein oder sind sie in sich numerisch verschieden —
Unmöglich kann ein und dieselbe menschliche Natur ungeteilt in Plato
und Sortes existierén. Abgesehen davon, daß eine solche Annahme

gegen die Autorität des Kommentators verstoße, ergäben sich aus ihr
auch die unannehmbaren Konsequenzen, daß mit der Vernichtung

1
« Primo sic probo, quo in in sorte non est aliqua res universalis vel magis

indifférons quam sortes. Accipio sorteitatem sortis et eius humanitatem ; inter
ista per te est distinccio rcalis, ita quod humanitas est communior quam sorteytas
sua. Contra : illud, quod déterminât sibi sorteitatem et sortem, non est communior
et indifferentior quam sit sor vel sorteitas ; illud probo statim. Ego volo dcter-
minare sibi aliquid, quando hoc est coniunctum sibi in esse et non separatur ab
eo nec potest coniungi cum alio ; tunc unum déterminât sibi aliud. Tunc est pro-
posicio accepta plana. Illud quod ita déterminât sibi sortem quod non invenitur
in alio quam in sorte, illud non est communior quam sortes. Planum est ex
opposito. Si enim in alio a sorte posset inveniri, non esset necessario coniunctum
cum sorte. Sed si esset communior quam sortes eo ipso posset inveniri in alio
quam in sorte. — Modo accipio minorem. Sed humanitas sortis vel ilia humanitas
que est in sorte, ita déterminât sibi sorteitatem quod ilia humanitas eadem numéro
non invenitur in platone. Ergo humanitas sortis non est communior quam sortes.

Confirmatur hec racio similiter per dicta partis adverse. Ipsi enim arguunt
sic ad probandum quod quantitas non est principium individuacionis.
Substancia sortis déterminât sibi liane quantitatem sortis ita quod impossibile est
substanciam sortis inveniri sub quantitate platonis. Tunc quero utrum substancia
sortis que per naturam suam sibi déterminât quantitatem hanc, determinet sibi
earn per aliquam racionem magis communem quam sit natura singularis vel per
naturam minus communem quam natura speciei. Si primo modo, certum est quod
non est possibile. Nam per naturam, communiorem vel indifferentiorem quam
natura singularis non determinatur aliquid ad unum suppositum magis quam ad
alterum. Tunc enim eo ipso non esset indifférons. Ergo substancia sortis, si determinet

sibi quantitatem sortis hanc oportet quod hoc sit per racionem substancie
singularem et minus communem quam substancia hominis in communi. Ergo
substancia sortis in se habet singularitatem per quam déterminât sibi quantitatem
hanc. Videtur quod si racio hec aliquid valeat, valebit in proposito. Nam
in sorte per te est humanitas res differens a sorteitate, cui supervenit sorteitas
distinguens et contrahens ipsam sicud substancia sortis est res alia a quantitate
sua que posterius venit sibi. Et sicud substancia sortis, ut tu accipis, non potest
inveniri sub quantitate platonis et ideo déterminât sibi quantitatem. hanc sortis,
eodem modo accipio ego, quod humanitas sortis non potest esse cum platoneitate
et ideo déterminât sibi sorteitatem. » (Fol. 8va/8vb.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 53

eines Individuums gleich die ganze Spezies vernichtet würde, sodann
daß in Christus und Judas die numerisch gleiche Natur existiere, und
ferner, daß durch einen einzigen Konsekrationsakt alles Brot der Erde
konsekriert würde. Also kann die menschliche Natur auch ohne Rücksicht

auf die individuellen Differenzen nicht als numerisch eine in
verschiedenen Individuen existieren, sondern nur als spezifisch gleiche,
aber numerisch verschiedene. Dann besteht aber zwischen Plato und
Sortes hinsichtlich ihrer menschlichen Natur keine größere Gleichheit
als hinsichtlich ihrer Singularitäten ; denn beide sind nur numerisch
verschieden. —- Es besteht deshalb kein Grund, anzunehmen, die
menschliche Natur sei ihrem Sein nach von dem individuellen Sein

eines Individuums verschieden und allgemeiner und indifferenter als
dieses.1

Der Kerngedanke des dritten Beweises ist dem des vorigen innig
verwandt : Die konkret existierenden Naturen in zwei Individuen
müssen ohne Rücksicht auf die später hinzutretenden individuellen
Differenzen schon in und durch ihr eigenes Sein verschieden sein,
sodaß die Setzung einer allgemeinen menschlichen Natur als einer vom
Individuum verschiedenen Realität überflüssig ist. — Die menschliche
Natur ist durch ihr eigenes Sein von Sortes, dessen Form sie ist, real
unterschieden, wie die Gegner behaupten ; dann ist sie aber sicherlich
durch ihr eigenes Sein noch viel eher von Plato, dessen Form sie nicht
ist, und in dem sie nicht ist, real verschieden, und umgekehrt ist die
menschliche Natur des Plato durch ihr eigenes Sein sicherlich von
Sortes unterschieden, wenn sie schon durch dasselbe von dem Indi-

1
« Secundo arguo sie : aeeipio humanitatem sortis ut est res distineta contra

sortern precise et humanitatem platonis ut est res distineta contra platonem
precise ; volo loqui de humanitatibus non coincludendo sortem et platoneitatem.
Quero utrum iste due humanitates sint una humanitas numéro vel due numéro
distincte secundum se. Primum est impossibile, quod humanitas una numéro in
se indivisa sit in sorte et piatone. Ulud liquet multis modis. Commentator
dicit enim sic, quod unum numéro impossibile est esse in pluribus. Sed de auctori-
tate eius nulla mihi cura. — Alio modo probatur. Tunc enim deus non posset
adnichilare sortem cum humanitate sua nisi adnichilaret platonem ; et tunc
sequitur quod cum hie panis in Sacramento altaris convertitur in corpus Christi
converteretur omnis panis in mundo hoc est omnis paneitas, quod est contra
lidem et eadem humanitas numéro esset in Christo et in Juda, quia Christus
assumpsit humanitatem et non suppositum hominis. — Ergo non est eadem
humanitas numéro ; ergo specie tantum et tunc non magis convenit sortes et
plato in humanitate quam in sorteitate et platoneitate, quia sortes et plato
difierunt numéro tantum. Ergo frustra ponitur humanitas res alia a sorte ut sit
magis universalis quam sortes. » (Fol. 8vb.)



54 fie Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

viduum Plato verschieden ist. — Sortes und Plato haben also, ganz
abgesehen von allen individuellen Proprietäten, in sich schon etwas,
durch das sie hinreichend voneinander unterschieden weiden. Diese
Verschiedenheit muß wenigstens eine numerische sein ; denn eine

geringere gibt es nicht. Die Annahme einer allgemeinen und indifferenten

Natur ist deshalb zwecklos.1
In seinem vierten Beweise gegen Skotus Lehre beschäftigt sich

Harclay mit der Natur des zwischen spezifischer Natur und individueller
Differenz bestehenden realen Unterschiedes. Ebenso, wie dieser seiner

Natur nach kein spezifischer oder generischer sein kann, kann er auch
kein numerischer sein. Sonst ergäbe sich die widersinnige Konsequenz,
daß zwischen der menschlichen Natur des Sortes und dessen
Individualität derselbe Unterschied bestünde wie zwischen Sortes und Plato ;

denn der numerische Unterschied kennt keine Grade. Außerdem
würde eine bloß numerische Verschiedenheit zwischen spezifischer
Natur und individueller Proprietät eine spezifische Gleichheit der
beiden voraussetzen, was unmöglich ist. 2

Der fünfte Beweis baut den zuletzt gegebenen Gedanken weiter

1
<t Preterea 3 0 sic probo quod softes et plato distinguuntur per humanitatem

in re sieud in sorteitatem et platoneitatem et per sonsequens frustra ponitur
humanitas res alia a sorte ut sit communior quam sortes. Probacio assumpti :

Accipio humanitatem sortis distinctam contra sortem per te et eodem modo
humanitatem platonis distinctam contrà platoneitatem et compara humanitatem
sortis ad platonem et platoneitatem. Dico sic, humanitas sortis per naturam
propriam secundum quam distinguitur a sorte distinguitur realiter a platone et
platoneitate. Ulud est certum. Si enim humanitas sortis realiter distinguitur a
sorte, cuius est forma in quo est, multo magis secundum se distinguitur a platone,
cuius non est nec in quo est. — Eodem modo humanitas platonis secundum
naturam humanitatis, qua distinguitur contra platoneitatem, distinguitur realiter
multo magis a sorte. Ergo sortes et plato habent in se res, quibus sufficienter
distinguuntur ab invicem prêter sortem et platoneitatem. Sed illa distinccio
(différencia adminus numeralis est ; minor enim esse non potest. Ergo pone
quod humanitas sortis et humanitas platonis sint alie res a sorte et a platone,
ita erit distincta per humanitates suas sicud per sortem et platoneitatem. Ergo
frustra ponitur humanitas communis magis quam sor. » (Fol. 8vb/9ra.)

2 « Arguo sic : Accipio humanitatem sortis ; ilia distinguitur realiter a sorte.
Ergo et sor et sua humanitas différant vel numéro tantum vel specie vel genere.

Non specie nec genere, planum est ; ergo numéro tantum et ex hoc multa sequuntur
absurda, ut videtur. Primo, quod humanitas sortis et sortes tantum différant
quantum différant sortes et plato, quia polo numéro différant utrobique et iij
sola différencia numerali non est gradus. Preterea aliud inconveniens sequitur
ex eodem. Nam sortes et humanitas sortis numéro différant tantum ; ergo
conveniunt in aliquo communi secundum speciem. ...» (Fol. 9ra.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 55

aus und zeigt, daß in dem inneren Aufbau des realen Seins ein
Processus in infinitum unvermeidlich wäre.1

In sachlicher Hinsicht bedeuten die nachfolgenden zwei Beweise

recht wenig ; eine größere Bedeutung kommt vor allem dem 6. für
die Interpretation der Harclay'schen Auffassung von Skotus Lehre zu,
da aus ihm klar ersichtlich wird, in welche Ordnung die Natura
communis verlegt wurde. Im ersten Teile des Argumentes vertritt
Harclay den Gedanken, daß eine reale Verschiedenheit von spezifischer
Natur und Suppositum auf die Prinzipien des physischen Seins beider
zurückwirke und die Prinzipien der physischen Substanz « Mensch »,

d. i. deren Materie und Form, numerisch verschieden sein müßten von
der Materie und Form der Substanz « Sortes ».

2 — Ein besonderes

Interesse darf auch der achte Beweis beanspruchen. Das Argument
lautet : « Der Schluß : Sortes est homo ; homo est communis ; ergo
sortes est communis » wäre (unter Voraussetzung der Lehre von der
Natura communis) unbedingt richtig. Denn hier liegt kein Fehlschluß

vor wie in jenem : « Sor est homo ; homo est species ; ergo sor est

species. » In ersterem wird nicht wie in letzterem der Mittelbegriff
variiert. Denn in dem Satze Sor est homo bezeichnet homo ein
wirkliches Sein außerhalb der Seele, während in dem Satze : « Homo
est species », homo als Intention in der Seele genommen wird. Infolgedessen

wird der Mittelbegriff variiert und kommt der Fehlschluß der

Äquivokation zustande ; denn dieses Wort « Homo » bezeichnet in
äquivoker Weise einmal eine reale Natur und dann eine Intention in
der Seele. Das ist aber nicht der Fall, wenn man sagt : « Sor est Homo » ;

denn was hier ausgesagt wird, nämlich das Mensch-Sein, ist ein
wirkliches, von Sortes verschiedenes Sein ; dieses aber ist durch die Natur
eben jenes Seins, durch das es von Sortes ausgesagt wird, allgemein

1
« Pretcrea i° potest argui quod erit processus in infinitum in entibus

realibus, quod inconveniens videtur. ...» (Fol. 9ra.)
2 «... Modo res quam significat homo est totaliter alia res a re, quam signi-

ficat homo lies : sortes), ita quod nichil est in uno quin realiter distinguatur
ab alio ; ergo totum a toto. Probacio, sortes est substancia composita ex materia
et forma et homo significat substanciam compositam ex materia et forma. Et
tunc quero utrum eadem materia numéro est in sorte et in homine et similiter
de forma unius et forma alterius, utrum sint eadem secundum numerum. Si
eadem secundum numerum arguo ex eadem materia secundum numerum et ex
eadem forma secundum numerum non résultat nisi idem compositum numéro.
Certum est ; ergo substancia composita, quam significat homo est eadem numéro
cum substantia composita, quam significat sortes, ergo sortes et homo una res
secundum numerum quod est contra opinionem. » (Fol. 9ra/rb.)



56 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

(und indifferent) nach des Gegners Lehre. Somit wird der Mittelbegriff

in gleichem Sinne genommen und ist die Schlußfolgerung eine

gute.1
Endlich sieht Harclay in der Lehre von der aktuellen Indifferenz

der realen Natur eine schwere Gefahr für die Reinheit der Lehre von
Gott. Durch die Annahme einer indifferenten realen Natur sollte ja
die reale Ähnlichkeit der Individuen der gleichen Spezies (und nach

einigen auch des gleichen Genus) erklärt werden. Auf theologisches
Gebiet übertragen, würde dieses Prinzip zur Leugnung der Einfachheit
des göttlichen Wesens führen. Denn es besteht eine, wenn auch

schwache, so doch reale Ähnlichkeit zwischen Gott und seiner Kreatur ;

so wird die Weisheit analog dem Geschöpfe und Gott zugeschrieben.
Das, worin Gott und Geschöpf übereinkommen, kann naturgemäß
nicht die göttliche Natur sein ; also muß noch etwas anderes als die

göttliche Natur in Gott bestehen. — Das dem Schöpfer und Geschöpf
gemeinsame Sein könnte natürlich weder Gott noch Geschöpf sein und
stünde deshalb in der Mitte zwischen dem ungeschaffenen und
geschaffenen Sein. 2

Die Schlußfolgerung aus diesen Beweisen ist die strikte
Verwerfung jeglicher aktuellen Universalität oder Communität eines
extramentalen Seins der physischen Ordnung. « Ergo nullo modo universale

potest esse ens extra animam. » 3

1 « Preterea ista deduccio est bona necessario : sortes est homo, homo est
communis, ergo sortes est communis ; nec potest dici quod est fallacia accidentis
ut hic : sortes est homo, homo est species, ergo sortes est species. Non est hic
variacio medii sicud ibi. Cum enim dicitur : sor est homo, significat veram rem
extra animam, sed cum dicitur : homo est species, accipitur homo pro intencione
in anima et est medium variatum, immo vera fallacia aquivocacionis, quia homo
est lies : idest) hec vox equivoce significat naturam realem et intencionem in
anima ; non sic ex parte ista. Nam sic dicendo : sor est homo, homo qui hic
predicatur est vera res alia a sorte et illa eadem res omnino est ex natura illius
rei, per quam predicatur de sorte, communis ex natura rei per te ; ergo per
eandem racionem homo predicatur de sorte et subicitur platoni, ergo medium
uniforme, ergo deduccio bona. » (Fol. ç>rb.)

2 « Preterea 70 (statt 90) potest argui sic. Probo quod sequitur incon-
veniens maximum in theologia et rei veritate secundum istam. Sequitur enim
quod deus non est simplex, sed compositus. Nam deus et creatura ex natura
rei sine omni comparacione intellectus analogantur in aliquo tercio. Nam sapiencia
analogice dicitur de creatura et de deo ergo conveniencia illa est ex natura
rei licet tenuis et tunc arguo : impossibile est quod deus conveniat cum
creatura realiter et distinguatur ab eo per eandem omnino rem. ...»

« Item secundum sequitur similiter, quod res illa puta sapiencia in qua
convenit deus cum creatura nec est creatura nec deus. ...» (Fol. 9rb.)

3 Fol. 9rb.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 57

Den Vernunftbeweisen gliedert Harclay mehrere z. T. sehr

weitschichtig behandelte Autoritätsbeweise an. Für die Gesamtbeurteilung
der Kritik des Oxforder Kanzlers und ihres Ergebnisses haben diese

keine große Bedeutung. Dagegen scheint es zweckmäßig, die beiden

ersten Beweise in ihrem Grundgedanken hier vorzulegen.
Die Stelle, in der Johannes Damascenus erklärt, wie die Gemeinsamkeit

der Natur bei Gott und den Geschöpfen zu verstehen sei,

dient Harclay zu einer zweifachen Schlußfolgerung : Hierin ist klar
enthalten, daß bei den Geschöpfen die Gemeinsamkeit der Natur nicht
im realen, sondern nur im ideellen Sein besteht ; außerdem aber
beweise der Damascener, daß zwei individuelle Naturen nicht erst
durch die individuellen Eigentümlichkeiten, sondern schon durch ihr
eigenes Sein einander unterschieden werden, weshalb man bei ihnen
nicht nur von zwei Individuen, sondern auch von zwei Menschen und
zwei Lebewesen reden könne.1

Zu dem Worte des Aristoteles : Universale aut nihil aut posterius
est, bemerke Averroës, die Definitionen der Genera und Species seien

nicht Definitionen extramental existierender universeller Wesenheiten

(rerum), sondern solche extramental existierender partikulärer Dinge ;

erst der Intellekt verleihe ihnen die Universalität. Dem könne man
nicht entgegenhalten, der Kommentator nehme hier das Universale
im Sinne Piatons, der diesem eine von den singulären Dingen
unabhängige extramentale Existenz zuschreibe. Ein solches Universale sei

freilich für unsere Erkenntnis ein posterius und werde auch nicht durch
die Definition bezeichnet. — Harclay sieht in dem oben angegebenen
Texte des Kommentators mehr zum Ausdruck gebracht. Wenn man
auch, so sagt er, den ersten Teil desselben noch als Verwerfung eines

Universalen im Sinne Piatons nehmen könne, so sei doch im zweiten
klar gesagt, daß die Definitionen Dinge bezeichneten, die extramental
existierten und in sich partikulär seien. Das Sein, das die Definitionen
bezeichneten, sei kein universales, sondern ein singuläres Sein der
Außenwelt. 2

1 « In ista auctoritate habetur expresse quod in creaturis communitas non
est in re, sed in sola racione et probat Damascenus, quia due ypostases non tantum
différant per proprietatem, sed in se et ideo secundum (erg. eum) dicuntur
non tantum duo individua, sed eciam duo hommes, duo animalia. ...» (Fol. 9va.)

2 « Preterea Aristoteles primo de Anima: Animal aut universale aut nichiJ
aut posterius est. Commentator commento exponens hoc dicit sie : Aristoteles
per hoc verbum demonstrat quod non opinatur quod diffiniciones generum et
specierum sunt diffiniciones rerum universalium existencium extra animam, sed



58 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Durch diese Ausführungen Harclays wird auch seine

Schlußfolgerung aus den Vernunftbeweisen näher erläutert. Die dort
ausgesprochene Abweisung jeglicher extramentalen Existenz des Universalen

bedeutet also nicht nur eine energische Zurückweisung des

platonischen Ultrarealismus, der dem Universalen eine eigene, von den

Individuen losgelöste Existenz zuwies, sondern verwirft auch die
extramentale Existenz eines indifferenten und universalen Seins in den

Einzeldingen. In diesen besteht nichts, was nicht in sich singular wäre.

sunt diffiniciones rerum particularium extra intellectual, sed intellectus est qui
agit in eis universalitatem.

Si forte dicatur quod universale ibi accipitur pro intencione in anima, non
pro re extra vel alio modo dicetur forte quod accipit ibi commentator universale
separatum a singularibus sicud opinatus est plato et tale posterius est quantum
ad cognicionem nostram et talis non est diffinicio secundum quod dicit commentator,
istud non solvit.

Plane est auctoritas in oppositum. Duo dicit commentator > dicit enim primo
quod per illud verbum intelligit Aristoteles quod diffiniciones specierum
non sunt rerum universalium existencium extra animam sed rerum particularium
extra intellectum et si enim prima particula posset glossari per opinionem
platonis, ut dicatur verum est, diffiniciones non sunt universalium existencium
extra modo quo plato posuit separata a singularibus, possunt tarnen esse universalium

in singularibus existencium, occurrit huic secunda particula affirmât
enim ilia, quod diffinicio est rerum particularium existencium extra animam. Ergo
manifeste dicit quod res signata per diffinicionem est res tantum particularis. »

(Fol. çva.)


	Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

