Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay
Autor: Kraus, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Universalienlehre
des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in ihrer Mittelstellung zwischen skotistischem Realismus
und ockhamistischem Nominalismus.

Von Dr. Johannes KRAUS, Professor am Priesterseminar in Mainz,

In seinem aufschlufreichen Buche iiber den Sentenzenkommentar
Peters de Candia hat der um die Erforschung der Philosophiegeschichte
des Mittelalters so hochverdiente Kardinal Ehrle ' ein lebensvolles Bild
von den schweren geistigen Kdmpfen zwischen Realismus und Nomina-
lismus im XIV. und XV. Jahrhundert entworfen und die ganze tiefe
Zerrissenheit und Zerkliiftung des geistigen Lebens an den damaligen
Universititen aufgezeigt. Ehrle hat es schmerzlich beklagt, dall wir
noch so wenig iiber das Werden der nachher so intensiv vorstolenden
und so michtig sich entfaltenden Richtungen und Lehren wissen. « Noch
hat uns niemand die Wandlung erklirt, welche in der Franziskaner-
schule von Bonaventura iiber Richardus de Mediavilla zu Skotus
fithrte. ... Ferner, wie ist in derselben Franziskanerschule die Ent-
wicklung iiber Franziskus Maronis und Petrus Aureoli zu Wilhelm
Ockham zu erkldren ? Wie konnte es bei den Dominikanern neben
einem Hervius, einem Johann Regina von Neapel und einem Thomas
von Sutton einen Johann Quidort von Paris, einen Eckehart, einen
Durandus, Petrus de Palude und Robert Holkot geben ? Wie kam die
sehr beachtenswerte Augustinerschule von Agidius von Rom iiber
Gerhard von Siena, Thomas von StraBburg zu einem Gregor von
Rimini ? »2 — Noch tiefer aber mag man, wenigstens hinsichtlich des
Universalienproblems, das doch bei den damaligen Kémpfen im Vorder-
grund stand und den Richtungen ihren Namen gab, es bedauern, dal3

v Franz Kard. Ehvle S. J., Der Sentenzenkommentar Peters von Candia, des
Pisaner Papstes Alexanders V. Ein Beitrag zur Scheidung der Schulen in der
Scholastik des vierzehnten Jahrhunderts und zur Geschichte des Wegestreites.
Franziskanische Studien, Beiheft 9. Miinster, Westf. 1925.

2 Ebds. 3.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 37

wir bis jetzt noch nicht zu einer klaren und einheitlichen Erkenntnis
des wahren Sinnes und der ideengeschichtlichen Bedeutung dieses
Jahrhunderte durchziehenden geistigen Ringens gekommen sind. Zu
allen Zeiten hat es nicht an solchen gefehlt, die dem Kampfe, den am
Ausgange des Mittelalters Realismus und Nominalismus um das Univer-
sale fiihrten, jede sachliche Grundlage aberkennen wollten und so die
ideengeschichtliche Bedeutung auf ein Mindestmaf} herabdriickten. Das
Urteil Gersons, des langjihrigen Kanzlers der Pariser Universitit, auf
das Ehrle so energisch hinweist, wire, wenn es die ganze Wahrheit
sagte, geradezu vernichtend ; weil es dem so tief eingreifenden Ringen
eigentlich jeden Sinn abspricht. Fiir Gerson ist es kein Kampf um
philosophische Werte, um Wahrheit, sondern nur ein Kampf um Worte
und um Rechtbehaltenwollen. Fiir die Universalienfrage spricht Gerson
es offen aus, daB3 eine Einigung leicht zustande kidme, wenn nur die
Wahrheitsliebe iiber die Streitsucht gestellt werde.! Unsachliche
Momente, vor allem die Zugehorigkeit zu einer bestimmten Schule,
wiirden vielfach den Ausschlag fiir die Stellungnahme in den einzelnen
Streitfragen geben. * Einen wichtigen, ja sogar den Hauptgrund fiir die
Gegensitzlichkeit der Meinungen sieht der Pariser Kanzler in der
ungesunden Neuerungssucht, die lieber gleich neue Losungen sucht, ehe
noch die alten verstanden wurden 3, die deshalb auch die alten hervor-
ragenden und bewihrten Denker und Theologen wie Bonaventura und
Alexander von Hales « begraben sein lif3t », um neueren Lehren und
Lehrern zu folgen 4, und der es mehr auf stilistische Formen denn auf

L Lectio secunda : Penitemini, consideratio septima, in : Johannis de Gerson
opera, IV. pars, Paris 1521 (Ed. Parvus und Regnault) f. 35ra, H: « Ita forte
contrarietas de realibus, an sint res distincte vel non, concordaretur ex facili apud
illos qui non tam contendere quam verum querere parati sunt. »

2 Ibid. Tertia consideratio. f. 33va, X : « Videbimus protinus secundum
varietatem ordinum varietates affectionum et gustuum : his indignantibus et contra
niti paratis ; aliis congratulantibus atque faventibus : ut vel dominum Hugolinum
vel de Tarentasia mox intuebimur mutata esse omnia versa vice mortalium. Hec
nonne sunt indicia et vanitatis quedam vestigia singularitate intrinsecus et palliata
extrinsecus : umbra veritatis afficit et non aut nuda aut sola veritas adamatur. »

3 Ibid. Secunda lectio : « Hanc esse magnam aut precipuam causam existimo ;
cur opiniones totiens revertuntur et mutantur. Mavult enim curiositas querere
invenienda quam inventa cum veneratione studiosa intelligere. »

1 Gerson, Epistola laudans melliflnam et igneam doctrinam domini Bona-
venture ..., Opera pars I. f. 107ra, P : « Et ecce proh dolor, doctores isti duo,
Ales et Bonaventura, videntur quasi sepulti cum illis, quorum non est memor
amplius, presertim in cordis amore. Extolluntur alii quidam, quorum sint utinam
nomina in libro vite. non enim studiosis invidemus ... »



38 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Wahrheit und Klarheit ankomme. ! Es verdient alle Beachtung, dal3
ein so griindlicher Kenner der Philosophiegeschichte des Mittelalters
wie Ehrle, das Urteil Gersons nicht nur hoch wertet, sondern erklirt,
dal} es in den Ergebnissen der modernen Forschung seine Bestitigung
erhalte. « Wer in miihsamer Arbeit aus den Schriften der berufensten
Vertreter des wvollentwickelten Nominalismus und anderen literar-
historischen Quellen sich ein Charakterbild desselben gebildet hat und
dann zu den Schriften Gersons greift, fithlt sich angenehm iiberrascht
und in seinen eben gewonnenen Anschauungen bekriftigt durch die
Schérfe; mit der dieser hochbegabte und christlich aufrechte Mann die
Schwichen und Fehler seiner literarischen Umwelt aufdeckt, welche,
wie er zuweilen ehrlich eingesteht, teilweise seine eigenen gewesen
waren.»2 — So sieht denn auch Ehrle selbst das innerste und all-
gemeinste Prinzip der nominalistischen Eigenart in einem ungesunden,
iibertriebenen Drang nach Neuem und Eigenem als solchen. ? Sein
vorsichtig abwigendes Urteil iiber die sachliche Unterlage und damit
die ideengeschichtliche Bedeutung der Universalienkdmpfe fallt er in
die Worte : « Man hat den Eindruck, daB3 auf diesen beiden Gebieten
(ndmlich der Universalienlehre und der Erkenntnistheorie) zwischen den
eigentlichen Anschauungen der beiden Parteien nicht die Gegensitzlich-
keit besteht, welche die Schirfe der Polemik vorauszusetzen scheint,
wie dies auch neuerdings von den sachverstindigsten Forschern aus-
gesprochen wurde. » 4 Ehrle bezieht sich im Schluf3satze wohl auf die
Interpretation, die P. Parth. Minges der skotistischen und De Wulf
der ockhamistischen Universalienlehre gab. Auch Peter de Candia
selbst glaubt, daB3 zwischen den beiden Universalienlehren des Skotus
und Ockhams keinerlei sachlicher Unterschied bestiinde und die Ver-
schiedenheit lediglich auf eine solche des Gesichtspunktes hinauslaufe.
Ockham betrachte die Universalien logisch, Skotus nehme sie meta-
physisch ; nur solche, die das nicht beriicksichtigten, glaubten filschlich,
Skotus schriebe das alles dem Dinge selbst zu. °

L Gerson, Lect. 1I, octava consider., Opera, IV. f. 35ra, J: « Verumtamen
apud multorum curiositatem tanta est iudicii corruptio, quale in me alias fuisse
non nego, quod latinitas aliqua wvel stylus eo iudicetur pulchrior, quo difficilior
et quo turgidior et ex consequenti vitior, eo elegantior appareat, cum longe aliter
sit. »

2 Ehrle, a. a. O. 345/1.

¢ Ebds. 110. 4 Ebds.

> Ebds. 61 : Ista ergo abstractio non est, quod in re extra sit ista natura
communis, sed (precise) in consideratione intellectus, ut ipsemet prima questione



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 39

Diese Urteile beleuchten grell die Tatsache, dall man frither und
heute in dem Kampfe, der Jahrhunderte hindurch hauptsichlich um
die Universalien mit der grof3ten Schirfe gefithrt wurde, keinen rechten
Sinn mehr finden konnte bzw. kann. Es ist deshalb durchaus verstiand-
lich, dal man das Charakteristische dieses Geistesringens nicht mehr
in der Stellung zur Universalienlehre, sondern in anderen, teils inhalt-
lichen, teils rein formalen Elementen sehen wollte. ! Mit Recht hebt
Geyer im Anschlusse an G. Ritter hervor, dal} ein solches Unterfangen
im Widerspruche zu dem allgemeinen Bewultsein der an dem Streite
Beteiligten stehe, die durchgehends die Erkenntnislehre und besonders
die Beantwortung des Universalienproblems als das wichtigste Unter-
scheidungsmerkmal der alten und der neuen Schule betrachteten. ®
Daran diirfte auch das Urteil Gersons, Peters de Candia, Wilhelms de
Rubione und einiger anderer nichts dndern.

Sicher trifft das Urteil Gersons, der in seiner Personlichkeit und
seiner Stellungnahme gegen die streitenden Parteien vielfach an den
hl. Bernhard von Clairvaux und dessen Stellungnahme gegen die Dialek-
tiker erinnert 3, nicht auf die Philosophie der Minner zu, die am
Anfange der Bewegung standen und ihr durch ihre Ideen den Antrieb
gaben, namlich Skotus und Ockham. Kraftvoll hat neuerdings Et. Gilson
in einer Abhandlung iiber Skotus und dessen Verhiltnis zu Avicenna
hervorgehoben, dafi die Erkenntnis- und Universalienlehre des Doctor
subtilis sich von der des hl. Thomas trotz Beibehaltung des alten
aristotelischen Schemas grundlegend unterscheide ; dabei komme Skotus

quodlibeti dicit, quod universale nihil est preter singulare. Et istum modum
investigandi habuerunt communiter metaphysici perscrutatores, ut Avicenna in illa
communi auctoritate, que allegatur de ipso 5° Metaphysice equinitas est tantum
equinitas etc. Et si dicatur, quod secundum hoc in re non est diffeventia inter
Ockam et Scotum, absque dubio verum est, sed est differentia in modo investigandi.
Unus namque procedit loice et alius metaphysice. Verumtamen aliqui sine funda-
mento loyce studentes doctvinam Doctoris subtilis, divulgabant, non intelligentes
modum perscrutandi Doctoris subtilis, quod sic ex parte rei intelligebat, quod non
est verum. (Sperrdruck durch Ehrle.)

! Dazu FEhvle, a. a. O. 108/f.; Dr. Jos Koch, Durandus de Sto. Portiano,
BGPMA., hrg. von M. Grabmann, XXVI[I, Miinster, Westf. 1927, 2/f. ; Uberwegs
Grundril3 der Geschichte der Philos. II. Teil: Die patristische und scholastische
Philosophie, 11. Aufl.,, hrg. von Dr. Bernh. Geyer, Berlin 1928, 586.

2 Geyer, a. a. O. 386.

3 Cf. dazu : Joh. Gerson, Opera, I, f. 1071tb, R : « Egregie dudum mihi tunc
adolescentulo dixit unus in theologia doctor et famatissimus, dum quesiverit
inquit aliquis si prescindatur essentia divina ab intellectu divino, quid est illa
essentia : dic quod est deus et quod non est deus. ... Hoc est sententialiter
argumenti beati Bernardi contra Gilbertum. ... »



40 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

zu seiner Lehre nicht etwa aus Neuerungssucht, sondern weil er glaube,
gerade so am besten und leichtesten augustinische Gedanken beibehalten
zu konnen. ' Gegen Landry verteidigt Longpré den « Traditionalismus »
des Duns Skotus. Nachdriicklichst betont er dabei auch die funda-
mentale Verschiedenheit des skotistischen Realismus vom ockhami-
stischen Nominalismus. * — Was Ockham angeht, so braucht man nur
seine das Universalienproblem behandelnden Quistionen zu lesen, und
man wird den Kontrast zwischen der peinlichen Genauigkeit, mit der
Ockham die Gedanken des Gegners mit oft weitliufigen Zitaten zu-
sammenstellt, und der Art, wie die Gegner nach Gerson damals vor-
gingen, in seiner ganzen Schirfe empfinden.

Der Universalienstreit war wenigstens in seiner Grundlage und in
seinem Kerne durchaus kein Kampf sich gegenseitig befehdender Minner,
sondern ein Kampf widerstreitender Ideen ; er war sachlich orientiert :
ein Ringen um philosophische Wahrheit. Das hinderte freilich nicht,
dafl im weiteren Verlaufe des Streites Neben- und Folgeerscheinungen
sich einstellten, bedauerliche Auswiichse, Ubertreibungen und Ab-
irrungen in der Problemstellung vorkamen, die Gerson richtig gesehen
und beurteilt hat. Aber hinter diesen Erscheinungen stand das Problem
selbst, das am Ausgangspunkte des Kampfes von den Gegnern in ruhiger
Sachlichkeit behandelt, und dessen Tragweite und Bedeutung auch in
der Folgezeit immer wieder von den fithrenden Geistern erkannt wurde.
Dabei standen die Parteien aber nicht auf dem Kampffelde der Logik,
sondern der Metaphysik ; besonders fiir die Realisten war das Univer-
salienproblem ein durch und durch metaphysisches Problem, und zwar
dasjenige, das im Mittelpunkt der Metaphysik stand, und dessen Losung
deshalb auch naturnotwendig bei anderen Fragen, insbesondere der
Erkenntnis- und natiirlichen Gotteslehre sich auswirken muBte. Wie
alle diese Fragen bei Ockham mit seiner Losung der Universalienfrage
kausal zusammenhingen, hat P. Manser in seiner tiefgriindigen Abhand-
lung : « Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIII. Jahrhundert » treffend
dargetan. ® In gleicher Weise ist das durch Gilson fiir Skotus geschehen 4

1 Et. Gilson, Avicenne et le point de départ de Duns Scot, in: Archives
d’histoire et littéraire du moyen éage, t. II, Paris 1927, 89-1350.

2 P. Ephr. Longré O.F.M., La Philosophie du B. Duns Scot, Extrait des
Etudes Franciscaines, Paris 1924, 168/f.; den Nachweis der Traditionstreue des
Skotus, ebds. 228-279.

3 P. G. Manser, im Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theologie,
hrg. v. Evnst Commer, XXVII, Paderborn 1913, 291-305 ; 405-437.

4 Gilson, a. a. O.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 41

und kommt neuerdings wieder in einem Artikel P. Ol. Lacombes in
der Revue thomiste zum Ausdrucke.! Weil alle diese Fragen ihrer
Natur nach in einem inneren und deshalb notwendigen Zusammenhange
mit der Universalienlehre stehen, mufite die Losung des Universalien-
problems auch fiir die tibrigen Fragen Konsequenzen nach sich ziehen,
die im Laufe der Geschichte sich auswirkten, auch dann, wenn vielleicht
der einzelne sie inkonsequenterweise nicht ziehen wollte.

Eine tiefere ideengeschichtliche Einsicht in die philosophischen
Stromungen des XIII.-XV. Jahrhunderts kann sich nur auf eine
klarere Erkenntnis der Eigenart und Tendenz der Universalienlehre
bei Skotus und Ockham, den « Schulhduptern » der am heftigsten sich
befehdenden Richtungen, aufbauen. Die Ansichten beider Philosophen
sind ebenso sehr die festen Stiitzpunkte fiir eine ideengeschichtliche
Beurteilung dieser Periode, als sie anderseits Ziel- und Ausgangspunkt
fiir die Erkenntnis und Erklirung eines geschichtlichen Werdeprozesses
darstellen.

Eine wesentliche Forderung erfuhr die philosophiegeschichtliche
Erforschung jener Periode durch die ErschlieBung der Harclayforschung
durch P. Pelster. Der verdienstvolle und erfolgreiche Forscher hat
selbst auf den von Harclay ausgehenden Einflu und dessen Bedeutung
hingewiesen. * Fiir das Universalienproblem, das ja hier niher behandelt
werden soll, bietet die dritte Quidstion des Codex Borghes. 171 der
Vaticana : « Utrum universale significet aliquam rem extra animam
aliam a singulari vel supposito » ? die Moglichkeit, den Entwicklungs-
gang der Universalienlehre von Skotus zu Ockham klarer als bisher
zu erkennen.

Schon durch ihren dufleren Aufbau gibt sich die genannte Quiistion
als eine eingehende Kritik an Skotus’ Universalienlehre zu erkennen.
Fol. 7vb-8va entwickelt Harclay die Anschauung des Doctor subtilis
und dhnlich gerichteter Philosophen mit ihrer Begriindung. Fol. 8va
bis rora folgt die generelle Widerlegung dieser Ansicht mit einer ab-
schlieBenden Konklusion, die als unmittelbare Konsequenz aus den
Gegengriinden sich ergibt und dann noch durch zwei weitere Konfir-
mationen verstirkt wird. Daran schlieft sich rora-rzrb die Antwort

L P. Olivier Lacombe, La critique des théories de la connaissance chez Duns
Scot, in Revue thomiste, 35. Jahrg. Saint-Maximin 1930, 24-47.

2 Pelster Franz, P.S. J., Heinrich von Harclay, Kanzler von Oxford, und
seine Qudstionen, in Miscellanea Francesco Ehrle, I, Rom 1924, 307-356. Zum
Einflusse Harclays, cf. ebds. 355/f.



42 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

auf die vom Gegner vorgebrachten Argumente. Aus diesem Aufbau ist
klar ersichtlich, daf3 Harclays Zielsetzung mehr negativ gerichtet ist ;
sie will eine bestimmte Ansicht zuriickweisen. Das bringt den Nachteil
mit sich, dal wir Harclays eigne Ansicht aus den in den Antworten
und Gegengriinden zerstreut und oft nur andeutungsweise enthaltenen
Bruchstiicken mithsam zusammensuchen miissen. Anderseits aber birgt
sie den Vorteil, dal sie uns klarer Ausgangs- und Zielpunkt, das eigentlich
Unterscheidende, die Tendenz beider Anschauungen herausstellt und so
das Zuriickbiegen und Vorwirtsdringen, die Entwicklung der Lehren
deutlicher sichtbar macht.

Besonders giinstig ist der Umstand, dall Ockham in seinem
Sentenzenkommentar das Ergebnis der Harclays'schen Untersuchung
ihrerseits wieder der Kritik unterzieht. So ist zunichst einmal die
dullere Verbindungslinie von Skotus zu Ockham hergestellt. Es wird
sich aber auch zeigen, daf der Inceptor venerabilis in seiner Kritik
die bei Harclay hervortretende Tendenz weiterfithrt und das Element
des Universalbegriffes, das Harclay Skotus gegeniiber mit duBerster
Schirfe betont hatte, nun iibersteigert. So haben wir wenigstens fiir
eine kleine Periode der Philosophiegeschichte eine geschlossene, liicken-
lose Entwicklung vor uns, in der jede Stufe in der vorhergehenden
ihren Ansatz- und Ausgangspunkt hat, etwas von ihr inhaltlich heriiber-
nimmt und doch durch Einfiihren eines neuen Momentes iiber die
Vorstufe hinausfiihrt.

I. Harclays Kritik an der Universalienlehre
des Doctor Subtilis.

1. Die Darlegung der skotischen Universalienlehre
and ihrer Begriindung durch Harclay.

Die Philosophen des ausgehenden XIII. und angehenden XIV. Jahr-
hunderts trafen in der Universalienfrage eine ganz anders gerichtete
Problemstellung an, als wir sie heute kennen. Die Realitit der Univer-
salien, auf die wir heute im Gegensatz zu den spitern nominalistischen
Anschauungen abstellen, wurde damals kaum mehr in Frage gestellt.
Nicht daf die Universalien real seien, sondern wie diese Realitit zu
denken und welches ihr Fundament sei, stand im Brennpunkt der
damaligen Kontroversen, die erst durch die extreme Losung Ockhams
wieder eine andere Zielsetzung erfuhren. So begegnet uns das Problem



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 43

z. B. bei Siger von Brabant, der wiederholt erklirt : Das Universale
sei nur ein Verstandesbegriff !, wozu Mandonnet treffend bemerkt,
Siger und sein Gegner seien Konzeptualisten nur im Sinne der allge-
meinen Theorie, die dem Universale eine objektive, also extramentale
Existenz abspreche. Die Frage, die zwischen beiden ventiliert werde,
gehe auf die Feststellung, was eigentlich der universale Begriff bezeichne.
Nach Siger erkenne der Geist das Singulire sub ratione universalitatis
und deshalb bezeichne der Universalbegriff die partikuliren Dinge,
insofern sie in universaler Form erkannt seien. ? « Homo ergo ab intel-
lectu habet, quod sit universale.»?® Die Frage geht also auf den
Existenzmodus des Universalen. Am klarsten und deutlichsten ist diese
Problemlage in der Formulierung Olivis gekennzeichnet : « Anuniver-
salia sint in individuis suis secundum suam universalitatem an tantum
in intellectu ? »* Dieselbe Zielsetzung hat auch die Frage Heinrich
von Harclays : « Utrum universale significet aliquam rem extra animam
aliam a singulari vel supposito. » 3 Der Ausdruck « Res extra animam »
ist keineswegs im Sinne einer inhaltlichen Wertung des Universal-
begriffes zu deuten, sondern geht auf die Existenzweise des Universale.
Die Frage bedeutet: Ist das, was dem Universalbegriffe entspricht,
etwas, was in der extramentalen, physischen Ordnung von dem Singu-
laren oder Suppositum verschieden ist und als solches existiert ? Den
Gegensatz zur Res extra animam bildet dann nicht das rein logische
Ens rationis oder ein «Figmentum» dem keinerlei extramentale
Realitit zukommt, sondern die Res in intellectu oder res intellecta. In
Harclays Quistion steht von dem Universale nur das eine zur Unter-
suchung, ob die Universalitit der Res nur im Intellekt oder auch
schon vor ihrer Erfassung durch den Intellekt in der konkreten
phvsischen Ordnung zugesprochen werden mufi. Sollte aber noch
irgend ein Zweifel gegen die Richtigkeit dieser Auffassung der Problem-
stellung bestehen, so wird er durch die vollste Klarheit gewédhrende

L Sigeri de Brabantia, Quaestiones logicales, hrg. v. P. P. Mandonnet O. P.,
Siger de Brabant et I'’Averroisme latin au XIIIme siécle, II. Teil, Louvain 1908, 58.

? Mandonnet, a. a. O. I. Teil. 2. Aufl. Louvain 1911, 116/f.

3 Quaestionen zu De Anima ; in Codex latin. Monac. 9559, f. 75, v. mitgeteilt
durch M. Grabmann, in : Neuaufgefundene Qudstionen Sigers zu Aristoteles, in
Miscellanea Ehrle I, 122.

4 Fr. Petrus Olivi O. F. M., Quaestiones in secundum librum sententiarum,
q. 13, hrg. v. P. Bern. Jansen S. J. Quaracchi 1922, I. Bd. 231.

5 Codex Vatic. Borghes. 171, f. 7vb; dieser Codex wird fiir Harclays’
Anschauungen immer zitiert werden.



44 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Formulierung der Problemlésung behoben. Die zur Diskussion stehende
Frage beantwortet ein quidam doctor dahin, dall schon vorgingig zu
jeder Verstandestitigkeit in dem konkreten Dinge irgendwelche Gemein-
samkeit und Indifferenz bestehe.' Nun sind aber Communitas und
Indifferentia Seinsweisen des Universalen als solchen, die gerade seine
Universalitit ausmachen. Somit wird in dem konkreten Dinge eine,
wenn auch noch unvollkommene, so doch wirklich vorhandene, aktuell
gegebene Universalitit angenommen, noch bevor der Verstand sich
irgendwie betdtigt hat. Die Universalitit ist nicht mehr Erkenntnis-
modus, sondern Existenzmodus eines konkreten Seins der physischen
Ordnung. Das bestitigt unzweifelhaft, dafl es sich in dem ganzen
Problem uicht so sehr um die Realitit des Universalen als um die
Realitit der Universalitat handelt.

Nach Olivis Zeugnisse vertrat nur eine Minderheit die Ansicht,
dafl dem Dinge aullerhalb des Intellektes schon eine Universalitit
zukomme ; die bedeutendere Mehrheit sprach den Universalien die
Universalitit nur im Intellekte zu.? Der quidam doctor, der Harclay
wohl als hervorragendster Vertreter dieser Minderheit gilt, ist unzweifel-
haft der scharfsinnige Franziskaner Duns Skotus. Das ergibt sich
nicht nur aus einem inhaltlichen Vergleiche der von Harclay wieder-
gegebenen Ansicht mit der wahren Lehre des Doctor subtilis, sondern
auch aus der Tatsache, dall der Oxforder Kanzler in der Begriindung
dieser Lehre an erster Stelle eine geschlossene Gruppe von 7 Beweisen
bietet, die er gegen die nachfolgenden durch die Bemerkung abgrenzt :
« Ista sunt, que possunt extrahi ex dictis magistri Johannis Scoti pro
ista materia. » ® Es sind das — den 3. ausgenommen — im wesentlichen
die Beweise, die Duns Skotus zum Erweise der Natura communis in
Ox. IT d. 3 q. T und Metaphysik VII q. 13 und 18 heranzieht. Sie
seien hier in ithrem Grundgedanken wiedérgegeben.

1. Beweis: In jedem Genus gibt es nach Aristoteles eine erste
Einheit als MalB alles dessen, was in dem Genus sich findet. Diese
erste Einheit mul} einerseits real sein wie das, was gemessen wird,
und anderseits kann sie nicht eine numerische sein, da kein singulires
Ding Mal} seiner selbst ist. Folglich gibt es eine reale Einheit, die als

1 Cod. Vat. Borghes. 171, f. 7vb: « Arguit ergo pro ista opinione quid(am)
doctor probando quod in re sit aliqua communitas et indifferentia preter opera-
cionem intellectus. »

2 Olivi, a. a. O. S. 235.

3 Harclay, fol. 8ra.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 45

solche geringer ist als die individuelle. — In der Confirmatio wird
zur Begriindung der Realitdt dieser Einheit noch besonders hervor-
gehoben : Sie kann nicht rationis tantum sein, weil die Seinsvollkommen-
heit dessen, was Mal} ist, nicht hinter der des Gemessenen zuriick-
stehen kann, das ens rationis aber nicht die Seinsvollkommenheit des
ens reale hat.?!

2. Beweis : Weil eine reale Vergleichung eine reale (nicht-numerische)
Einheit voraussetzt, und eine solche Vergleichung in der Species moglich
ist, muf} es eine reale spezifische Einheit geben. -—— Beachtenswert
ist die Begriindung der Realitit dieser Einheit, weil sie in Gegensatz
zur generischen Einheit gestellt wird. Wiirde, so heillt es im Beweise,
eine rein begriffliche Einheit (rationis tantum) geniigen, dann gibe es
auch eine reale Vergleichung im Genus, was gegen die Autoritit des
Aristoteles versto3t. Denn die begriffliche Einheit ist beim Genus
ebensogroll als bei der Spezies, weil der im generischen Begriffe
erfate Inhalt als solcher in der Seele ebenso einheitlich ist als der
Inhalt des spezifischen Begriffes. ?

3. Beweis : Thm kommt in verschiedener Hinsicht eine besondere
Bedeutung zu. Im Aufbau der Beweise fiir die These der extramentalen
Realitit der Communitas bildet er den Ubergang zu den rein
logischen nicht mehr Skotus zugehérigen Beweisen und zeigt, dal
diese in einer gewissen Einheit mit den erstern gesehen wurden. Sodann
it dieser Beweis einen Riickschlufl auf die Art der realen Communitit
zu und fithrt so tiefer in das Verstindnis der Harclay’schen Inter-
pretation von Skotus Universalienlehre ein ; weiterhin darf auch hervor-

! « Primo sic: secundum philosophum in omni genere est unum primum
quod est metrum et mensura aliorum in illo genere, 10. metaphysice. Sed unitas
illa mensure et mensurati est unitas realis extra animam ... illa unitas non est
numeralis ; idem enim numero non mensurat seipsum ; ergo minor unitas quam
unitas numeralis et tamen realis.

Confirmatur : Condicio mensure inquantum est mensura entis realis non
potest esse ens rationis ... quia condicio mensure (C. mensura), inquantum men-
sura, est condicio perfectionis. Sed ens rationis imperfectius est ente reali ...
ergo non est unitas rationis tantum.» (Fol. 7vb.)

2 « Unitas secundum quam fit comparacio realis, est unitas realis; sed

unitas specifica est huius ... ergo est unitas realis ... ; si enim ad comparacionem
faciendam sufficeret unitas racionis tantum, ita posse(t) esse comparacio secundum
genus sicud secundum speciem ; consequens falsum. ... Probacio consequencie :

Nam in rei veritate in genere est unitas racionis tanta sicud in specie. Nam con-
ceptus in mente (cod. hat in ente) vel intencio in anima generis est tam una
sicud intencio speciei. » (Ibid.)



46 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

gehoben werden, dal der Oxforder Kanzler seine eigene Anschauung
hauptsdchlich in der Antwort auf diesen 3. Beweis entwickelt. Der
Beweis lautet : « In dem Satze: ,Sortes ist ein Mensch¢ oder dem
andern : ,Der Mensch ist ein Lebewesen‘ liegt eine Wesensaussage
eines Hoheren von einem Niederen vor. Ich frage nun: Bezeichnet
,Mensch¢ dieselbe Sache wie Sortes oder eine andere. Wenn ersteres,
dann liegt nur eine Aussage ein und desselben von sich selbst vor,
nicht aber eine Aussage eines Hoheren vom Niederen. Wollte man
sagen, das, was ausgesagt wird, bezeichnet nicht eine Sache, insofern
sie ein Hdoheres, Ubergeordnetes darstellt, sondern nur einen Begriff
des Verstandes, so steht dem die Unmdglichkeit entgegen, ein ens
rationis wesenhaft von einem ens reale auszusagen. » !

4. Beweis : Die reale Ahnlichkeit in qualitativem Sein setzt eine
Einheit voraus, die weder rein begrifflich, noch rein numerisch sein
kann ; das erstere nicht wegen der Realitit der dhnlichen Dinge, das
zweite nicht wegen der bei jeder Ahnlichkeit erforderten Vielheit von
Dingen, die einander dhnlich sind. ®

5. Beweis : Ahnlich wie der dritte ist auch der vorliegende
Beweis fiir die Auffassung sowohl der Realitit als auch der Univer-
salitit oder Communitdt des realen Seins recht aufschluBreich. Er
geht von der Behauptung aus, da3 das primire Objekt eines einzigen
Aktes der sinnlichen Wahrmehmung, z. B. eines einzigen Sehaktes,
Einheit und Realitit besitzen miisse. Einheit sei erfordert, weil eben
jedes Erkenntnisvermégen ein primidres und addquates Objekt habe.
Real miisse dieses Objekt sein, weil der Sinn nur die Res extra animam
erkenne. « Aber die Einheit eines Sinnesobjektes kann keine singuldre
sein, also ist sie eine universale ; folglich besteht ein Commune in der
AuBlenwelt. » Die hier geforderte Nichtsingularitit wird folgender-

1 « Hic est predicacio in quid superioris de inferiori : sor est homo vel, homo
est animal. Tunc quero, utrum homo significet eandem rem quam sor vel aliam.
Si eandem omnino, tunc est tantum predicacio eiusdem de se et numquam pre-
dicacio superioris de inferiori in quid. Si dicat quod illud quod predicatur non
significat aliquam rem inquantum est superius, sed mentis conceptum tantum,
contra impossibile, quod ens racionis predicetur in quid de ente reali.» (Fol. 7vb.)

2 « Similitudo in qualitatem super aliquam unitatem fundatur. ... Sed illa
unitas non est numeralis. Nam idem non est simile sibi; ergo oportet quod sit
minor unitas quam unitas numeralis. Et est unitas realis, non racionis tantum ;
nam tunc album et nigrum possint esse similia quia unum racionis est commune
utrique. — Item quia similitudo non dependet ab anima nec a racione. Ergo
nec unitas, supra quam fundatur similitudo, dependet a racione wvel ab
intellectu ; ergo est unitas realis.» (Fol. 7vb/8ra.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 47

mafen bewiesen : Jedes Objekt eines Erkenntnisvermoégens wird nur
erkannt, insofern das primdre Objekt sich in ihm findet ; denn «das
primdre Objekt enthilt virtuell alle andern Objekte. Aber kein Sinnes-
objekt in singulirer Einheit ist den andern Objekten so gemeinsam,
daBl es wvon diesen ausgesagt werden kann.» — Kein singuldres
Objekt enthidlt virtuell die andern, ebensowenig, wie eine singulire
weille Farbe die andere enthdlt. «Also kann kein Ding mit (nur)
singulidrer Einheit Gegenstand eines Sehaktes sein.» — Zur gleichen
Konklusion fithrt eine andere Uberlegung. Verméchte das Sehvermdgen
ein singulires Objekt zu erkennen, z. B. einen Sonnenstrahl, der
morgens scheint, so koénnte er diesen auch von einem andern, der
mittags scheint, unterscheiden, was aber nicht der Fall ist. Also
erkennt auch der Sinn das Singulire nicht.! In der nachfolgenden
Confirmatio wird nachdriicklichst hervorgehoben : « Ergo primum
objectum sensus visus erit unum universale et est reale. » 2

6. Beweis : Durch die Generation entsteht eine reale Verdhnlichung
zwischen dem Erzeuger und dem Erzgugten; deshalb muB auch die
der Ahnlichkeit zugrunde liegende Einheit real sein. Da die Ahnlichkeit
eine Mehrzahl von Ahnlichem fordert, kann auch die sie begriindende
Einheit keine numerische, singulire sein. Also gibt es eine reale,
geringere und indifferentere Einheit als die individuelle. 2

1 « Unius actus sentiendi puta visus est unum objectum primum et reale
objectum. ... Nam primo universaliter omnis potencia (C. proposicio!) cognos-
citiva habet unum objectum primum et adequatum. Ergo et potencia cognos-
citiva visiva habet similiter. Sed secundum quod illud objectum sit reale extra
animam probatur: nam sensus non cognoscit nisi rem extra animam. ... Sed
unitas objecti sensus non potest esse unum singulare, ergo unum universale vel
commune. Ergo commune est in re. Probacio ... primo, quia nullum objectum
cognoscitur a potencia cognoscitiva nisi virtute primi objecti, quia continetur
sub primo objecto vel quia illnd primum objectum continet virtualitate alia
objecta secundana. Sed nullum unum singulare objectum visus est commune
(C. communis) communitate predicacionis objectis aliis visus; non continet unum
objectum singulare in virtute reprehensitiva aliud objectum sicud una albedo
non continet aliam. Ergo nullum singulare unum potest esse objectum visus. —
Item ad idem ... sed sensus visus non potest distinguere unum singulare ab
alio singulari et hoc probatur multipliciter. Primo sic: Nam tunc visus posset
distinguere inter radios solares quos videt ut dicat quod sunt duo, quod non est
verum. Estimat enim visus, quod idem sit radius in mane et meridie, cum tamen
non sit idem in rei veritate, sed alius et alius numero. Ergo visus non discernit
unum singulare ab alio singulari; ergo non cognoscit singulare. » (Fol. 8ra.)

Z Fol. 8ra.

3 «In generacione unica generans et generatum assimilantur in forma
que est principium quo generacionis et in forma que est terminus ad quem genera-



48 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

7. Beweis : Wire nur die numerische Einheit real, dann miillte
auch jeder reale Unterschied ein rein numerischer sein; folglich
bestiinde zwischen.Sortes und einem Steine kein grofferer realer Unter-
schied als zwischen Sortes und Plato. !

Diesen 7 Argumenten fiigt Harclay noch ein neues an, das, wie
er sagt, wohl dem Sinne nach Skotus zugeschrieben werden koénne :
« Ich nehme Sortes und Plato. Nun frage ich: Ist in Sortes etwas,
das unabhingig von jeder Betitigung des Intellektes Sortes und Plato
gegeniiber indifferent ist, oder nicht 7 Wenn ja, so liegt das vor, was
in der Behauptung angenommen wurde ; wenn nein, so wiirde folgen,
dal3 alles, was an Sein in Plato ist, diesen von Sortes unterscheide.
Denn sicherlich unterscheidet etwas, was nur dem Sortes, nicht auch
dem Plato zukommt, den ersteren von letzterem ; daraus folgte ferner,
daBl von den beiden, Sortes und Plato, nichts univok Gemeinsames
abstrahiert werden konne, was sicher falsch ist. » 2

Damit schliefit Heinrich von Harclay den Beweis, wie dieser sich
ihm bei Skotus darbietet. Es folgen noch 8 weitere Vernunft- und
mehrere Autorititsbeweise. Auffallend ist darin die vollkommene Ver-
wischung des Unterschiedes von logischer, physisgher und metaphy-
sischer Ordnung. Aus allen drei Ordnungen werden Beweise fiir die
Begriindung der Realitit des Universalen gleichwertig herangezogen.
Gleichwohl ist etwas grundsitzlich Neues in keiner Hinsicht gegeben.
Sie konnen deshalb nur mehr andeutungsweise behandelt werden :
Nach katholischer Glaubenslehre hat Christus nur die menschliche

cionis cx parte geniti. Sed ista assimilacio est in re ex natura rei, certum est.
Ergo unitas super quam fundatur ista assimilacio erit in re ex natura rei. Sed
assimilacio ista non est in aliqua re singulari, quia secundum singularitatem sunt
primo diversa. Ergo oportet quod ista unitas sit in re aliqua indifferentiori quam
sit res singularis. » (Fol. 8ra.)

1 «Si omnis unitas realis sit unitas numeralis tantum, ergo omnis diversitas
realis est diversitas numeralis (Cod. : realis) tantum. Ergo cum inter sortem et
lapidem sit diversitas realis, illa erit numeralis tantum et inter sortem et
platonem est diversitas numeralis tantum. Ergo tanta diversitas inter sortem et
platonem quanta inter sortem et lapidem.» (IFol. 8ra.)

2 « Preterea 7. (!) potest argui ex dictis eiusdem doctoris multum prohabiliter
sic. Accipio sortem et accipio platonem. Quero utrum in sorte sit res aliqua preter
consideracionem intellectus indifferens ad sortem et platonem aut non. Si sic,
habeo propositum ; si non, ergo omnis res que est in platone est distinguens ipsum
a sorte. Nam certum est quod res illa, que convenit soli sorti ita quod non platoni,
distinguit sortem a platone. Ex hoc sequitur ultra inconveniens quod a sorte et
a platone non potest abstrahi aliquod commune univocum ; consequens falsum. . .. »
(Fol. 8ra.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 49

Natur, nicht ein Suppositum, angenommen ; also muf3 notwendiger-
weise im Menschen etwas Nichtsingulires existieren. ! — Nach Boéthius
gehoren die Genera und Spezies zu den Substanzen und damit zu den
Res extra animam ; denn was in der Seele besteht, ist Akzidenz. Die
spezifische Natur besteht also extra animam. — Ohne extramentale
Existenz des Universalen hitte die Wissenschaft ihren realen Charakter
eingebiillt. — Jede Definition von universalen Wesenheiten bezeichnet
ein Res extra animam. — Das zwei realen Individuen spezifisch
Gemeinsame, Nichtsinguldre, kann keine bloBle Intention darstellen,
weil sonst auch das, von denen es als Ubergeordnetes ausgesagt wird,
die Individuen, Intentionen sein miifiten. — Das Genus generalissimum
kann keine Intentio, sondern nur eine Res sein. — In unmittelbaren
negativen Propositionen kann die Verneinung sich nicht auf Begriffe
beziehen ; auf die Dinge aber nur, wenn ein bestimmtes Sein, z. B.
Quantitit in sich « communis », von den singuliren Quantititen ver-
schieden ist. — Ohne Ausnahme einer realen, nicht-numerischen Einheit
unterscheiden sich Plato und Sortes in gleicher Weise wie Sortes und
ein Stein. ?

Der vielfiltige und reich gegliederte Autorititsbeweis, der vor
allem Aristoteles und Porphyrius beriicksichtigt, gibt seine Ergebnisse
in folgenden Formulierungen : « Ergo universale est res extra animam. »
— « Ergo universalia sunt in re extra.» — « Oportet quod universale
sit in rerum natura.» — « Species et individuum non sunt eadem res.»—
« Ergo et illud est in pluribus, cuius primo sunt tales (sc. singulares)
proprietates et hoc est natura communis, non singularis. » — « Natura
non producit nisi rem extra animam. Ergo universale est ens extra
animam. » — « Ergo est aliqua res, in qua conveniunt individua ; sed
non est illa res singularis ... ergo est universalis. » 3

2. Harclays Kritik an dem Realismus des Doctor subtilis.

In einer generellen Widerlegung sucht der Oxforder Kanzler zu-
nichst den Grundgedanken der skotistischen Universalienlehre, die
Annahme einer physischen Existenz der Natura communis durch zahl-
reiche der Vernunft und der Autoritit entnommenen Argumente als

L Fol. 8ra.
2 Fol. 8rb.
3 Fol. 8va.

Divus Thomas. 4



50 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

verfehlt nachzuweisen. Denn in diesem Gedanken liegt der Schwer-
punkt, das eigentliche Problem in der Universalienlehre ; um ihn dreht
sich der ganze Streit. Deshalb hat Harclay nur diesen Gedanken aus
dem Ganzen der skotistischen Universalienlehre herausgehoben und
auf ibn als das eigentliche Bezeichnende und Grundlegende alles hin-
geordnet. In der allgemeinen Widerlegung zieht er aber auch die
andern Lehrpunkte des Duns Skotus heran, bzw. kniipft an sie an.
Sie beriihren vor allem das Verhiltnis von allgemeiner Natur und
individueller Differenz, die Art der Communitit und des zwischen
Natur und individueller Proprietit bestehenden Unterschiedes. Nach
Harclay nimmt Skotus in jedem Individuum neben dem Prinzip der
allgemeinen Natur noch ein besonderes fiir die Singularitit an. Beide
Prinzipien sind real verschieden ; wihrend das erstere durch sich selbst
nicht-numerisch, allgemein und indifferent ist, ist letzteres durch sich
selbst singuldr und zugleich das Prinzip fiir die Singularitit der
spezifischen Natur. Denn die beiden in sich real verschiedenen
Prinzipien der allgemeinen Natur und individuellen Proprietit gehen
in dem Individuum eine innere Verbindung ein, sodall durch das
Hinzutreten der individuellen Differenz die allgemeine Natur kontra-
hiert und dadurch zur bestimmten singuliren, von allen andern
Individuen numerisch verschiedenen Einzelnatur wird. Diese Ver-
bindung ist nach Harclay eine notwendige und unlésbare, insofern
die Natur nie ohne Singularitit, aber auch nie in Verbindung mit
einer andern Singularitit bestehen kann. Aus einer solchen Verbindung
folgert der Kanzler, dall die Natur, wie er sagt, die individuelle Pro-
prietit determiniere. In der Confirmatio zum ersten Beweis heilit es :
Die menschliche Natur des Sortes kann nicht mit der singulidren
Differenz des Plato verbunden sein, und deshalb determiniert sie sich
die individuelle Proprietiit des Sortes. Zweifellos liegt diesem Ausdrucke
der Gedanke zugrunde, daf3 die Notwendigkeit und Unléslichkeit einer
Verbindung der spezifischen Natur mit einer ganz bestimmten Singu-
laritiat sich nur erkliren lasse, wenn in der Natur als solcher bereits
ein Prinzip angenommen werde, das eine bestimmte Singularitit auf
sich hinordne. Das Determinare sibi aliquid wire demnach eine von
der spezifischen Natur ausgehende Determination einer individuellen
Differenz zu dieser ganz bestimmten Singularitit, z. B. des Sortes,
durch die letztere zur Sorteitas wird, die unléslich und notwendig mit
der menschlichen Natur des Sortes verbunden ist und bleibt.
Harclay glaubt nun, dafl die Annahme einer notwendigen Ver-



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 51

bindung von allgemeiner Natur und individueller Differenz einerseits
und einer indifferenten Natur andererseits einen Widerspruch in sich
schliefe. Denn die erste Annahme fordere eine von der Natur aus-
gehende Determination einer Singularitit zu dieser ganz bestimmten
individuellen Proprietit ; eine solche Determination zur bestimmten
Singularitit aber kénne ein an sich indifferentes Prinzip nicht leisten,
dazu brauche man ein Prinzip, das schon in sich singulir sei.

Was, so fiithrt der Beweis aus, die Sorteitas sich so determiniert,
dall diese in keinem andern als in Sortes gefunden werden kann, das
ist nicht allgemeiner und indifferenter als Sortes oder die Sorteitas
selbst. ... Konnte es ndmlich in einem andern als Sortes gefunden
werden, so wire es nicht notwendig mit diesem verbunden. Wire es
aber allgemeiner und indifferenter als Sortes, so kénnte es an sich
ebensogut in einem andern als Sortes sein. — Die menschliche Natur
des Sortes oder jene menschliche Natur, die in Sortes ist, determiniert
sich nun ihre Singularitit, die Sorteitas so, dafl eben dieselbe Natur
nicht in Plato gefunden werden kann. Also ist die menschliche
Natur des Sortes nicht allgemeiner und indifferenter als Sortes oder
die Sorteitas selbst.

Der zur Verstirkung des Beweises herangezogene Gedanke kniipft
an die vom Gegner selbst vertretene Lehre an, dafi die Quantitit
nicht das Individuationsprinzip fiir eine Substanz abgeben konne,
sondern umgekehrt die Quantitit durch die Substanz in ihrer Indi-
vidualitdt bestimmt werde. ... Wenn nun, sagt Harclay, die Substanz
des Sortes das Prinzip ist, das eine Quantitit erst zu der des Sortes
determiniert, sodal3 diese sich nie in Plato finden kann, so kann sie
das nur bewirken, wenn sie selbst schon individuell ist. Wie kein
indifferentes Prinzip eine differenzierte, determinierte Leistung begriin-
det, so kann auch eine aus sich allgemeine und indifferente Natur
ihrem Begriffe nach nicht das bestimmende Prinzip dafiir sein, dal
eine Quantitit gerade die dieses bestimmten Individuums und nicht
die eines andern ist ; andernfalls wiire sie eben nicht mehr indifferent. —
Ahnlich steht es mit der menschlichen Natur und ihrer Singularitit.
Wie der Gegner aus der Tatsache, daf} die Substanz des Sortes nie
unter der Quantitit des Plato sich finden kann, folgert, dal die Sub-
stanz ihre Quantitit von sich aus zu der des Sortes determiniert, so
folgert Harclay aus der Tatsache, dall die menschliche Natur des
Sortes nie mit der individuellen Proprietit des Plato vereinigt werden
kann, das andere, dafl die menschliche Natur des Sortes von sich aus



52 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

eine Singularitit zu ihrer eigenen macht. Deshalb mul} sie selbst aus
sich singuldr sein. ! ‘

Im zweiten Beweise untersucht Harclay das Verhiltnis zweier in
zwel verschiedenen Individuen existierenden, aber kraft eigener Prin-
zipien indifferent bleibenden Naturen. Sind die menschlichen Naturen
in Plato und Sortes nach ihrem eigenen Sein, durch das sie ja von
den Singularititen real unterschieden und indifferent sind, nun ein
und dasselbe Sein oder sind sie in sich numerisch verschieden ? —
Unmoglich kann ein und dieselbe menschliche Natur ungeteilt in Plato
und Sortes existierén. Abgesehen davon, dall eine solche Annahme
gegen die Autoritit des Kommentators verst6lle, ergiben sich aus ihr
auch die unannehmbaren Konsequenzen, dal mit der Vernichtung

1 ¢ Primo sic probo, quo in in (!) sorte non est aliqua res universalis vel magis
indifferens quam sortes. Accipio sorteitatem sortis et eius humanitatem ; inter
ista per te est distinccio realis, ita quod humanitas est communior quam sorteytas
sua. Contra : illud, quod determinat sibi sorteitatem et sortem, non est communior
et indifferentior quam sit sor vel sorteitas ; illud probo statim. Ego volo deter-
minare sibi aliquid, quando hoc est coniunctum sibi in esse et non separatur ab
€0 nec potest coniungi cum alio ; tunc unum determinat sibi aliud. Tunc est pro-
posicio accepta plana. Illud quod ita determinat sibi sortem quod non invenitur
in alio quam in sorte, illud non est communior (!) quam sortes. Planum est ex
opposito. Si enim in alio a sorte posset inveniri, non esset necessario coniunctum
cum sorte. Sed si esset communior quam sortes eo ipso posset inveniri in alio
«quam in sorte. — Modo accipio minorem. Sed humanitas sortis vel illa humanitas
que est in sorte, ita determinat sibi sorteitatem quod illa humanitas eadem numero
non invenitur in platone. Ergo humanitas sortis non est communior quam sortes.

Confirmatur hec racio similiter per dicta partis adverse. Ipsi enim arguunt
sic ad probandum quod quantitas non est principium individuacionis. ... Sub-
stancia sortis determinat sibi hanc quantitatem sortis ita quod impossibile est
substanciam sortis inveniri sub quantitate platonis. Tunc quero utrum substancia
sortis que per naturam suam sibi determinat quantitatem hanc, determinet sibi
cam per aliquam racionem magis communem quam sit natura singularis vel per
naturam minus communem quam natura speciei. Si primo modo, certum est quod
non est possibile. Nam per naturam, communiorem vel indifferentiorem quam
natura singularis non determinatur aliquid ad unum suppositum magis quam ad
alterum. Tunc enim eo ipso non esset indifferens. Ergo substancia sortis, si deter-
minet sibi quantitatem sortis hanc oportet quod hoc sit per racionem substancie
singularem et minus communem quam substancia hominis in communi. Ergo
substancia sortis in se habet singularitatem per quam determinat sibi quantitatem
hanc. ... Videtur quod si racio hec aliquid valeat, valebit in proposito. Nam
in sorte per te est humanitas res differens a sorteitate, cui supervenit sorteitas
distinguens et contrahens ipsam sicud substancia sortis est res alia a quantitate
sua que posterius venit sibi. Et sicud substancia sortis, ut tu accipis, non potest
inveniri sub quantitate platonis et ideo determinat sibi quantitatem hanc sortis,
eodem modo accipio ego, quod humanitas sortis non potest esse cum platoneitate
et ideo determinat sibi sorteitatem. » (IFol. 8va/8vb.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 53

emes Individuums gleich die ganze Spezies vernichtet wiirde, sodann
daf in Christus und Judas die numerisch gleiche Natur existiere, und
terner, daB3 durch einen einzigen Konsekrationsakt alles Brot der Erde
konsekriert wiirde. Also kann die menschliche Natur auch ohne Riick-
sicht auf die individuellen Differenzen nicht als numerisch eine in
verschiedenen Individuen existieren, sondern nur als spezifisch gleiche,
aber numerisch verschiedene. Dann besteht aber zwischen Plato und
Sortes hinsichtlich ihrer menschlichen Natur keine groflere Gleichheit
als hinsichtlich ihrer Singularititen ; denn beide sind nur numerisch
verschieden. — Es besteht deshalb kein Grund, anzunehmen, die
menschliche Natur sei ihrem Sein nach von dem individuellen Sein
eines Individuums verschieden und allgemeiner und indifferenter als
dieses. !

Der Kerngedanke des dritten Beweises ist dem des vorigen innig
verwandt : Die konkret existierenden Naturen in zwei Individuen
miissen ohne Riicksicht auf die spiter hinzutretenden individuellen
Differenzen schon in und durch ihr eigenes Sein verschieden sein,
sodal} die Setzung einer allgemeinen menschlichen Natur als einer vom
Individuum verschiedenen Realitit tiberfliissig ist. — Die menschliche
Natur ist durch ihr eigenes Sein von Sortes, dessen Form sie ist, real
unterschieden, wie die Gegner behaupten ; dann ist sie aber sicherlich
durch ihr eigenes Sein noch viel eher von Plato, dessen Form sie nicht
ist, und in dem sie nicht ist, real verschieden, und umgekehrt ist die
menschliche Natur des Plato durch ihr eigenes Sein sicherlich von
Sortes unterschieden, wenn sie schon durch dasselbe von dem Indi-

! «Secundo arguo sic : accipio humanitatem sortis ut est res distincta contra
sortem precise et humanitatem platonis ut est res distincta contra platonem
precise ; volo loqui de humanitatibus non coincludendo sortem et platoneitatem.
Quero utrum iste due humanitates sint una humanitas numero vel due numero
distincte secundum se. Primum est impossibile, quod humanitas una numero in
se indivisa sit in sorte et platone. Illud liquet multis modis. Commentator ...
dicit enim sic, quod unum numero impossibile est esse in pluribus. Sed de auctori-
tate eius nulla mihi cura. — Alio modo probatur. ... Tunc enim deus non posset
adnichilare sortem cum humanitate sua nisi adnichilaret platonem ... ; et tunc
sequitur quod cum hic panis in sacramento altaris convertitur in corpus Christi . ..
converteretur omnis panis in mundo hoc est omnis paneitas, quod est contra
fidem ... et eadem humanitas numero esset in Christo et in Juda, quia Christus
assumpsit humanitatem et non suppositum hominis. ... — Ergo non est eadem
humanitas numero ; ergo specie tantum et tunc non magis convenit sortes et
plato in humanitate quam in sorteitate et platoneitate, quia sortes et plato
differunt numero tantum. Ergo frustra ponitur humanitas res alia a sorte ut sit
magis universalis quam sortes. » (Fol. 8vb.)



54 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

viduum Plato verschieden ist. — Sortes und Plato haben also, ganz
abgesehen von allen individuellen Proprietiten, in sich schon etwas,
durch das sie hinreichend voneinander unterschieden werden. Diese
Verschiedenheit mull wenigstens eine numerische sein; denn eine
geringere gibt es nicht. Die Annahme einer allgemeinen und indiffe-
renten Natur ist deshalb zwecklos. ?

In seinem vierten Beweise gegen Skotus Lehre beschiftigt sich
Harclay mit der Natur des zwischen spezifischer Natur und individueller
Differenz bestehenden realen Unterschiedes. Ebenso, wie dieser seiner
Natur nach kein spezifischer oder generischer sein kann, kann er auch
kein numerischer sein. Sonst ergibe sich die widersinnige Konsequenz,
dafl zwischen der menschlichen Natur des Sortes und dessen Indivi-
dualitit derselbe Unterschied bestiinde wie zwischen Sortes und Plato ;
denn der numerische Unterschied kennt keine Grade. AuBerdem
wiirde eine bloll numerische Verschiedenheit zwischen spezifischer
Natur und individueller Proprietit eine spezifische Gleichheit der
beiden voraussetzen, was unmdoglich ist. *

Der fiinfte Beweis baut den zuletzt gegebenen Gedanken weiter

1 « Preterea 3° sic probo quod sortes et plato distinguuntur per humanitatem
in re sicud in (!) sorteitatem et platoneitatem et per sonsequens frustra ponitur
humanitas res alia a sorte ut sit communior quam sortes. Probacio assumpti :
Accipio humanitatem sortis distinctam contra sortem per te et eodem modo
humanitatem platonis distinctam contra platoneitatem et comparo humanitatem
sortis ad platonem et platoneitatem. Dico sic, humanitas sortis per naturam
propriam secundum quam distinguitur a sorte distinguitur realiter a platone et
platoneitate. Illud est certum. Si enim humanitas sortis realiter distinguitur a
sorte, cuius est forma in quo est, multo magis secundum se distinguitur a platone,
cuius non est nec in quo est. — Eodem modo humanitas platonis secundum
naturam humanitatis, qua distinguitur contra platoneitatem, distinguitur realiter
multo magis a sorte. Ergo sortes et plato habent in se res, quibus sufficienter
distinguuntur ab invicem preter sortem et platoneitatem. Sed illa distinccio
(differencia ?) adminus numeralis est; minor enim esse non potest. Ergo pone
quod humanitas sortis et humanitas platonis sint alie res a sorte et a platone,
ita erit distincta per humanitates suas sicud per sortem et platonecitatem. Ergo
frustra ponitur humanitas communis magis quam sor.» (Fol. 8vb/gra.)

2 « Arguo sic : Accipio humanitatem sortis ; illa distinguitur realiter a sorte.
... Ergo et sor et sua humanitas differunt vel numero tantum vel specie vel genere.
Non specie nec genere, planum est ; ergo numero tantum et ex hoc multa sequuntur
absurda, ut videtur. Primo, quod humanitas sortis et sortes tantum differunt
quantum differunt sortes et plato, quia solo numero differunt utrobique et in
sola differencia numerali non est gradus. ... Preterea aliud inconveniens sequitur
ex ecodem. Nam sortes et humanitas sortis numero differunt tantum ; ergo
conveniunt in aliquo communi secundum speciem. ... » (Fol. gra.)



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 55

aus und zeigt, dafl in dem inneren Aufbau des realen Seins ein Pro-
cessus in infinitum unvermeidlich wire. !

In sachlicher Hinsicht bedeuten die nachfolgenden zwei Beweise
recht wenig ; eine groflere Bedeutung kommt vor allem dem 6. fiir
die Interpretation der Harclay’schen Auffassung von Skotus Lehre zu,
da aus ihm klar ersichtlich wird, in welche Ordnung die Natura
communis verlegt wurde. Im ersten Teile des Argumentes vertritt
Harclay den Gedanken, dal eine reale Verschiedenheit von spezifischer
Natur und Suppositum auf die Prinzipien des physischen Seins beider
zuriickwirke und die Prinzipien der physischen Substanz « Mensch »,
d. 1. deren Materie und Form, numerisch verschieden sein mii3ten von
der Materie und Form der Substanz «Sortes» ? — Ein besonderes
Interesse darf auch der achte Beweis beanspruchen. Das Argument
lautet : « Der Schlul} : Sortes est homo ; homo est communis ; ergo
sortes est communis» wire (unter Voraussetzung der Lehre von der
Natura communis) unbedingt richtig. Denn hier liegt kein Fehlschluf3
vor wie in jenem : «Sor est homo ; homo est species; ergo sor est
species. » In ersterem wird nicht wie in letzterem der Mittelbegrifi
variiert. Denn in dem Satze Sor est homo bezeichnet homo ein
wirkliches Sein aullerhalb der Seele, wihrend in dem Satze : « Homo
est species », homo als Intention in der Seele genommen wird. Infolge-
dessen wird der Mittelbegriff variiert und kommt der FehlschluB der
Aquivokation zustande ; denn dieses Wort « Homo» bezeichnet in
dquivoker Weise einmal eine reale Natur und dann eine Intention in
der Seele. Das ist aber nicht der Fall, wenn man sagt : « Sor est Homo » ;
denn was hier ausgesagt wird, nimlich das Mensch-Sein, ist ein wirk-
liches, von Sortes verschiedenes Sein ; dieses aber ist durch die Natur
eben jenes Seins, durch das es von Sortes ausgesagt wird, allgemein

1 « Preterea 3° potest argui quod erit processus in infinitum in entibus
realibus, quod inconveniens videtur. ... » (Fol. gra.)

2 «... Modo res quam significat homo est totaliter alia res a re, quam signi-
ficat homo (! lies : sortes), ita quod nichil est in uno quin realiter distinguatur
ab alio ; ergo totum a toto. Probacio, sortes est substancia composita ex materia
et forma ¢t homo significat substanciam compositam ex materia et forma. ... Et
tunc quero utrum eadem materia numero est in sorte et in homine et similiter
de forma unius et forma alterius, utrum sint eadem secundum numerum. Si
cadem secundum numerum arguo ex eadem materia secundum numerum et ex
cadem forma secundum numerum non resultat nisi idem compositum numero.
Certum est ; ergo substancia composita, quam significat homo est eadem numero
cum substantia composita,  quam significat sortes, ergo sortes et homo una res
secundum numerum quod est contra opinionem. » (Fol. gra/rb.)



56 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

(und indifferent) nach des Gegners Lehre. ... Somit wird der Mittel-
begriff in gleichem Sinne genommen und ist die Schlullfolgerung eine
gute. 1

Endlich sieht Harclay in der Lehre von der aktuellen Indifferenz
der realen Natur eine schwere Gefahr fiir die Reinheit der Lehre von
Gott. Durch die Annahme einer indifferenten realen Natur sollte ja
die reale Ahnlichkeit der Individuen der gleichen Spezies (und nach
einigen auch des gleichen Genus) erklirt werden. Auf theologisches
Gebiet iibertragen, wiirde dieses Prinzip zur Leugnung der Einfachheit
des gottlichen Wesens fithren. Denn es besteht eine, wenn auch
schwache, so doch reale Ahnlichkeit zwischen Gott und seiner Kreatur :
so wird die Weisheit analog dem Geschopfe und Gott zugeschrieben. . ..
Das, worin Gott und Geschépf iibereinkommen, kann naturgemil
nicht die gottliche Natur sein ; also mufl noch etwas anderes als die
gottliche Natur in Gott bestehen. — Das dem Schopfer und Geschopt
gemeinsame Sein konnte natiirlich weder Gott noch Geschépf sein und
stinde deshalb in der Mitte zwischen dem ungeschaffenen und
geschaffenen Sein. 2

Die SchluBfolgerung aus diesen Beweisen ist die strikte Ver-
werfung jeglicher aktuellen Universalitit oder Communitit eines extra-
mentalen Seins der physischen Ordnung. « Ergo nullo modo universale
potest esse ens extra animam. » 3

1 « Preterea ista deduccio est bona necessario : sortes est homo, homo est
communis, ergo sortes est communis ; nec potest dici quod est fallacia accidentis
ut hic : sortes est homo, homo est species, ergo sortes est species. Non est hic
variacio medii sicud ibi. Cum enim dicitur : sor est homo, significat veram rem
extra animam, sed cum dicitur : homo est species, accipitur homo pro intencione
in anima et est medium variatum, immo vera fallacia aquivocacionis, quia homo
est (! lies : idest) hec vox equivoce significat naturam realem et intencionem in
anima ; non sic ex parte ista. Nam sic dicendo : sor est homo, homo qui hic
predicatur est vera res alia a sorte et illa eadem res omnino est ex natura illins
rei, per quam predicatur de sorte, communis ex natura rei per te; ergo per
eandem racionem homo predicatur de sorte et subicitur platoni, ergo medium
uniforme, ergo deduccio bona.» (Fol. grb.)

2 « Preterea 7° (statt g°) (l) potest argui sic. Probo quod sequitur incon-
veniens maximum in theologia et rei veritate secundum istam. Sequitur enim
quod deus non est simplex, sed compositus. ... Nam deus et creatura ex natura
rei sine omni comparacione intellectus analogantur in aliquo tercio. Nam sapiencia
analogice dicitur de creatura et de deo ... ergo conveniencia illa est ex natura
rei licet tenuis ... et tunc arguo: impossibile est quod deus conveniat cum
creatura realiter et distinguatur ab eo per eandem omnino rem. ... »

« Item secundum sequitur similiter, quod res illa puta sapiencia in qua
convenit deus cum creatura nec est creatura nec deus. ... » (Fol. grb.)

3 Fol. orb.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 57

Den Vernunftbeweisen gliedert Harclay mehrere z. T. sehr weit-
schichtig behandelte Autorititsbeweise an. Fiir die Gesamtbeurteilung
der Kritik des Oxforder Kanzlers und ihres Ergebnisses haben diese
keine groBe Bedeutung. Dagegen scheint es zweckmiBig, die beiden
ersten Beweise in ihrem Grundgedanken hier vorzulegen.

Die Stelle, in der Johannes Damascenus erklirt, wie die Gemein-
samkeit der Natur bei Gott und den Geschopfen zu verstehen sei,
dient Harclay zu einer zweifachen Schluf3folgerung : Hierin ist klar
enthalten, daB3 bei den Geschépfen die Gemeinsamkeit der Natur nicht
im realen, sondern nur im ideellen Sein besteht ; auBlerdem aber
beweise der Damascener, dal zwei individuelle Naturen nicht erst
durch die individuellen Eigentiimlichkeiten, sondern schon durch ihr
eigenes Sein einander unterschieden werden, weshalb man bei ihnen
nicht nur von zwei Individuen, sondern auch von zwei Menschen und
zwei Lebewesen reden kénne. !

Zu dem Worte des Aristoteles : Universale aut nihil aut posterius
est, bemerke Averroés, die Definitionen der Genera und Species seien
nicht Definitionen extramental existierender universeller Wesenheiten
(rerum), sondern solche extramental existierender partikuldrer Dinge ;
erst der Intellekt verleihe ihnen die Universalitit. Dem konne man
nicht entgegenhalten, der Kommentator nehme hier das Universale
im Sinne Platons, der diesem eine von den singuliren Dingen unab-
hingige extramentale Existenz zuschreibe. Ein solches Universale sei
freilich fiir unsere Erkenntnis ein posterius und werde auch nicht durch
die Definition bezeichnet. — Harclay sieht in dem oben angegebenen
Texte des Kommentators mehr zum Ausdruck gebracht. Wenn man
auch, so sagt er, den ersten Teil desselben noch als Verwerfung eines
Universalen im Sinne Platons nehmen kénne, so sei doch im zweiten
klar gesagt, daB3 die Definitionen Dinge bezeichneten, die extramental
existierten und in sich partikuldr seien. Das Sein, das die Definitionen

bezeichneten, sei kein universales, sondern ein singulires Sein der
Aullenwelt. 2

1 «In ista auctoritate habetur expresse quod in creaturis communitas non
est in re, sed in sola racione et probat Damascenus, quia due ypostases non tantum
differunt ... per proprietatem, sed in se et ideo secundum (erg. eum) dicuntur
non tantum duo individua, sed eciam duo homines, duo animalia. ... » (Fol. gva.)

2 « Preterea Aristoteles primo de Anima : Animal aut universale aut nichil
aut posterius est. Commentator commento exponens hoc dicit sic : Aristoteles
per hoc verbum demonstrat quod non opinatur quod diffiniciones generum et

specierum sunt diffiniciones rerum universalium existencium extra animam, sed



53 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Durch diese Ausfiihrungen Harclays wird auch seine Schlul-
folgerung aus den Vernunftbeweisen niher erldutert. Die dort aus-
gesprochene Abweisung jeglicher extramentalen Existenz des Univer-
salen bedeutet also nicht nur eine energische Zuriickweisung des
platonischen Ultrarealismus, der dem Universalen eine eigene, von den
Individuen losgeloste Existenz zuwies, sondern verwirft auch die extra-
mentale Existenz eines indifferenten und universalen Seins in den
Einzeldingen. In diesen besteht nichts, was nicht in sich singuldr wire.

sunt diffiniciones rerum particularium extra intellectum, sed intellectus est qui
agit in eis universalitatem. N

Si forte dicatur quod universale ibi accipitur pro intencione in anima, non
pro re extra vel alio modo dicetur forte quod accipit ibi commentator universale
separatum a singularibus sicud opinatus est plato et tale posterius est quantum
ad cognicionem nostram et talis non est diffinicio secundum quod dicit commentator,
istud non solvit.

Plane est auctoritas in oppositum. Duo dicit commentator ; dicit enim primo
quod per illud verbum ... intelligit (?) Aristoteles quod diffiniciones specierum
non sunt rerum universalium existencium extra animam sed rerum particularium
extra intellectum ... et si enim prima particula posset glossari per opinionem
platonis, ut dicatur verum est, diffiniciones non sunt universalium existencium
extra modo quo plato posuit separata a singularibus, possunt tamen esse univer-
salium in singularibus existencium, occurrit huic secunda particula ... affirmat
enim illa, quod diffinicio est rerum particularium existencium extra animam. Ergo
manifeste dicit quod res signata per diffinicionem est res tantum particularis. »
(Fol. gva.)



	Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

