Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Augustins Philosophie in ihrem Verhéaltnis und ihrer Abhangigkeit von
Plotin, dem Firsten des Neuplationismus

Autor: Manser, G.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Augustins Philosophie

in ihrem Verhdltnis und ihrer Abhédngigkeit
von Plotin, dem Fiirsten des Neuplatonismus.

Von P. G. M. MANSER O.P.

Die katholische Welt hat den fiinfzehnhundertjihrigen Todestag
(430) Augustins mit einem Jubel gefeiert, dessen nur ein «Riese
der Jahrhunderte » wiirdig sein konnte. Gewi3 war auch Aurelius
Augustinus ein Kind seiner Zeit und Nation. Aber er war weit mehr
als das. Er war ein Vertreter der Menschheit, der, wie Mausbach
geistreich gesagt hat !, durch Begabung und Leistung so michtig iiber
alles Nahe und Verwandte hinausreichte, da nur weltgeschichtliche
MaBstibe zu seiner Wiirdigung ausreichen. Von ihm gilt das Bild :
Der Full des Berges zeigt die Pflanzenwelt des bestimmten Landstriches,
die verganglichen Denkmiler seiner Geschichte, der Gipfel aber ragt,
von ewigem Schnee bedeckt, in jenen Ather, der den Erdball umfliet.

Dennoch gilt das zunichst, wie Windelband sagt, nicht in philo-
sophischer Hinsicht, sondern es gilt vor allem seiner autoritativen
Darstellung der Kirchenlehre.? Seine geistesgewaltige, ragende Grofle
liegt auf dem Gebiete der Theologie. Man weil3, mit welchem Frei-
mute ein GroBer seiner Zeit, Hieronymus, dem Bischof von Hippo
in gewissen Fragen gegeniibertrat. Dennoch schreibt er ihm : « Catholici
te conditorem antiquae rursus Fidei venerantur.»3 Als Theologe war
Augustin der Grofle seiner Zeit, auf den als GréBten die Kirchenviter
warteten. Zu ihm wandten die Blicke der folgenden Jahrhunderte
sich zuriick, wie zu einer Quelle unerschopflicher theologischer Weis-
heit, die Abaelard und andere Verurteilte ebensogut, wie die Anselm,
Victoriner und Petrus Lombardus und die grolen Magistri der Pariser
Universitit. Wer hat auf theologischem Gebiete Augustins Primat

1 Die Ethik des hl. Augustinus, v. Jos. Mausbach. Herder, 1909, I, 3.
? Lehrbuch der Geschichte der Philosophie. Tiibingen 1910, S. 223.
3 Epist. 141 ad Aug. P. L. 22, 1180.



4 Augustins Philosophie

ehrfurchtsvoller geachtet als Thomas von Aquin, wenn er auch mancher
theologischen Lehre einen solideren Unterbau und dem Gesamtbau einen
unvergleichlich synthetischeren Charakter gab. Die thomistische Theologie
ritht eminent auf den Schultern des grofien Aurelius Augustinus-!

Kommt Augustin ein dhnlicher Primat zu auf dem Gebiete der
Philosophie ? Ist das, was wir augustinische Philosophie oder « Augu-
stinismus » nennen, wenigstens grundlegend, sein Eigenwerk ? Kann
man ihn, dhnlich wie in der Theologie, als philosophischen Fiihrer
betrachten ? Ich glaube nicht.

Freilich haben manche, die Jubiliumsreferate hielten oder Artikel
schrieben, an das gar nicht gedacht. Und doch hitten sie nach den
Untersuchungen von Jules Martin, J. Storz, Loesch, Grandgeorge,
B. Kilin und Portalié daran denken konnen, vielleicht auch sollen !
Augustin ist als Philosoph eminent Neuplatoniker. Mehr als irgendwo,
war er hier das Kind seiner Zeit. Man verstehe uns richtig. Wir
sprechen ihm auch da nicht geniale persénliche Eigenart ab. Wir
bewundern auch da seinen Idealismus, seine frappierende Intuition, mit
der er blitzartig in Probleme hineinleuchtet, die Glut seiner Sprache,
die Tiefe seines psychologischen Blickes mit der Feinheit der Selbst-
analyse und den Scharfsinn, mit dem er Fremdes sich zu eigen macht.

Und doch ist er als Philosoph kein « Fiihrer », weil selber von einem
GroBern gefiihrt, der nicht 100 Jahre vor seiner Geburt die Augen
geschlossen hat, wir meinen Plotin, den Fiirsten des Neuplatonismus
(204269 n. Chr.). Um diesen Stern kreist auch Augustin, als dem
damaligen philosophischen Geisteszentrum. Das hat man zu lange
ignoriert oder auch verschwiegen Und doch ist nichts leichter erklirlich
als diese philosophisch-neuplatonische Einstellung des groen Aurelius.
Mit 19 Jahren hatte ihn der platonisch geschriebene Hortensius des
Cicero glithend entflammt. ! Platonisierender Geist beherrschte damals,
bei Heiden und Christen, die Erziehung in der Familie und an den
Unterrichtsstitten. Platonischer Geist wehte ihm entgegen aus den
Schriften der fritheren patristischen Schriftsteller. Und dazu : auf dem
Wege zur Kirche, fallen Augustin plotinische Schriften in die Hinde, die
wissenschaftlich seinen Hang zum Materialismus brechen und ihn mit
glithendem Idealismus erfiillen. 2 Wer begreift es da nicht, da3 er allda,
wo ihn der Glaube nicht andere Wege wies, Neuplatoniker wurde.

1 Confess. IIL, 4 (P. L. 32, 685).
2 Ib. VII, 20 (746); VIII, 2 (750).



Augustins Philosophie 5

Den Beweis aber fiir unsere These erbringt die Tatsache, daf} alle
philosophischen Hauptlehren, die den philosophischen Augustinismus
konstituieren und ihm als solchen ein einheitliches Geprige geben,
plotinische Sitze sind. Das mochten wir hier genauer begriinden.

Wir haben anderwirts1, im Anschlusse an die Kontroverse Man-
donnet-De Wulf, jene Hauptsitze des Augustinismus erértert. Wir
zihlen sie hier nur auf. Der Primat Platos vor Avistoteles und des
Wahren vor dem Bonum, die Vermengung von Glaube und Wissen nebst
einem tief mystischen Zuge, das sind mehr allgemeine typische Ziige
des Augustinismus. Tief greifend sind die psychologischen Eigentiim-
lichkeiten des Augustinismus : die absolute Aktivitdt der Seele, ihre
substantielle Identitdt mit den Polenzen und die géttliche Illuminations-
lehre als letzte Ursache aller natiirlichen Erkenntnisse. Ebenso wichtig
sind die kosmologischen Eigenheiten des Augustinismus : die Aktualitit
der Materia prima mit den rationes seminales, die Annahme einer Doppel-
materie, einer geistigen und korperlichen, die pluralitas formarum in ein
und demselben Compositum und infolgedessen der Mangel einer wahren
unto substantialis.

In wieweit stimmen nun diese augustinischen Grundansichten mit
Plotin iiberein ? Wir mochten Punkt fiir Punkt auf diese Frage kurz
antworten.

1. Der Vorrang Platos vor Aristoteles! Dariiber kénnen wir uns
kurz fassen.

Keinem Kenner des Neuplatonismus ist es verborgen, dall Plotin
in allem und iiber alles auf Plato schwor und ihm selbst Lehrpunkte
zuschrieb, denen er tatsichlich durchaus ferne stand. Sein Plan, eine
« Platonopolis » zu griinden, ist das sprechendste Denkmal seiner Ver-
ehrung fiir Plato. Aurelius Augustinus ist nach seiner Bekehrung im
Jahre 386 in erster Linie Christ und daher Theologe. Davon geht er
nie ab ! Er sagt es selber : « Mihi autem certum est, nusquam prorsus
a Christi auctoritate discedere : non enim reperio valentiorem. » 2 Daher
warnt er vor iiberschwinglicher Platoverzauberung.® Plato ist ihm
weder ein Gott noch Halbgott, noch einem Engel, Propheten oder
Martyrer vergleichbar. * Die platonische Trinitit — v, volc, ouyy

! Das Wesen des Thomismus, 1932, S. 70. Da suchten wir vor allem den
miltelalterlichen Augustinismus genauer darzustellen, ohne eingehender das Ver-
hiltnis von Augustin-Plotin darzustellen.

2 Contr. Acad. III, 20 (32, 937).

3 Retract. I, 1 (32, 587).
4 Civ. Dei I, 14 (471, 29).



6 Augustins Philosophie

Plotins — ist ein Schatten der christlichen !, und vor allem haben die
Platoniker keine Ahnung gehabt von dem Geheimnisse der Mensch-
werdung Christi und seines Leidens 2 und Sterbens und seiner Gnade. ?
Aber, erklirt Augustin ausdriicklich : alles, was dem Glauben nicht
entgegen ist, nehme ich von den Platonikern : «apud Platonicos me
interim, quod sacris nostris non repugnat, reperturum esse confido. » 4
Und vor allem ist es da Plotin, in welchem jene reinste und lichtvollste
Lehre Platos mit solcher Treue sich widerspiegelt, als hitten beide,
trotz der Distanz der Lebenszeit, gleichzeitig gelebt, ja, wie wenn Plato
in Plotin wiedererstanden wire. ® So hatte Plotin fiir Plato die gleiche
Bewunderung wie Augustin fiir Plato und Plotin zugleich, selbst-
verstandlich nur in philosophicis. Den Aristoteles haben beide, Augustin
und Plotin, nur indirekt und sehr unvollkommen gekannt.

2. Der Primat des Bonum iiber das Verum und daher des Willens
iiber den Verstand, ist sicher einer der tiefsten Ziige des Altplatonismus,
dem Plotin insofern folgt, als die Liebe zu Gott, der Ursache des
zyafdy, alles in der Welt hervorbringt, alles als Sympathiegesetz verbindet
und alles wieder zu Gott zuriickfiihrt. Die mittelalterlichen Augustiner
haben auch diesen Willensprimat einstimmig dem groBen Bischof von
Hippo zugeschrieben. Die moderne Kritik ist hierin nicht so ein-
stimmig. Ein gewisses Wanken ist hier bei Aurelius unverkennbar,
weil er als Christ und Theologe Plotin korrigierend gegeniiberstand.
Sicher konnte ihm hier der plotinische Gott, das &v, das noch nicht
Sein, nicht Bonum ist und aus dem erst, aber ohne Wissen und Wollen,
alles emanierte, nicht mafgebend sein. Augustin war iiberall in erster
Linie Christ. Dabei hatte die incommutabilis Veritas der Kirche auf
Augustin bei seiner Flucht vor der Skepsis der Akademiker einen solchen
Zauber ausgeiibt, dal wir sein Wanken begreifen. Faktisch verlegt er
den hdichsten Akt der Gliickseligkeit in die beatifica visio Dei, also
einen Akt des Verstandesl, des Verums ¢, und fa3t auch die Wesenheiten
und Gesetze der Dinge im géttlichen Sein und den gottlichen Ideen,
also im Verum, als ewig verankert. ? Daneben spricht seine Tendenz :
die Metaphysik der Ethik unterzuordnen und seine Auffassung alles

L Ib. X, 29 (41, 307).

2 Confess. VII, g (32, 741).

2 Ib. 21 (747-748).

4 Contr. Acad. ITI, 20 (32, 957).
% Contr. Acad. III, 18 (32, 950).
6 De Civ. Dei XXII, 29.

7 Ib. XI, 10 (41, 326-327).



Augustins Philosophie 7

menschlichen Wissens blo8 als bonum «utile », nicht als honestum,
vielmehr fiir den Primat des Bonum und des Willens. Wie es scheint,
hat in bezug auf diese Frage in Augustin der Konvertit-Theologe mit
dem Platoniker den Kampf gefiihrt, wenigstens unbewuBt.

3. Auch die Vermengung von Glaube und Wissen, von Theologie
und Philosophie ist Augustin und Plotin gemeinsam.

Der Neuplatonismus, sagt E. Zeller, war ein religioses System.?!
Alle Historiker, die mit dem merkwiirdigen ideal-mystischen System
Plotins genauer sich beschiftigten, stimmen hierin iiberein. Und wer
die vita Plotini von seinem Schiiler Porphyr liest : iiber Plotins Aszese,
seine Frommigkeit, seine angeblichen Wundertaten, Prophezeiungen
und Gottverziickungen, iiberzeugt sich, daf3 Plotin selbst von diesem
Geiste beseelt war. Seine Lehre atmet denselben Geist. Es ist viel
zu wenig gesagt : seine Philosophie war Religionsphilosophie, denn das
wire, genau genommen, nur Theorie. Sie war aber bei ihm religiose
Theorie und Praxis, und das letztere ist bei ihm mehr als das erstere.
Philosophie ist ihm die Religion iiberhaupt. Das Seelenheil, praktisch
genommen, die innigste Vereinigung der Seele mit Gott 2, das Eins-
werden der Seele mit dem absoluten :v — ein Geschenk des Glaubens
— das zuweilen schon, voriibergehend, auf Erden der vom géttlichen
Licht umflossenen Seele zuteil wird und Plotin selber zuteil geworden
sein soll, ist das Hochste in seiner Philosophie. ? Schon beim Heiden
Plotin flieBen Glaube und Wissen, Natiirliches und Ubernatiirliches wirr
durcheinander, eben weil seine Philosophie nichts anderes ist als die
Religion selbst. Es ist gewil bezeichnend, dafl auch Plotins weniger
fromme Schiiler Porphyrius noch als Zweck der Philosophie einfach das
Seelenheil bezeichnet : «# tic duyis swrqgia »* Das ist ein evidenter
Beweis, wie der religiése Gedanke damals auch die Vertreter des hervor-
ragendsten heidnischen Systems beherrschte.

Diese plotinische Fassung von Glaube und Wissen illustriert erst
recht die augustinische. Auch dem hl. Augustin ist die wahre Philosophie
nichts anderes als die wahre Religion. Mit welcher Schirfe hat er diese
Identitit von Philosophie und Religion ausgesprochen : « Sic enim creditur
et docetur, quod humanae salutis caput non aliam esse philosophiam

1 Phil. d. Griechen, III, 2 (1903), S. 482 ; speziell iiber Plotin, S. 527. Dazu
Awvthur Richter, Plotins Lehre vom Sein, Halle 1867, S. 2.

2 Zeller, das.

3 V. Enn. 111, 4; 14; VI. Enn. IX, 1o-11 (Ed. Did.).

1 Uberweg, Phil. des Altertums (1926), 611.



8 Augustins Philosophie

1. e. sapientiae studium et aliam religionem.»' Und dall er damit
nicht blof eine Religionstheorie meint unter dem Namen Philosophie,
sondern auch das ganze praktische Gebiet der Religion, das religiose
Leben selbst, zeigen die beigefiigten Worte : die heidnischen Sekten
hitten deshalb nicht die wahre Philosophie, weil sie nicht allein falsche
Lehren bekennten, sondern nicht an unsern Sakramenten teilnehmen
wiirden : « cum ii, quorum doctrinam non approbamus, nec sacramenta
nobiscum communicant. » > Die augustinische Philosophie umfal}t alles :
das natiirliche Erkennen, die Offenbarung des Glaubens, die Frommig-
keit ®, die Gollesliebe, iiberhaupt alles, was zum Seelenheil — Caput
salutis — gehort. Und dall er dabei von der Philosophie als solcher
redet, erhellt daraus, dal er schon anfangs nach seiner Bekehrung der
ciceronischen Philosophiedefinition : « rerum humanarum divinarumque »
die Worte beifiigt : «sed earum, quae ad beatam wilam pertineant. » ¢
Daher denn auch Augustins starke Abneigung gegen alles rein weltlich-
menschliche Wissen, das zumeist iiberfliissig, eitel und schidlich ist. ®
Und weiter, weil nun auf Erden als Mittel zum Seelenheil die Liebe
Gottes das Hochste ist in der christlichen Religion, spitzt er zuletzt
die Definition der Philosophie auf die Liebe Gottes zu: «sed cum
philosophis est habenda collatio : quorum ipsum nomen, si latine inter-
pretemur, amorem sapientiae profitetur. Porro, si sapientia Deus est,
per quem facta sunt omnia ... verus philosophus est amator Dei. »®
- Damit erhilt aber Augustins Philosophie als Ganzes endgiiltig eine
eminent ethisch-praktisch-affektive Einstellung, alles hinordnend auf die
tugendhafte Tat, und es ist nicht unrichtig, was wir oben sagten und
was Uberweg und Portali¢ andeuteten 7 : bei Augustin ist eher die
Metaphysik der Ethik untergeordnet, als umgekehrt. :
4. Unbestritten ist ferner der stark mystisehe Zug der plotinisch-
augustinischen Philosophie. Und wenn man unter philosophischem
Mystizismus das eminent affektive Bestreben versteht, moglichst direkt,
ohne Vermittlung der dullern Natur, mit Hilfe einer von Gott erhaltenen
Erleuchtung Gott zu erreichen, wird man dem Gesagten entsprechend

1 De vera Religione, c. 5 (P. L. 34, 126).

* Das.

% Vgl. Confess. V, c. 3.

4 Contr. Acad. I, c. 8 (32, 917).

5 Trinit. XIV, c. 1 (42, 1037).

§ Civ. Dei VIII, 1 (41, 225).

7 Uberweg, GrundriB der Gesch. d. Phil. der patr.-schol. Zeit (1928), S. 102.
Portalié, Dict. de Théol. cath. « Augustinisme ».



Augustins Philosophie o}

und aus dem, was wir noch iiber die gottliche Illuminatio sagen werden,
weder Plotin noch Augustin den mystischen Charakter ihrer Geistes-
richtung absprechen. Bei Plotin zeigt sein Mystizismus stark moni-
stisches Gepriige, da nach ihm Gott in allem wird und die Menschenseele
schliefilich, mit Verlust des Eigenseins, im géttlichen &v wieder unter-
geht. Hier lag die Vorlage fiir Scotus Eriugena im IX. Jahrhundert
und gewisser mittelalterlicher pantheistischer Mystiker mit ihrem gott-
lichen «Seelenfiinklein » und ihrer Seelenvergottung im Jenseits. Augustin
hat auch in diesem Punkte den Neuplatonismus modifiziert. Aber dem
philosophischen Mystizismus im oben beschriebenen Sinne huldigte
auch er. .
5. Es ist De Wulfs Verdienst, auf die absolute Aktivitit der Seele
als typisch eigentiimliche These der augustinischen Psychologie auf-
merksam gemacht zu haben. Ihre erkenntnistheoretische Tragweite
leuchtet sofort ein, wenn wir sagen, dall nach diesem Lehrsatze die
Seele, ohne irgendwie passiv, d. h. von aullen empfangend zu sein,
alle Erkenntnisse, die sinnlichen und intellektuellen, aktiv und allein
hervorbringen wiirde. Diese These wiirde also das Compositum von
Seele-Leib als Ursache der Sinneserkenntnis, wie Thomas lehrte !,
ablehnen. Sie wiirde den andern Satz: der Intellekt ist zuerst passiv,
dann aktiv ?, leugnen. Sie wiirde, zu Ende gedacht, den absoluten
Subjektivismus proklamieren, denn wenn die Seele selbst die ganze
Erkenntnis erzeugt, muB sie auch das Erkenntnisobjekt erzeugen. Aber
an diese letzten Konsequenzen haben die Platoniker iiberhaupt nie
gedacht. Sie waren Realisten, teilweise sogar Ultrarealisten, und hofften
im Gegenteil durch die Unabhingigkeit unserer Erkenntnis von der
verdnderlichen Sinneswelt, gestiitzt auf einen innern Einflull von oben,
die Sicherheit einer realen Erkenntnis zu garantieren.

Die absolute Aktivitit der Seele, woher hatte sie ihren Ursprung ?
Wer hat sie mehr betont als Plato selbst auf seiner Flucht vor jeder
Berithrung mit der Materie, der Sinneswelt 7 Plotin folgt Plato. Das
ist, meint er, der Seele eigen, dall sie nichts leidet, « ¢d to maleiv 7i,
sondern alles selber vermag, denn Leiden wire ihrer unwiirdig. ?
Awugustin folgt Plotin : « videtur mihi anima, cum sentit in corpore,
non ab illo aliquid pati.»4 Und der Grund, von dem er ausgeht, ist

1'S. Th. I, 77, s. 2§, Th. I, 77, 2. 3 1V. Enn. 1. 6, ¢. 1-2.
-4 Musica VI, c. 5, P. L. 32, 1169 (dasselbe 1168) ; dasselbe Genes. XII, c. 16
(34, 467).



10 - Augustins Philosophie

der alt-neuplatonische : « Nunquam enim anima est corpore deterior. »
Thre Wiirde gestattet es nicht!! Mit dem Einbruch der arabisch-
aristotelischen Philosophie in den Augustinismus eines Alexander v.
Hales, Rupella, Bonaventura, welche fiir die Sinneswelt die Abstrak-
tion verfochten, kam diese plotinisch-augustinische Auffassung allerdings
zum Teil stark ins Wanken. Doch verlegt Bonaventura noch die
Sinnespotenzen nicht in das-Compositum von Seele-Leib, sondern in
die Seele allein. > Ein Beweis, wie stark der alte Augustinismus noch
nachwirkte !

0. Viel enger, als viele glauben, ist mit der vorigen These eine
andere, die von der substantiellen Identitit der Seele und Potenzen
verbunden. Ist die Seele nur aktiv und hingt sie in keiner Weise von
den verschiedenen Objekten ab, dann laBt sich eine reale Unterscheidung
von Seele und Potenzen und der Potenzen unter sich kaum wirksam
begriinden. Auch Thomas geht bei der Begriindung des Realunter-
schiedes der Potenzen immer von der Verschiedenheit der Seelen-
titigkeiten, die wieder von der Verschiedenheit der Titigkeitsobjekte
abhangen, aus. ?

Plotin war ein entschiedener Verteidiger der substantiellen Iden-
titit der Seele 1ind Potenzen. Nicht etwa bloB3 ein Teil der Seele, sondern
die ganze Seele — o péptov buydc @kl 4 amacx Yuyr — ist in jeder
Potenz titig und sie selbst ist allen Potenzen zugegen.* Das, was
wir Fihigkeiten oder Potenzen nennen, sind bei Plotin nur rationes
seminales — Adyor tav yyvouéveoy — der Tétigkeiten, und sie sind in
der Seele und mit ihr identisch, wenngleich die Seele bei der Tiatigkeit
von Potenz in Akt iibergeht. ® Eigentlich hat hier Plotin schon den
kartesianischen Satz, « die Seele ist unmittelbar selbst denkend », anti-
zipiert, und es entsprach diese Theorie, wie Ferd. Sassen richtig gesagt &,
dem monistischen Zuge des plotinischen Systems. Gefahren witternd,
haben manche mittelalterliche Augustiner spiter zwischen Seele und
Potenzen irgend eine Realdistinctio zu statuieren versucht, aber ohne
im Sinne des Aristoteles, die Potenzen als verschiedene Qualititen in
der Seelensubstanz zu verlegen. Sie verfochten stetig die substantielle

Genes. das.

II. Sent. D. 8, q. 1 a. 3 q. 2 ad 7.

Vgl. Quaest. disp. de Anima, a. 12.

V. Enn. 1. I, 12 (307) ; IV. Enn. L. II1, 3 (200).

VI. Enn. 1. II1, 5 (396, 43-50).

De theoria cognitionis Plotini. Sittardi 1916, p. 77.

E= N B - R S



Augustins Philosophie II

Identitat von Seele und Potenzen.! Dieser Ansicht war auch Awureltus
Augustinus, wie aus folgender Stelle klar hervorgeht : « Simul etiam
admonemus, si utcumque videre possumus haec (memoria, intelligentia,
voluntas) in anima existere et tanquam involuta evolvi, ut sentiantur
et dinumerentur substantialiter vel ut ita dicam essentialiter non
tanquam in subjecto ut color aut figura in corpore, aut wila qualitas
aut quantitas. » 2

7. Ganz eng mit den beiden vorigen Thesen verkniipft ist die
psychologische Fundamentallehre des Augustinismus, die beriihmte
gottliche Erleuchtungstheorie, die an Stelle der aristotelischen Ab-
straktionslehre trat. Ist die Seele der Sinneswelt gegeniiber nur aktiv,
dann kann von einer abstractio ex phantasmate nicht mehr die Rede
sein. An ihre Stelle tritt hier eine goéttliche Illuminatio, welche der
Seele das aktuelle und sichere Erkennen gibt. Im Mittelalter beriefen
sich die Augustiner gern auf jenen Text des hl. Johannes, I, 9 : « Erat
lux vera, quae illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. »

Merkwiirdigerweise hat man nicht blo die Abhingigkeit Augustins
von Plotin in dieser Frage bestritten, sondern die Illuminatio iiber-
haupt beiden abgesprochen und sie arabisch-orientalischem Ursprunge
zugeschrieben. So De Wulf Mandonnet gegeniiber.® Wir haben die
Frage anderwirts bloB3 beriihrt 4, méchten ihr aber nun eine intensivere
Aufmerksamkeit widmen. '

a) Wer Plotins Lehre nur einigermallen kennt, weill, dall die
gottliche Illuminatio ein Wesensbestandteil seines ganzen Systems ist.
Sie spielt bei ihm sogar eine Doppelrolle, eine ontologische und erkenntnis-
theoretische. «) Eine ontologische : erst durch die gottliche Erleuchtung
erhilt der gottliche vels, indem er sich zu Gott dem &v hinwendet,
sein Geistsein. > Wieder wird die Weltseele erst durch eine Illuminatio
zur Beleberin und Ordnerin der Welt ¢ und zu ihrem Gesetze, durch
das sie die Welt leitet. 7 Alles Leben und jede Ordnung ist einer gott-
lichen Erleuchtung zuzuschreiben.® Im Menschen selbst erhilt sein
Geist das « Geistsein » und die Seele die Lebenskraft und der Leib das

Vgl. Wesen des Thomismus, S. 62 ff.
De Trinit. IX, c. 4 (42, 963).

Gilles de Lessines, p. 18.

Wesen des Thomismus, S. 57.

V. Enn. 1. I, 6-7; 1. VI, 5

V. Enn. 1. T, 2. '

Ib. 1. VIII, 7.

Vgl. Sassen, 1. c. 22 fi.

@ a4 & & s W o =



I2 Augustins Philosophie

Leben nur durch die gottliche Erleuchtung.! ) In der Evkenninis-
ordnung hat jene goéttliche Erleuchtung eine enorme Rolle zu spielen.
Wie das Auge ohne Licht nicht das Korperliche zu schauen vermag,
so ist der Verstand aus sich untauglich, etwas zu erkennen ohne die
Erleuchtung Gottes, des :v. 2 Gott ist erleuchtend die Sonne, die uns
das Erkennen gibt, wihrend die Menschenseele dem Monde gleicht,
der sein Licht nur von der Sonne hat.? So hat der Mensch sein
aktuelles intelligere und seine Sicherheit im Urteil und Schlull nur von
der gottlichen Erleuchtung, in der die Ideen als Exemplarursachen in
den menschlichen vous niedersteigen. * — Alles das hindert Plotin nicht,
an der altplatonischen Prdexistenz der Seele festzuhalten 5, denn Wieder-
erinnerung und Illuminatio schlieBen sich faktisch nicht aus. Dagegen
verwahrt er sich des entschiedensten, wie wenn die Seele anfinglich
eine fabula rasa wire.% — Ich denke, nach all dem wire es doch
etwas kiihn, Plotin die Illuminatio divina abzusprechen! Dagegen ist
es richtig, daB die Araber sie auch haben. In den syrischen Schulen
verband sich die plotinische Erleuchtungstheorie mit dem Aristotelismus
und trat so in die arabische Philosophie ein.

b) Aurelius Augustinus hat zwar, wieder als Theologe, die
plotinische Illuminationslehre modifiziert, aber sie ihm absprechen oder
seine Abhingigkeit von Plotin leugnen zu wollen, wire mehr als kiihn.

Bemerken wir vorerst, dall auch Augustinus, wie B. Kilin O. S. B.
durchschlagend bewiesen 7, keine Abstraktion im aristotelischen Sinne
gekannt hat. Von den beiden Ideenklassen, die er selber unterscheidet,
gibt es erstens solche, die von der Sinneserfahrung gar nicht abhangen.
So die Ideen der Wahrheit, des Wissens, der Gliickseligkeit, des Guten,
Schénen und seine Gesetze, die mathematischen Begritfe und ihre
Gesetze, die metaphysischen Prinzipien, die Ideen geistiger Dinge, wie
der Seele und ihrer geistigen Innenzustinde, des Lebens, Denkens und
Wollens. 8 Zweitens gibt es auch bei Augustin Ideen, jene der Korper-
lichen Dinge, die von der Sinneserfahrung abhangen, aber nicht im

1 VI. Enn. 1. VII, 6; V. Enn. 1. VI, 4.

2 III. Enn. 1. IX, 3 (191, 31-34).

8 V. Enn. 1. VI, 4 (343, 24-32).

1t Das. u. I. Enn. 1. I, 9 (5, 28-30).

5 IV. Enn. 1. VIII, das ganze Buch; VI. Enn. 1. IV, 14,

8 IV. Enn. 1. VI, 3.

7 Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, S. 41 ff.

8 Vgl Trinit: XV, ¢. 12 § X0 15 VIIL e 3; XIV,; ¢ 155 IX 630 X, 93
Confess. X, c¢. 23 ; De lib. arb. II, c. 8; ¢. 16; ep. 112 ad Paul.



Augustins Philosophie 13

Sinne einer inhaltlichen Abstraktion. Die Sinnesbilder spielen da, wie
bei Plato und Plotin, nur eine anregende, mahnende Rolle, damit die
Seele die den Bildern entsprechenden Ideen, die ihr eingeprigt sind,
wachrufe. Im Briefwechsel mit Augustin gibt Nebridius dem Augustin
zu : « Anima intellectualis ad intelligibilia sua videnda a sensu admonetur
potius, guam aliquid accipit.»' In diesem Sinne ist Augustins hiufig
angewandter Spruch zu fassen : « Veritas foris admonet, intus docet. » 2
Bis hieher stimmt alles mit Plotin iiberein. Aber alles das ist ja nur
negativ, im Sinne : Augustin ist Gegner der Abstraktion. '
Haben wir positive Beweise fiir die [lluminatio selbst ? Fiir uns
ist das zweifellos. Jenen gegeniiber, welche die Beziehung zwischen
der plotinischen Illuminationslehre und Augustin immer noch an-
zweifeln, wollen wir konstatieren, dall der groBle Bischof von Hippo
Plotins Illuminationslehre ausdriicklich erwidhnt und zur seinigen macht,
was merkwiirdigerweise immer und immer verschwiegen wurde. Gerade
da, wo er von Plotin, dem «magnus Platonicus», redet, antwortet
er auf eine eigene Kapiteliiberschrift : « De superna illuminatione‘ quid
Plotinus Platonicus senserit » also: «Sed non est nobis ullus cum
excellentioribus philosophis in hac quaestione conflictus. » 2 Damit ist
die Beziehung zwischen Augustin-Plotin hinsichtlich der Illuminations-
lehre direkt nachgewiesen. Fiigen wir bei, dal schon Augustin selbst,
wie die spdtern Augustiner, seine [lluminationslehre mit jenem
berithmten Text des Apostels, I, 9: «lux vera, quae illuminat omnem
hominem ...» in Beziehung bringt ® und Christus den leuchtenden
royos, wie spiter die Augustiner, zum einzig wahren innerlich belehren-
den Magister, und zwar in der natiirlichen Ordnung, macht. ¢ Fiigen
wir, was noch typischer ist fiir die Beziehung von Plotin-Augustin,
noch bei, dal Augustin jene plotinischen Vergleiche : von dem Lichte,
ohne das die Sehkraft das Korperliche nicht zu schauen vermag % und
von der gottlichen Sonne, ohne die die Seele, wie der Mond sein Licht

L Epist. 7. Vgl. Kdlin, 1. c¢. S. 61. Dazu Epist. 13, wo Augustin selbst an
Nebridius schreibt : « Veniat in mentem illud, quod intelligere appellamus duobis
modis in nobis fieri: aut ipso per se mente atque ratione intrinsecus, ut cam intelli-
gimus esse ipsum intellectum : aut admonitione a sensibus ... cum intelligimus
esse covpus. » ,

2 Civ. Dei X, c. 2 (P. L. 47, 279).

3 Civ. Dei X, c. 2 (41, 280).

4 De Magistro, c. 14 (32, 1220).

5 De beata vita, c. 4 (32, 976) ; Trinit. XII, ¢. 15 (42, 1011).



14 Augustins Philosophie

nur von der Sonne erhilt, nichts zu erfassen vermochte!, zu den
seinigen gemacht hat. Das ist doch vielsagend fiir jene Abhingigkeit,
und auch die weitere Tatsache, daBl Aurelius anfangs nach seiner
Bekehrung sogar die plotinische Priexistenz der Seele verteidigte 2, die
er spiter dann ablehnte3 und sogar als antichristlichen Irrtum
retraktierte. * Seine gottliche Illuminatio sollte ithm fernerhin den
Ursprung der Ideen allein erkliren. Schon hierin liegt von seiten
Augustins eine Korrektur. Eine zweite besteht darin, daB3 bei Plotin
die gottliche Erleuchtung des Menschengeistes eine mittelbare — durch
die Weltseele und den gottlichen vetc vollzogen — bei Augustin eine
unmittelbare war.

Das alles in Betracht ziehend, wird kaum jemand mit Grund dem
Plotin oder Augustin die Illuminationslehre absprechen, noch Augustins
Abhingigkeit von Plotin in Zweifel ziehen konnen.

Schwieriger ist es dagegen, die Natur und das Wesen dieser wunder-
baren gottlichen Illuminatio genau zu bestimmen. Weder Plotin noch
Augustin und am allerwenigsten die spitern Augustiner haben dariiber
befriedigenden Aufschluf3 erteilt. Sicher scheinen uns folgende Punkte
festzustehen : 1. Gott selber, nicht etwa unsere Vernunft, wie manche
Historiker geglaubt, ist dieses leuchtende Licht. Das sagen uns die
obigen Vergleiche, wo unsere eigenen Erkenntniskrifte fiir sich als
untauglich erklirt werden. Das erweist Augustins Hinweis auf Johannes,
I, g: «erat lux vera ... », wo Augustin interpretierend beifiigt : « In qua
differentia satis ostenditur, animam rationalem vel intellectualem, qualis
erat in Joanne, sibi lumen esse mon posse, sed alterius veri luminis
participatione lucere. »® Dasselbe bestitigt er uns in dem Briefe ad
Consentium, wo er von diesem Lichte sagt : «indivisibiliter et ineffa-
hiliter, sed tamen intelligibiliter lucet tanquam nobis certum est, quam
nobis efficit certa, quae secundum ipsum cuncta conspicimus. » ¢

2. Dieses Licht ist nicht etwa das Gnadenlicht in der iibernatiirlichen
Ordnung : weil es ein Wissenschaftslicht ist 7, fiir die ganze Erkenntnis-

L Civ. Dei X, c. 2 (41, 279).

% Soliloq. 11, c. 20 (32, 902) ; de Quant. animae, c. 20 (32, 1025) ; De lib. arb.
I, c. 12 (32, 1234).

3 Trinit. X1II, c. 15 (42, 1011).

4 Retract. I, c. 4 (32, 590).

5 Civ. Dei X, ¢. 2 (41, 280).

5 P. L. 33, 452.

7 « Ergo et illa, quae in disciplinis traduntur ... credendum est, ea non prsse
intelligi nisi ab alio quasi suo sole illustrentur. » Soliloq. I, ¢. 8 (32, 877).



Augustins Philosophie 15

ordnung, aber nur fiir die Erkenntnisordnung, und zwar fiir alle, Siinder
und Nichtsiinder, ein « lumen publicum », wie Augustin es selber nennt. *

3. Es ist ein Objektslicht, das uns, wie die Sonne das Objékt des
Auges, das Objekt des Verstandes, das Intelligibile, beleuchtet, wodurch
der Verstand dasselbe aktuell und sicher erfaf3t : « Deus intelligibilis lux,
i quo et a quo et per quem intelligibiliter lucent, quae intelligibiliter
lucent omnia. »? Das Licht ist somit nur das Medium «in quo cognos-
cimus », das wir aber nicht selbst sehen. Damit vermeidet Augustin
den Ontologismus, denn ein direktes Schauen Gottes lehnt er auf Erden
iiberall ab.3 4. Unter «Intelligibile », das Gott beleuchtet, meint
Augustin wohl die Dingwesenheiten als Abbilder der gottlichen Exem-
plarideen, der rationes aeternae. In der Illuminatio erkennen wir die
Dingwesenheiten in ithrer Verkettung mit den ewigen géttlichen Ideen. ¢
Das garantiert uns eine richtige und sichere Erkenntnis. 3 Genauer hat
Augustin, die Illuminatio nicht erklirt, noch jene, die ihm folgten.
Die Schwierigkeit lag in der Sache selbst !

8. Unter den kosmologischen Lehrpunkten des Augustinismus hat
die These von der Aktualitit der Materia prima grundlegende Bedeutung.

Die Ansicht, wie wenn bei den mittelalterlichen Platonikern eine
formlose Materie notwendig identisch wire mit einer aktlosen, ist histo-
risch unhaltbar. Das bestdtigt Duns Scotus schlagend. Seine Materia
prima ist, insofern sie absolut in sich ohne jede Form betrachtet wird,
dennoch Akt, sogar etwas absolut Aktuelles, das seine eigene Wesenheit
fiir sich besitzt. ¢ Die Idee von der formlos-aktuellen Materie scheint
sogar dlter zu sein als die andere. Wir haben sie nicht allein bei
Avicebron, dem Scotus folgte 7, sondern bei jenen Friihscholastikern,
die von Plotin direkter beeinflult waren, wie Scotus Eriugena ® und
Gilbertus Porretanus. * Gab es nicht in der ganz alten Zeit eine

! « Quapropter nullo modo negaveris esse incommutabilem veritatem ...
quam non possis dicere fuam vel meam vel cujusquam hominis sed omnibus incom-
mutabilia vera concinentibus cernentibus, tanquam miris modis secretum et
publicum lumen praesto esse ac se praebere communiter.» De lib. arb. 11, c. 12
(32, 1259).

2 Soliloqg. I, c. 8 (32, 877).

3 Trinit. XV, c. 8 (42, 1067).

1 Vgl. Retract. I, 4 u. I, 8.

5 Vgl. Civ. Dei XI, c. 27 u. XII, c. 15.

6 Oxon. IT, D. 12 q. 1;ib. D. 3q. 1; IV. D. 43 q. 2 u. q. 5.

7 Oxon, II, D, 1 q.5; II. D. 12 q. 1 u. 2.

8 Divis. Nat. I, 52-62 (P. L. 122, 494-504 ; II, 15-16, 546). -

¢ Comment. in lib. Boét. de Trinit. P, I.. 64, 12653,



16 Augustins Philosophie

Auffassung, wo der Gedanke, z. B. bei Tertullian, Einflu hatte : ein
substare ohne Materie als Seinstriger ist unmoglich ?  Jene Materie,
die Tertullian sogar der gottlichen Substanz, dem stoischen Materia-
lismus folgend, zuschrieb, war sicher etwas Aktuelles. !

Das fithrt uns wie von selbst zu Plotin. Fiir ihn gibt es, infolge
seines Monismus, keine irdische Substanz im eigentlichen Sinne. So
konnte er die reine Potenzialitit der irdischen Materia prima leicht
betonen. Und er tat es in einem eigenen Kapitel. 2 Dennoch gibt es
auch fiir ihn eine aktuell-formlose Materie, die geistige Materie — Ukm
o, —, die als Tréigerin aller Ideen und IFormen im Geistesreiche
offenbar in sich formlos und doch etwas Aktuelles sein sollte.?

Augustins Stellung ist in dieser Frage aullerordentlich dunkel.
Und das, trotzdem er in den Confessiones in sechs aufeinanderfolgenden
Kapiteln bestindig die Irage vor Augen hat 4 und dieselbe auch in
seinem Kommentare in die Genesis eingehend erdrtert. > Eines steht
ihm fest, daB die erste Materie einst zeitlich zugleich von Gott aus
Nichts mit der Form erschaffen wurde. ¢ Auch gibt er ihr {iberall die
Benennung «materia informis». Er sucht das zu erkliren. Er wird
nicht miide, zu sagen, sie sei « prope nihil»?, und geistreich, wie er
immer war, ruft Aurelius zu Gott : «fecisti de nulla re pene nullam
rem.» ® Er will das «informe » genauer erkliren, indem er sagt: die
Materie ist weder eine geistige Form, « intelligibilis forma », noch eine
forma sensibilis ?, und er riickt dem eigentlichen Problem noch niher,
indem er sie : «ipsa capacitas ... formarum omnium, in quas mutantur
res mutabiles » 1 nennt. Den Kampf, den er gefiihrt, um sich etwas
absolut Formloses vorzustellen, schildert er uns selber.* Man meint
Plotin zu horen '?, wenn er sagt: die Materie ist nicht efwas, nicht
Farbe, nicht etwas Figiirliches, nicht ein Kdérper, nicht Geist und doch
ist sie nicht Nichts, sondern « quaedam informitas sine specie ». ** Und
doch gebraucht er hier nirgends das Wort Potenz, das Aristoteles und

Tevtullian, adv. Praxeam, c. 7 ; De carne Christi, ¢. 1T1.
II. Enn. 1. V, c. 4-5 (84-85).

II. Enn. 1. 4, c. 1-4 (72-73).

Confess. XII, c. 3-9 (P. L. 32, 827-29).

5 De Genes. ad Lit. I, c. 15 (P. L. 34, 257) ; II, c. 11 (272).
5 Genes. I, c. 15.

7 Ib. Confess. XII, c. 6 c. 8.

8 Confess. XII, c. 8.

9 Ib. c. 7. 10 Tb. c. 6. 11 1p,

12 11. Enn. L. IV, 8 (75). Dazu auch c¢. 9 u. 10.

13 Confess. XII. c. 8.

B 1 e



Augustins Philosophie 17

Plotin gebrauchen. Warum und woher das ? Augustin dachte, trotz
all seinem Kampfe, immer an die christliche Genesis. Faktisch hat
Augustin die Materia prima oder informis nie fiir sich behandelt,
sondern nur im Zusammenhange mit den Worten der Genesis (I, 1):
« Terra autem erat inanis et vacua et tenebrae erant super faciem
abyssi.» Das war fiir ihn die Materia prima, insofern hier die Erde
noch unsichtbar und unzusammengesetzt war : « credibiliter dicitur eam
(materiam informem) significari illis verbis : Terra autem erat invisibilis
et incomposita et tenebrae erant super abyssum ... de qua informitate,
de quo pene nihilo, faceres haec omnia. ... »! Mit seiner Materia prima
scheint somit Augustin den ersten chaotischen Zustand der Erde, die zwar
etwas Ungeformtes, aber doch etwas Aktuelles war, gemeint zu haben.
Hat doch Gott jene erste chaotische Materie nach Augustin, wie wir oben
sahen, zugleich mit der Form geschaffen. Dem entsprechen seine Worte :
« Non est autem informis omni modo materies, ubi etiam nebulosa
species apparet. » 2 Im bloBen AnschluBl an den Schépfungsbericht, dem
Augustin in der Bestimmung der Materia prima allein zu folgen
entschlossen war ®, konnte der grolle Kirchenlehrer unter der Materia
nur etwas relativ Formloses, das bereits schon eine gewisse Aktualitit
enthielt, verstehen. Auch hier hat zum Teil der « Theologe » iiber den
Philosophen gesiegt.

9. Eine wertvolle Bestitigung unserer Auffassung von der aktuellen
Materia informis des hl. Augustin gibt uns seine beriihmte Theorie
von den rationes seminales, von den keimartigen Anlagen, die Gott
der Materia prima schon anfangs einschuf, um aus ihnen die noch
nicht aktuell existierenden Dinge spiterer Zeiten durch Weiter-
entwicklung entstehen zu lassen, dhnlich wie aus dem Samenkorn
spiter der Baum entsteht. * Gott schuf, so dachte sich Augustin die
Schopfung, gleich anfangs die ganze Welt, die einen Weltdinge bereits
als aktuelle in ihren verschiedenen Arten, die andern aber nur in
ihren Ursachen ®, «originaliter et primordialiter », damit sie sich in
den verschiedenen Zeiten unter giinstig gegebenen Umstinden zum
aktuellen Sein ausentwickelten.® Das gilt von dem Pflanzen- und

1 Confess. XII, c. 8 (829).

2 Genes. I, c. 12 (256).

3 Ib. ¢. 18 u. 19.

4 Genes. ad Lit. V. c. 23 (P. L. 34, 338).

5 Tb. VIII, c. 28 (371).

¢ Trinit. III, c. 9 (42, 877-878).

Divus Thomas. 2



18 Augustins Philosophie

Tierreiche. ! Ja, Augustin wendet seinen Entwicklungsgedanken sogar
an auf die leibliche Entwicklung von Adam und Eva. Der Leib Adams
war samenartig in der Erde, aus der er entstand, der Leib der Eva
war samenartig in der Rippe Adams. 2

Schon Grandgeorge hat auf den neuplatonischen Ursprung dieser
rationes seminales hingewiesen. Wie Ch. H. Kirchner richtig erwihnt 3,
hat schon Plotin alles Leben aus in der Materie eingeschaffenen Samen-
keimen — Jdyor omeppatixo! — entstehen lassen. ¢ Derselbe Plotin hat
diese Theorie sogar auf das Geistige iibertragen und die Seelenfihigkeiten
als rationes seminales in die Secle verlegt. > Noch der temperamentvolle
John Peckham hielt im ersten Kampfe gegen den entstandenen Thomis-
mus die Theorie von den rationes seminales fiir ein heiliges Erbe
Augustins. 6 Sie war aber ebenfalls ein plotinisches Lehrstiick.

10, Die Lehre von der Doppelmaterie, einer geistigen und kirper-
lichen kv, ist sicher plotinisch, wie wir oben gezeigt. Wir fiigen noch
bei, daB3 schon Plotin den Dimonen neben einer luftartigen Materie
eine geistige Materie zuschrieb.? Dem Ahl. Augustin hat man sie
abgesprochen, darauf hinweisend, dafl er die Compositio von Materie
und Form in der Menschenseele abgelehnt hitte. Indes, Augustin
spricht ausdriicklich von einer Doppelmaterie, einer geistigen und
korperlichen : « An cum primum fiebat informitas materiae sive spiri-
tualis sive corporalis non erat dicendum ,Dixit Deus Fiat<. »8 War
die Menschenseele nach ihm aus Materie und Form zusammengesetzt ?
Augustin scheint mehr zur negativen Antwort hinzuneigen. Im siebten
Buche de Genesis ad Lit. will er in mehreren Kapiteln die Frage
lIosen (c. 4 bis c. 22). Die Hauptschwierigkeit ist fiir ihn die Armseligkeit
unserer Seele, die man vielleicht mit einer Entstehung aus einer Art
geistiger Materie — ratio seminalis — erkliren koénnte (c. 6). Aber
diese Annahme wire doch mit allen moglichen Schwierigkeiten verbunden
(c. # bis c. 11). Jedenfalls ist die Seele nicht aus korperlichen Elementen
(c. 12), noch aus Elementen iiberhaupt (c.14). Sie 1ist vielmehr
unkorperlich (c. 15 bis ¢. 21). AbschlieBend bemerkt er dann: mag

1 De Genes. contra Manich. I, c. 7 (34, 178) ; De Genes. ad Lit. V, c. 4 (325).
% Genes. ad Lit. VL. c. 6 (343).

3 Die Philosophie Plotins. Halle 1854, S. 106.

4 II. Enn. L. TII, 12 (66).

5 VI. Enn. 1. II, 5 (396).

6 Chart: Univ. Par. I, n. 523.

7 1I. Enn. 1. 1, 6.

8 Genes. ad Lit. I, c. 4 (34, 249).



Augustins Philosophie 19

man iiber ihren Ursprung, ob sie aus einer Materie entstand oder
unmittelbar von Gott erschaffen wurde, streiten oder zweifeln, sicher
war sie von Gott gemacht (c. 28 u. 28). '

11. Uber das erste Auftreten der Lehre von der Mehrzahl der
Formen — pluralitas formarum — gehen die Ansichten stark aus-
einander. Avicebron soll der erste Anhinger gewesen sein, hat man
noch in einem neuesten Augustinus-Kongresse behauptet. Gewill war
Avicebron ein Anhédnger, aber lange nicht der erste. Dieses Lehrstiick
war das verbreitetste im ganzen ersten Mittelalter und im XIII. Jahr-
hundert, wie wir anderwirts dargetan.! Dariiber hier weiter nichts.
Aber iiber den ersten Ursprung haben wir hier noch Wichtiges
beizufiigen. ‘

Als Hauptquelle dieser Lehre darf man auch hier, wenn jemand
nicht auf Plato und Philo zuriickgreifen will, Plotin nennen. Mit seiner
Annahme von drei verschiedenen, sogar trennbaren Prinzipien im
Menschen : Geist (vois), Seele (Yuy+) und Leib (sopa), war die Mehrzahl
der Formen sachlich gegeben. 2 Sicher hat schon er eine eigene Korper-
form vertreten. In seiner weitern Auffassung, dal die Form des
Korpers, die er Aéyos nennt, wieder aus andern A¢yor zusammengesetzt
sei® lag ein weiteres giinstiges Moment fiir die Pluralitas formarum
in ein und demselben Compositum.

Awugustin blieb nicht unberiihrt von dem neuplatonischen Einflusse.
Bekanntlich unterscheidet auch er im Menschen drei Prinzipien : Geist,
Seele und Leib *, und unterscheidet dabei nicht blo3 Seele und Leib
als zwel substantielle Teile des Menschen, sondern er hilt es fiir
bedeutungslos, ob man Seele und Geist und Geist und Seele auffasse
als pars und totum oder nicht ?, neigt aber offenbar mehr zur Bejahung
hin. Das offenbart plotinischen Geist. Sicher hat Augustin in dem Sinne
eine Mehrzahl der Formen angenommen, dafl nach ihm der Menschen-
leib als Leib eine eigene Form besitzt — forma corporis —, zu der
dann erst als zweite IForm die den Korper belebende Seele hinzutritt.
Merkwiirdigerweise hat sich hierin sogar der gelehrte Portalié irrefithren

lassen und behauptet, schon Augustin hitte der Seele, wie spiter

I Wesen des Thomismus, S. 68 ff.

* VI Enn. 1. 7, 6 (479).

3 IV. Enn. 1. 3, 20-21 (211-212).

1 « Ttane tu ignorabas duo quaedam esse animam ct spiritum. ... Et utrumque
ad naturam hominis pertinere, ut totus homo sit spirvitus et anima et covpus. »
De anima et ejus orig. II, ¢. 2 (44, 495).

5 1h. (496).



20 Augustins Philosophic

Thomas, die Rolle der Korperform als solcher zuerteilt.! Allein das
ist ein nachweisbarer Irrtum, der auf eine irrige Interpretation einer
Stelle in ¢. 15 de immortalitate animae zuriickliuft, und gerade seinen
plotinischen Standpunkt prignant markiert. Dort sagt Augustin aller-
dings : « Per animam ergo corpus subsistit et eo ipso est, quo animatur

tradit speciem anima corpori, ut sit corpus inquantum est. » 2
Da sagt Augustin allerdings, dall die Seele dem Korper seine Form
gebe, aber er sagt nicht, dal} die Seele selbst die forma corporis sei.
Er folgt hier der plotinischen Emanationslehre, nach welcher herab-
steigend zuerst die Weltseele, dann die Einzelseelen die Vermittlerinnen
spielen, indem sie die von oben empfangenen Seinsformen weiterleiten.
So ist dann die Menschenseele die « Uberbringerin » der Korperform
von Seite Gottes: « Hoc autem ordine intelligitur a summa essentia
speciem corpori per animam fribui, quo est inquantumcumque est.
Per animam ergo corpus subsistit et eo ipso est, quo animatur, sive
universaliter ut mundus (Weltseele) sive particulariter, ut unumquodque
animal intra mundum.» Und: «non nisi fraditione speciei fit corpus
per animam.»?® Das ist, wie gesagt, ganz plotinisch, wo Augustin
sogar der Weltseele Plotins noch das Wort redet. Die Gefahr dieser
plotinischen Emanationslehre sah Augustin selbst spiter ein und
retraktierte die ganze obige Stelle in De immortalitate animae. 4+ Dieser
Interpretation entspricht es ganz, wenn er anderwirts, und zwar da,
wo er die sieben Wirkungsgrade der Menschenseele mit den lebhaftesten
Farben schildert, nur die Belebung des Leibes, aber nicht die Konsti-
tuierung desselben durch die Seele hervorhebt. ® Dagegen ist es richtig,
dafl Augustin jede Seelenmehrzahl im Menschen ablehnt. & Die Pluralitas
formam war also sicher ein Lehrstiick Augustins. Sie hat sich dann
im Mittelalter in den verschiedensten Gestaltungen ausgewirkt. *

12. Damit war, wie angedeutet, jede wahre unio substantialis,
sowohl im Menschen als in den Naturdingen, gefihrdet. Man wird
den altaristotelischen Satz : aus mehreren aktuellen Substanzen wird nie
eine einheitlich dritte Substanz ® nicht so leicht iiber den Haufen werfen.

Dict. de Théol. cath. Paris 1903. « Augustin» (col. 2358).

De immort. animae, c. 15 (32, 1033). 3 1Ib.

Retract. I, c. 5 (32, 501).

De quant. animae, c. 33 (32, 1074-77).

Confess, VIII, c. 10.

Vgl. Wesen des Thomismus, S. 68 ff.

VI. Met. 13 (Did. II, 553, 42). Thomas, de spirit. creaturis, a. 3; S. Th. I,
76, 4. Vgl. dazu : das Wesen des Thomismus, S. 117 ff.

® S ;e W -



Augustins Philosophie 2T

Die Hauptquelle der Verwirrung war auch da Plotin. Sehr ent-
schieden lehnt er es ab, wie wenn die Seele als Form im Leibe wiire :
« 056 ¢ £i8o¢ &v uhr». ! Um das Verhiltnis der Seele zum Leibe dar-
zustellen, gebraucht er hier verschiedene Vergleiche. Die Seele verhilt
sich zum Leibe wie der Steuermann zum Schiffe, der es leitet 2, oder
die Seele wiire im Leibe gegenwiirtig wie Feuer oder Licht. ® Am besten
aber gefillt ithm der Vergleich : die Seele bedient sich des von ihr
belebten Korpers als Werkzeug — instrumentum —, um durch ihn
gewisse niedrige Tatigkeiten auszuiiben: der ganze Korper scheint
dafiir da zu sein, um als Werkzeug der Seele zu dienen, « ©dv 16 gdpz
soyavov T7 buyd mageivar . 4 Offenbar ist bei Plotin die Vereinigung
von Seele und lLeib keine Seinseinheit, sondern eine blofl akzidentelle
Tdtigkeitseinheit !

Aurelius  Awugustinus ist auch da von dogmatischen Interessen
geleitet, speziell der Menschwerdung Christi, auf die er anspielt. 5
Mit aller Entschiedenheit verwirft er die Ansicht, wie wenn die Seele
allein. das Wesen des Menscheri ausmachte. Seele und Leib gehoren
zur Natur des Menschen. ¢ Damit weist er den Altplatonismus ab.
Aber in der nihern Erklirung des Verhiltnisses von Seele und Leib
ist seine Abhingigkeit von Plotin unverkennbar. Denn wie letzterer,
so nennt auch Augustin den Leib mit Vorliebe das Werkzeug, instru-
mentum, der Seele, durch das sie die Sinnestitigkeiten ausiibt : « Anima
tamen commixta corpori per instrumentum sentit corporeum et idem
instrumentum sensus vocatur. » 7 Auch bei ihm ist, vermdoge der oben
geschilderten aktuellen Wesensteile, die Einheit nur eine Titigkeits-
einheit. Wie wenig er an eine eigentliche Seinseinheit von Seele und
Leib dachte, das geht, wie P. Kilin gut bemerkt 8, daraus hervor,
dall er nicht einmal eine direkte Titigkeit der Seele auf die grobere
Materie des Leibes fiir moglich hilt, sondern feinere Stoffe als Medium
annahm. Darunter nennt er nun gerade « Feuer » und « Licht », von
denen ja auch Plotin redet : « Anima ergo, quoniam res est incorporea,

IV. Enn. 1. 111, 20 (212). ;\[ntehonclisin(l hier IV, Enn. 1. 111, 20-24.
Ib. c. 21.

Ib. c. 22 (213).

Ib. c. 23.

Civ. Dei X, ¢. 29 (41, 308).

Ib. XIX, c. 1 (625-626).

Trinit. XI, c. 2 (42, 986).

Erkenntnislehre des hl. Augustinus, S. 17.

@ 3 o v o W0 e



22 Augustins Philosophic

corpus, quod incorporeo vicinum est, sicut est ignts vel potius lux et
aer, primitus agit et per haec caetera, quae crassiora sunt corporis. » !

Mit welch ernormer Schwierigkeit die madttelalterlichen Augustiner
kimpften, um zu einer substantiellen Unio von Seele und Leib zu
kommen, haben wir anderwirts angedeutet.? Verlegten doch noch
Hugo von St. Victor ® und Petrus Lombardus die Person in die Seele,
in die Seele allein, wobei der letztere ganz plotinisch Leib und Seele
mit « Wohnung » und « Bewohner » verglich.4 Auch dem Petrus v.
Poitiers geniigt zum Menschen die Seele.® Andere Scholastiker des
XI. und XII. Jahrhunderts dachten korrekter, kamen aber doch nie
zu einer véllig abgekliarten Losung der substantiellen Unio. Der Grund
lag in ihren Voraussetzungen.

Das Gesagte diirfte bestitigen, dafl Augustins Philosophie eminent
auf den Schultern Plotins ruht. Freilich ist er iiberall in erster Linie
Christ und daher Theologe. Allwo Plotin und der Neuplatonismus der
christlichen Lehre zu widersprechen scheinen, lehnt er ihn ab oder modi-
fiziert er ihn. Im iibrigen ist er, nach seiner eigenen Erklirung und
nach den Hauptthesen seiner Philosophie, ein Anhinger Plotins. Seine
Philosophie kann mit Recht ein modifizierter Neuplatonismus genannt
werden !

1 De Genes. ad Lit. VII, c. 15 (34, 363). Dasselbe c. 19 (364).

2 Vgl. Das Wesen des Thomismus, S. 7o.

3 «Sed tamen personam esse anima ex se habet. » De Sacrament. fid. christ
II, p. 1, c. 11 (P. L. 176, 409).

4 IV. Sent. D. 31, 5 (P. L. 192, 920). Vgl. dazu P. L. 192, 963, wo die Irrtiin ex
des Lombardus zusammengestellt sind.

5 IV. Sent. c. 22 (P. L. 211, 1224).



	Augustins Philosophie in ihrem Verhältnis und ihrer Abhängigkeit von Plotin, dem Fürsten des Neuplationismus

