
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 10 (1932)

Artikel: Augustins Philosophie in ihrem Verhältnis und ihrer Abhängigkeit von
Plotin, dem Fürsten des Neuplationismus

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Augustins Philosophie
in ihrem Verhältnis und ihrer Abhängigkeit
von Plotin, dem Fürsten des Neuplatonismus.

Von P. G. M. MANSER O.P.

Die katholische Welt hat den fünfzehnhundertjährigen Todestag
(430) Augustins mit einem Jubel gefeiert, dessen nur ein « Riese

der Jahrhunderte » würdig sein konnte. Gewiß war auch Aurelius

Augustinus ein Kind seiner Zeit und Nation. Aber er war weit mehr
als das. Er war ein Vertreter der Menschheit, der, wie Mausbach

geistreich gesagt hat \ durch Begabung und Leistung so mächtig über
alles Nahe und Verwandte hinausreichte, daß nur weltgeschichtliche
Maßstäbe zu seiner Würdigung ausreichen. Von ihm gilt das Bild :

Der Fuß des Berges zeigt die Pflanzenwelt des bestimmten Landstriches,
die vergänglichen Denkmäler seiner Geschichte, der Gipfel aber ragt,
von ewigem Schnee bedeckt, in jenen Äther, der den Erdball umfließt.

Dennoch gilt das zunächst, wie Windelband sagt, nicht in
philosophischer Hinsicht, sondern es gilt vor allem seiner autoritativen
Darstellung der Kirchenlehre. 2 Seine geistesgewaltige, ragende Größe

liegt auf dem Gebiete der Theologie. Man weiß, mit welchem
Freimute ein Großer seiner Zeit, Hieronymus, dem Bischof von Hippo
in gewissen Fragen gegenübertrat. Dennoch schreibt er ihm : « Catholici
te conditorem antiquae rursus Fidei venerantur. » 3 Als Theologe war
Augustin der Große seiner Zeit, auf den als Größten die Kirchenväter
warteten. Zu ihm wandten die Blicke der folgenden Jahrhunderte
sich zurück, wie zu einer Quelle unerschöpflicher theologischer Weisheit,

die Abaelard und andere Verurteilte ebensogut, wie die Anselm,
Victoriner und Petrus Lombardus und die großen Magistri der Pariser
Universität. Wer hat auf theologischem Gebiete Augustins Primat

1 Die Ethik des hl. Augustinus, v. Jos. Mausbach. Herder, 1909, I, 3.
2 Lehrbuch der Geschichte der Philosophie. Tübingen 1910, S. 223.
3 Epist. 141 ad Aug. P. L. 22, 1180.



4 Auguslins Philosophic

ehrfurchtsvoller geachtet als Thomas von Aquin, wenn er auch mancher
theologischen Lehre einen solideren Unterbau und dem Gesamtbau einen

unvergleichlich synthetischeren Charakter gab. Die th'omistische Theologie
ruht eminent auf den Schultern des großen Aurelius Augustinus•/

Kommt Augustin ein ähnlicher Primat zu auf dem Gebiete der

Philosophie Ist das, was wir augustinische Philosophie oder «

Augustinismus » nennen, wenigstens grundlegend, sein Eigenwerk Kann
man ihn, ähnlich wie in der Theologie, als philosophischen Führer
betrachten Ich glaube nicht.

Freilich haben manche, die Jubiläumsreferate hielten oder Artikel
schrieben, an das gar nicht gedacht. Und doch hätten sie nach den

Untersuchungen von Jules Martin, J. Storz, Loesch, Grandgeorge,
B. Kälin und Portalié daran denken können, vielleicht auch sollen

Augustin ist als Philosoph eminent Neuplatoniker. Mehr als irgendwo,
war er hier das Kind seiner Zeit. Man verstehe uns richtig. Wir
sprechen ihm auch da nicht geniale persönliche Eigenart ab. Wir
bewundern auch da seinen Idealismus, seine frappierende Intuition, mit
der er blitzartig in Probleme hineinleuchtet, die Glut seiner Sprache,
die Tiefe seines psychologischen Blickes mit der Feinheit der
Selbstanalyse und den Scharfsinn, mit dem er Fremdes sich zu eigen macht.

Und doch ist er als Philosoph kein « Führer », weil selber von einem
Größern geführt, der nicht 100 Jahre vor seiner Geburt die Augen
geschlossen hat, wir meinen Plotin, den Fürsten des Neuplatonismus
(204-269 n. Chr.). Um diesen Stern kreist auch Augustin, als dem

damaligen philosophischen Geisteszentrum. Das hat man zu lange
ignoriert oder auch verschwiegen Und doch ist nichts leichter erklärlich
als diese philosophisch-neuplatonische Einstellung des großen Aurelius.
Mit 19 Jahren hatte ihn der platonisch geschriebene Hortensius des

Cicero glühend entflammt.1 Platonisierender Geist beherrschte damals,
bei Heiden und Christen, die Erziehung in der Familie und an den

Unterrichtsstätten. Platonischer Geist wehte ihm entgegen aus den

Schriften der früheren patristischen Schriftsteller. Und dazu : auf dem

Wege zur Kirche, fallen Augustin plotinische Schriften in die Hände, die

wissenschaftlich seinen Hang zum Materialismus brechen und ihn mit
glühendem Idealismus erfüllen. 2 Wer begreift es da nicht, daß er allda,

wo ihn der Glaube nicht andere Wege wies, Neuplatoniker wurde.

1 Confess. III, 4 (P. L. 32, 685).
3 Ib. VII, 20 (746) ; VIII, 2 (750).



Augustins Philosophic 5

Den Beweis aber für unsere These erbringt die Tatsache, daß alle

philosophischen Hauptlehren, die den philosophischen Augustinismus
konstituieren und ihm als solchen ein einheitliches Gepräge geben,

plotinische Sätze sind. Das möchten wir hier genauer begründen.
Wir haben anderwärts 1, im Anschlüsse an die Kontroverse Man-

donnet-De Wulf, jene Hauptsätze des Augustinismus erörtert. Wir
zählen sie hier nur auf. Der Primat Piatos vor Aristoteles und des

Wahren vor dem Bottum, die Vermengung von Glaube und Wissen nebst
einem tief mystischen Zuge, das sind mehr allgemeine typische Züge
des Augustinismus. Tief greifend sind die psychologischen Eigentümlichkeiten

des Augustinismus : die absolute Aktivität der Seele, ihre
substantielle Identität mit den Potenzen und die göttliche Illuminationslehre

als letzte Ursache aller natürlichen Erkenntnisse. Ebenso wichtig
sind die kosmologischen Eigenheiten des Augustinismus : die Aktualität
der Materia prima mit den rationes seminales, die Annahme einer Doppelmaterie,

einer geistigen und körperlichen, die pluralitas formarum in ein
und demselben Compositum und infolgedessen der Mangel einer wahren
unio substantialis. :

In wieweit stimmen nun diese augustinischen Grundansichten mit
Plotin überein Wir möchten Punkt für Punkt auf diese Frage kurz
antworten.

i. Der Vorrang Piatos vor Aristoteles! Darüber können wir uns
kurz fassen.

Keinem Kenner des Neuplatonismus ist es verborgen, daß Plotin
in allem und über alles auf Plato schwor und ihm selbst Lehrpunkte
zuschrieb, denen er tatsächlich durchaus ferne stand. Sein Plan, eine
« Platonopolis » zu gründen, ist das sprechendste Denkmal seiner

Verehrung für Plato. Aurelius Augustinus ist nach seiner Bekehrung im
Jahre 386 in erster Linie Christ und daher Theologe. Davon geht er
nie ab Er sagt es selber : « Mihi autem certum est, nusquam prorsus
a Christi auctoritate discedere : non enim reperio valentiorem. »2 Daher
warnt er vor überschwänglicher Platoverzauberung. 3 Plato ist ihm
weder ein Gott noch Halbgott, noch einem Engel, Propheten oder

Märtyrer vergleichbar. 4 Die platonische Trinität — G. voie, yj/vj
1 Das Wesen des Thomismus, 1932, S. 70. Da suchten wir vor allem den

mittelalterlichen Augustinismus genauer darzustellen, ohne eingehender das
Verhältnis von A ugustin-Plotin darzustellen.

2 Contr. Acad. III, 20 (32, 957).
3 Retract. I, 1 (32, 587).
4 Civ. Dei II, 14 (41, 59).



(> Augustins Philosophie

Plotins — ist ein Schatten der christlichen1, und vor allem haben die
Platoniker keine Ahnung gehabt von dem Geheimnisse der

Menschwerdung Christi und seines Leidens 2 und Sterbens und seiner Gnade. 3

Aber, erklärt Augustin ausdrücklich : alles, was dem Glauben nicht
entgegen ist, nehme ich von den Platonikern : « apud Platonicos me

interim, quod sacris nostris non répugnât, reperturum esse confido. » 4

Und vor allem ist es da Plotin, in welchem jene reinste und lichtvollste
Lehre Piatos mit solcher Treue sich widerspiegelt, als hätten beide,

trotz der Distanz der Lebenszeit, gleichzeitig gelebt, ja, wie wenn Plato
in Plotin wiedererstanden wäre. 5 So hatte Plotin für Plato die gleiche
Bewunderung wie Augustin für Plato und Plotin zugleich,
selbstverständlich nur in philosophicis. Den Aristoteles haben beide, Augustin
und Plotin, nur indirekt und sehr unvollkommen gekannt.

2. Der Primat des Bonum über das Verum und daher des Willens
über den Verstand, ist sicher einer der tiefsten Züge des Altplatonismus,
dem Plotin insofern folgt, als die Liebe zu Gott, der Ursache des

iyaOdv, alles in der Welt hervorbringt, alles als Sympathiegesetz verbindet
und alles wieder zu Gott zurückführt. Die mittelalterlichen Augustiner
haben auch diesen Willensprimat einstimmig dem großen Bischof von
Hippo zugeschrieben. Die moderne Kritik ist hierin nicht so

einstimmig. Ein gewisses Wanken ist hier bei Aurelius unverkennbar,
weil er als Christ und Theologe Plotin korrigierend gegenüberstand.
Sicher konnte ihm hier der plotinische Gott, das sv, das noch nicht
Sein, nicht Bonum ist und aus dem erst, aber ohne Wissen und Wollen,
alles emanierte, nicht maßgebend sein. Augustin war überall in erster
Linie Christ. Dabei hatte die incommutabilis Veritas der Kirche auf
Augustin bei seiner Flucht vor der Skepsis der Akademiker einen solchen

Zauber ausgeübt, daß wir sein Wanken begreifen. Faktisch verlegt er
den höchsten Akt der Glückseligkeit in die beatifica visio üei, also

einen Akt des Verstandes, des Verums 6, und faßt auch die Wesenheiten
und Gesetze der Dinge im göttlichen Sein und den göttlichen Ideen,
also im Verum, als ewig verankert. 7 Daneben spricht seine Tendenz :

die Metaphysik der Ethik unterzuordnen und seine Auffassung alles

1 lb, X, 29 (41, 307).
2 Confess. VII, 9 (32, 741).
3 Ib. 21 (747-748).
4 Contr. Acad. III, 20 (32, 957).
5 Contr. Acad. III, 18 (32, 956).
6 De Civ. Dei XXII, 29.
7 Ib. XI, 10 (41, 326-327).



Augustins Philosophie 7

menschlichen Wissens bloß als bonum « utile », nicht als honestum,
vielmehr für den Primat des Bonum und des Willens. Wie es scheint,
hat in bezug auf diese Frage in Augustin der Konvertit-Theologe mit
dem Platoniker den Kampf geführt, wenigstens unbewußt.

3. Auch die Vermengung von Glaube und Wissen, von Theologie
und Philosophie ist Augustin und Plotin gemeinsam.

Der Neuplatonismus, sagt E. Zeller, war ein religiöses System.1
Alle Historiker, die mit dem merkwürdigen ideal-mystischen System
Plotins genauer sich beschäftigten, stimmen hierin überein. Und wer
die vita Plotini von seinem Schüler Porphyr liest : über Plotins Aszese,
seine Frömmigkeit, seine angeblichen Wundertaten, Prophezeiungen
und GottVerzückungen, überzeugt sich, daß Plotin selbst von diesem
Geiste beseelt war. Seine Lehre atmet denselben Geist. Es ist viel
zu wenig gesagt : seine Philosophie war Religionsphilosophie, denn das

wäre, genau genommen, nur Theorie. Sie war aber bei ihm religiöse
Theorie und Praxis, und das letztere ist bei ihm mehr als das erstere.

Philosophie ist ihm die Religion überhaupt. Das Seelenheil, praktisch
genommen, die innigste Vereinigung der Seele mit Gott2, das
Einswerden der Seele mit dem absoluten sv — ein Geschenk des Glaubens

— das zuweilen schon, vorübergehend, auf Erden der vom göttlichen
Licht umflossenen Seele zuteil wird und Plotin selber zuteil geworden
sein soll, ist das Höchste in seiner Philosophie. 3 Schon beim Heiden
Plotin fließen Glaube und Wissen, Natürliches und Übernatürliches wirr
durcheinander, eben weil seine Philosophie nichts anderes ist als die

Religion selbst. Es ist gewiß bezeichnend, daß auch Plotins weniger
fromme Schüler Porphyrius noch als Zweck der Philosophie einfach das

Seelenheil bezeichnet : « \ ty,î Vj/y,ç cwT7)pta .»4 Das ist ein evidenter
Beweis, wie der religiöse Gedanke damals auch die Vertreter des

hervorragendsten heidnischen Systems beherrschte.
Diese plotinische Fassung von Glaube und Wissen illustriert erst

recht die augustinische. Auch dem hl. Augustin ist die wahre Philosophie
nichts anderes als die wahre Religion. Mit welcher Schärfe hat er diese

Identität von Philosophie und Religion ausgesprochen : « Sic enim creditur
et docetur, quod humanae salutis caput non aliam esse philosophiam

1 Phil. d. Griechen, III, 2 (1903), S. 482 ; speziell über Plotin, S. 527. Dazu
Arthur Richter, Plotins Lehre vom Sein, Halle 1867, S. 2.

2 Zelter, das.
3 V. Enn. III, 4; 14; VI. Enn. IX, 10-11 (Ed. Did.).
4 Überweg, Phil, des Altertums (1926), 611.



8 Augustins Philosophie

i. e. sapientiae Studium et aliam religionem. »1 Und daß er damit
nicht bloß eine Religionstheorie meint unter dem Namen Philosophie,
sondern auch das ganze praktische Gebiet der Religion, das religiöse
Lehen seihst, zeigen die beigefügten Worte : die heidnischen Sekten
hätten deshalb nicht die wahre Philosophie, weil sie nicht allein falsche

Lehren bekennten, sondern nicht an unsern Sakramenten teilnehmen
würden r « cum ii, quorum doctrinam non approbamus, nec sacramenta
nobiscum communicant. »2 Die augustinische Philosophie umfaßt alles :

das natürliche Erkennen, die Offenbarung des Glaubens, die Frömmigkeit3,

die Gottesliebe, überhaupt alles, was zum Seelenheil — Caput
salutis — gehört. Und daß er dabei von der Philosophie als solcher
redet, erhellt daraus, daß er schon anfangs nach seiner Bekehrung der
ciceronischen Philosophiedefinition : « rerum humanarum divinarumque »

die Worte beifügt : « sed earum, quae ad beatam vitam pertineant. » 4

Daher denn auch Augustins starke Abneigung gegen alles rein
weltlichmenschliche Wissen, das zumeist überflüssig, eitel und schädlich ist. 5

Und weiter, weil nun auf Erden als Mittel zum Seelenheil die Liebe

Gottes das Höchste ist in der christlichen Religion, spitzt er zuletzt
die Definition der Philosophie auf die Liebe Gottes zu : « sed cum
philosophis est habenda collatio : quorum ipsum nomen, si latine inter-
pretemur, amorem sapientiae profitetur. Porro, si sapientia Deus est,

per quem facta sunt omnia verus philosophas est amator Dei. » 8

• Damit erhält aber Augustins Philosophie als Ganzes endgültig eine

eminent ethisch-praktisch-affektive Einstellung, alles hinordnend auf die

tugendhafte Tat, und es ist nicht unrichtig, was wir oben sagten und
was Überweg und Portalié andeuteten7 : bei Augustin ist eher die

Metaphysik der Ethik untergeordnet, als umgekehrt.
4. Unbestritten ist ferner der stark mystische Zug der plotinisch-

augustinischen Philosophie. Und wenn man unter philosophischem
Mystizismus das eminent affektive Bestreben versteht, möglichst direkt,
ohne Vermittlung der äußern Natur, mit Hilfe einer von Gott erhaltenen
Erleuchtung Gott zu erreichen, wird man dem Gesagten entsprechend

1 De vera Religione, c. 5 (P. L. 34, 126).
2 Das.
3 Vgl. Confess. V, c. 5.
4 Contr. Acad. I, c. 8 (32, 917).
5 Trinit. XIV, c. 1 (42, 1037).
6 Civ. Dei VIII, 1 (41, 225).
7 Überweg, Grundriß der Gesch. d. Phil, der patr.-schol. Zeit (1928), S. 102.

Portalié, Diet, de Théol. cath. « Augustinisme ».



Augustins Philosophie 9

und aus dem, was wir noch über die göttliche Illuminatio sagen werden,
weder Plotin noch Augustin den mystischen Charakter ihrer
Geistesrichtung absprechen. Bei Plotin zeigt sein Mystizismus stark
monistisches Gepräge, da nach ihm Gott in allem wird und die Menschenseele

schließlich, mit Verlust des Eigenseins, im göttlichen sv wieder untergeht.

Hier lag die Vorlage für Scotus Eriugena im IX. Jahrhundert
und gewisser mittelalterlicher pantheistischer Mystiker mit ihrem
göttlichen « Seelenfünklein » und ihrer Seelenvergottung im Jenseits. Augustin
hat auch in diesem Punkte den Neuplatonismus modifiziert. Aber dem

philosophischen Mystizismus im oben beschriebenen Sinne huldigte
auch er.

5. Es ist De Wulfs Verdienst, auf die absolute Aktivität der Seele

als typisch eigentümliche These der augustinischen Psychologie
aufmerksam gemacht zu haben. Ihre erkenntnistheoretische Tragweite
leuchtet sofort ein, wenn wir sagen, daß nach diesem Lehrsatze die
Seele, ohne irgendwie passiv, d. h. von außen empfangend zu sein,
alle Erkenntnisse, die sinnlichen und intellektuellen, aktiv und allein
hervorbringen würde. Diese These würde also das Compositum von
Seele-Leib als Ursache der Sinneserkenntnis, wie Thomas lehrte1,
ablehnen. Sie würde den andern Satz : der Intellekt ist zuerst passiv,
dann aktiv2, leugnen. Sie würde, zu Ende gedacht, den absoluten

Subjektivismus proklamieren, denn wenn die Seele selbst die ganze
Erkenntnis erzeugt, muß sie auch das Erkenntnisobjekt erzeugen. Aber
an diese letzten Konsequenzen haben die Platoniker überhaupt nie

gedacht. Sie waren Realisten, teilweise sogar Ultrarealisten, und hofften
im Gegenteil durch die Unabhängigkeit unserer Erkenntnis von der
veränderlichen Sinneswelt, gestützt auf einen innern Einfluß von oben,

die Sicherheit einer realen Erkenntnis zu garantieren.
Die absolute Aktivität der Seele, woher hatte sie ihren Ursprung

Wer hat sie mehr betont als Plato selbst auf seiner Flucht vor jeder
Berührung mit der Materie, der Sinneswelt Plotin folgt Plato. Das

ist, meint er, der Seele eigen, daß sie nichts leidet, « où tb xaôeïv xi »,

sondern alles selber vermag, denn Leiden wäre ihrer unwürdig. 3

Augustin folgt Plotin: «videtur mihi anima, cum sentit in corpore,
non ab illo aliquid pati. » 4 Und der Grund, von dem er ausgeht, ist

1 S. Th. I, 77, 5.
2 S. Th. I, 77, 2. 2 IV. Enn. 1. 6, c. 1-2.

• 4 Musica VI, c. 5, P. L. 32, 1169 (dasselbe 1168) ; dasselbe Genes. XII, c. 16
'34. 467)-



10 Augustins Philosophie

der alt-neuplatonische : « Nunquam enim anima est corpore deterior. »

Ihre Würde gestattet es nicht !1 Mit dem Einbruch der
arabischaristotelischen Philosophie in den Augustinismus eines Alexander v.
Haies, Rupella, Bonaventura, welche für die Sinneswelt die Abstraktion

verfochten, kam diese plotinisch-augustinische Auffassung allerdings
zum Teil stark ins Wanken. Doch verlegt Bonaventura noch die

Sinnespotenzen nicht in das Compositum von Seele-Leib, sondern in
die Seele allein. 2 Ein Beweis, wie stark der alte Augustinismus noch

nachwirkte
6. Viel enger, als viele glauben, ist mit der vorigen These eine

andere, die von der substantiellen Identität der Seele und Potenzen

verbunden. Ist die Seele nur aktiv und hängt sie in keiner Weise von
den verschiedenen Objekten ab, dann läßt sich eine reale Unterscheidung
von Seele und Potenzen und der Potenzen unter sich kaum wirksam
begründen. Auch Thomas geht bei der Begründung des Realunterschiedes

der Potenzen immer von der Verschiedenheit der
Seelentätigkeiten, die wieder von der Verschiedenheit der Tätigkeitsobjekte
abhangen, aus.3

Plotin war ein entschiedener Verteidiger der substantiellen Identität

der Seele lind Potenzen. Nicht etwa bloß ein Teil der Seele, sondern

die ganze Seele — o'j ixopiov 'j"yT,ç iÀX' \ arcara 'luy/j — ist in jeder
Potenz tätig und sie selbst ist allen Potenzen zugegen. 4 Das, was

wir Eähigkeiten oder Potenzen nennen, sind bei Plotin nur rationes
seminales — Xöyoi twv yiyvopiivojv — der Tätigkeiten, und sie sind in

der Seele und mit ihr identisch, wenngleich die Seele bei der Tätigkeit
von Potenz in Akt übergeht. 5 Eigentlich hat hier Plotin schon den

kartesianischen Satz, « die Seele ist unmittelbar selbst denkend »,

antizipiert, und es entsprach diese Theorie, wie Ferd. Sassen richtig gesagt 8,

dem monistischen Zuge des plotinischen Systems. Gefahren witternd,
haben manche mittelalterliche Augustiner später zwischen Seele und
Potenzen irgend eine Realdistinctio zu statuieren versucht, aber ohne

im Sinne des Aristoteles, die Potenzen als verschiedene Qualitäten in

der Seelensubstanz zu verlegen. Sie verfochten stetig die substantielle

1 Genes, das.
2 II. Sent. D. 8, q. i a. 3 q. 2 ad 7.
3 Vgl. Quaest. disp. de Anima, a. 12.
4 V. Enn. 1. I, 12 (307) ; IV. Enn. 1. III, 3 (200).
5 VI. Enn. 1. III, 5 (396, 43"5°)-
c De theoria cognitionis Plotini. Sittardi 1916, p. 77.



Augustins Philosophie II
Identität von Seele und Potenzen. 1 Dieser Ansicht war auch Aureliui
Augustinus, wie aus folgender Stelle klar hervorgeht: « Simul etiam
admonemus, si utcumque videre possumus haec (memoria, intelligentia,
voluntas) in anima existere et tanquam involuta evolvi, ut sentiantur
et dinumerentur substantialiter vel ut ita dicam essentialiter non

tanquam in subjecto ut color aut figura in corpore, aut alla qualitas
aut quantitas. » 2

7. Ganz eng mit den beiden vorigen Thesen verknüpft ist die

psychologische Fundamentallehre des Augustinismus, die berühmte

göttliche Erleuchtungstheorie, die an Stelle der aristotelischen
Abstraktionslehre trat. Ist die Seele der Sinneswelt gegenüber nur aktiv,
dann kann von einer abstractio ex phantasmate nicht mehr die Rede
sein. An ihre Stelle tritt hier eine göttliche Illuminatio, welche der
Seele das aktuelle und sichere Erkennen gibt. Im Mittelalter beriefen
sich die Augustiner gern auf jenen Text des hl. Johannes, I, 9 : « Erat
lux vera, quae illuminât omnem hominem venientem in hunc mundum. »

Merkwürdigerweise hat man nicht bloß die Abhängigkeit Augustins
von Plotin in dieser Frage bestritten, sondern die Illuminatio
überhaupt beiden abgesprochen und sie arabisch-orientalischem Ursprünge
zugeschrieben. So De Wulf Mandonnet gegenüber. 3 Wir haben die

Frage anderwärts bloß berührt 4, möchten ihr aber nun eine intensivere
Aufmerksamkeit widmen.

a) Wer Plotins Lehre nur einigermaßen kennt, weiß, daß die

göttliche Illuminatio ein Wesensbestandteil seines ganzen Systems ist.
Sie spielt bei ihm sogar eine Doppelrolle, eine ontologische und
erkenntnistheoretische. oc) Eine ontologische : erst durch die göttliche Erleuchtung
erhält der göttliche voûç, indem er sich zu Gott dem sv hinwendet,
sein Geistsein. 5 Wieder wird die Weltseele erst durch eine Illuminatio
zur Beleberin und Ordnerin der Welt 6 und zu ihrem Gesetze, durch
das sie die Welt leitet. 7 Alles Leben und jede Ordnung ist einer
göttlichen Erleuchtung zuzuschreiben. 8 Im Menschen selbst erhält sein

Geist das « Geistsein » und die Seele die Lebenskraft und der Leib das

1 Vgl. Wesen des Thomismus, S. 62 ff.
2 De Trinit. IX, c. 4 (42, 963).
3 Gilles de Lessines, p. 18.
4 Wesen des Thomismus, S. 57.
8 V. Enn. 1. I, 6-7 : 1. VI, 5

« V. Enn. 1. I, 2.
7 Ib. i. VIII, 7.
8 Vel. Sassen. 1. c. 22 ff.



12 Augustins Philosophie

Leben nur durch die göttliche Erleuchtung.1 ß) In der Erkenntnisordnung

hat jene göttliche Erleuchtung eine enorme Rolle zu spielen.
Wie das Auge ohne Licht nicht das Körperliche zu schauen vermag,
so ist der Verstand aus sich untauglich, etwas zu erkennen ohne die

Erleuchtung Gottes, des sv. 2 Gott ist erleuchtend die Sonne, die uns
das Erkennen gibt, während die Menschenseele dem Monde gleicht,
der sein Licht nur von der Sonne hat. 3 So hat der Mensch sein
aktuelles intelligere und seine Sicherheit im Urteil und Schluß nur von
der göttlichen Erleuchtung, in der die Ideen als Exemplarursachen in
den menschlichen voù; niedersteigen. 4 — Alles das hindert Plotin nicht,
an der altplatonischen Präexistenz der Seele festzuhalten 5, denn
Wiedererinnerung und Illuminatio schließen sich faktisch nicht aus. Dagegen
verwahrt er sich des entschiedensten, wie wenn die Seele anfänglich
eine tabula rasa wäre. 6 — Ich denke, nach all dem wäre es doch
etwas kühn, Plotin die Illuminatio divina abzusprechen Dagegen ist
es richtig, daß die Araber sie auch haben. In den syrischen Schulen

verband sich die plotinische Erleuchtungstheorie mit dem Aristotelismus
und trat so in die arabische Philosophie ein.

b) Aurelius Augustinus hat zwar, wieder als Theologe, die

plotinische Illuminationslehre modifiziert, aber sie ihm absprechen oder
seine Abhängigkeit von Plotin leugnen zu wollen, wäre mehr als kühn.

Bemerken wir vorerst, daß auch Augustinus, wie B. Kälin O. S. B.

durchschlagend bewiesen 7, keine Abstraktion im aristotelischen Sinne

gekannt hat. Von den beiden Ideenklassen, die er selber unterscheidet,
gibt es erstens solche, die von der Sinneserfahrung gar nicht abhangen.
So die Ideen der Wahrheit, des Wissens, der Glückseligkeit, des Guten,
Schönen und seine Gesetze, die mathematischen Begriffe und ihre
Gesetze, die metaphysischen Prinzipien, die Ideen geistiger Dinge, wie
der Seele und ihrer geistigen Innenzustände, des Lebens, Denkens und
Wollens. 8 Zweitens gibt es auch bei Augustin Ideen, jene der körperlichen

Dinge, die von der Sinneserfahrung abhangen, aber nicht im

1 VI. Enn. 1. VII, 6 ; V. Enn. 1. VI, 4.
2 III. Enn. 1. IX, 3 (191, 31-34).
3 V. Enn. 1. VI, 4 (343, 24-32).
4 Das. u. I. Enn. 1. I, 9 (5, 28-30).
5 IV. Enn. 1. VIII, das ganze Buch ; VI. Enn. 1. IV, 14.
6 IV. Enn. 1. VI, 3.
7 Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, S. 41 ff.
8 Vgl. Trinit. XV, c. 12 ; X, c. 1 ; VIII, c. 3 ; XIV, c. 15 ; IX, c. 3 ; X, 9 ;

Confess. X, c. 23 ; De lib. arb. II, c. 8 ; c. 16 ; ep. 112 ad Paul.



Augustiiis Philosophie 13

Sinne einer inhaltlichen Abstraktion. Die Sinnesbilder spielen da, wie
bei Plato und Plotin, nur eine anregende, mahnende Rolle, damit die
Seele die den Bildern entsprechenden Ideen, die ihr eingeprägt sind,
wachrufe. Im Briefwechsel mit Augustin gibt Nebridius dem Augustin
zu : « Anima intellectualis ad intelligibilia sua videnda a sensu admonetur

potius, quam aliquid accipit. »1 In diesem Sinne ist Augustins häufig
angewandter Spruch zu fassen : « Veritas foris admonet, intus docet. » 2

Bis hieher stimmt alles mit Plotin überein. Aber alles das ist ja nur
negativ, im Sinne : Augustin ist Gegner der Abstraktion.

Haben wir positive Beweise für die Illuminatio selbst Für uns
ist das zweifellos. Jenen gegenüber, welche die Beziehung zwischen
der plotinischen Illuminationslehre und Augustin immer noch
anzweifeln, wollen wir konstatieren, daß der große Bischof von Hippo
Plotins Illuminationslehre ausdrücklich erwähnt und zur seinigen macht,
was merkwürdigerweise immer und immer verschwiegen wurde. Gerade

da, wo er von Plotin, dem « magnus Platonicus », redet, antwortet
er auf eine eigene Kapitelüberschrift : « De superna illuminatione' quid
Plotinus Platonicus senserit » also « Sed non est nobis ullus cum
excellentioribus philosophis in hac quaestione conflictus. » 2 Damit ist
die Beziehung zwischen Augustin-Plotin hinsichtlich der Illuminationslehre

direkt nachgewiesen. Fügen wir bei, daß schon Augustin selbst,
wie die spätem Augustiner, seine Illuminationslehre mit jenem
berühmten Text des Apostels, I, 9 : « lux vera, quae illuminât omnern
hominem », in Beziehung bringt 3 und Christus den leuchtenden
loyoç, wie später die Augustiner, zum einzig wahren innerlich belehrenden

Magister, und zwar in der natürlichen Ordnung, macht. 4 Fügen
wir, was noch typischer ist für die Beziehung von Plotin-Augustin,
noch bei, daß Augustin jene plotinischen Vergleiche : von dem Lichte,
ohne das die Sehkraft das Körperliche nicht zu schauen vermag 5, und

von der göttlichen Sonne, ohne die die Seele, wie der Mond sein Licht

1 Epist. 7. Vgl. Kälin, 1. c. S. 61. Dazu Epist. 13, wo Augustin selbst au
Nebridius schreibt : « Veniat in mentem illud, quod intelligere appellamus duobis
modis in nobis fieri : aut ipso per se mente atque ratione intrinsecus, ut cum intelli-
gimus esse ipsum intellectum : aut admonitione a sensibus cum intelligimus
esse corpus. »

2 Civ. Dei X, c. 2 (P. L. 47, 279).
3 Civ. Dei X, c. 2 (41, 280).
4 De Magistro, c. 14 (32, 1220).
5 De beata vita, c. 4 (32, 976) ; Trinit. XII, c. 15 (42, ion).



14 Augustins Philosophie

nur von der Sonne erhält, nichts zu erfassen vermöchte1, zu den

seinigen gemacht hat. Das ist doch vielsagend für jene Abhängigkeit,
und auch die weitere Tatsache, daß Aurelius anfangs nach seiner

Bekehrung sogar die plotinische Präexistenz der Seele verteidigte 2, die

er später dann ablehnte3 und sogar als antichristlichen Irrtum
retraktierte.4 Seine göttliche llluminatio sollte ihm fernerhin den

Ursprung der Ideen allein erklären. Schon hierin liegt von seiten

Augustins eine Korrektur. Eine zweite besteht darin, daß bei Plotin
die göttliche Erleuchtung des Menschengeistes eine mittelbare — durch
die Weltseele und den göttlichen voOç vollzogen — bei Augustin eine
unmittelbare war.

Das alles in Betracht ziehend, wird kaum jemand mit Grund dem
Plotin oder Augustin die Illuminationslehre absprechen, noch Augustins.
Abhängigkeit von Plotin in Zweifel ziehen können.

Schwieriger ist es dagegen, die Natur und das Wesen dieser wunderbaren

göttlichen llluminatio genau zu bestimmen. Weder Plotin noch

Augustin und am allerwenigsten die spätem Augustiner haben darüber
befriedigenden Aufschluß erteilt. Sicher scheinen uns folgende Punkte
festzustehen : i. Gott selber, nicht etwa unsere Vernunft, wie manche
Historiker geglaubt, ist dieses leuchtende Licht. Das sagen uns die
obigen Vergleiche, wo unsere eigenen Erkenntniskräfte für sich als

untauglich erklärt werden. Das erweist Augustins Hinweis auf Johannes,

I, 9 : « erat lux vera », wo Augustin interpretierend beifügt : « In qua
differentia satis ostenditur, animam rationalem vel intellectualem, qualis
erat in Joanne, sibi lumen esse non posse, sed alterius veri luminis
participatione lucere. » 6 Dasselbe bestätigt er uns in dem Briefe ad

Consentium, wo er von diesem Lichte sagt : « indivisibiliter et ineffa-
biliter, sed tarnen intelligibiliter lucet tanquam nobis certum est, quam
nobis efficit certa, quae secundum ipsum cuncta conspicimus. » 6

2. Dieses lacht ist nicht etwa das Gnadenlicht in der übernatürlichen
Ordnung : weil es ein Wissenschaftslicht ist 7, für die ganze Erkenntnis-

1 Civ. Dei X, c. 2 (41, 279).
2 Soliloq. II, c. 20 (32, 902) ; de Quant, animae, c. 20 (32, 1025) ; De lib. arb.

I.e. 12 (32, 1234).
3 Trinit. XII, c. 15 (42, 1011).
4 Retract. I, c. 4 (32, 590).
5 Civ. Dei X, c. 2 (41, 280).
6 L'. L. 33, 452.
' « Ergo et ilia, quae in diseiplinis traduntur credendum est, ea non posse

intelligi nisi ab alio quasi suo sole illustrentur. » Soliloq. I, c. 8 (32, 877).



Augustins Philosophie 15

Ordnung, aber nur für die Erkenntnisordnung, und zwar für alle, Sünder
und Nichtsünder, ein « lumen publicum », wie Augustin es selber nennt. 1

3. Es ist ein Objektslicht, das uns, wie die Sonne das Objekt des

Auges, das Objekt des Verstandes, das Intelligibile, beleuchtet, wodurch
der Verstand dasselbe aktuell und sicher erfaßt : « Deus intelligibilis lux,
in quo et a quo et per quem intelligibiliter lucent, quae intelligibiliter
lucent omnia. » 2 Das Licht ist somit nur das Medium « in quo cognos-
cimus », das wir aber nicht selbst sehen. Damit vermeidet Augustin
den Ontologismus, denn ein direktes Schauen Gottes lehnt er auf Erden
überall ab. 3 4. Unter « Intelligibile », das Gott beleuchtet, meint
Augustin wohl die Dingwesenheiten als Abbilder der göttlichen
Exemplarideen, der rationes aeternae. In der Illuminatio erkennen wir die

Dingwesenheiten in ihrer Verkettung mit den ewigen göttlichen Ideen. 4

Das garantiert uns eine richtige und sichere Erkenntnis. 5 Genauer hat
Augustin, die Illuminatio nicht erklärt, noch jene, die ihm folgten.
Die Schwierigkeit lag in der Sache selbst

8. Unter den kosmologischen Lehrpunkten des Augustinismus hat
die These von der Aktualität der Materia prima grundlegende Bedeutung.

Die Ansicht, wie wenn bei den mittelalterlichen Piatonikern eine

formlose Materie notwendig identisch wäre mit einer aktlosen, ist historisch

unhaltbar. Das bestätigt Duns Scotus schlagend. Seine Materia
prima ist, insofern sie absolut in sich ohne jede Form betrachtet wird,
dennoch Akt, sogar etwas absolut Aktuelles, das seine eigene Wesenheit

für sich besitzt. 6 Die Idee von der formlos-aktuellen Materie scheint

sogar älter zu sein als die andere. Wir haben sie nicht allein bei
Avicebron, dem Scotus folgte 7, sondern bei jenen Frühscholastikern,
die von Plotin direkter beeinflußt waren, wie Scotus Eriugena8 und
Gilbertus Porretanus. 9 Gab es nicht in der ganz alten Zeit eine

1
« Quapropter nullo modo negaveris esse incommutabilem veritatem

quam non possis dicere tuam vel meam vel cujusquam hominis sed omnibus incom-
mutabilia vera concinentibus cernentibus, tanquam miris modis secretum et
publicum lumen praesto esse ac se praebere communiter. » De lib. arb. II, c. 12
(32, 1259).

2 Soliloq. I, c. 8 (32, 877).
3 Trinit. XV, c. 8 (42, 1067).
4 Vgl. Retract. I, 4 u. I, 8.
5 Vgl. Civ. Dei XI, c. 27 u. XII, c. 15.
6 Oxon. II, D. 12 q. 1 ; ib. D. 3 q. 1 ; IV. D. 43 q. 2 u. q. 5.
7 Oxon. II, D. 1 q. 5 ; II. D. 12 q. 1 u. 2.
8 Divis. Nat. I, 52-62 (P. L. 122, 494-504; II, 15-16, 546). •

9 Comment, in lib. Boët. de Trinit. P. L. 64, 1265.



ib Augustins Philosophie

Auffassung, wo der Gedanke, z. B. bei Tertullian, Einfluß hatte : ein
substare ohne Materie als Seinsträger ist unmöglich Jene Materie,
die Tertullian sogar der göttlichen Substanz, dem stoischen Materialismus

folgend, zuschrieb, war sicher etwas Aktuelles.1
Das führt uns wie von selbst zu Plotin. Für ihn gibt es, infolge

seines Monismus, keine irdische Substanz im eigentlichen Sinne. So

konnte er die reine Potenzialität der irdischen Materia prima leicht
betonen. Und er tat es in einem eigenen Kapitel. 2 Dennoch gibt es

auch für ihn eine aktuell-formlose Materie, die geistige Materie — üX-ri

voTjTT| —, die als Trägerin aller Ideen und Formen im Geistesreiche
offenbar in sich formlos und doch etwas Aktuelles sein sollte. 3

Augustins Stellung ist in dieser Frage außerordentlich dunkel.
Und das, trotzdem er in den Confessiones in sechs aufeinanderfolgenden
Kapiteln beständig die Frage vor Augen hat 4, und dieselbe auch in
seinem Kommentare in die Genesis eingehend erörtert. 5 Eines steht
ihm fest, daß die erste Materie einst zeitlich zugleich von Gott aus
Nichts mit der Form erschaffen wurde. 6 Auch gibt er ihr überall die

Benennung « materia informis », Er sucht das zu erklären. Er wird
nicht müde, zu sagen, sie sei « prope nihil » 7, und geistreich, wie er
immer war, ruft Aurelius zu Gott : « fecisti de nulla re pene nullam
rem. » 8 Er will das « informe » genauer erklären, indem er sagt ; die
Materie ist weder eine geistige Form, •« intelligibilis forma », noch eine

forma sensibilis 9, und er rückt dem eigentlichen Problem noch näher,
indem er sie : « ipsa capacitas formarum omnium, in quas mutantur
res mutabiles »10 nennt. Den Kampf, den er geführt, um sich etwas
absolut Formloses vorzustellen, schildert er uns selber.11 Man meint
Plotin zu hören12, wenn er sagt : die Materie ist nicht etwas, nicht
Farbe, nicht etwas Figürliches, nicht ein Körper, nicht Geist und doch

ist sie nicht Nichts, sondern « quaedam informitas sine specie ».13 Und
doch gebraucht er hier nirgends das Wort Potenz, das Aristoteles und

1 Tertullian, adv. Praxeam, c. 7 ; De carne Christi, c. n.
2 II. Enn. 1. V, c. 4-5 (84-85).
3 II. Enn. 1. 4, c. 1-4 (72-73).
4 Confess. XII, c. 3-9 (P. L. 32, 827-29).
5 De Genes, ad Lit. I, c. 15 (P. L. 34, 257) ; II, c. 11 (272).
0 Genes. I, c. 15.
7 Ib. Confess. XII, c. 6 ; c. 8.
8 Confess. XII, c. 8.
9 Ib. c. 7. 10 Ib. c. 6. 11 Ib.

12 II. Enn. 1. IV, 8 (75). Dazu auch c. 9 u. 10.
13 Confess. XII. c. 8.



Augustins Philosophie 17

Plotin gebrauchen. Warum und woher das Augustin dachte, trotz
all seinem Kampfe, immer an die christliche Genesis. Faktisch hat
Augustin die Materia prima oder informis nie für sich behandelt,
sondern nur im Zusammenhange mit den Worten der Genesis (I, i) :

«Terra autem erat inanis et vacua et tenebrae erant super faciem

abyssi. » Das war für ihn die Materia prima, insofern hier die Erde
noch unsichtbar und unzusammengesetzt war : « credibiliter dicitur earn

(materiam informem) significari illis verbis : Terra autem erat invisibilis
et incomposita et tenebrae erant super abyssum de qua informitate,
de quo pene nihilo, faceres haec omnia. »1 Mit seiner Materia prima
scheint somit Augustin den ersten chaotischen Zustand der Erde, die zwar
etwas Ungeformtes, aber doch etwas Aktuelles war, gemeint zu haben.

Hat doch Gott jene erste chaotische Materie nach Augustin, wie wir oben

sahen, zugleich mit der Form geschaffen. Dem entsprechen seine Worte :

« Non est autem informis omni modo materies, ubi etiam nebulosa

species apparet. » 2 Im bloßen Anschluß an den Schöpfungsbericht, dem

Augustin in der Bestimmung der Materia prima allein zu folgen
entschlossen war 3, konnte der große Kirchenlehrer unter der Materia

nur etwas relativ Formloses, das bereits schon eine gewisse Aktualität
enthielt, verstehen. Auch hier hat zum Teil der « Theologe » über den

Philosophen gesiegt.

9. Eine wertvolle Bestätigung unserer Auffassung von der aktuellen
Materia informis des hl. Augustin gibt uns seine berühmte Theorie

von den rationes seminales, von den keimartigen Anlagen, die Gott
der Materia prima schon anfangs einschuf, um aus ihnen die noch
nicht aktuell existierenden Dinge späterer Zeiten durch
Weiterentwicklung entstehen zu lassen, ähnlich wie aus dem Samenkoni

später der Baum entsteht. 4 Gott schuf, so dachte sich Augustin die

Schöpfung, gleich anfangs die ganze Welt, die einen Weltdinge bereits
als aktuelle in ihren verschiedenen Arten, die andern aber nur in
ihren Ursachen5, « originaliter et primordialiter », damit sie sich in
den verschiedenen Zeiten unter günstig gegebenen Umständen zum
aktuellen Sein ausentwickelten. 6 Das gilt von dem Pflanzen- und

1 Confess. XII, c. 8 (829).
2 Genes. I, c. 12 (256).
3 Ib. c. 18 u. 19.
4 Genes, ad Lit. V, c. 23 (P. L. 34, 338).
5 Ib. VIII, c. 28 (371).
6 Trinit. III, c. 9 (42, 877-878).
Divus Thomas. 2



i8 Augustins Philosophie

Tierreiche.1 Ja, Augustin wendet seinen Entwicklungsgedanken sogar
an auf die leibliche Entwicklung von Adam und Eva. Der Leib Adams
war samenartig in der Erde, aus der er entstand, der Leib der Eva
war samenartig in der Rippe Adams. 2

Schon Grandgeorge hat auf den neuplatonischen Ursprung dieser
rationes seminales hingewiesen. Wie Ch. H. Kirchner richtig erwähnt 3,

hat schon Plotin alles Leben aus in der Materie eingeschaffenen Samenkeimen

— Xriyoc axcptAomy.o( — entstehen lassen. 4 Derselbe Plotin hat
diese Theorie sogar auf das Geistige übertragen und die Seelenfähigkeiten
als rationes seminales in die Seele verlegt. r> Noch der temperamentvolle
John Peckham hielt im ersten Kampfe gegen den entstandenen Thomis-
mus die Theorie von den rationes seminales für ein heiliges Erbe
Augustins. 6 Sie war aber ebenfalls ein plotinisches Lehrstück.

io. Die Lehre von der Doppelmaterie, einer geistigen und körperlichen

Lay,, ist sicher plotinisch, wie wir oben gezeigt. Wir fügen noch
bei, daß schon Plotin den Dämonen neben einer luftartigen Materie
eine geistige Materie zuschrieb. 7 Dem hl. Augustin hat man sie

abgesprochen, darauf hinweisend, daß er die Compositio von Materie
und Form in der Menschenseele abgelehnt hätte. Indes, Augustin
spricht ausdrücklich von einer Doppelmaterie, einer geistigen und
körperlichen : « An cum primum fiebat informitas materiae sive spiri-
tualis sive corporalis non erat dicendum ,Dixit Deus Fiat'. »8 War
die Menschenseele nach ihm aus Materie und Form zusammengesetzt
Augustin scheint mehr zur negativen Antwort hinzuneigen. Im siebten
Buche de Genesis ad Lit. will er in mehreren Kapiteln die Frage
lösen (c. 4 bis c. 22). Die Hauptschwierigkeit ist für ihn die Armseligkeit
unserer Seele, die man vielleicht mit einer Entstehung aus einer Art
geistiger Materie — ratio seminalis — erklären könnte (c. 6). Aber
diese Annahme wäre doch mit allen möglichen Schwierigkeiten verbunden
(c. 7 bis c. 11). Jedenfalls ist die Seele nicht aus körperlichen Elementen
(c. 12), noch aus Elementen überhaupt (c. 14). Sie ist vielmehr
unkörperlich (c. 15 bis c. 21). Abschließend bemerkt er dann : mag

1 De Genes, contra Manich. I, c. 7 (34, 178) ; De Genes, ar] Lit. V, c. 4 (325).
2 Genes, ad Lit. VI. c. 6 (343).
3 Die Philosophie Plotins. Halle 1854, S. 106.
4 II. Enn. 1: III, 12 (66).
5 VI. Enn. 1. II, 5 (396).
6 Chart: Univ. Par. I, n. 523.
7 II. Enn. 1. I, 6.
8 Genes, ad Lit. I, c. 4 (34, 249).



Augustins Philosophie *9

man über ihren Ursprung, ob sie aus einer Materie entstand oder
unmittelbar von Gott erschaffen wurde, streiten oder zweifeln, sicher
war sie von Gott gemacht (c. 28 u. 28).

11. Über das erste Auftreten der Lehre von der Mehrzahl der
Formen — pluralitas formarum — gehen die Ansichten stark
auseinander. Avicebron soll der erste Anhänger gewesen sein, hat man
noch in einem neuesten Augustinus-Kongresse behauptet. Gewiß war
Avicebron ein Anhänger, aber lange nicht der erste. Dieses Lehrstück

war das verbreitetste im ganzen ersten Mittelalter und im XIII.
Jahrhundert, wie wir anderwärts dargetan. 1 Darüber hier weiter nichts.
Aber über den ersten Ursprung haben wir hier noch Wichtiges
beizufügen.

Als Hauptquelle dieser Lehre darf man auch hier, wenn jemand
nicht auf Plato und Philo zurückgreifen will, Plotin nennen. Mit seiner

Annahme vpn drei verschiedenen, sogar trennbaren Prinzipien im
Menschen : Geist (voù'ç), Seele un<^ Leib (ctofia), war die Mehrzahl
der Formen sachlich gegeben. 2 Sicher hat schon er eine eigene Körperform

vertreten. In seiner weitern Auffassung, daß die Form des

Körpers, die er Xoyoc nennt, wieder aus andern Xöyot zusammengesetzt
sei3, lag ein weiteres günstiges Moment für die Pluralitas formarum
in ein und demselben Compositum.

Augustin blieb nicht unberührt von dem neuplatonischen Einflüsse.
Bekanntlich unterscheidet auch er im Menschen drei Prinzipien : Geist,

Seele und Leib4, und unterscheidet dabei nicht bloß Seele und Leib
als zwei substantielle Teile des Menschen, sondern er hält es für
bedeutungslos, ob man Seele und Geist und Geist und Seele auffasse

als pars und totum oder nicht 5, neigt aber offenbar mehr zur Bejahung
hin. Das offenbart plotinischen Geist. Sicher hat Augustin in dem Sinne
eine Mehrzahl der Formen angenommen, daß nach ihm der Menschenleib

als Leib eine eigene Form besitzt — forma corporis —, zu der
dann erst als zweite Form die den Körper belebende Seele hinzutritt.
Merkwürdigerweise hat sich hierin sogar der gelehrte Portalié irreführen
lassen und behauptet, schon Augustin hätte der Seele, wie später

1 Wesen des Thomismus, S. 68 ff.
2 VI. Enn. 1. 7, 6 (479).
3 IV. Enn. 1. 3, 20-21 (211-212).
4 « Itane tu ignorabas duo quaedam esse animam et spiritum. Et utrumque

ad naturam hominis pertinere, ut totus homo sit Spiritus et anima et corpus, s

De anima et ejus orig. II, c. 2 (44, 493).
6 Il>. (496).



20 Augustins Philosophie

Thomas, die Rolle der Körperform als solcher zuerteilt.1 Allein das
ist ein nachweisbarer Irrtum, der auf eine irrige Interpretation einer
Stelle in c. 15 de immortalitate animae zurückläuft, und gerade seinen

plotinischen Standpunkt prägnant markiert. Dort sagt Augustin
allerdings : « Per animam ergo corpus subsistit et eo ipso est, quo animatur

tradit speciem anima corpori, ut sit corpus inquantum est. »2

Da sagt Augustin allerdings, daß die Seele dem Körper seine Form
gebe, aber er sagt nicht, daß die Seele selbst die forma corporis sei.

Er folgt hier der plotinischen Emanationslehre, nach welcher
herabsteigend zuerst die Weltseele, dann die Einzelseelen die Vermittlerinnen
spielen, indem sie die von oben empfangenen Seinsformen weiterleiten.
So ist dann die Menschenseele die « Überbringerin » der Körperform
von Seite Gottes : « Hoc autem ordine intelligitur a summa essentia

speciem corpori per animam tribui, quo est inquantumcumque est.
Per animam ergo corpus subsistit et eo ipso est, quo animatur, sive

universaliter ut mundus (Weltseele) sive particulariter, ut unumquodque
animal intra mundum. » Und : « non nisi traditione speciei fit corpus

per animam. »3 Das ist, wie gesagt, ganz plotinisch, wo Augustin
sogar der Weltseele Plotins noch das Wort redet. Die Gefahr dieser

plotinischen Emanationslehre sah Augustin selbst später ein und
retraktierte die ganze obige Stelle in De immortalitate animae. 4 Dieser

Interpretation entspricht es ganz, wenn er anderwärts, und zwar da,

wo er die sieben Wirkungsgrade der Menschenseele mit den lebhaftesten
Farben schildert, nur die Belebung des Leibes, aber nicht die
Konstituierung desselben durch die Seele hervorhebt. 5 Dagegen ist es richtig,
daß Augustin jede Seelenmehrzahl im Menschen ablehnt. 6 Die Pluralitas
formam war also sicher ein Lehrstück Augustins. Sie hat sich dann
im Mittelalter in den verschiedensten Gestaltungen ausgewirkt. 7

12. Damit war, wie angedeutet, jede wahre unio substantialis,
sowohl im Menschen als in den Naturdingen, gefährdet. Man wird
den altaristotelischen Satz : aus mehreren aktuellen Substanzen wird nie

eine einheitlich dritte Substanz 8, nicht so leicht über den Haufen werfen.

1 Diet, de Théol. cath. Paris 1903. «Augustin» (col. 2358).
2 De immort, animae, c. 15 (32, 1033). 3 Ib.
4 Retract. I, c. 5 (32, 591).
5 De quant, animae, c. 33 (32, 1074-77).
6 Confess. VIII, c. 10.
7 Vgl. Wesen des Thomismus, S. 68 ff.
8 VI. Met. 13 (Did. II, 553, 42). Thomas, de spirit, creaturis, a. 3 ; S. Th. I,

76, 4. Vgl. dazu : das Wesen des Thomismus, S. 117 ff.



Augustiiis Philosophie 21

Die Hauptquelle der Verwirrung war auch da Plotin. Sehr ent-
schieden lehnt er es ab, wie wenn die Seele als Form im Leibe wäre :

« oùSà (ix; s too; èv jXy, ».1 Um das Verhältnis der Seele zum Leibe
darzustellen, gebraucht er hier verschiedene Vergleiche. Die Seele verhält
sich zum Leibe wie der Steuermann zum Schiffe, der es leitet 2, oder
die Seele wäre im Leibe gegenwärtig wie Feuer oder Licht. 3 Am besten
aber gefällt ihm der Vergleich : die Seele bedient sich des von ihr
belebten Körpers als Werkzeug — instrumentum —, um durch ihn
gewisse niedrige Tätigkeiten auszuüben : der ganze Körper scheint
dafür da zu sein, um als Werkzeug der Seele zu dienen, « rrav to 7o>u.x

öoyavov t7, tyvyrt itapetvat ». 4 Offenbar ist bei Plotin die Vereinigung
von Seele und Leib keine Seinseinheit, sondern eine bloß akzidentelle
Tätigkeitseinheit

Aurelius Augustinus ist auch da von dogmatischen Interessen

geleitet, speziell der Menschwerdung Christi, auf die er anspielt. 5

Mit aller Entschiedenheit verwirft er die Ansicht, wie wenn die Seele

allein das Wesen des Menschen ausmachte. Seele und Leib gehören

zur Natur des Menschen. 6 Damit weist er den Altplatonismus ab.

Aber in der nähern Erklärung des Verhältnisses von Seele und Leib
ist seine Abhängigkeit von Plotin unverkennbar. Denn wie letzterer,
so nennt auch Augustin den Leib mit Vorliebe das Werkzeug,
instrumentum, der .Seele, durch das sie die Sinnestätigkeiten ausübt : « Anima
tarnen commixta corpori per instrumentum sentit corporeum et idem
instrumentum sensus vocatur. » 7 Auch bei ihm ist, vermöge der oben

geschilderten aktuellen Wesensteile, die Einheit nur eine Tätigkeitseinheit.

Wie wenig er an eine eigentliche Seinseinheit von Seele und
Leib dachte, das geht, wie P. Kälin gut bemerkt8, daraus hervor,
daß er nicht einmal eine direkte Tätigkeit der Seele auf die gröbere
Materie des Leibes für möglich hält, sondern feinere Stoffe als Medium
annahm. Darunter nennt er nun gerade « Feuer » und « Licht », von
denen ja auch Plotin redet : « Anima ergo, quoniam res est incorporea,

1 IV. Enn. 1. III, 2o (212). Maßgebendjsind hier IV. Enn. 1. III, 20-24.
2 Ib. c. 21.
3 lb. c. 22 (213).
4 Ib. c. 23.
5 Civ. Dei X, c. 29 (41, 308).
6 Ib. XIX, c. 1 (625-626).
7 Trinit. XI, c. 2 (42, 986).
8 Erkenntnislehre des hl. Augustinus, S. 17.



22 Aiigustins Philosophie

corpus, quod incorporeo vicinum est, sicut est ignis vel potius lux et
aer, primitus agit et per haec caetera, quae crassiora sunt corporis. »1

Mit welch ernormer Schwierigkeit die mittelalterlichen Augustiner
kämpften, um zu einer substantiellen Unio von Seele und Leib zu
kommen, haben wir anderwärts angedeutet. 2 Verlegten doch noch

Hugo von St. Victor 3 und Petrus Lombardus die Person in die Seele,

in die Seele allein, wobei der letztere ganz plotinisch Leib und Seele

mit « Wohnung » und « Bewohner » verglich. 4 Auch dem Petrus v.
Poitiers genügt zum Menschen die Seele. 5 Andere Scholastiker des

XI. und XII. Jahrhunderts dachten korrekter, kamen aber doch nie

zu einer völlig abgeklärten Lösung der substantiellen Unio. Der Grund

lag in ihren Voraussetzungen.
Das Gesagte dürfte bestätigen, daß Augustins Philosophie eminent

auf den Schultern Plotins ruht. Freilich ist er überall in erster Linie
Christ und daher Theologe. Allwo Plotin und der Neuplatonismus der

christlichen Lehre zu widersprechen scheinen, lehnt er ihn ab oder
modifiziert er ihn. Im übrigen ist er, nach seiner eigenen Erklärung und
nach den Hauptthesen seiner Philosophie, ein Anhänger Plotins. Seine

Philosophie kann mit Recht ein modifizierter Neuplatonismus genannt
werden

1 De Genes, ad Lit. VII, c. 15 (34, 363). Dasselbe c. 19 (364).
2 Vgl. Das Wesen des Thomismus, S. 70.
3 « Sed tarnen personam esse anima ex se habet. » De Sacrament, fid. christ

II, p. i, c. 11 (P. L. 176, 409).
4 IV. Sent. D. 31, 5 (P. L. 192, 920). Vgl. dazu P. L. 192, 963, wo die Irrtün'ei

des Lombardus zusammengestellt sind.
5 IV. Sent. c. 22 (P. L. 211, 1224).


	Augustins Philosophie in ihrem Verhältnis und ihrer Abhängigkeit von Plotin, dem Fürsten des Neuplationismus

