
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Geyser : Das Prinzip vom zureichenden Grunde. Eine logisch-onto-
logische Untersuchung. Regensburg, Habbel. 1929. 136 SS.

Th. Droege C. Ss. R. : Der analytische Charakter des Kausalprinzips.
Bonn, Hofbauer-Verlag. 1930. 107 SS.

St. L. v. Skibniewski : Kausalität. Paderborn, Schöningh. 1930. 128 SS.

1. Den schon in seiner « Erkenntnistheorie » (Münster i. W. 1922) und
in seiner Schrift : « Einige Hauptprobleme der Metaphysik » (Freiburg i. B.
1923) unternommenen Versuch einer phänomenologischen Begründung des

Kausalprinzips, bzw. des Prinzips vom zureichenden Grunde, bietet uns

Geyser in dieser Monographie von neuem dar, die sich nach des Autors
Zeugnis in hohem Maße für Seminarübungen eignet. Angenehm berührt
die unbedingte, nüchterne Sachlichkeit, die ein aufrichtiges Ringen um die
Wahrheit verrät, sowie der Ausdruck edelster Bescheidenheit. Das Buch
zerfällt in drei Kapitel. Im ersten wird die Frage nach dem Prinzip vom
zureichenden Erkenntnisgrund kurz dahin beantwortet, daß nicht ein
blindes Fürwahrhalten oder Glauben, sondern allein die unmittelbare oder
doch mittelbare Evidenz die Wahrheitserkenntnis gewährleistet. Das eigentliche

Problem enthält aber das Prinzip vom zureichenden Seiwsgrunde
(Pr. v. z. Gr.). Im zweiten Kapitel werden eine Reihe von Begründungsversuchen

dieses Prinzips beurteilt und abgelehnt. Hier kommen
nacheinander zur Sprache : Leibniz, Descoqs, Wolff, Gredt, Nink, Sladeczek,
Jansen, Garrigou-Lagrange, Sawicki. Im dritten Kapitel legt G. seine

eigene Ansicht dar.
Man wird des Autors Urteil über Leibniz, Wolff und Sawicki ohne

weiteres unterschreiben und ihm auch in seiner Kritik an Descoqs
zustimmen, der das Pr. v. z. Gr. aus dem Axiom « omne ens est verum »

oder aus der allgemeinen Begreifbarkeit des Seins ableiten will. Denjenigen
Scholastikern aber, die das Pr. v. z. Gr., sowie das Kausalprinzip auf das

Kontradiktionsprinzip zurückführen wollen, wird Verf. nicht gerecht.
Hier ruht die Kernfrage. Nach G. ist eine solche Zurückführung unmöglich,
da jeder dahin zielende Versuch eine petitio principii enthalte. Aus dem

Kontradiktionsprinzip könne einzig und allein gefolgert werden, daß ein
Gegenstand, solange er existiert, nicht zu gleicher Zeit nicht existieren
kann. Das Pr. v. z. Gr. besage aber viel mehr ; es fordere außer der
Tatsache des Existierens etwas, was sich zu dieser verhalte, wie der Grund
zur Folge. Das sei aber ein ganz neuer Gedanke, der nie und nimmer ohne
Zirkelschluß aus dem Kontradiktionsprinzip deduziert werden könne.
Hier trägt eine Unklarheit Frucht, die sich durch das ganze Buch hindurchzieht

: es wird nicht genügend zwischen dem Pr. v. z. Gr. und dem Kausal-
Divus Thomas. 31



460 Literarische Besprechungen

prinzip geschieden. So unterschiebt G. unwillkürlich schon dem Pr. v.
z. Gr. den Sinn, als erfordere es einen von dem Begründeten verschiedenen
Grund. Dadurch wird es unberechtigterweise von vornherein auf die
Wirkursache eingeschränkt. Dazu kommt, daß Verf., vielleicht durch eine
vorwiegend naturwissenschaftlich-phänomenalistische Einstellung verführt,
beim Kontingenten die Ursache nur für den Augenblick des Entstehens
fordert. Es entgeht ihm so der Grundgedanke des Pr. v. z. Gr., das vom
Sein ein inneres genügendes Fundiertsein und Unterschiedensein vom
Nichts erheischt. Wenn nun ein Sein jetzt da ist, das vorher nicht da war,
so beweist es eben durch diese Tatsache, daß es aus sich nicht genügend
fundiert, vom Nichtsein verschieden ist, sondern dazu noch einer andern,
äußern Grundlage d. i. einer Ursache bedarf. Dieses innere Wesensgesetz
des Seins offenbart sich ohne weiteres dem vom Sein formierten Verstände.

Lehnt man die unmittelbare Einsichtigkeit des Pr. v. z. Gr. und des

Kausalgesetzes ab, so wird man nie zu einer genügenden Begründung
dieser Grundsätze kommen. Auch der Versuch G.s muß als verfehlt
angesehen werden. Verf. selbst scheint die Schwäche seiner Position in etwa
zu ahnen, indem er seine Ausführungen mit dem Satze schließt, der
allerdings seiner Bescheidenheit alle Ehre macht : « Im übrigen möge, wer
etwas Besseres weiß, etwas Besseres sagen ; denn es ist sicher nicht wichtig,
daß ich recht behalte, wohl aber, daß die Wahrheit eines so fundamentalen
und folgenreichen Satzes wie des allgemeinen Kausalgesetzes endlich
einmal durch klare und sichere Gründe für immer festgelegt werde » (S. 135).
G. wirft die Frage nach dem Grunde für bestimmte Gattungen von
Gegenständen auf, für die Relationen, Eigenschaften, Wesenheiten und schließlich
das Dasein. Es wäre im Interesse der Klarheit sicherlich besser gewesen,
die Einteilung nach den verschiedenen Ursachen vorzunehmen. Die
Ausführungen, z. B. über den « Grund » der Wesenheiten, hätten eine viel
bestimmtere Linienführung gewonnen. Verf. wäre nicht unvermerkt
allenthalben schon auf das « Dasein » der Wesenheiten zu sprechen gekommen.
Um den Grund für das Dasein konzentriert sich naturgemäß die Schwierigkeit.

Der Gedankengang sei kurz skizziert : Das Kausalgesetz läßt sich
nicht a priori begründen ; wir müssen vielmehr die Erfahrung hinzuziehen.
Die innere Erfahrung bezeugt uns, daß ein Kontingentes durch ein
Seiendes Dasein hat, daß sein Dasein durch ein Seiendes erfolgt. Aber
auch die äußere Erfahrung lehrt uns Gesetzmäßigkeit und nicht zufälliges
Geschehen. Also ist das Kontingente Träger der Kausalrelation, und zwar
nicht, weil es dieses oder jenes Wesen hat, sondern weil es Kontingentes
ist. Da nun aber die Relationen immer in der Natur und den Eigenschaften
der Dinge selbst wurzeln und daher aus den spezifischen Momenten der
Gegenstände selbst hervorgehen, darum finden sich die spezifischen
Relationen notwendig auch immer und überall, wo immer an Gegenständen
jene spezifischen Momente sich finden. « Wenn also auch nur einmal das
Dasein eines Kontingenten Träger der Gewirktheitsrelation ist, dann ist
ausnahmsweise alles Träger dieser Relation, was im Besitz des
spezifischen Fundamentes dieser Relation ist, d. h. alles, was Kontingenz und
Dasein hat.» (119; vgl. auch 134.)



Literarische Besprechungen 461

Hierzu ist zunächst einmal zu bemerken, daß des Verf. « Zurückweisung
der Zufallshypothese » in der äußern Erfahrung eine offenbare petitio
principii enthält. Auf die Frage « Wenn es aber für das Sehen gleichgültig
wäre, ob die Netzhaut des Auges erregt wird oder nicht, warum in aller
Welt ist es faktisch niemals so bei unserm Sehen » wird man beispielsweise

ohne weiteres antworten : « Durch Zufall ». Sehen wir einmal ganz
davon ab, daß es nicht richtig ist, das Wirken schlechthin eine Relation
zu nennen, so ist vor allen Dingen der Schritt von einigen Kausalitätsrelationen

auf deren Allgemeinheit offenbar ohne den so sehr gefürchteten
Zirkelschluß nicht möglich. Er setzt nämlich das Kausalitätsprinzip voraus,
wie jede unvollständige aber genügende Induktion. Außerdem resultiert
eine Relation aus ihrem Fundament nur dann, wenn der terminus rela-
tionis existiert, also vorausgesetzt ist.

Zum Schluß sei es gestattet, noch auf einige Einzelheiten einzugehen.
In der Schrift sind einige wohl beherzigungswerte Äußerungen
grundsätzlicher Natur zerstreut, über den Sinn der Philosophie als Wissenschaft,
über die Zurückhaltung, die man « Intuitionen » als Quelle der Gewißheit
entgegenbringen soll u. a. Andere Äußerungen dagegen, z. B. über die
« Philosophia perennis » (17), den gesunden Menschenverstand (68), rufen
Widerspruch hervor. Die Bestimmung von certitudo metaphysica, physica
und moralis ist nicht zutreffend : « Kein scharfer Übergang trennt die so
bezeichneten logischen Zustände von dem der größern und geringem
Wahrscheinlichkeit » (38). Allerdings sind an der falschen Wesensbestimmung
der moralischen Gewißheit manche scholastische Autoren schuld, die diese
tatsächlich als eine große Wahrscheinlichkeit schildern. Die Beispiele sind
oft schlecht gewählt. Ein gutes Beispiel wäre die durchaus zuverlässige,
aber in moralischen Gesetzen begründete Gewißheit, mit der es feststeht,
daß ein Mensch ohne die Gnade sich von schwerer Schuld nicht frei halten
kann. Die Ausführungen über Materie und Form, S. 101 f., sind durchaus
ungenügend ; sie gelten nur von einer forma accidentalis, die ein unum
per accidens aus verschiedenen, schon bestehenden Teilen zusammenfügt.
Die Materie vollends ein « ausgedehntes Etwas » (103) zu nennen, der
Farbe das Prädikat « Form » einfach abzusprechen (102), geht ganz und
gar nicht an.

2. Mit großer Sachkenntnis und spekulativer Tiefe übernimmt es
P. Droege, die aristotelisch-thomistische Lehre vom Kausalprinzip darzulegen

und zu verteidigen. Zunächst legt er den Sinn des Kausalprinzips
dar in seiner Formulierung : « Alles was wird, setzt notwendig eine
Wirkursache voraus» (S. 17 f.). und umschreibt seinen analytischen Charakter
als eines Urteils, bei dem das Prädikat eine Wesenseigentümlichkeit
des Subjektes ist. Danach geht er daran, die verschiedenen
Lösungsversuche, die er in die zwei großen Klassen der empiristischen und
rationalistischen einteilt, darzulegen und zu beurteilen. Die Kontroversen
nehmen einen breiten Raum der Ausführungen ein. Verf. kommt zu dem
Resultat, daß allein die thonüstische Lehre sich von Fehlschlüssen frei
hält. Er legt mit großer Uberzeugungskraft dar, daß St. Thomas implizite,
aber bewußt das Kausalprinzip auf das Prinzip des zureichenden Grundes



462 Literarische Besprechungen

zurückführe, das er zwar nicht in der Fassung, wie sie seit Leibniz allgemein
wurde, aber doch ausdrücklich in seinen Schriften nennt. Diese Zurück-
führung findet sich am deutlichsten im 5. Kapitel des Opuskels « de ente
et essentia ». Schließlich geht Dr. ausführlicher auf die Schwierigkeiten
ein, die von den beiden neuern Hauptgegnern dieser Lehre, Hessen und
Geyser, erhoben werden, und weiß ihnen u. E. mit guten Gründen
beizukommen. Leider fehlt es der Schrift ein wenig an Relief. Das hat vor
allem zur Folge, daß man oft Mühe hat, die Voraussetzung von dem zu
unterscheiden, was zur Vertiefung des Verständnisses für das Kausalprinzip

in seiner ganzen Fülle beigefügt ist. Übrigens sind gerade diese

Ausführungen z. T. von besonderm Wert, z. B. die vorzügliche Darlegung
der Erkenntnislehre, S. 57 ff. Wir können aber verstehen, daß ein
Rezensent (Scholastik VI, 1931, S. 137 f.) der Ansicht ist, die
Beweisführung Dr.s hätte nur für den zwingende Kraft, der mit dem Verfasser
auf dem gleichen Boden auch in umstrittenen Fragen stehe. Gleichwohl
ist das ein Irrtum. Verf. täte aber gut, den eigentlich schlagenden Beweis
schärfer herauszuschälen. Sonst fürchte ich, daß er auf viele den
Eindruck verfehlen wird.

Einigen der angeführten Autoren wird Dr. wohl nicht ganz gerecht.
U. E. wird auch Gredt sich einer Vermittlung des Prinzips vom zureichenden
Grunde nicht widersetzen. Das geht schon daraus hervor, daß er im
•I. Band seiner « Elementa », n. 221 (4. Aufl.), unter den obersten
Prinzipien nur das des zureichenden Grundes anführt und überall das Kausalprinzip

als einen Spezialfall von jenem bezeichnet. Deswegen kann er
die Ursachlosigkeit dem ens a se vindizieren.

Merkwürdigerweise scheint Verf. bei den Thomaszitaten nie anzugeben,
wenn die betreffende Stelle in einer Responsio ad objecta zu finden ist
(z. B. Note 57, S. 49). Als einen Mangel empfindet man das Fehlen der
Verlagsorte bei den Literaturangaben, sowie eines Registers.

3. Die Schrift von Stephan Leo von Skibniewski ist gegen Hessen

gerichtet, den Verf. aus aristotelisch-thomistischen Grundlagen heraus zu
widerlegen sucht. Der äußerst belesene Verf. zeigt große Ehrfurcht vor
der Lehre des hl. Thomas. Es finden sich manche treffliche Gedanken
in seiner Schrift. Gegenüber allen Bestrebungen, die zeitliche Folge als
wesentliches Merkmal von Kausalität aufzufassen, ist es sicher angebracht,
Bewegungskontinuität und Kausalität voneinander begrifflich zu scheiden,
ebenso mag es nützlich sein, im Instrument die Begriffe von bloßem Mittel
und InstrumentalMrsacÄe auseinander zu halten. Nur muß dies mit der
nötigen Klarheit geschehen und darf nicht den Eindruck erwecken, als
seien die jeweiligen Begriffspaare adäquat von einander verschieden. Im
Ganzen genommen, ist aber die Lektüre dieses Buches außerordentlich
unerquicklich. Am peinlichsten berührt die überaus starke polemische
Haltung. Des Autors Ressentiment ist zwar in etwa begreiflich, angesichts
einer Besprechung in den Literarischen Blättern der Kölnischen
Volkszeitung (vom 24. Januar 1929, wörtlich zitiert S. 11 f.), in der Hessen des
Verf. « Theologie der Mechanik » liebevoll bedenkt und u. a. die etwas
sonderbare Behauptung aufstellt, der Gottesbeweis aus der Bewegung sei



Literarische Besprechungen 463

für jeden ernst zu nehmenden Philosophen undiskutierbar geworden. Zum
Besten des Buches trägt dies Ressentiment trotzdem nicht bei. Die vielen
polemischen Ausfälle stören die Gedankenfolge und ruhige Entwicklung.
Manchmal (S. 89 u.) werden sie geradezu beleidigend. Dem Autor sind
mehrere Zitationsfehler und Ungenauigkeiten nachweisbar. Das Zitat S. 40,
angeblich aus III. 62. 1, konnte ich nicht verifizieren. Wo es aber auch
stehen mag, jedenfalls deutet es v. Sk. falsch aus. Die Worte : « Est enim
ratio instrumenti quod sit movens motum, creatio autem non est motus »

gibt er wieder : « Movere motum est ratio instrumenti d. h. Bewegung
zu bewegen, fortzupflanzen, liegt im Wesen des Instruments. » In
Wirklichkeit — darüber lassen die Parallelstellen gar keinen Zweifel — ist der
Sinn aber der, daß das Instrument wesentlich zugleich bewegend und
bewegt ist ; « motum » ist Partizipium. Wird in diesem Falle der Sinn
nicht allzusehr geändert, so trifft das bei der S. 9 aus C. Gent. II. 37
zitierten Stelle nicht zu. Sie heißt : « Fieri non simul est causa esse rei,
in his, quae per motum fiunt, in quorum fieri successio invenitur ; in his
autem quae non fiunt per motum, non prius est fieri quam esse. » Verf.
benutzt diese Stelle als eines der stärksten Argumente für den Unterschied
von Ursächlichkeit und Bewegungskontinuität : « Das Werden sei nicht
zugleich auch Ursache des Seins » Nur ganz aus dem Zusammenhang
gerissen, kann das Zitat diesen Sinn haben. Im Zusammenhang hat es

eigentlich überhaupt keinen Sinn. Tatsächlich überzeugt ein Blick in die
neue Leoninische Ausgabe, daß es sich hier um einen Textfehler handelt.
Es heißt im Text : « Nam fieri non simul est cum esse rei. ...» Andere
Zitate sind ungenau und ungenügend. Alles in allem, kann man sich des
Eindruckes nicht erwehren, hier eine schnell hingeworfene Gelegenheitsbroschüre

vor sich zu haben. Mit solchen Mitteln kann aber die Formulierung

des Kausalprinzips, die sich an Descoqs anlehnt : « Jedes Sein ist
Wirkung eines Intellektes » (S. 100), nicht plausibel gemacht werden.
Vielleicht dürfen wir von dem gelehrten Verf. eine sachlichere Darlegung
seiner Ansicht erhoffen.

Abtei St. Joseph (Westî.). P. Leo von Rudioff O. S. B.

H. Flatten : Die Philosophie des Wilhelm von Conches. Koblenz a. Rh.,
Görres-Druckerei. i929- *95 S.

Es war ein begrüßenswerter Gedanke, die uns erhaltenen Werke des
Wilhelm von Conches auch einmal auf ihre Systematik hin zu untersuchen.
Wenn von mittelalterlichen Systemen die Rede ist, denkt man vorzüglich
an das dreizehnte Jahrhundert, das ja in dieser Hinsicht wirklich das Größte
geleistet hat. Aber das dreizehnte Jahrhundert hat nicht von Grund aus
angefangen. Wilhelm von Conches, ein Schüler des Bernhard von Chartres
und der Lehrer des Johannes von Salesbury, ist dafür ein umso interessanterer

Beweis, als er nicht, wie Albertus Magnus und Thomas von Aquin,
Aristoteles zum Führer gewählt hat, sondern Piaton. « Platonisch ist die
Kosmologie Wilhelms, platonisch seine Erkenntnislehre, platonisch seine



464 Literarische Besprechungen

Psychologie. » (187) Aristoteles kommt nur in der Logik und der
Wissenschaftslehre zur Geltung, z. B. in der Gliederung der theoretischen und
praktischen Philosophie (24 f.). Doch auch Piaton gegenüber weiß sich
Wilhelm eine gewisse Selbständigkeit zu wahren. So lehnt er dessen
Wiederinnerungstheorie ab (71 f.), ohne jedoch ganz bis zur aristotelischen
Abstraktionslehre vorzudringen. Flatten hat in den acht Kapiteln :

Wissenschaftslehre, Logik, Erkenntnistheorie, Ontologische Fragen,
Naturphilosophie, Anthropologie und Psychologie, Theologie, Moralphilosophie,
unter beständigem Hinweis auf die Quellen mit viel Fleiß und Sorgfalt
alles zusammengetragen, was an philosophischen Gedanken in den Werken
Wilhelms von Conches zu finden ist. Und wer diese Dissertation aufmerksam

durchliest, erhält ein genügend klares Bild von der Philosophie des
Mannes, der « wie kaum einer seiner Zeitgenossen es verstanden hat, ein
das ganze Sein umspannendes System zu schaffen » (188). Die zwei
Wesensmerkmale der Schule von Chartres waren ihr Piatonismus und
der Versuch, die Ergebnisse ihrer naturwissenschaftlichen Einzeluntersuchungen

«in einem kosmologischen System zusammenzufassen» (101).
Das zeigt sich auch bei Wilhelm von Conches. Die Logik wird von ihm
zwar für unbedingt notwendig zum Studium der Philosophie gehalten,
aber nicht für einen Teil derselben. Die doch damals viel umstrittene
Universalienfrage scheint ihn wenig interessiert zu haben (94). Auch die
Ethik kommt zu kurz. Dafür sind die naturwissenschaftlichen Fragen,
z. B. die Elementenlehre, umso ausführlicher behandelt. Und immer
wieder ist es der Timaeus des Piaton, an dem er sich orientiert. In der
Frage nach dem Verhältnis zwischen Vernunft und Autorität, Glauben
und Wissen fußen seine Äußerungen durchgehends auf den Anschauungen
Abaelards (33). Mit diesem teilt er auch das Geschick, nicht ganz frei
geblieben zu sein von rationalisierenden Tendenzen (39 f.). Dagegen
unterscheidet er sich von ihm nicht nur durch seine ganz und gar
empirischnaturwissenschaftliche Einstellung, sondern auch durch die anspruchslose
Art, seine Lehre vorzutragen. Er sagt von sich selbst : « Soli veritati insu-
dabimus ; maluimus enim promittere nudam veritatem quam palliatam
falsitatem. »

Flatten hat es nicht versäumt, auch auf die Mängel im System
Wilhelms hinzuweisen. Aber hier hätte er sich etwas genauer ausdrücken
müssen. Liest man in seiner Schrift, W. habe « noch kein vollständiges
System geschaffen » (17), sondern es finde sich bei ihm nur ein « Ansatz,
ein System der theoretischen Philosophie zu schaffen » (188), aber er stelle
in seiner Philosophie das gesamte Sein dar, « das Sichtbare wie das Unsichtbare,

indem er in strenger Anordnung nacheinander behandelt : Gott, die
Welt, die Dämonen, die Elemente im allgemeinen, die einzelnen Elemente
Feuer, Luft, Wasser, Erde » (17) ; sodann, daß W. kein bloßer Eklektiker (18),
vielmehr die naturphilosophisch-weltanschauliche Einstellung der Gesichtspunkt

gewesen sei, unter dem unser Scholastiker die ganze Philosophie
behandelt (187) ; endlich, daß sein systematischer Geist vermocht habe,
die Bäche der verschiedenen Quellen in ein Strombett zu leiten, dessen

Hauptzufluß von Piaton herkommt (188), dann steigt in einem unwill-



Literarische Besprechungen 465

kürlich die Frage auf : was ist denn, noch mehr zu einem vollständigen
System erforderlich Die Ansichten über das, was zu einem System gehört,
gehen heute zu sehr auseinander, als daß man diesen Begriff in einer solchen
Untersuchung einfach als bekannt voraussetzen dürfte. Gleichwohl können
wir den Verfasser zu seiner Arbeit nur beglückwünschen.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel O. S. B.

J. Maritain : La Philosophie bergsonienne. Etudes critiques. — Seconde
édition, revue et augmentée (Bibliothèque de Philosophie). — Paris, Marcel
Rivière. 1930. LXXXVi-467 SS.

M. Jacques Maritain a réédité un livre qu'il avait publié en 1914. Le
« revue et augmentée » de la seconde édition est pleinement justifié ; et
même ceux qui se sont familiarisés avec les premières « études critiques »

que M. Maritain a consacrées à la philosophie bergsonienne auront tout
avantage à lire et à examiner cette édition nouvelle.

L'auteur n'a pas voulu refaire tout le livre ; il l'a édité, non comme
il l'aurait écrit aujourd'hui, mais comme il voudrait l'avoir écrit il y a
quinze ans. Nous le regrettons un peu. Nous avons assisté, en effet, à la
maturation progressive de la pensée de l'auteur. Ses profondes réflexions
et ses expériences de polémiste lui ont appris beaucoup ; et il est probable,
en effet, que certains problèmes auraient été envisagés à d'autres points
de vue si M. Maritain avait voulu écrire un livre nouveau.

Dans la première édition —- il faut le reconnaître — le ton général
était déplaisant. L'auteur n'est pas très respectueux pour ses adversaires.
11 avait une tendance à dogmatiser « ex cathedra », qui a nui considérablement

à l'action que pareil ouvrage aurait pu produire dans certains esprits.
M. Maritain paraît s'en rendre compte. Dans la longue « préface » qu'il a
ajoutée à sa seconde édition, il semble faire amende honorable pour certains
écarts de langage. C'est touchant de sincère humilité ; mais nous croyons
que l'auteur aurait pu se surveiller davantage encore. Dans une analyse,
insuffisante d'ailleurs, de l'intuition (pp. 74-83), il ne cherche pas ce qui
peut être exact dans les vues de Bergson, et traite les spéculations
bergsoniennes à peu près comme on expédierait un mauvais travail de
débutant prétentieux. L'évolutionnisme subtil de Bergson est fait d'un
« savant dosage de contradictions pleinement acceptées » (p. 89). Tout
cela est peu gentil, et non seulement inutile, mais déplorablement nuisible.
Si M. Maritain se rappelait toujours que dans toute erreur il y a un noyau
de vérité, si sa critique partait de là pour découvrir le point où la déviation
commence, il se ferait écouter davantage, et il rendrait beaucoup plus
de services à la belle et grande philosophie qu'il a prise sous son égide.
Hâtons-nous d'ajouter que les dernières pages de l'ouvrage (pp. 383-397)
placent Bergson dans une meilleure lumière : l'auteur reconnaît pleinement
son incontestable mérite. Ce sont ces pages qu'il faut lire pour comprendre
que les paroles de M. Maritain sont parfois plus dures que son cœur.

Peu de philosophes connaissent Bergson aussi bien que M. Maritain.



466 Literarische Besprechungen

L'exposé des doctrines nous paraît irréprochable ; et la plupart des critiques
sont certainement fondées. On peut évidemment se demander si ce qu'on
a de Bergson, constitue sa philosophie tout entière. On attend toujours
sa morale ; et suivant les indications d'une fameuse lettre, adressée au
R. P. de Tonquédec, c'est bien là qu'on découvrira l'idée bergsonienne
sur la divinité. Jusqu'ici nous n'avons qu'une vue sur l'homme et le monde,
comme si ceux-ci constituaient un système clos. Notre jugement sera-t-il
modifié par les écrits annoncés Nous ne croyons pas qu'ils pourront
jamais rapprocher beaucoup la philosophie de Bergson de l'idée chrétienne.
M. Maritain a écrit de belles pages à ce sujet (pp. 376-379). Le bergsonisme
est irrémédiablement opposé aux idées fondamentales du christianisme.
Il importe de le souligner pour dissiper certaines illusions tenaces.

Tout le monde connaît le très rigide thomisme de M. Maritain. Il
voudrait que son livre pût servir d'introduction à l'étude de saint Thomas. On

y trouvera, en effet, beaucoup d'indications excellentes. Son chapitre sur
Dieu (pp. 205-248) est tout à fait remarquable. Les pages 305-321 contiennent
un résumé magistral de la théorie thomiste sur le corps, sur l'âme et leur
union. Mais nous doutons un peu que ces superbes doctrines puissent
s'imposer, sous cette forme, à d'autres qu'à ceux qui en sont convaincus ;

et surtout nous ne voyons pas très bien, comment leur énergique affirmation
puisse servir de « critique des idées bergsoniennes ». Parfois même l'exposé
des doctrines de saint Thomas ne nous paraît pas suffisamment adapté
aux préoccupations actuelles ; leur valeur pour nos contemporains reste
trop cachée. N'aurait-il pas été opportun, par exemple, de mettre en lumière
la fécondité, très actuelle, de la théorie de la connaissance telle qu'on la
trouve chez saint Thomas M. Maritain aurait pu insister sur l'activité et
la fécondité de l'intelligence pour couper la racine à certaines illusions
idéalistes. Les différentes intuitions, présentées systématiquement (on
en énumère cinq ou six), auraient mis au jour une confusion de Bergson
et mieux révélé une de ses faiblesses. Et le rôle que l'idée de l'être joue
dans toute activité intellectuelle, aurait dissipé bien des hésitations.—-L'ana¬
lyse du temps (p. 193, pp. 290 et suiv.), assurément très thomiste, paraît
cependant insuffisante devant certaines idées actuelles. — Le principe
de causalité, si âprement discuté en Allemagne, même par des philosophes
chrétiens, ne sera pas sauvé par ce qu'en dit M. Maritain (pp. 210-211,
note). La « conscience » et le « degré » de la liberté mériteraient
certainement une analyse plus profonde. Bref, à certains égards, le livre de M. Mari-
tain retarde un peu ; c'est peut-être ce qu'il a voulu insinuer lui-même,
lorsqu'il dit qu'il voudrait avoir écrit son ouvrage de cette manière il y
a quinze ans.

Mais toutes ces remarques faites, nous ne pouvons pas nous dégager
d'un sentiment de vraie reconnaissance envers le savant auteur. Si l'on
veut étudier l'ouvrage de M. Maritain, on y trouvera un exposé précis
de beaucoup de doctrines thomistes ; et surtout on sera solidement armé

pour une étude critique de la philosophie bergsonienne.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.


	Literarische Besprechungen

