Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 9 (1931)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Geyser : Das Prinzip vom zureichenden Grunde. Eine logisch-onto-
logische Untersuchung. Regensburg, Habbel. 1929. 136 SS.

Th. Droege C. Ss. R.: Der analytische Charakter des Kausalprinzips.
Bonn, Hofbauer-Verlag. 1930. 107 SS.

St. L. v. Skibniewski : Kausalitiit. Paderborn, Schéningh. 1930. 128 SS.

1. Den schon in seiner « Erkenntnistheorie » (Miinster i. W. 1922) und
in seiner Schrift : « Einige Hauptprobleme der Metaphysik » (Freiburg i. B.
1923) unternommenen Versuch einer phanomenologischen Begriindung des
Kausalprinzips, bzw. des Prinzips vom zureichenden Grunde, bietet uns
Geyser in dieser Monographie von neuem dar, die sich nach des Autors
Zeugnis in hohem MaBe fiir Seminariibungen eignet. Angenehm bertihrt
die unbedingte, niichterne Sachlichkeit, die ein aufrichtiges Ringen um die
Wahrheit verriat, sowie der Ausdruck edelster Bescheidenheit. Das Buch
zerfallt in drei Kapitel. Im ersten wird die Frage nach dem Prinzip vom
zureichenden Evkenntnisgrund kurz dahin beantwortet, daB nicht ein
blindes Fiirwahrhalten oder Glauben, sondern allein die unmittelbare oder
doch mittelbare Evidenz die Wahrheitserkenntnis gewahrleistet. Das eigent-
liche Problem enthdlt aber das Prinzip vom zureichenden Seinsgrunde
(Pr. v. z. Gr.). Im zweiten Kapitel werden eine Reihe von Begriindungs-
versuchen dieses Prinzips beurteilt und abgelehnt. Hier kommen nach-
einander zur Sprache : Leibniz, Descoqs, Wolff, Gredt, Nink, Sladeczek,
Jansen, Garrigou-Lagrange, Sawicki. Im dritten Kapitel legt G. seine
eigene Ansicht dar.

Man wird des Autors Urteil iiber Leibniz, Wolff und Sawicki ohne
weiteres unterschreiben und ihm auch in seiner Kritik an Descoqgs
zustimmen, der das Pr. v. z. Gr. aus dem Axiom «omne ens est verum »
oder aus der allgemeinen Begreifbarkeit des Seins ableiten will. Denjenigen
Scholastikern aber, die das Pr. v. z. Gr., sowie das Kausalprinzip auf das
Kontradiktionsprinzip zuriickfiihren wollen, wird Verf. nicht gerecht.
Hier ruht die Kernfrage. Nach G. 1st eine solche Zuriickfiihrung unméglich,
da jeder dahin zielende Versuch eine petitio principii enthalte. Aus dem
Kontradiktionsprinzip kénne einzig und allein gefolgert werden, dafl ein
Gegenstand, solange er existiert, micht zu gleicher Zeit nicht existieren
kann. Das Pr. v. z. Gr. besage aber viel mehr ; es fordere auBer der Tat-
sache des Existierens etwas, was sich zu dieser verhalte, wie der Grund
zur Folge. Das sei aber ein ganz neuer Gedanke, der nie und nimmer ohne
ZirkelschluB3 aus dem Kontradiktionsprinzip deduziert werden konne.
Hier tragt eine Unklarheit Frucht, die sich durch das ganze Buch hindurch-
zieht : es wird nicht geniigend zwischen dem Pr. v. z. Gr. und dem Kausal-

Divus Thomas. 31



460 Literarische Besprechungen

prinzip geschieden. So unterschiebt G. unwillkiirlich schon dem Pr. v.
z. Gr. den Sinn, als erfordere es einen von dem Begriindeten verschiedenen
Grund. Dadurch wird es unberechtigterweise von vornherein auf die Wirk-
ursache eingeschrinkt. Dazu kommt, daB Verf., vielleicht durch eine
vorwiegend naturwissenschaftlich-phdnomenalistische Einstellung verfiihrt,
beim Kontingenten die Ursache nur fiir den Augenblick des Entstehens
fordert. Es entgeht ihm so der Grundgedanke des Pr. v. z. Gr., das vom
Sein ein inneres geniigendes Fundiertsein und Unterschiedensein vom
Nichts erheischt. Wenn nun ein Sein jetzt da ist, das vorher nicht da war,
so beweist es eben durch diese Tatsache, daB3 es aus sich nicht geniigend
fundiert, vom Nichtsein verschieden ist, sondern dazu noch einer andern,
duBern Grundlage d. i. einer Ursache bedarf. Dieses innere Wesensgesetz
des Seins offenbart sich ohne weiteres dem vom Sein formierten Verstande.

Lehnt man die unmittelbare Einsichtigkeit des Pr. v. z. Gr. und des
Kausalgesetzes ab, so wird man nie zu einer geniigenden Begriindung
dieser Grundsatze kommen. Auch der Versuch G.s muB als verfehlt ange-
sehen werden. Verf. selbst scheint die Schwiche seiner Position in etwa
zu ahnen, indem er seine Ausfiihrungen mit dem Satze schlieBt, der aller-
dings seiner Bescheidenheit alle Ehre macht: «Im iibrigen mdge, wer
etwas Besseres weill, etwas Besseres sagen ; denn es ist sicher nicht wichtig,
daB ich recht behalte, wohl aber, da3 die Wahrheit eines so fundamentalen
und folgenreichen Satzes wie des allgemeinen Kausalgesetzes endlich ein-
mal durch klare und sichere Griinde fiir immer festgelegt werde » (S. 135).
G. wirft die Frage nach dem Grunde fiir bestimmte Gattungen von Gegen-
stinden auf, fiir die Relationen, Eigenschaften, Wesenheiten und schlielich
das Dasein. Es wire im Interesse der Klarheit sicherlich besser gewesen,
die Einteilung nach den verschiedenen Ursachen vorzunehmen. Die Aus-
fiihrungen, z. B. iiber den « Grund » der Wesenheiten, hitten eine viel
bestimmtere Linienfiihrung gewonnen. Verf. wire nicht unvermerkt allent-
halben schon auf das « Dasein » der Wesenheiten zu sprechen gekommen.
Um den Grund fiir das Dasein konzentriert sich naturgemif die Schwie-
rigkeit. Der Gedankengang sei kurz skizziert : Das Kausalgesetz 1i3t sich
nicht a priori begriinden ; wir miissen vielmehr die Erfahrung hinzuziehen.
Die innere Erfahrung bezeugt uns, daB ein Kontingentes durch ein
Seiendes Dasein hat, daB sein Dasein durch ein Seiendes erfolgt. Aber
auch die duBere Erfahrung lehrt uns GesetzmiBigkeit und nicht zufilliges
Geschehen. Also ist das Kontingente Triger der Kausalrelation, und zwar
nicht, weil es dieses oder jenes Wesen hat, sondern weil es Kontingentes
ist. Da nun aber die Relationen immer in der Natur und den Eigenschaften
der Dinge selbst wurzeln und daher aus den spezifischen Momenten der
Gegenstande selbst hervorgehen, darum finden sich die spezifischen Rela-
tionen notwendig auch immer und iiberall, wo immer an Gegenstinden
jene spezifischen Momente sich finden. « Wenn also auch nur einmal das
Dasein eines Kontingenten Triger der Gewirktheitsrelation ist, dann ist
ausnahmsweise alles Triger dieser Relation, was im Besitz des spezi-
fischen Fundamentes dieser Relation ist, d. h. alles, was Kontingenz und
Dasein hat.» (119; vgl. auch 134.)



Literarische Besprechungen 461

Hierzu ist zunichst einmal zu bemerken, dal des Verf. « Zuriickweisung
der Zufallshypothese » in der &ulBern Erfahrung eine offenbare petitio
principii enthilt. Auf die Frage « Wenn es aber fiir das Sehen gleichgiiltig
wire, ob die Netzhaut des Auges erregt wird oder nicht, warum in aller
Welt ist es faktisch niemals so bei unserm Sehen ? » wird man beispiels-
weise ohne weiteres antworten : « Durch Zufall ! ». Sehen wir einmal ganz
davon ab, daB es nicht richtig ist, das Wirken schlechthin eine Relation
zu nennen, so ist vor allen Dingen der Schritt von einigen Kausalitits-
relationen auf deren Allgemeinheit offenbar ohne den so sehr gefiirchteten
ZirkelschluB nicht mdoglich. Er setzt namlich das Kausalitdtsprinzip voraus,
wie jede unvollstindige aber geniigende Induktion. AufBerdem resultiert
eine Relation aus ihrem Fundament nur dann, wenn der terminus rela-
tionis existiert, also vorausgesetzt ist.

Zum Schluf3 sei es gestattet, noch auf einige Einzelheiten einzugehen.
In der Schrift sind einige wohl beherzigungswerte AuBerungen grund-
siatzlicher Natur zerstreut, iiber den Sinn der Philosophie als Wissenschaft,
iiber die Zuriickhaltung, die man « Intuitionen » als Quelle der Gewi3heit
entgegenbringen soll u. a. Andere AuBerungen dagegen, z. B. iiber die
« Philosophia perennis » (17), den gesunden Menschenverstand (68), rufen
Widerspruch hervor. Die Bestimmung von certitudo metaphysica, physica
und moralis ist nicht zutreffend : « Kein scharfer Ubergang trennt die so
bezeichneten logischen Zustinde von dem der gré8ern und geringern Wahr-
scheinlichkeit » (38). Allerdings sind an der falschen Wesensbestimmung
der moralischen GewiBheit manche scholastische Autoren schuld, die diese
tatsiachlich als eine groBe Wahrscheinlichkeit schildern. Die Beispiele sind
oft schlecht gewiahlt. Ein gutes Beispiel ware die durchaus zuverlissige,
aber in moralischen Gesetzen begriindete Gewilheit, mit der es feststeht,
daB ein Mensch ohne die Gnade sich von schwerer Schuld nicht frei halten
kann. Die Ausfithrungen iiber Materie und Form, S. 101 f., sind durchaus
ungeniigend ; sie gelten nur von einer forma accidentalis, die ein unum
per accidens aus verschiedenen, schon bestehenden Teilen zusammenfiigt.
Die Materie vollends ein «ausgedehntes Etwas» (103) zu nennen, der
Farbe das Pradikat « Form» einfach abzusprechen (102), geht ganz und
gar nicht an.

2. Mit groBer Sachkenntnis und spekulativer Tiefe iibernimmt es
P. Droege, die aristotelisch-thomistische Lehre vom Kausalprinzip darzu-
legen und zu verteidigen. Zundchst legt er den Sinn des Kausalprinzips
dar in seiner Formulierung : « Alles was wird, setzt notwendig eine Wirk-
ursache voraus» (S. 17 f.), und umschreibt seinen analytischen Charakter
als eines Urteils, bei dem das Priddikat eine Wesenseigentiimlichkeit
des Subjektes ist. Danach geht er daran, die verschiedenen Lésungs-
versuche, die er in die zwei groBen Klassen der empiristischen und
rationalistischen einteilt, darzulegen und zu beurteilen. Die Kontroversen
nehmen einen breiten Raum der Ausfithrungen ein. Verf. kommt zu dem
Resultat, daB allein die thomistische Lehre sich von Fehlschliissen frei
hilt. Er legt mit groBer Uberzeugungskraft dar, daB St. Thomas implizite,
aber bewuf3t das Kausalprinzip auf das Prinzip des zureichenden Grundes



462 Literarische Besprechungen

zuriickfithre, das er zwar nicht in der Fassung, wie sie seit Leibniz allgemein
wurde, aber doch ausdriicklich in seinen Schriften nennt. Diese Zuriick-
fiihrung findet sich am deutlichsten im 5. Kapitel des Opuskels «de ente
et essentia ». Schliefllich geht Dr. ausfiihrlicher auf die Schwierigkeiten
ein, die von den beiden neuern Hauptgegnern dieser Lehre, Hessen und
Geyser, erhoben werden, und weill ihnen u. E. mit guten Griinden beizu-
kommen. Leider fehlt es der Schrift ein wenig an Relief. Das hat vor
allem zur Folge, daBl man oft Miihe hat, die Voraussetzung von dem zu
unterscheiden, was zur Vertiefung des Verstindnisses fiir das Kausal-
prinzip in seiner ganzen Fiille beigefiigt ist. Ubrigens sind gerade diese
Ausfiihrungen z. T. von besonderm Wert, z. B. die vorziigliche Darlegung
der Erkenntnislehre, S. 57 ff. Wir kénnen aber verstehen, daB ein
Rezensent (Scholastik VI, 1931, S. 137 f.) der Ansicht ist, die Beweis-
fithrung Dr.s hdtte nur fiir den zwingende Kraft, der mit dem Verfasser
avf dem gleichen Boden auch in umstrittenen Fragen stehe. Gleichwohl
ist das ein Irrtum. Verf. tite aber gut, den eigentlich schlagenden Beweis
schiarfer herauszuschilen. Sonst fiirchte ich, daB3 er auf wviele den Ein-
druck verfehlen wird.

Einigen der angefiihrten Autoren wird Dr. wohl nicht ganz gerecht.
U. E. wird auch Gredt sich einer Vermittlung des Prinzips vom zureichenden
Grunde nicht widersetzen. Das geht schon daraus hervor, daBl er im
‘1. Band seiner « Elementa », n. 221 (4. Aufl.), unter den obersten Prin-
zipien nur das des zureichenden Grundes anfiithrt und iiberall das Kausal-
prinzip als einen Spezialfall von jenem bezeichnet. Deswegen kann er
die Ursachlosigkeit dem ens a se vindizieren.

Merkwiirdigerweise scheint Verf. bei den Thomaszitaten nie anzugeben,
wenn die betreffende Stelle in einer Responsio ad objecta zu finden ist
(z. B. Note 57, S. 49). Als einen Mangel empfindet man das Fehlen der
Verlagsorte bei den Literaturangaben, sowie eines Registers.

3. Die Schrift von Stephan Leo von Skibniewski ist gegen Hessen
gerichtet, den Verf. aus aristotelisch-thomistischen Grundlagen heraus zu
widerlegen sucht. Der duBerst belesene Verf. zeigt groBe Ehrfurcht vor
der Lehre des hl. Thomas. Es finden sich manche treffliche Gedanken
in seiner Schrift. Gegeniiber allen Bestrebungen, die zeitliche Folge als
wesentliches Merkmal von Kausalitit aufzufassen, ist es sicher angebracht,
Bewegungskontinuitit und Kausalitit voneinander begrifflich zu scheiden,
ebenso mag es niitzlich sein, im Instrument die Begriffe von bloBem Mittel
und Instrumentalursache auseinander zu halten. Nur mufB3 dies mit der
notigen Klarheit geschehen und darf nicht den Eindruck erwecken, als
seien die jeweiligen Begriffspaare adiquat von einander verschieden. Im
Ganzen genommen, ist aber die Lektiire dieses Buches auBerordentlich
unerquicklich. Am peinlichsten beriihrt die tiberaus starke polemische
Haltung. Des Autors Ressentiment ist zwar in etwa begreiflich, angesichts
einer Besprechung in den Literarischen Bldttern der Kolnischen Volks-
zeitung (vom 24. Januar 1929, wortlich zitlert S, 11 f.), in der Hessen des
Verf. « Theologie der Mechanik » liebevoll bedenkt und u. a. die etwas
sonderbare Behauptung aufstellt, der Gottesbeweis aus der Bewegung sei



Literarische Besprechungen 463

fiir jeden ernst zu nehmenden Philosophen undiskutierbar geworden. Zum
Besten des Buches trigt dies Ressentiment trotzdem nicht bei. Die vielen
polemischen Ausfille storen die Gedankenfolge und ruhige Entwicklung.
Manchmal (S. 89 u.) werden sie geradezu beleidigend. Dem Autor sind
mehrere Zitationsfehler und Ungenauigkeiten nachweisbar. Das Zitat S. 40,
angeblich aus II1. 62. 1, konnte ich nicht verifizieren. Wo es aber auch
stehen mag, jedenfalls deutet es v. Sk. falsch aus. Die Worte : « Est enim
ratio instrumenti quod sit movens motum, creatio autem non est motus »

gibt er wieder : « Movere motum est ratio instrumenti ..., d. h. Bewegung
zu bewegen, fortzupflanzen, liegt im Wesen des Instruments.» In Wirk-
lichkeit — dariiber lassen die Parallelstellen gar keinen Zweifel — ist der

Sinn aber der, dal das Instrument wesentlich zugleich bewegend und
bewegt ist; «motum » ist Partizipium. Wird in diesem Falle der Sinn
nicht allzusehr geidndert, so trifft das bei der S. 9 aus C. Gent. II. 37
zitierten Stelle nicht zu. Sie heifit: « Fieri non simul est causa esse rei,
in his, quae per motum fiunt, in quorum fieri successio invenitur ; in his
autem quae non fiunt per motum, non prius est fieri quam esse.» Verf.
benutzt diese Stelle als eines der stiarksten Argumente fiir den Unterschied

von Ursidchlichkeit und Bewegungskontinuitit : « Das Werden sei nicht
zugleich auch Ursache des Seins ....» Nur ganz aus dem Zusammenhang

gerissen, kann das Zitat diesen Sinn haben. Im Zusammenhang hat es
eigentlich iiberhaupt keinen Sinn. Tatsichlich iiberzeugt ein Blick in die
neue Leoninische Ausgabe, daBl es sich hier um einen Textfehler handelt.
Es heilt im Text : « Nam fieri non simul est cum esse rei. ...» Andere
Zitate sind ungenau und ungeniigend. Alles in allem, kann man sich des
Eindruckes nicht erwehren, hier eine schnell hingeworfene Gelegenheits-
broschiire vor sich zu haben. Mit solchen Mitteln kann aber die Formu-
lierung des Kausalprinzips, die sich an Descogs anlehnt : « Jedes Sein ist
Wirkung eines Intellektes » (S. 100), nicht plausibel gemacht werden.
Vielleicht diirfen wir von dem gelehrten Verf. eine sachlichere Darlegung
seiner Ansicht erhoffen.

Abtei St. Joseph (Westf.). P. Leo von Rudloff O.S. B.

H. Flatten : Die Philosophie des Wilhelm von Conches. Koblenz a. Rh.,
Gorres-Druckerei. 1929. 195 S.

Es war ein begriiBenswerter Gedanke, die uns erhaltenen Werke des
Wilhelm von Conches auch einmal auf ihre Systematik hin zu untersuchen.
Wenn von mittelalterlichen Systemen die Rede ist, denkt man vorziiglich
an das dreizehnte Jahrhundert, das ja in dieser Hinsicht wirklich das GroBte
geleistet hat. Aber das dreizehnte Jahrhundert hat nicht von Grund aus
angefangen. Wilhelm von Conches, ein Schiiler des Bernhard von Chartres
und der Lehrer des Johannes von Salesbury, ist dafiir ein umso interessan-
terer Beweis, als er nicht, wie Albertus Magnus und Thomas von Aquin,
Aristoteles zum Fiihrer gewahlt hat, sondern Platon. « Platonisch ist die
Kosmologie Wilhelms, platonisch seine Erkenntnislehre, platonisch seine



464 Literarische Besprechungen

Psychologie. » (187) Aristoteles kommt nur in der Logik und der Wissen-
schaftslehre zur Geltung, z. B. in der Gliederung der theoretischen und
praktischen Philosophie (24 f.). Doch auch Platon gegeniiber weil3 sich
Wilhelm eine gewisse Selbstandigkeit zu wahren. So lehnt er dessen Wie-
derinnerungstheorie ab (71 f.), ohne jedoch ganz bis zur aristotelischen
Abstraktionslehre vorzudringen. Flatten hat in den acht Kapiteln :
Wissenschaftslehre, Logik, Erkenntnistheorie, Ontologische Fragen, Natur-
philosophie, Anthropologie und Psychologie, Theologie, Moralphilosophie,
unter bestindigem Hinweis auf die Quellen mit viel FleiB und Sorgfalt
alles zusammengetragen, was an philosophischen Gedanken in den Werken
Wilhelms von Conches zu finden ist. Und wer diese Dissertation aufmerk-
sam durchliest, erhilt ein geniigend klares Bild von der Philosophie des
Mannes, der « wie kaum einer seiner Zeitgenossen es verstanden hat, ein
das ganze Sein umspannendes System zu schaffen» (188). Die zwei
Wesensmerkmale der Schule von Chartres waren ihr Platonismus und
der Versuch, die Ergebnisse ihrer naturwissenschaftlichen Einzelunter-
suchungen «in einem kosmologischen System zusammenzufassen » (ror).
Das zeigt sich auch bei Wilhelm von Conches. Die Logik wird von ihm
zwar fiir unbedingt notwendig zum Studium der Philosophie gehalten,
aber nicht fiir einen Teil derselben. Die doch damals viel umstrittene
Universalienfrage scheint ihn wenig interessiert zu haben (94). Auch die
Ethik kommt zu kurz. Dafiir sind die naturwissenschaftlichen Fragen,
z. B. die Elementenlehre, umso ausfiihrlicher behandelt. Und immer
wieder ist es der Timaeus des Platon, an dem er sich orientiert. In der
Frage nach dem Verhiltnis zwischen Vernunft und Autoritit, Glauben
und Wissen fuBen seine AuBerungen durchgehends auf den Anschauungen
Abaelards (33). Mit diesem teilt er auch das Geschick, nicht ganz frei
geblieben zu sein von rationalisierenden Tendenzen (39 f.). Dagegen unter-
scheidet er sich von ihm nicht nur durch seine ganz und gar empirisch-
naturwissenschaftliche Einstellung, sondern auch durch die anspruchslose
Art, seine Lehre vorzutragen. Er sagt von sich selbst : « Soli veritati insu-
dabimus ; maluimus enim promittere nudam veritatem quam palliatam
falsitatem. »

Flatten hat es nicht versiumt, auch auf die Mingel im System
Wilhelms hinzuweisen. Aber hier hitte er sich etwas genauer ausdriicken
miissen, Liest man in seiner Schrift, W. habe «noch kein vollstindiges
System geschaffen » (17), sondern es finde sich bei ihm nur ein « Ansatz,
ein System der theoretischen Philosophie zu schaffen » (188), aber er stelle
in seiner Philosophie das gesamte Sein dar, « das Sichtbare wie das Unsicht-
bare, indem er in strenger Anordnung nacheinander behandelt : Gott, die
Welt, die Damonen, die Elemente im allgemeinen, die einzelnen Elemente
Feuer, Luft, Wasser, Erde » (17) ; sodann, dal3 W. kein bloBer Eklektiker (18),
vielmehr die naturphilosophisch-weltanschauliche Einstellung der Gesichts-
punkt gewesen sei, unter dem unser Scholastiker die ganze Philosophie
behandelt (187); endlich, daB sein systematischer Geist vermocht habe,
die Biche der verschiedenen Quellen in ein Strombett zu leiten, dessen
HauptzufluB von Platon herkommt (188), dann steigt in einem unwill-



Literarische Besprechungen 465

kiirlich die Frage auf: was ist denn noch mehr zu einem vollstindigen
System erforderlich ? Die Ansichten iiber das, was zu einem System gehort,
gehen heute zu sehr auseinander, als daB3 man diesen Begriff in einer solchen
Untersuchung einfach als bekannt voraussetzen diirfte. Gleichwohl kénnen
wir den Verfasser zu seiner Arbeit nur begliickwiinschen.

Rom (S. Anselmo). P. Maitthias Thiel O.S. B.

J. Maritain : La Philosophie bergsonienne. Etudes critiques. — Seconde
édition, revue et augmentée (Bibliotheque de Philosophie). — Paris, Marcel
Riviére. 1930. LXXXVI-467 SS.

M. Jacques Maritain a réédité un livre qu’il avait publié en 1914. Le
« revue et augmentée » de la seconde édition est pleinement justifié; et
méme ceux qui se sont familiarisés avec les premiéres « études critiques »
que M. Maritain a consacrées a la philosophie bergsonienne auront tout
avantage a lire et a examiner cette édition nouvelle.

L’auteur n’a pas voulu refaire tout le livre ; il 'a édité, non comme
il I'aurait écrit aujourd’hui, mais comme il voudrait 'avoir écrit il y a
quinze ans. Nous le regrettons un peu. Nous avons assisté, en effet, a la
maturation progressive de la pensée de l'auteur. Ses profondes réflexions
et ses expériences de polémiste lui ont appris beaucoup ; et il est probable,
en effet, que certains problémes auraient été envisagés a d’autres points
de vue si M. Maritain avait voulu écrire un livre nouveau.

Dans la premiere édition — il faut le reconnaitre — le ton général
était déplaisant. L’auteur n’est pas trés respectueux pour ses adversaires.
Il avait une tendance a dogmatiser «ex cathedra », qui a nui considérable-
ment a l'action que pareil ouvrage aurait pu produire dans certains esprits.
M. Maritain parait s’en rendre compte. Dans la longue « préface » qu’il a
ajoutée a sa seconde édition, il semble faire amende honorable pour certains
¢carts de langage. C’est touchant de sincére humilité ; mais nous croyons
que l'auteur aurait pu se surveiller davantage encore. Dans une analyse,
insuffisante d’ailleurs, de l'intuition (pp. 74-83), il ne cherche pas ce qui
peut étre exact dans les vues de Bergson, et traite les spéculations
bergsoniennes a peu prés. comme on expédierait un mauvais travail de
débutant prétentieux. L’évolutionnisme subtil de Bergson est fait d'un
« savant dosage de contradictions pleinement acceptées » (p. 89). Tout
cela est peu gentil, et non seulement inutile, mais déplorablement nuisible.
Si M. Maritain se rappelait toujours que dans toute erreur il y a un noyau
de vérité, si sa critique partait de la pour découvrir le point ou la déviation
commence, il se ferait écouter davantage, et il rendrait beaucoup plus
,de services & la belle et grande philosophie qu'il a prise sous son égide.
Hétons-nous d’ajouter que les derniéres pages de l'ouvrage (pp. 383-397)
placent Bergson dans une meilleure lumiére : 'auteur reconnait pleinement
son incontestable mérite. Ce sont ces pages qu’il faut lire pour comprendre
que les paroles de M. Maritain sont parfois plus dures que Somn coeur.

Peu de philosophes connaissent Bergson aussi bien que M. Maritain.



466 Literarische Besprechungen

L’exposé des doctrines nous parait irréprochable ; et la plupart des critiques
sont certainement fondées. On peut évidemment se demander si ce qu’on
a de Bergson, constitue sa philosophie tout entiére. On attend toujours
sa morale; et suivant les indications d’une fameuse lettre, adressée au
R. P. de Tonquédec, c’est bien la qu’on découvrira l'idée bergsonienne
sur la divinité. Jusqu’ici nous n’avons qu’'une vue sur ’homme et le monde,
comme si ceux-ci constituaient un systéme clos. Notre jugement sera-t-il
modifi¢ par les écrits annoncés ? Nous ne croyons pas qu'ils pourront
jamais rapprocher beaucoup la philosophie de Bergson de l'idée chrétienne.
M. Maritain a écrit de belles pages a ce sujet (pp. 376-379). Le bergsonisme
est irrémédiablement opposé aux idées fondamentales du christianisme.
Il importe de le souligner pour dissiper certaines illusions tenaces.

Tout le monde connait le tres rigide thomisme de M. Maritain. Il vou-
drait que sen livre put servir d’introduction a I'étude de saint Thomas. On
y trouvera, en effet, beaucoup d’indications excellentes. Son chapitre sur
Dieu (pp. 205-248) est tout a fait remarquable. Les pages 305-321 contiennent
un résumé magistral de la théorie thomiste sur le corps, sur I'ame et leur
union. Mais nous doutons un peu que ces superbes doctrines puissent
s’imposer, sous cette forme, 4 d’autres qu’a ceux qui en sont convaincus ;
et surtout nous ne voyons pas trés bien, comment leur énergique affirmation
puisse servir de « critique des idées bergsoniennes ». Parfois méme 1'exposé
des doctrines de saint Thomas ne nous parait pas suffisamment adapté
aux préoccupations actuelles; leur valeur pour nos contemporains reste
trop cachée. N'aurait-il pas été opportun, par exemple, de mettre en lumiere
la fécondité, trés actuelle, de la théorie de la connaissance telle qu'on la
trouve chez saint Thomas ? M. Maritain aurait pu insister sur l'activité et
la fécondité de l’intelligence pour couper la racine a certaines illusions
idéalistes. Les différentes intuitions, présentées systématiquement (on
en énumeére cinq ou six), auraient mis au jour une confusion de Bergson
et mieux révélé une de ses faiblesses. Et le role que l'idée de I'étre joue
dans toute activité intellectuelle, aurait dissipé bien des hésitations. —L’ana-
lyse du temps (p. 193, pp. 290 et suiv.), assurément trés thomiste, parait
cependant insuffisante devant certaines idées actuelles. — Le principe
de causalité, si aprement discuté en Allemagne, méme par des philosophes
chrétiens, ne sera pas sauvé par ce qu'en dit M. Maritain (pp. 210-21T,
note). La « conscience » et le « degré » de la liberté mériteraient certai-
nement une analyse plus profonde. Bref, 4 certains égards, le livre de M. Mari-
tain retarde un peu; c’est peut-étre ce qu’il a voulu insinuer lui-méme,
lorsqu’il dit qu’il voudrait avoir écrit son ouvrage de cette maniére il y
a quinze ans.

Mais toutes ces remarques faites, nous ne pouvons pas nous dégager
d’un sentiment de vraie reconnaissance envers le savant auteur. Si l'on
veut étudier 'ouvrage de M. Maritain, on y trouvera un exposé précis
de beaucoup de doctrines thomistes ; et surtout on sera solidement armé
pour une étude critique de la philosophie bergsonienne.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.



	Literarische Besprechungen

