
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge.

Nochmals:

Die Realdistinctio bei Thomas von Aquin.
* (Interpretation von lectio 2, IV. Metaphysicorum.)

Nach meinen längern Ausführungen über die Realdistinctio von
Essenz und Existenz bei Thomas hat mich ein verehrter Kollege einer
reichsdeutschen Hochschule, der Thomas ebenfalls für einen Anhänger der
Distinctio hält, aufmerksam gemacht auf Ausführungen Fr. Pelsters S. J.,
die mir völlig entgangen sind. Pelster glaubt, im Kommentar des Aquinaten
zu IV. Metaph. lectio 2 1 den unwiderleglichen Beweis für das Gegenteil
gefunden zu haben. Thomas soll daselbst klipp und klar jene Realdistinctio
geleugnet haben.

Sowohl das Ansehen dieses verdienten Historikers, als auch und vor
allem das angeblich durchschlagende Gewicht, das er der erwähnten Lectio
zuschreibt, veranlassen mich zu einigen speziellen Ausführungen.

Erteilen wir vorerst Pelster selber das Wort. Er sagt : « An den Stellen
aber, wo Thomas sich mit der Frage « Distinctio realis » oder « rationis »

beschäftigt, verwirft er klar den realen Unterschied. Da ist vor allem
Metaph. 1. 4, lect. 2. Im Anschluß an Aristoteles und Averroes bringt
er hier genau dieselben Beweise gegen den realen Unterschied, wie sie
Albert, Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines, Petrus von Auvergne
und zahllose andere bieten. Diese Lectio ist von solcher Beweiskraft, daß
bis heute nicht ein einziger ernster Versuch gemacht ist, die Stelle anders
zu deuten. Die seit Hourcade beliebte Erklärung, die auch R. G. (Roland-
Gosselin) sich zu eigen macht, Thomas hätte nur bestreiten wollen, das
« esse » sei ein « accidens » oder eine zweite Natur, scheint durchaus
ungenügend. Es möge doch einmal ein Thomist den Versuch machen, die ganze
Lectio, Satz für Satz, so zu interpretieren, daß die reale Unterscheidung
nicht verworfen wird. » So Pelster. 2

Ich wage es, wenn auch nicht als der Erste, der berühmten Lectio
einen ganz andern Sinn zu geben als wie Pelster. Und der Versuch, Pelster
zu widerlegen, soll ein sehr ernster sein. Allerdings kann ich dem Leser
nicht die ganze Lectio, Satz für Satz, vor Augen führen. Aber das hat

1 In der Vivès-Ausgabe : IV. Met. lect. 1 « Hic procedit ad ostendendum »

(B. 24, 466).
2 « Scholastik », Vierteljahrschrift für Theologie und Philosophie, III. Jahrg.

(1928), S. 265.



450 Kleine Beiträge

ja Pelster auch nicht getan. Immerhin wird der Leser, den Text bei Aristoteles
und Thomas Satz für Satz prüfend und kontrollierend, das, was ich in
folgenden Punkten sage, verstehen und richtig werten.

i. Welches ist die eigentliche Hauptfrage, die Thomas in jener Lectio 2

im engen Anschluß an Aristoteles behandelt Das ist bei beiden, Aristoteles 1

und Thomas, die bekannte These : « ens re est unum ». Beide begründen
die These mit folgenden Gedankengängen : das ens — i'v — muß real
dasselbe sein, wie das unum — é'v •—, denn das ens kann weder dem « unum »,

noch das unum dem « ens » etwas Reales beifügen, denn jedes Beigefügte
wäre wieder ein ens und ein unum. Das ist auch der Grund, warum stets
beide das Werden und Vergehen der Dinge teilen. Wieder sind ens und
unum ein und dasselbe, das jede Substanz konstituiert und ihr daher per se

zukommt. 2 Die These und die Beweise dafür sind unanfechtbar, denn das
ens transcendentale, ontologisch als Inbegriff jeder Realität gefaßt, kann
nicht von etwas anderm real verschieden sein, da es ut sie jede Realität
umfaßt. Diese These und die Beweise dafür hat nun Pelster neben Thomas
auch bei Averroes, Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines also
bei den Gegnern der Realdistinctio, vorgefunden. Daraus zieht er den
Schluß : also war Thomas ein Gegner der Realdistinctio.

Allein diese Argumentation hat ein scharfes Häcklein. Man gestatte
uns die wichtige und springende Frage : Drücken die beiden Sätze : « ens
re unum » und « essentia re existentia » dasselbe aus So meint Pelster.
In Wahrheit sind sie zwei ganz verschiedene Thesen. Das hätte Pelster schon
daraus erkennen können, daß alle Anhänger der Realdistinctio die erste
These, ens re unum, mit Thomas und Averroes bis auf den heutigen Tag
voll und ganz unterschreiben mitsamt den Beweisen, die zweite These
aber — essentia re existentia — mit aller Entschiedenheit ablehnen. In
jedem thomistischen Lehrbuch steht der Satz : Das Sein ist real dasselbe
wie das Eine, von dem es nur logisch unterschieden wird. Aber ein tieferer
Grund : Der Unterschied der beiden Sätze springt dann machtvoll in die
Augen, wenn man bedenkt, daß man über das Verhältnis von Essenz und
Existenz erst disputieren kann, wenn vorher feststeht, daß das Sein
unteilbar ist, daß es nicht « Nichtsein » sein kann, d. h. daß es eines

— unum — ist. Steht das nicht vorher fest, so haben weder die Begriffe
« Essenz » und « Existenz » einen Sinn, noch kann man über ihr Verhältnis,
ob sie real oder nur logisch verschieden seien, irgend etwas determinieren.
Der Satz « ens re unum » gibt unser heutiges Identitätsprinzip, ontologisch
gefaßt, wieder, das ja die Einheit des Seins proklamiert, und nach dem
Widerspruchssatze das erste Prinzip ist, auf dem nachher alle Begriffe
und Sätze ruhen. Ich denke, zwei Sätze, von denen der zweite in seiner

ganzen Wertung vom ersten abhängt und ihn voraussetzt, müssen doch

1 Die lectio 2 in IV. Met. entspricht in der Didot-Ausgabe des Aristoteles
III. Met. c. 2 (II. 500. 41-501. 20). In der Berliner-Ausgabe vgl. IV. Met.
c. 2. 1003-4.

2 Arist. III. Met. c. 2 (II. 500. 41-501. 11). Berliner-Ausgabe 1003.
Thomas. 1. c.



Kleine Beiträge 451

voneinander verschieden sein Damit ist zugleich nachgewiesen, daß jene
Beweise, welche Aristoteles und Thomas für die Realidentität des ens und
unum aufführten, und die Pelster zugunsten der Identität von Essenz
und Existenz aufgeführt hat und denen er zwingenden Wert für seine
These zuschrieb, mit dieser Frage gar nichts zu tun haben. Pelsters
Argumentation beruht auf der Verwechslung zweier ganz verschiedener Thesen.

2. Wo mag der tiefere Grund dieser Verwechslung liegen Er hat
der thomistischen Realdistinctio von Wesenheit und Existenz einen ganz
irrigen Sinn gegeben. Er faßt sie wie eine Distinctio zwischen « ens und ens »

oder « res und res », während die Thomisten selbst das ens erst aus Wesenheit

und Existenz als zwei Realitäten bestehen lassen. Daher Pelsters
Gleichstellung der thomistischen These mit dem Satze : ens re unum.
Immer und immer wieder haben die Thomisten mit de Maria S. J. gegen
diese irrige Auffassung ihrer These Protest erhoben. Schon Alexander von
Haies, Rupella und Albert, denen Pelster auch nicht gerecht wurde, haben
diese Auffassung der Distinctio von sich gewiesen. Nicht anders Thomas
selber. Er erklärt zwar, daß die Benennung ens ursprünglich vom actus
der Existenz herkomme, aber auch die Essenz umfasse. 1 Ich habe anderwärts

nachgewiesen, daß Thomas die Existenz nie ein « ens », sondern nur
ein « esse » nennt. 2 Wer aber den Thomisten eine Distinctio der Essenz
und Existenz im fälschlichen Sinne von ens und ens, von res und res
zuschrieb, das war Suarez. 3 Er scheint Pelster auf die falsche Fährte
und damit zur fatalen Verwechslung geführt zu haben. Soviel zum Hauptteil

der berühmten Lectio 2.

3. Nur nebenbei, aber nicht unvermittelt, hat Thomas das Problem
von Essenz und Existenz doch noch in seine Lectio hineingezogen. Das
geschah im Anschluß an Avicenna. Der hatte, wie Thomas selbst erwähnt,
die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz betonend, die « Einheit »,

also das unum, und die «Existenz» als ein Accidens, gleichsam als eine
zweite zum Sein hinzutretende Natur, als ein « additum » des Seins,
betrachtet. 4 Gegen das mußte Thomas reagieren, denn mit dieser Theorie
bedrohte Avicenna unsere obige Hauptthese : « ens re est unum ». In
welchem Sinne hat er reagiert Hat er Avicennas Realdistinctio abgelehnt
Im Gegenteil, er sagt ausdrücklich : « Esse enim rei, quamvis sit aliud
ab ejus essentia, non tarnen est intelligendum, quod sit aliquod supper-
additum ad modum accidentis, sed quasi constituitur per principia essen-
tiae. » 5 Die Hauptthese « ens re unum » festhaltend, weist er das « unum »

und « esse »-Existenz als Accidentia ab, gibt aber die Ansicht Avicennas :

Wesenheit und Existenz sind real verschieden, zu, und zwar in dem Sinne :

1 « Et idco hoc nomcn ens, quod imponitur ab ipso esse significat idem cum
nomine, quod imponitur ab ipsa essentia. » Ib. lect. 2 (24. 467).

2 « Divus Thomas », Bd. 8 (1930), S. 370 ff.
3 Disp. metaph. disp. 31, sect. 1, n. 3 ; sect. 6, n. 1.
4 Thomas das. Vgl. dazu M. Horten : Die Metaphysik Avicennas (1907),

S. 151 ff., 512; 532.
s Ib. (24. 467).



452 Kleine Beiträge

Das ens besteht aus essentia und esse (existentia) als den zwei
konstituierenden Prinzipien. Das ist genau die thomistische Lehre von der Real-
distinctio. Auch hier drückt er die Existenz, im Gegensatz zu Avicenna
und Suarez, nicht mit « ens » aus, sondern mit « esse ». Anderwärts nennt
er diese Compositio von « essentia und esse » in den Kreaturen, im Gegensatz
zu Gott, ausdrücklich eine realis. 1 Thomas ist sich also lehrinhaltlich und
terminologisch immer konstant geblieben.

Wie steht es also mit der berühmten Lectio 2 des hl. Thomas, die Pelster
für ein unüberwindliches Bollwerk der Identität von Essenz und Existenz
hielt Unsere Antwort ist folgende : Da, wo Pelster den hl. Thomas für
die Leugnung der Realdistinctio eintreten läßt und bei ihm unbezwingliche
Beweise für die Leugnung findet —- Hauptfrage der Lectio 2 —, redet
Thomas überhaupt nicht von Essenz und Existenz Da, wo er nebenbei
das Problem von Essenz-Existenz berührt, hält er seine Ansicht von der
Realdistinctio, seiner anderweitigen Lehre und Terminologie genau
entsprechend, aufrecht. Nun möge der Leser selber die Lectio 2 kontrollieren
und nachsehen, ob wir dem Texte Gewalt angetan haben.

G. M. Manser O. P.

Zur Frage :

Ist die hl. Eucharistie die Wirkursache aller Gnade

Gegen den Artikel von P. Emil Springer S. J. im « Divus Thomas »

1930, S. 421-31, schrieb Dr. Otto Lutz in der «Zeitschrift für katholische
Theologie » 1931, S. 438-66, einen Gegenartikel, in dem er neuerdings die
von P. Springer behauptete Allwirksamkeit der heiligen Eucharistie
entschieden ablehnt.

Vorbedingung einer nutzbringenden wissenschaftlichen Kontroverse
wäre, daß man die gegenteilige Meinung richtig erfaßt und darstellt. Das

hat Dr. Lutz nicht getan.
L. (Dr. Lutz) schreibt : « Schon gleich die erste große Gnade, die der

Kirche in ihrer Geburtsstunde zuteil wurde, und die für das religiöse Leben
der Gesamtheit wie der einzelnen Gläubigen von unübersehbarer Bedeutung
wurde, die Sendung des Heiligen Geistes, ist ohne Vermittlung der Eucharistie

erfolgt. Oder will S. etwa behaupten, daß die Apostel schon vor dem
Pfingstfest das heilige Opfer gefeiert und die heilige Spezies aufbewahrt
hätten » (S. 441). « Wenn nun die Eucharistie als Wirkursache beim Vollzug
aller Sakramente vorausgesetzt werden muß, wie ist dann überhaupt die
erste Konsekration in der Kirche zustandegekommen Durch die noch
nicht vorhandene Eucharistie Welche Absonderlichkeiten muß man doch
in Kauf nehmen, wenn man solche Voraussetzungen macht » (445). —

1 De Verit. q. 27 a. 1 ad 8 ; In lib. Boët. de hebdom. c. 2 (Vivès 28. 473-474)



Kleine Beiträge 453

Als wenn S. (P. Springer) jemals solche Voraussetzungen und Aufstellungen
gemacht hätte Von vornherein ist es doch selbstverständlich, daß die
These von der Allwirksamkeit der Eucharistie nur gilt vom vollendeten
messianischen Reiche auf Erden. Und ganz ausdrücklich schreibt S. :

« Christus an sich ist im Judenlande gewandelt, hat den Heiligen Geist
gesendet, nicht das Sakrament» (« Divus Thomas» rg3i, S. 216). 1 In
einem Artikel : « Die Eucharistie als Quelle aller Gnaden » (Pastor bonus
1917-18, S. 48r) 2, schrieb er zum status quaestionis : « Dabei ist dann
drittens noch vorausgesetzt, daß es sich um die Zuwendung der Gnade in
der vollendeten messianischen Ordnung handelt. Ehe die Eucharistie
bestand, konnte ihr selbstverständlich noch keine Gnade entströmen, ebenso
wie auch von der Menschheit Christi noch keine Gnade ausgehen konnte,
bevor sie bestand. In seinem Artikel im Gregorianum schrieb er zur These,
daß die Eucharistie Quelle aller Gnaden ist : « Patet 'etiam propositionem
esse intelligendam de ordine messiano qui nunc est, non de tempore ante-
cedenti, quum sacrificium eucharisticum nondum celebraretur » (1928, rrg).
Die' Thomasstelle von der Allursächlichkeit versieht er mit einer
Einklammerung : « Was immer Wirkung des Leidens des Herrn ist, das alles
ist auch (in der vollendeten messianischen Ordnung auf Erden) Wirkung
dieses Sakramentes» (Pastor b. 1919-20, 314; die Einklammerung ist
damals gemacht \yorden Dort auch S. 313: «Ehe dieses Himmelsbrot
vorgelegt, aufgetischt war, konnte es gar nicht, auch nicht geistig genossen
werden. Usus sacramenti non potest esse ante ejus institutionem. » So

auch Gregorianum 1928, r28 u. 129.
Damit erledigt sich auch, was L. inbezug auf Thomas sagt, er habe

nicht die Allursächlichkeit der Eucharistie lehren können, weil nach ihm
die Taufe lange vor der Eucharistie eingesetzt wurde. Vor der Eucharistie
hatte eben die Taufe ihre Wirksamkeit aus Christus und nicht aus der
Eucharistie. Aber dann wäre die Wirkkraft der Taufe « von Christus in
specie propria auf Christus in specie sacramenti abgelenkt worden » (457).
Natürlich. Denn Thomas sagt ja : « Non enim decebat Christum secundum
praesentiam suam semper esse nobiscum, et ideo voluit hoc supplere per
hoc sacramentum. » Im Alten Bunde kam alles Leben aus dem Verbum
incarnandum ; erst nach der Menschwerdung konnte es kommen aus dem
Verbum incarnatum, erst nach der Einsetzung der Eucharistie aus dieser.
« Sacrosancta mysteria, in quibus omnis sanctitatis fontem constituisti »,

gilt eben erst von der vollendeten messianischen Ordnung. Bevor das
eucharistische Opfer existierte, konnte selbstverständlich aus ihm noch nicht

1 L. schreibt, daß er den Artikel, aus dem diese Worte entnommen sind,
vor der Veröffentlichung des seinen gelesen, und bemerkt dazu : «Nach Durchsicht

des Artikels (von S.) kann ich mit Befriedigung feststellen, daß S. keine
Momente beigebracht hat, die in meinen Ausführungen nicht schon berücksichtigt
wären » (S. 466). Daß S. da das Gegenteil von dem lehrt, was L. ihm zuschreibt,
hat er nicht berücksichtigt.

2 Auf diese wie auch auf seine andere einschlägige Arbeit hatte S. im Artikel,
gegen den L. polemisiert, nachdrücklich hingewiesen.



454 Kleine Beiträge

die Gnade fließen. Sie kam, wie S. darlegt, vor der Menschwerdung aus
dem Verbum incarnandum, konnte nach der Menschwerdung aus der
Menschheit Christi (als causa instrumentalis) kommen, aber erst nach dem
Pfingstfeste aus der Eucharistie (Pastor b. 1919-20, 312 u. 325).

L. schreibt, daß S. « weit entfernt vom Verständnis des hl. Thomas,
kein Bedenken trug, Christus und Eucharistie schlankweg zu identifizieren
(450) ; Thomas unterscheidet sorglich — was S. nicht getan hat — zwischen
Christus an sich (in specie propria) und Christus in der Eucharistie » (455),
man müsse also nach S. folgern, daß « die Eucharistie richtet », « die Gottlosen

endgültig und efftcaciter zur Hölle verdammt» (451). — Auch hier
ist der wahre Tatbestand ein ganz anderer. S. hat geschrieben : « Es ist
wohl zu unterscheiden zwischen Christus an sich und dem Sakrament.
Christus an sich ist nicht das Sakrament, und das Sakrament ist nicht
Christus an sich, sondern nur Christus unter den Gestalten, Christus ut
contentus, quatenus contentus sub speciebus. Es geht nicht an, nur
Christus an sich zuzuschreiben, was das Sakrament tut, oder dem Sakrament,
was Christus an sich tut. Das Sakrament wirkt in der Kommunion, nicht
Christus an sich, nicht Christus insofern er im Himmel ist ; Christus an
sich ist im Judenlande gewandelt, hat den Heiligen Geist gesendet, nicht
das Sakrament. Und so darf man nicht dem Sakramente die Heiligung
als Wirkung zuschreiben, die Christus an sich, unabhängig vom Sakramente,
nicht wegen seiner Gegenwart unter uns und wegen dieser seiner Verbindung
mit der Kirche, verursachen würde. Ein solcher transitus wäre unstatthaft
und ist nicht von Thomas und den Vätern gemacht worden, wie Suarez
meint. Sondern sie schreiben tatsächlich die allgemeine Gnadenwirkung,
Heiligung, nicht Christus an sich, sondern dem Sakramente zu, d. h. Christo,
quatenus est sub speciebus, und zwar wegen Joh. 6. Darnach ist eben
alles Leben von dem Himmelsbrote, das da ist das zu essende Fleisch
Christi und sein zu trinkendes Blut, so daß man ohne Genuß dieses Fleisches
und Blutes das Leben nicht hat, durch den Genuß es empfängt. Dies Fleisch
und Blut, das genossen werden muß, ist nun aber nicht Christus an sich,
sondern eben die Eucharistie, Christus, quatenus est sub speciebus » (« Divus
Thomas » 1931, 216 f). «Tantum illa bona sunt ab Eucharistia, quae sunt
a Christo, quatenus est sub speciebus, a Christo eucharistico, quae, ut
ita dicam, e speciebus émanant. Quae bona non e speciebus émanant,
illorum fons non est Eucharistia. Propterea non est fas dicere : Eucharistia,
Christus eucharisticus, sedavit tempestatem in mari, resuscitavit Lazarum,
sanavit aegrotos Evangelii, dimisit peccata paralytico et peccatrici. Illa
enim fecit Christus seorsum a speciebus ; igitur non sunt ab Eucharistia.
Et ideo quae bona spiritualia promanarent a Christo, uti est nunc in coelo,
et non promanarent e speciebus, illorum fons non esset Eucharistia »

(Gregorianum 1928, 619). «Est Christus in Eucharistia cum tota virtute
sua salvifica, non enim aliquam partem hujus virtutis in coelo reliquit.
Sed hoc nondum sufficit, ut stet propositio nostra II (die da lautet :

Eucharistia etiam ut sacramentum, scilicet ut Christus nobis praesens et
hostia ab Ecclesia oblata, est fons omnium donorum spiritualium). Requi-
ritur insuper, ut Christus illa dona det ratione specierum, ratione Eucha-



Kleine Beiträge 455

ristiae, ratione praesentiae suae in. Eucharistia » (ib. p. 122). Aus alledem
zu folgern, daß die Eucharistie richtet, die Gottlosen zur Hölle verdammt,
wäre sicherlich eine sehr verfehlte Logik ; denn das Gericht erfolgt seorsum
a speciebus, und die ewige Verdammnis kommt von Christus an sich. Nicht
S. verwechselt Christus an sich und die Eucharistie, sondern die tun es,
welche bei Stellen, in denen die Eucharistie, das Sakrament, als Quelle
aller Gnaden bezeichnet wird (so im Römischen Katechismus, bei Leo XII.,
den Vätern, dem hl. Thomas) schlankweg erklären : Das ist nicht die
Eucharistie, sondern Christus an sich.

L. schreibt da noch : « Er (Thomas) unterscheidet sorglich — was
S. nicht getan — zwischen dem geistigen Genuß Christus an sich und dem
geistigen Genuß des Sakramentes» (455). — Aber auch das hat S. mit
Thomas getan. S. schreibt, den bei den Vätern beliebten Airsdruck des
Essens gebrauchend : « Das Leben der Gerechten des Alten Bundes bestand
darin, daß ihre Seelen das Verbum nondum incarnatum aßen. Das Leben
der Gerechten nach der Menschwerdung, aber vor der Eucharistie, bestand
darin, daß ihre Seelen das Verbum incarnatum aßen, d. h. Leben aus der
Menschheit Christi schöpften (das ist der geistige Genuß Christi an sich
Das Leben der Gerechten im vollendeten messianischen Reiche auf Erden
besteht im Genuß der Eucharistie ; es gibt da nicht mehr ein Essen des

Verbum incarnatum ohne Genuß der Eucharistie (weil eben jetzt alle
lebensvolle Vereinigung mit Christus kraft der Eucharistie, der Quelle
aller Gnaden, geschieht, weil sie geschieht kraft dieses Brotes, das vom
Himmel kommt und der Welt Leben gibt) ; das Christentum ist die
eucharistische Religion. Unsere Seligkeit im Himmel wird darin bestehen,
daß wir nicht mehr die Eucharistie, sondern das Verbum incarnatum
unverhüllt genießen» (Pastor b. 1919-20, 325). Im Gregorianum : « Neque
post incarnationem, sed ante Eucharistiae institutionem manducaverunt
justi tunc viventes Eucharistiam mere spiritualiter ; habuerunt enim, ut
censeo, unitatem corporis mystici (videtur enim dignitas humanitatis Christi
requirere, ut a primo momento ejus existentiae gratia non potuerit haberi
nisi per unionem cum illa), sed non ex Eucharistia, quippe quae nondum
esset. Nunc in ordine messiano completo omnes, qui gratiam sanctificantem
recipiunt (etiam Judaei, Mohamedani etc. bonae fidei) tantum per mandu-
cationem Eucharistiae illam suscipiunt ; non enim habetur gratia nisi in
unitate vitali corporis mystici ; haec autem nonnisi per manducationem
Eucharistiae acquiritur » (1928, 129). Und ausdrücklich sich auf Thomas
berufend : « Er (Thomas) besteht darauf, daß Glaube und Liebe zu Christus
nicht genügen (zum rein geistigen Genuß der Eucharistie), sondern eine
Beziehung auf die Eucharistie, ja auf die Kommunion da sein muß, sonst
könne man höchstens sagen, daß Christus, nicht aber die Eucharistie
gegessen werde : Manducat enim spiritualiter Christus qui fidem et cari-
tatem ad ipsum habet sine ordine ad hoc sacramentum, non tarnen manducat
talis spiritualiter hoc sacramentum, sed solum ille cui habet fidem et
caritatem ad Christum cum devotione et proposito sumendi hoc
sacramentum. Daß man dabei die Wirkung der Eucharistie erfährt, ergibt sich
daraus, daß dies Sakrament (als Ursakrament) die Quelle aller Gnaden



456 Kleine Beiträge

ist. Denn was immer Wirkung des Leidens des Herrn ist, das alles ist
auch (in der vollendeten messianischen Ordnung auf Erden) Wirkung dieses
Sakramentes ; denn dies Sakrament ist nichts anderes als die Zuwendung
des Leidens des Herrn an uns » (Pastor b. 1919-20, 312).

L. sieht nicht ein, warum nach S. nicht auch der Empfang von bloß
aktueller Gnade ein geistiger Genuß der Eucharistie sein sollte und schreibt :

« Wir hätten dann die interessante Folgerung, daß beispielsweise schon die
allererste Gnade, mit der das Heilsgeschäft anhebt (initium fidei) und
bei der der Sünder noch weit von der vollkommenen Liebe und Reue und
dem Verlangen nach dem Sakrament entfernt ist, ein « geistiger Genuß
der Eucharistie » wäre. Wann hat man je so etwas in der Theologie gehört »

(449). — S. aber hat geschrieben: «Non manducat sacramentum (d. i.
hier Eucharistiam neque spiritualiter), qui vitam spiritualem non accipit.
Dicit enim Christus Dominus : Qui manducat meam carnem habet
vitam aeternam. Oui me manducat, et ipse vivet propter me. Unde
qui vitam non recipit, hoc sacramentum non manducat. Et ratio hujus
rei interna haec est : In vita naturali per manducationem fit talis intussus-
ceptio atque assimilatio, ut cibus et manducans ad unum corpus adunentur,
et una anima informentur. Unde etiam in vita supernaturali manducatio
tunc tantum locum habebit, si cibus, qui est Christus sub speciebus, et
manducans ad unum corpus mysticum adunentur, et homo vitam Christi
et ejus Spiritum, scilicet Spiritum Sanctum, qui est anima Ecclesiae, parti-
cipet. Non autem accipit homo talem unionem vitalem nisi cum gratia
sanctificante. Unde si haec non accipitur, non habetur manducatio »

(Gregorianum 1928, 123). « Die Akte der fides und spes informis wären hier
auch nach dem vorhin zu V. 52 b Gesagten (daß nämlich die Eucharistie
Ouell aller Gnaden ist) von der Eucharistie abzuleiten. Sie sind noch
kein Genuß der Eucharistie, auch nicht ein rein geistiger, weil durch sie
der Mensch noch nicht mit dem Fleische Christi ein Leib wird, wie die
Speise mit dem sie Essenden ein Leib wird. Sie sind ein Hinzutreten zum
Genuß der Eucharistie, noch nicht ein Genuß derselben, aber doch eine
Aufnahme von aktueller Gnade aus der Eucharistie. Daß die der
Rechtfertigung vorangehenden Akte, obwohl die Gnade dazu aus der Eucharistie
kommt, doch noch nicht ein Genuß, auch nicht ein rein geistiger Genuß
derselben sind, ist streng festzuhalten. Denn das Tridentinum sagt, daß
diejenigen rein geistlich dies Sakrament empfangen, qui voto propositum
ilium coelestem panem edentes, fide viva quae per dilectionem operatur,
fructum ejus et utilitatem sentiunt. Sonach gibt es ohne Liebe und der
mit ihr unzertrennlich verbundenen heiligmachenden Gnade keinen Genuß
der Eucharistie, auch nicht einen rein geistigen. Nur dann kann ein
solcher vorhanden sein, wenn Gnade und Liebe vermehrt oder die gratia
prima empfangen werden » (Pastor b. r9i7-r8, 484). Die Frage, wer im
vollendeten messianischen Reiche auf Erden die Eucharistie nicht, auch
nicht geistig ißt, beantwortet S. so : « Zu diesen Nichtessenden gehören nur
die, welche sich im Stande der Todsünde befinden, diese aber auch dann,
wenn sie Glaube und Hoffnung haben und Akte dieser Tugenden erwecken ;

denn wenn auch die Gnade dazu aus der Eucharistie kommt, fehlt doch



Kleine Beiträge 457

übernatürliches Leben, Umwandlung in Christus, unitas corporis mystici »

(Pastor b. 1919-20, 318). Wenn auch, wie früher gesagt wurde, die bloß
aktuellen Gnaden eine Kraftwirkung der Eucharistie sind, so ist doch
deshalb der Empfang von solchen Gnaden noch kein Genuß der Eucharistie,
denn das gewöhnliche Brot, das vor mir liegt und das ich sehe, übt auch
durch die Rückstrahlung des Lichtes eine Kraftwirkung auf mich aus ;

aber das bloße Sehen ist noch kein Genuß.
L. schreibt : « S. betont zu wiederholten Malen, daß Christus alle

Gnaden nur spendet, insofern er in der Eucharistie gegenwärtig ist, und
sagt ausdrücklich, daß er sie nicht gibt, inwiefern er im Himmel weilt
(z. B. S. 430 f.). Der Verfasser möge überlegen, ob dies überhaupt möglich
ist, da ja durch die Eucharistie nicht die Substanz Christi, sondern nur
seine Gegenwart vervielfältigt wird und mit der einen Substanz auch jede
von der Örtlichkeit unabhängige Tätigkeit eine und dieselbe bleibt» (441).
— Aber da ist ja ganz offenbar von S. nicht gesagt, daß Christus im Himmel
die Gnade nicht wirkt, sondern nur, daß er sie nicht wirken würde ohne

Beziehung zur Eucharistie. Es schreibt ja S. auch kurz vor den Worten,
auf die L. verweist : « Wenn Christus überhaupt mitwirkt, so ist diese

Tätigkeit notwendig in Christo im Himmel und in jeder konsekrierten
Hostie » (« Divus Thomas » 1930, 424, ein paar Seiten vor den Worten,
in denen L. S. ganz das Gegenteil sagen läßt Gerade darauf, daß die
gnadenwirkende Tätigkeit Christi überall sein muß, wo Christus ist, beweist
S. ja, daß die Art und Weise, wie Suarez die Allwirksamkeit der Eucharistie
widerlegen will, logisch zur Leugnung der realen Gegenwart führen würde.
S. schreibt da : « Jedermann wird zugeben, daß es in erster Linie der
Willensakt Christi ist, der die Gnade verursacht, der Willensakt, mit dem
er diesem Kinde, das getauft wird, die Gnade gibt. Dieser Willensakt aber
(der eben in Christo im Himmel ist, wie es ja offenbar der Sinn ist) muß
notwendig auch (« auch » schreibt da S., denn im Himmel ist er nach ihm
selbstverständlich) in der Eucharistie sein ; denn wäre er nicht da, so wäre
das Willensvermögen Christi nicht in der Eucharistie, dann aber auch
nicht die Seele Christi, dann aber auch nicht sein Leib ; denn alles das ist
notwendig miteinander verbunden. Der Leib Christi kann nicht zu gleicher
Zeit mit und ohne Seele sein, mit der Seele im Himmel, ohne sie in der
Eucharistie ; die Seele hinwiederum kann nicht zu gleicher Zeit mit und
ohne Willensvermögen sein, mit diesem im Himmel, ohne es in der
Eucharistie. Das Willensvermögen aber kann nicht zu gleicher Zeit den
Willensakt, mit dem jenem Kinde die Gnade gegeben wird, setzen und nicht
setzen, setzen im Himmel und nicht setzen in der Eucharistie. Endlich
kann jener Willensakt nicht zugleich die Gnade hervorbringen und nicht
hervorbringen, hervorbringen vom Himmel aus, nicht hervorbringen von
der Eucharistie aus, Ursache der Gnade sein und nicht Ursache sein,
Ursache sein vom Himmel aus, nicht Ursache sein von der Eucharistie aus.
So ist also jene Taufgnade, wenn sie Wirkung Christi ist, auch Wirkung
der Eucharistie. Alles in allem ist die Ursächlichkeit der menschlichen
Natur Christi hinsichtlich der Gnadenwirkung damit gegeben, daß diese
Natur hypostatisch mit dem Worte vereinigt ist ; diese Vereinigung ist



458 Kleine Beiträge

aber selbstverständlich vollständig die gleiche im Himmel und in der
Eucharistie » (« Divus Thomas » 1930, 423 ; ähnlich Gregorianum 1928, 121).
Da ist überall ganz ausdrücklich alle Gnadenwirkung Christo im Himmel
und Christo in der Eucharistie zugeschrieben, und da tut nun L., als hätte
S. sie Christo im Himmel abgesprochen Nein, nicht die gnadenwirkende
Tätigkeit wird von S. dem göttlichen Heiland im Himmel abgesprochen ;

im Gegenteil, die ist nach ihm ganz ein und dieselbe im Himmel und in
allen Hostien, sondern gesagt wird nur von ihm, daß Christus diese

Tätigkeit nicht ausüben würde, wenn er nicht in der Hostie wäre, wenn
die Eucharistie nicht wäre, oder auch wenn die Kirche nicht durchs
eucharistische Opfer mit Christus in Verbindung treten würde.

Mancher Leser der Innsbrucker theol. Zeitschrift wird sich bei der
Lektüre des Artikels von Lutz gedacht haben : Was hat doch S. für
verkehrte Ideen Wie konnte eine Zeitschrift dafür ihre Spalten öffnen
Daß durch die Verdächtigungen und falschen Beschuldigungen, wie sie
L. vorbringt, bei den Lesern der Innsbrucker Zeitschrift, welche den wahren
Sachverhalt nicht kennen (und werden das nicht die allermeisten sein
S.s Ruf schwer geschädigt wird, liegt auf der Hand. Selbstverständlich
sind jene unwahren Aussagen von L. nicht als solche erkannt worden ;

es sind Versehen, aber Versehen, die er bei etwas mehr Aufmerksamkeit
vermieden hätte, und die, da sie von den meisten seiner Leser nicht als
Versehen und Irrtümer erkannt werden, ganz und gar die eben angegebene
Wirkung haben.


	Kleine Beiträge

