Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 9 (1931)

Rubrik: Kleine Beitrage

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kleine Beitrdge.

Nochmals:
Die Realdistinctio bei Thomas von Aquin.

(Interpretation von lectio 2, IV. Metaphysicorum.)

Nach meinen ldngern Ausfithrungen iiber die Realdistinctio wvon
Essenz und Existenz bei Thomas hat mich ein verehrter Kollege einer
reichsdeutschen Hochschule, der Thomas ebenfalls fiir einen Anhéinger der
Distinctio hilt, aufmerksam gemacht auf Ausfithrungen Fr. Pelsters S. J.,
die mir vollig entgangen sind. Pelster glaubt, im Kommentar des Aquinaten
zu 1V. Metaph. lectio 21 den unwiderleglichen Beweis fiir das Gegenteil
gefunden zu haben. Thomas soll daselbst klipp und klar jene Realdistinctio
geleugnet haben.

Sowohl das Ansehen dieses verdienten Historikers, als auch und vor
allem das angeblich durchschlagende Gewicht, das er der erwihnten Lectio
zuschreibt, veranlassen mich zu einigen speziellen Ausfithrungen.

Erteilen wir vorerst Pelster selber das Wort. Er sagt: « An den Stellen
aber, wo Thomas sich mit der Frage « Distinctio realis » oder «rationis »
beschiaftigt, verwirft er klar den realen Unterschied. Da ist vor allem
Metaph. 1. 4, lect. 2. Im Anschlufl an Aristoteles und Averroés bringt
er hier genau dieselben Beweise gegen den realen Unterschied, wie sie
Albert, Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines, Petrus von Auvergne
und zahllose andere bieten. Diese Lectio ist von solcher Beweiskraft, daf
bis heute nicht ein einziger ernster Versuch gemacht ist, die Stelle anders
zu deuten. Die seit Hourcade beliebte Erklirung, die auch R. G. (Roland-
Gosselin) sich zu eigen macht, Thomas hitte nur bestreiten wollen, das
«esse » sel ein «accidens » oder eine zweite Natur, scheint durchaus unge-
niigend. Es mége doch einmal ein Thomist den Versuch machen, die ganze
Lectio, Satz fiir Satz, so zu interpretieren, daB die reale Unterscheidung
nicht verworfen wird.» So Pelster. 2

Ich wage es, wenn auch nicht als der Erste, der beriihmten Lectio
einen ganz andern Sinn zu geben als wie Pelster. Und der Versuch, Pelster
zu widerlegen, soll ein sehr ermster sein. Allerdings kann ich dem Leser
nicht die ganze Lectio, Satz fiir Satz, vor Augen fithren. Aber das hat

1 In der Vivés-Ausgabe : IV. Met. lect. 1 « Hic procedit ad ostendendum »
(B. 24, 466).

2 « Scholastik », Vierteljahrschrift fiir Theologie und Philosophie, III. Jahrg.
(1928), S. 265.



450 Kleine Beitrige

ja Pelster auch nicht getan. Immerhin wird der Leser, den Text bei Aristoteles
und Thomas Satz fiir Satz priifend und kontrollierend, das, was ich in
folgenden Punkten sage, verstehen und richtig werten.

1. Welches ist die eigentliche Hauptfrage, die Thomas in jener Lectio 2
im engen Anschlu3 an Aristoteles behandelt ? Das ist bei beiden, Aristoteles !
und Thomas, die bekannte These : «ens re est unum ». Beide begriinden
die These mit folgenden Gedankengingen : das ens — y — mul real das-
selbe sein, wie das unum — &y —, denn das ens kann weder dem « unum »,
noch das unum dem «ens» etwas Reales beifiigen, denn jedes Beigefiigte
wire wieder ein ens und ein unum. Das ist auch der Grund, warum stets
beide das Werden und Vergehen der Dinge teilen. Wieder sind ens und
unum ein und dasselbe, das jede Substanz konstituiert und ihr daher per se
zukommt. 2 Die These und die Beweise dafiir sind unanfechtbar, denn das
ens transcendentale, ontologisch als Inbegriff jeder Realitit gefalBt, kann
nicht von etwas anderm real verschieden sein, da es ut sic jede Realitiat
umfaBt. Diese These und die Beweise dafiir hat nun Pelster neben Thomas
auch bei Averroés, Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines ..., also
bei den Gegnern der Realdistinctio, vorgefunden. Daraus zieht er den
SchluB} : also war Thomas ein Gegnef der Realdistinctio.

Allein diese Argumentation hat ein scharfes Hacklein. Man gestatte
uns die wichtige und springende Frage : Driicken die beiden Sitze: «ens
re unum » und «essentia re existentia » dasselbe aus ? So meint Pelster.
In Wahvheit sind sie zwer ganz verschiedene Thesen. Das hitte Pelster schon
daraus erkennen koénnen, dafl alle Anhidnger der Realdistinctio die erste
These, ens re unum, mit Thomas und Averroés bis auf den heutigen Tag
voll und ganz unterschreiben mitsamt den Beweisen, die zweite These
aber — essentia re existentia — mit aller Entschiedenheit ablehnen. In
jedem thomistischen Lehrbuch steht der Satz: Das Sein ist real dasselbe
wie das Eine, von dem es nur logisch unterschieden wird. Aber ein tieferer
Grund : Der Unterschied der beiden Sitze springt dann machtvoll in die
Augen, wenn man bedenkt, daB man iiber das Verhiltnis von Essenz und
Existenz erst disputieren kann, wenn vorher feststeht, daB das Sein
unteilbar ist, daB es nicht « Nichtsein» sein kann, d. h. daB es eines
— unum — ist. Steht das nicht vorher fest, so haben weder die Begriffe
« Essenz » und « Existenz » einen Sinn, noch kann man iiber ihr Verhdltnis,
ob sie real oder nur logisch verschieden seien, irgend etwas determinieren.
Der Satz «ens re unum » gibt unser heutiges Identititsprinzip, ontologisch
gefaBt, wieder, das ja die Einheit des Seins proklamiert, und nach dem
Widerspruchssatze das erste Prinzip ist, auf dem nachher alle Begriffe
und Sitze ruhen. Ich denke, zwei Sitze, von denen der zweite in seiner
ganzen Wertung vom ersten abhingt und ihn voraussetzt, miissen doch

1 Die lectio 2 in IV, Met. entspricht in der Didot-Ausgabe des Aristoteles =
ITI. Met. c. 2 (II. 300. 41-501. 20). In der Berliner-Ausgabe wvgl. IV. Met.
C. 2. 1003-4.

2 Arist. III. Met. c. 2 (II. s500. 4I-50I. 11). Berliner-Ausgabe 1003.
Thomas, 1. c.



Kleine Beitrige 451

voneinander verschieden sein ! Damit ist zugleich nachgewiesen, daB jene
Beweise, welche Aristoteles und Thomas fiir die Realidentitit des ens und
unum auffiihrten, und die Pelster zugunsten der Identitit von Essenz
und Existenz aufgefithrt hat und denen er zwingenden Wert fiir seine
These zuschrieb, mit dieser ¥rage gar nichts zu tun haben. Pelsters Argu-
mentation beruht auf der Verwechslung zweier ganz verschiedener Thesen.

2. Wo mag der tiefere Grund dieser Verwechslung liegen ? Er hat
der thomistischen Realdistinctio von Wesenheit und Existenz einen ganz
irvigen Sinn gegeben. Er faBt sie wie eine Distinctio zwischen « ens und ens »
oder « res und res », wihrend die Thomisten selbst das ens erst aus Wesen-
heit und Existenz als zwei Realititen bestehen lassen. Daher Pelsters
Gleichstellung der thomistischen These mit dem Satze: ens re unum.
Immer und immer wieder haben die Thomisten mit de Maria S. J. gegen
diese irrige Auffassung ihrer These Protest erhoben. Schon Alexander von
Hales, Rupella und Albert, denen Pelster auch nicht gerecht wurde, haben
diese Auffassung der Distinctio von sich gewiesen. Nicht anders Thomas
selber. Er erklirt zwar, dal die Benennung ens urspriinglich vom actus
der Existenz herkomme, aber auch die Essenz umfasse. ! Ich habe ander-
wirts nachgewiesen, daB Thomas die Existenz nie ein « ens », sondern nur
ein «esse» nennt. 2 Wer aber den Thomisten eine Distinctio der Essenz
und Existenz im fialschlichen Sinne von ens und ens, von res und res
zuschrieb, das war Suarez.?® Er scheint Pelster auf die falsche Fahrte
und damit zur fatalen Verwechslung gefiihrt zu haben. Soviel zum Haupt-
teil der beriihmten Lectio 2. _

3. Nur nebenbei, aber nicht unvermittelt, hat Thomas das Problem
von Essenz und Existenz doch noch in seine Lectio hineingezogen. Das
geschah im Anschlull an Avicenna. Der hatte, wie Thomas selbst erwahnt,
die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz betonend, die « Einheit »,
also das unum, und die « Existenz» als ein Accidens, gleichsam als eine
zweite zum Sein hinzutretende Natur, als ein «additum» des Seins,
betrachtet. # Gegen das muBte Thomas reagieren, denn mit dieser Theorie
bedrohte Avicenna unsere obige Hauptthese: «ens re est unum». In
welchem Sinne hat er reagiert ? Hat er Avicennas Realdistinctio abgelehnt ?
Im Gegenteil, er sagt ausdriicklich: « Esse enim rei, quamvis sit aliud
ab ejus essentia, non tamen est intelligendum, quod sit aliquod supper-
additum ad modum accidentis, sed quasi constituitur per principia essen-
tiae. » > Die Hauptthese « ens re unum » festhaltend, weist er das « unum »
und «esse »-Existenz als Accidentia ab, gibt aber die Ansicht Avicennas :
Wesenheit und Existenz sind real verschieden, zu, und zwar in dem Sinne :

1 « Et ideo hoc nomen ens, quod imponitur ab ipso esse significat idem cum
nomine, quod imponitur ab ipsa essentia.» Ib. lect. 2 (24. 467).

2 « Divas Thomas », Bd. 8 (1930), S. 370 fi.

3 Disp. metaph. disp. 31, sect. 1, n. 3; sect. 6, n. 1.

% Thomas das. Vgl. dazu M. Horten : Die Metaphysik Avicennas (1907),
S. 151 ff., 512; 532,

5 Ib. (24. 467).



452 Kleine Beitrige

Das ens besteht aus essentia und esse (existentia) als den zwei konsti-
tuierenden Prinzipien. Das ist genau die thomistische Lehre von der Real-
distinctio. Auch hier driickt er die Existenz, im Gegensatz zu Avicenna
und Suarez, nicht mit «ens » aus, sondern mit « esse ». Anderwirts nennt
er diese Compositio von « essentia und esse » in den Kreaturen, im Gegensatz
zu Gott, ausdriicklich eine 7ealis. * Thomas ist sich also lehrinhaltlich und
terminologisch immer konstant geblieben.

Wie steht es also mit der beriithmten Lectio 2 des hl. Thomas, die Pelster
fiir ein uniiberwindliches Bollwerk der Identitit von Essenz und Existenz
hielt ? Unsere Antwort ist folgende : Da, wo Pelster den hl. Thomas fiir
die Leugnung der Realdistinctio eintreten 1at und bei ihm unbezwingliche
Beweise fiir die Leugnung findet — Hauptfrage der Lectio 2 —, redet
Thomas iiberhaupt nicht von Essenz und Existenz! Da, wo er nebenbei
das Problem von Essenz-Existenz beriihrt, hilt er seine Ansicht von der
Realdistinctio, seiner anderweitigen Lehre und Terminologie genau ent-
sprechend, aufrecht. Nun moge der Leser selber die Lectio 2 kontrollieren
und nachsehen, ob wir dem Texte Gewalt angetan haben.

G. M. Manser O. P.

Zur Frage:
Ist die hl. Eucharistie die Wirkursache aller Gnade ?

Gegen den Artikel von P. Emil Springer S. J. im « Divus Thomas »
1930, S. 421-31, schrieb Dr. Otto Lutz in der « Zeitschrift fiir katholische
Theologie » 1931, S. 438-66, einen Gegenartikel, in dem er neuerdings die
von P. Springer behauptete Allwirksamkeit der heiligen Eucharistie ent-
schieden ablehnt.

Vorbedingung einer nutzbringenden wissenschaftlichen Kontroverse
wire, daB man die gegenteilige Meinung richtig erfaBt und darstellt. Das
hat Dr. Lutz nicht getan.

L. (Dr. Lutz) schreibt: « Schon gleich die erste groBe Gnade, die der
Kirche in ihrer Geburtsstunde zuteil wurde, und die fiir das religiése Leben
der Gesamtheit wie der einzelnen Gliubigen von uniibersehbarer Bedeutung
wurde, die Sendung des Heiligen Geistes, ist ohne Vermittlung der Eucha-
ristie erfolgt. Oder will S. etwa behaupten, daB die Apostel schon vor dem
Pfingstfest das heilige Opfer gefeiert und die heilige Spezies aufbewahrt
hitten ? » (S. 441). « Wenn nun die Eucharistie als Wirkursache beim Vollzug
aller Sakramente vorausgesetzt werden muf, wie ist dann iiberhaupt die
erste Konsekration in der Kirche zustandegekommen ? Durch die noch
nicht vorhandene Eucharistie ? Welche Absonderlichkeiten mu3 man doch
in Kauf nehmen, wenn man solche Voraussetzungen macht!» (445). —

1 De Verit. q. 27 a. 1 ad 8 ; In lib. Boét. de hebdom. c. 2 (Vivés 28. 473-474)



Kleine Beitrige 453

Als wenn 8. (P. Springer) jemals solche Voraussetzungen und Aufstellungen
gemacht hitte! Von vornherein ist es doch selbstverstindlich, daB die
These von der Allwirksamkeit der Eucharistie nur gilt vom vollendeten
messianischen Reiche auf Erden. Und ganz ausdriicklich schreibt S.:
« Christus an sich ist im Judenlande gewandelt, hat den Heiligen Geist
gesendet, nicht das Sakrament» («Divus Thomas» 1931, S. 216).' In
einem Artikel : « Die Eucharistie als Quelle aller Gnaden » (Pastor bonus
1917-18, S. 481) %, schrieb er zum status quaestionis: « Dabei ist dann
drittens noch vorausgesetzt, daB es sich um die Zuwendung der Gnade in
der vollendeten messianischen Ordnung handelt. Ehe die Eucharistie
bestand, konnte ihr selbstverstindlich noch keine Gnade entstrémen, ebenso
wie auch von der Menschheit Christi noch keine Gnade ausgehen konnte,
bevor sie bestand. In seinem Artikel im Gregorianum schrieb er zur These,
daB die Eucharistie Quelle aller Gnaden ist: « Patet ‘etiam propositionem
esse intelligendam de ordine messiano qui nunc est, non de tempore ante-
cedenti, quum sacrificium eucharisticum nondum celebraretur » (1928, 119).
Die Thomasstelle von der Allursichlichkeit versieht er mit einer Ein-
klammerung : « Was immer Wirkung des Leidens des Herrn ist, das alles
ist auch (in der vollendeten messianischen Ordnung auf Erden) Wirkung
dieses Sakramentes» (Pastor b. 1919-20, 314; die Einklammerung ist
damals gemacht worden!). Dort auch S. 313: « Ehe dieses Himmelsbrot
vorgelegt, aufgetischt war, konnte es gar nicht, auch nicht geistig genossen
werden. Usus sacramenti non potest esse ante ejus institutionem.» So
auch Gregorianum 1928, 128 u. 129.

Damit erledigt sich auch, was L. inbezug auf Thomas sagt, er habe
nicht die Allursidchlichkeit der Eucharistie lehren kénnen, weil nach ihm
die Taufe lange vor der Eucharistie eingesetzt wurde. Vor der Eucharistie
hatte eben die Taufe ihre Wirksamkeit aus Christus und nicht aus der
Eucharistie. Aber dann wire die Wirkkraft der Taufe « von Christus in
specie propria auf Christus in specie sacramenti abgelenkt worden ? » (457).
Natiirlich. Denn Thomas sagt ja : « Non enim decebat Christum secundum
praesentiam suam semper esse nobiscum, et ideo voluit hoc supplere per
hoc sacramentum.» Im Alten Bunde kam alles Leben aus dem Verbum
incarnandum ; erst nach der Menschwerdung konnte es kommen aus dem
Verbum incarnatum, erst nach der Einsetzung der Eucharistie aus dieser.
« Sacrosancta mysteria, in quibus omnis sanctitatis fontem constituisti »,
gilt eben erst von der vollendeten messianischen Ordnung. Bevor das
eucharistische Opfer existierte, konnte selbstverstindlich aus ihm noch nicht

1 L. schreibt, daB er den Artikel, aus dem diese Worte entnommen sind,
vor der Veroffentlichung des seinen gelesen, und bemerkt dazu : « Nach Durch-
sicht des Artikels (von S.) kann ich mit Befriedigung feststellen, daB S. keine
Momente beigebracht hat, die in meinen Ausfiihrungen nicht schon berticksichtigt
waren » (S. 466). DaB S. da das Gegenteil von dem lehrt, was L. ihm zuschreibt,
hat er nicht beriicksichtigt.

* Auf diese wie auch auf seine andere einschlagige Arbeit hatte S. im Artikel,
gegen den L. polemisiert, nachdricklich hingewiesen.



454 Kleine Beitrige

die Gnade flieBen. Sie kam, wie S. darlegt, vor der Menschwerdung aus
dem Verbum incarnandum, konnte nach der Menschwerdung aus der
Menschheit Christi (als causa instrumentalis) kommen, aber erst nach dem
Pfingstfeste aus der Eucharistie (Pastor b. 1919-20, 312 u. 3235).

L. schreibt, dal S. « weit entfernt vom Verstindnis des hl. Thomas,
kein Bedenken trug, Christus und Eucharistie schlankweg zu identifizieren
(450) ; Thomas unterscheidet sorglich — was S. nicht getan hat — zwischen
Christus an sich (in specie propria) und Christus in der Eucharistie » (455),
man miisse also nach S. folgern, daB « die Eucharistie richtet », « die Gott-
losen endgiiltig und efficaciter zur Holle verdammt » (451). — Auch hier
ist der wahre Tatbestand ein ganz anderer. S. hat geschrieben : « Es ist
wohl zu unterscheiden zwischen Christus an sich und dem Sakrament.
Christus an sich ist nicht das Sakrament, und das Sakrament ist nicht
Christus an sich, sondern nur Christus unter den Gestalten, Christus ut
contentus, quatenus contentus sub speciebus. Es geht nicht an, nur
Christus an sich zuzuschreiben, was das Sakrament tut, oder dem Sakrament,
was Christus an sich tut. Das Sakrament wirkt in der Kommunion, nicht
Christus an sich, nicht Christus insofern er im Himmel ist; Christus an
sich ist im Judenlande gewandelt, hat den Heiligen Geist gesendet, nicht
das Sakrament. Und so darf man nicht dem Sakramente die Heiligung
als Wirkung zuschreiben, die Christus an sich, unabhingig vom Sakramente,
nicht wegen seiner Gegenwart unter uns und wegen dieser seiner Verbindung
mit der Kirche, verursachen wiirde. Ein solcher transitus wire unstatthaft
und ist nicht von Thomas und den Vitern gemacht worden, wie Suarez
meint. Sondern sie schreiben tatsichlich die allgemeine Gnadenwirkung,
Heiligung, nicht Christus an sich, sondern dem Sakramente zu, d. h. Christo,
quatenus est sub speciebus, und zwar wegen Joh. 6. Darnach ist eben
alles L.eben von dem Himmelsbrote, das da ist das zu essende Fleisch
Christi und sein zu trinkendes Blut, so da3 man ohne Genul} dieses IFleisches
und Blutes das Leben nicht hat, durch den Genuf3 es empfangt. Dies Fleisch
und Blut, das genossen werden mufB, ist nun aber nicht Christus an sich,
sondern eben die Eucharistie, Christus, quatenus est sub speciebus » (« Divus
Thomas » 1931, 216 f). « Tantum illa bona sunt ab Eucharistia, quae sunt
a Christo, quatenus est sub speciebus, a Christo eucharistico, quae, ut
ita dicam, e speciebus emanant. Quae bona non e speciebus emanant,
illorum fons non est Eucharistia. Propterea non est fas dicere : Eucharistia,
Christus eucharisticus, sedavit tempestatem in mari, resuscitavit Lazarum,
sanavit aegrotos Evangelii, dimisit peccata paralytico et peccatrici. Illa
enim fecit Christus seorsum a speciebus ; igitur non sunt ab Eucharistia.
Et ideo quae bona spiritualia promanarent a Christo, uti est nunc in coelo,
et non promanarent e speciebus, illorum fons non esset Eucharistia »
(Gregorianum 1928, 619). « Est Christus in Eucharistia cum tota virtute
sua salvifica, non enim aliquam partem hujus virtutis in coelo reliquit.
Sed hoc nondum sufficit, ut stet propositio nostra II (die da lautet:
Eucharistia etiam ut sacramentum, scilicet ut Christus nobis praesens et
hostia ab Ecclesia oblata, est fons omnium donorum spiritualium). Requi-
ritur insuper, ut Christus illa dona det ratione specierum, ratione Eucha-



Kleine Beitrige 455

ristiae, ratione praesentiae suae in Eucharistia » (ib. p. 122). Aus alledem
zu folgern, daB3 die Eucharistie richtet, die Gottlosen zur Hoélle verdammt,
ware sicherlich eine sehr verfehlte Logik ; denn das Gericht erfolgt seorsum
a speciebus, und die ewige Verdammnis kommt von Christus an sich. Nicht
S. verwechselt Christus an sich und die Eucharistie, sondern die tun es,
welche bei Stellen, in denen die Eucharistie, das Sakrament, als Quelle
aller Gnaden bezeichnet wird (so im Rémischen Katechismus, bei Leo XII.,
den Vitern, dem hl. Thomas) schlankweg erkliren: Das ist nicht die
Eucharistie, sondern Christus an sich.

L. schreibt da noch: « Er (Thomas) unterscheidet sorglich — was
S. nicht getan — zwischen dem geistigen Genuf3 Christus an sich und dem
geistigen Genufl des Sakramentes » (455). — Aber auch das hat §. mit
Thomas getan. S. schreibt, den bei den Vatern beliebten Ausdruck des
Essens gebrauchend : « Das Leben der Gerechten des Alten Bundes bestand
darin, daB3 ihre Seelen das Verbum nondum incarnatum aBen. Das Leben
der Gerechten nach der Menschwerdung, aber vor der Eucharistie, bestand
darin, daB ihre Seelen das Verbum incarnatum afen, d. h. Leben aus der
Menschheit Christi schopften (das ist der geistige Genuf3 Christi an sich !).
Das Leben der Gerechten im vollendeten messianischen Reiche auf Erden
besteht im Genul3 der Eucharistie ; es gibt da nicht mehr ein Essen des
Verbum incarnatum ohne Genul3 der Eucharistie (weil eben jetzt alle
lebensvolle Vereinigung mit Christus kraft der Eucharistie, der Quelle
aller Gnaden, geschieht, weil sie geschieht kraft dieses Brotes, das vom
Himmel kommt und der Welt Leben gibt); das Christentum ist die
eucharistische Religion. Unsere Seligkeit im Himmel wird darin bestehen,
daB3 wir nicht mehr die Eucharistie, sondern das Verbum incarnatum
unverhiillt genieen » (Pastor b. 1919—20, 325). Im Gregorianum : « Neque
post incarnationem, sed ante Eucharistiae institutionem manducaverunt
justi tunc viventes Eucharistiam mere spiritualiter ; habuerunt enim, ut
censeo, unitatem corporis mystici (videtur enim dignitas humanitatis Christi
requirere, ut a primo momento ejus existentiae gratia non potuerit haberi
nisi per unionem cum illa), sed non ex Eucharistia, quippe quae nondum
esset. Nunc in ordine messiano completo omnes, qui gratiam sanctificantem
recipiunt (etiam Judaei, Mohamedani etc. bonae fidei) tantum per mandu-
cationem FEucharistiae illam suscipiunt; non enim habetur gratia nisi in
unitate vitali corporis mystici; haec autem nonnisi per manducationem
Eucharistiae acquiritur » (1928, 129). Und ausdriicklich sich auf Thomas
berufend : « Er (Thomas) besteht darauf, daB Glaube und Liebe zu Christus
nicht geniigen (zum rein geistigen GenuB3 der Eucharistie), sondern eine
Beziehung auf die Eucharistie, ja auf die Kommunion da sein muB, sonst
kénne man hochstens sagen, daB Christus, nicht aber die Eucharistie
gegessen werde : Manducat enim spiritualiter Christus qui fidem et cari-
tatem ad ipsum habet sine ordine ad hoc sacramentum, non tamen manducat
talis spiritualiter hoc sacramentum, sed solum ille cui habet fidem et
caritatem ad Christum cum devotione et proposito sumendi hoc sacra-
mentum. DaB man dabei die Wirkung der Eucharistie erfihrt, ergibt sich
daraus, daB dies Sakrament (als Ursakrament) die Quelle aller Gnaden



456 Kleine Beitrige

ist. Denn was immer Wirkung des Leidens des Herrn ist, das alles ist
auch (in der vollendeten messianischen Ordnung auf Erden) Wirkung dieses
Sakramentes ; denn dies Sakrament ist nichts anderes als die Zuwendung
des Leidens des Herrn an uns» (Pastor b. 1919-20, 312).

L. sieht nicht ein, warum nach S. nicht auch der Empfang von bloB
aktueller Gnade ein geistiger Genuf3 der Eucharistie sein sollte und schreibt :
« Wir hiatten dann die interessante Folgerung, daB8 beispielsweise schon die
allererste Gnade, mit der das Heilsgeschaft anhebt (initium fidei) und
bei der der Siinder noch weit von der vollkommenen Liebe und Reue und
dem Verlangen nach dem Sakrament entfernt ist, ein «geistiger Genul}
der Eucharistie » wire. Wann hat man je so etwas in der Theologie gehort ? »
(449). — S. aber hat geschrieben: « Non manducat sacramentum (d. i.
hier Eucharistiam neque spiritualiter), qui vitam spiritualem non accipit.
Dicit enim Christus Dominus : Qui manducat meam carnem ... habet
vitam aeternam. ... Qui me manducat, et ipse vivet propter me. Unde
qui vitam non recipit, hoc sacramentum non manducat. Et ratio hujus
rei interna haec est : In vita naturali per manducationem fit talis intussus-
ceptio atque assimilatio, ut cibus et manducans ad unum corpus adunentur,
et una anima informentur. Unde etiam in vita supernaturali manducatio
tunc tantum locum habebit, si cibus, qui est Christus sub speciebus, et
manducans ad unum corpus mysticum adunentur, et homo vitam Christi
et ejus Spiritum, scilicet Spiritum Sanctum, qui est anima Ecclesiae, parti-
cipet. Non autem accipit homo talem unionem vitalem nisi cum gratia
sanctificante. Unde si haec non accipitur, non habetur manducatio »
(Gregorianum 1928, 123). « Die Akte der fides und spes informis wiren hier
auch nach dem vorhin zu V. 52 b Gesagten (daB namlich die Eucharistie
Quell aller Gnaden ist) von der Eucharistie abzuleiten. Sie sind noch
kein Genuf3 der Eucharistie, auch nicht ein rein geistiger, weil durch sie
der Mensch noch nicht mit dem Fleische Christi ein Leib wird, wie die
Speise mit dem sie Essenden ein Leib wird. Sie sind ein Hinzutreten zum
Genul3 der Eucharistie, noch nicht ein Genull derselben, aber doch eine
Aufnahme von aktueller Gnade aus der Eucharistie. DalB die der Recht-
fertigung vorangehenden Akte, obwohl die Gnade dazu aus der Eucharistie
kommt, doch noch nicht ein GenuB, auch nicht ein rein geistiger Genul}
derselben sind, ist streng festzuhalten. Denn das Tridentinum sagt, daB
diejenigen rein geistlich dies Sakrament empfangen, qui voto propositum
illum coelestem panem edentes, fide viva quae per dilectionem operatur,
fructum ejus et utilitatem sentiunt. Sonach gibt es ohne Liebe und der
mit ihr unzertrennlich verbundenen heiligmachenden Gnade keinen Genufl3
der Eucharistie, auch nicht einen rein geistigen. Nur dann kann ein
solcher vorhanden sein, wenn Gnade und Liebe vermehrt oder die gratia
prima empfangen werden » (Pastor b. 1917-18, 484). Die Frage, wer im
vollendeten messianischen Reiche auf Erden die Eucharistie wnicht, auch
nicht geistig i1t, beantwortet S. so: « Zu diesen Nichtessenden gehéren nur
die, welche sich im Stande der Todsiinde befinden, diese aber auch dann,
wenn sie Glaube und Hoffnung haben und Akte dieser Tugenden erwecken ;
denn wenn auch die Gnade dazu aus der Eucharistie kommt, fehlt doch



Kleine Beitrige 457

iibernatiirliches Leben, Umwandlung in Christus, unitas corporis mystici»
(Pastor b. 1919-20, 318). Wenn auch, wie friither gesagt wurde, die blo
aktuellen Gnaden eine Kraftwirkung der FEucharistie sind, so ist doch
deshalb der Empfang von solchen Gnaden noch kein Genul3 der Eucharistie,
denn das gewohnliche Brot, das vor mir liegt und das ich sehe, iibt auch
durch die Riickstrahlung des Lichtes eine Kraftwirkung auf mich aus;
aber das bloBe Sehen ist noch kein GenuB.

L. schreibt: «S. betont zu wiederholten Malen, daf3 Christus alle
Gnaden nur spendet, insofern er in der Eucharistie gegenwirtig ist, und
sagt ausdriicklich, dal er sie nicht gibt, inwiefern er im Himmel weilt
(z. B. S. 430 f.). Der Verfasser moge iiberlegen, ob dies iiberhaupt mdglich
ist, da ja durch die Eucharistie nicht die Substanz Christi, sondern nur
seine Gegenwart vervielfaltigt wird und mit der einen Substanz auch jede
von der Ortlichkeit unabhingige Tatigkeit eine und dieselbe bleibt » (441).
— Aber da ist ja ganz offenbar von S. nicht gesagt, da8 Christus im Himmel
die Gnade nicht wirkt, sondern nur, dafl er sie nicht wirken wiirde ohne
Beziehung zur Eucharistie. Es schreibt ja S. auch kurz vor den Worten,
auf die L. verweist : « Wenn Christus iiberhaupt mitwirkt, so ist diese
Tatigkeit notwendig in Christo im Himmel und in jeder konsekrierten
Hostie » (« Divus Thomas » 1030, 424, ein paar Seiten vor den Worten,
in denen L. S. ganz das Gegenteil sagen laBt!). Gerade darauf, daB die
gnadenwirkende Tatigkeit Christi iiberall sein muB3, wo Christus ist, beweist
S. ja, daB die Art und Weise, wie Suarez die Allwirksamkeit der Eucharistie
widerlegen will, logisch zur Leugnung der realen Gegenwart fiihren wiirde.
S. schreibt da: « Jedermann wird zugeben, daB es in erster Linie der
Willensakt Christi ist, der die Gnade verursacht, der Willensakt, mit dem
er diesem Kinde, das getauft wird, die Gnade gibt. Dieser Willensakt aber
(der eben in Christo im Himmel ist, wie es ja offenbar der Sinn ist) muB
notwendig auch («auch » schreibt da S., denn im Himmel ist er nach ihm
selbstverstandlich) in der Eucharistie sein ; denn wire er nicht da, so wire
das Willensvermogen Christi nicht in der Eucharistie, dann aber auch
nicht die Seele Christi, dann aber auch nicht sein Leib ; denn alles das ist
notwendig miteinander verbunden. Der Leib Christi kann nicht zu gleicher
Zeit mit und ohne Seele sein, mit der Seele im Himmel, ohne sie in der
Eucharistie ; die Seele hinwiederum kann nicht zu gleicher Zeit mit und
ohne Willensvermégen sein, mit diesem im Himmel, ohne es in der
Eucharistie. Das Willensvermégen aber kann nicht zu gleicher Zeit den
Willensakt, mit dem jenem Kinde die Gnade gegeben wird, setzen und nicht
setzen, setzen im Himmel und nicht setzen in der Eucharistie. Endlich
kann jener Willensakt nicht zugleich die Gnade hervorbringen und nicht
hervorbringen, hervorbringen vom Himmel aus, nicht hervorbringen von
der Eucharistie aus, Ursache der Gnade sein und nicht Ursache sein,
Ursache sein vom Himmel aus, nicht Ursache sein von der Eucharistie aus.
So ist also jene Taufgnade, wenn sie Wirkung Christi ist, auch Wirkung
der Eucharistie. ... Alles in allem ist die Ursidchlichkeit der menschlichen
Natur Christi hinsichtlich der Gnadenwirkung damit gegeben, daB diese
Natur hypostatisch mit dem Worte vereinigt ist; diese Vereinigung ist



458 Kleine Beitrige

aber selbstverstindlich vollstindig die gleiche im Himmel und in der
Eucharistie » (« Divus Thomas » 1930, 423 ; dhnlich Gregorianum 1928, 121).
Da ist iiberall ganz ausdriicklich alle Gnadenwirkung Christo im Himmel
und Christo in der Eucharistie zugeschrieben, und da tut nun L., als hitte
S. sie Christo im Himmel abgesprochen ! Nein, nicht die gnadenwirkende
Tatigkeit wird von S. dem gottlichen Heiland im Himmel abgesprochen ;
im Gegenteil, die ist nach ihm ganz ein und dieselbe im Himmel und in
allen Hostien, sondern gesagt wird nur von ihm, daB Christus diese
Tatigkeit nicht ausiiben wiirde, wenn er nicht in der Hostie wére, wenn
die Eucharistie nicht wire, oder auch wenn die Kirche nicht durchs
eucharistische Opfer mit Christus in Verbindung treten wiirde.

Mancher Leser der Innsbrucker theol. Zeitschrift wird sich bei der
Lektiire des Artikels von Lutz gedacht haben: Was hat doch S. fir
verkehrte Ideen! Wie konnte eine Zeitschrift dafiir ihre Spalten &ffnen !
Dafl durch die Verdichtigungen und falschen Beschuldigungen, wie sie
L. vorbringt, bei den Lesern der Innsbrucker Zeitschrift, welche den wahren
Sachverhalt nicht kennen (und werden das nicht die allermeisten sein ?),
S.s Ruf schwer geschidigt wird, liegt auf der Hand. Selbstverstindlich
sind jene unwahren Aussagen von L. nicht als solche erkannt worden ;
es sind Versehen, aber Versehen, die er bei etwas.mehr Aufmerksamkeit
vermieden hitte, und die, da sie von den meisten seiner Leser nicht als
Versehen und Irrtiimer erkannt werden, ganz und gar die eben angegebene

Wirk .
irkung haben E S



	Kleine Beiträge

