Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Sacrificarum Mediatoris : die Opferanschauungen des Aquinaten
[Fortsetzung]

Autor: Rupprecht, P. Placidus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762837

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sacrificium Mediatoris.

Die Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Griissau.

(Fortsetzung.)

A. Christus als Opfernder.
a) Mittleramt.

Das Eingehen auf die in der Passio sich zeigende devotio liBt
uns erkennen, dall nicht alle Glieder des Menschengeschlechtes die
gleiche Aufgabe im sacrifictum haben, obwohl sie alle dasselbe Ziel
anstreben. Die Stellung Christi unterscheidet sich von der aller andern
Menschen. Er leidet nicht fiir sich — er leistet Genugtuung fiir uns.
Wir leiden nicht beim sacrificium — erwerben jedoch dabei die Friichte
seiner Sithne. Fiir Christus hat also die zum sacrificium nétige devotio
einen andern Inhalt. Von ihm wird die Ubernahme des Mittleramtes
fiir die siindige Menschheit im sacrificium gefordert.

Zum Begrift dieses Amtes: « Ad mediatoris officium proprie per-
tinet coniungere et unire eos, inter quos est mediator. Nam extrema
uniuntur in medio. » !

Zur Ausiibung des Amtes gehort natiirliche Eignung : « Non potest
actum medii exercere, nisi aliquo modo natura medii in ipso inveniatur,
ut scilicet sit inter extrema.»? Die Verbindung selbst vollzieht sich
durch einen gewissen Austausch : « Coniungit mediator per hoc, quod
ea, quae unius sunt, defert ad alterum. » 3 Identisch mit dem Mittleramt

1 III 26, 1c.
IIT D. 19, 5, 2c: Actus medii est extrema coniungere. Mediator igitur
dicitur aliquis ex hoc, quod actum medii exercet coniungendo disiunctos.
2 1. c.; III 26, 2c : Est de ratione medii, quod distet ab utroque extremorum.
Opusc. 60, 18 : ... medium ordinem inter primum et ultimum, post primum
et ante ultimum, quod coniungat ultimum primo, quod participet utriusque

proprietates aliquo modo, ita quod in ipso communicent,
3 IIT 26, =2c.



Sacrificium Mediatoris 399

ist im Verhiltnis der schuldbeladenen Menschen zu Gott das des
Priesters : « Proprie officium sacerdotii est esse mediatorem inter Deum
et populum ; inquantum scilicet divina populo tradit ... et iterum
inquantum preces populi Deo offert et pro eorum peccatis Deo ali-
qualiter satisfacit. »* Da im sacrificium vor allem der Priesterdienst
besteht, dieser seinerseits fiir uns mit dem Mittlerwirken gleichzusetzen
ist, gewinnen wir fiir das sacrificium einen neuen Gedanken, den des
mediator. Die Verséhnung mit Gott im sacrifictum erfordert also das
Eintreten einer Mittlerpersinlichkeit, die zwischen Gott und uns steht,
nach beiden Seiten Fiihlung hat und beide in sich miteinander verbindet.

b) Mittlerbefihigung.

Diese Mittlerpersonlichkeit ist uns in Jesus Christus gegeben. Er
ist als Gottmensch wirklich medius, der von beiden Extremen absteht
und doch beiden verbunden ist, und beide durch sein Wirken eint —
und somit mediator. 2 '

Er selbst benotigt keiner Mittlerperson, um seinerseits mit Gott
vereinigt zu werden.® Da keine Siinde an ihm ist, bedarf er auch

nicht fiir seine Person des versohnenden Opfers.* Immer ist er viel-
mehr Gott geeint. ®

1 III 22, 1c.

IIT 82, 3c: Sacerdos constituitur medius inter Deum et populum, unde
sicut ad eum pertinet dona populi Deo offerre, ita ad eum pertinet dona sancti-
ficata divinitus populo tradere.

2 IIT 19, 35, 2c : Christo secundum humanam naturam haec tria conveniunt :
Ipse enim ... pro hominibus satisfaciens homines Deo coniunxit. Ipse etiam
ab utroque extremorum aliquid participat, inquantum homo a Deo quidem beati-
tudinem, ab hominibus autem infirmitatem. Ipse ... supra homines fuit per
plenitudinem gratiarum et unionem ; et infra Deum propter naturam creatam
assumptam.

Opusc. 60, 18: ... in Christo, secundum quod homo: ... infra Deum
gradu naturae et supra ceteros homines propter gratiam unionis, coniungit homines
Deo officio, ut causa proxima, perficiendo opera, quibus coniunctionis impedi-
mentum removetur. Participat cum utroque extremorum, scilicet in conditionibus
infirmitatis cum hominibus et in conditionibus nobilitatis cum Deo.

IIT 26, 2c : ... distat a Deo in natura, ab hominibus in dignitate et gratiae
et gloriae. Cf. 1 ad 2.

3 III 22, 4c ad 3 : Ille indiget medio ad Deum, qui per seipsum accedere ad
Deum non potest, et talis sacerdotio subicitur ... hoc autem Christo non convenit.

4 III D. 19, 5, 2 ad 1 : Humana natura, prout est in Christo, non est extremum,
quia ipsa non eget reconciliatione, cum in ipsa peccatum non sit.

IIT 22, 4 : Sed contra. Non indiguit sacrificio, qui peccatum nescivit.

51. c. 2, obi, 3: Christi humanitas a principio fuit sanctificata et Deo
coniuncta.



400 Sacrificinm Mediatoris

Andrerseits besitzt er durch seine Gott hypostatisch geeinte Natur
die Fdhigkeit, fiir die ganze Menschheit verdienstvoll zu wirken und
somit deren Stellvertretung erfolgreich zu iibernehmen.! Seine Gnaden-
fiille ist fiir die ganze Schopfung bestimmt. > Seine Menschheit ist
Werkzeug Gottes beim Werk der Neubegnadigung.® Durch sie
ergie§t sich der Strom des gottlichen Lebens in die Welt. * Gemil
dieser iiberragenden Stellung ist auch das Wirken Christi verdienstlich
fiir alle.® Was das Haupt leistet, wird dem Leibe zugerechnet. ®
Unsere Verdienste gehoéren eigentlich Christus. Von ihm kommt uns

1 In Hebr. 1, 9, lect. 4 : Unxit te Deus per seipsum Deum, nos autem per te,
mediatorem Dei et hominum, hominem Christum.

2 TIT 48, 1c: Christo data est gratia non solum sicut singulae personae, sed
inquantum est caput ecclesiae, ut scil. ab ipso redundaret ad membra.

3 III 8, 1 ad 1 : Dare gratiam aut spiritum sanctum convenit Christo secundum
quod est Deus, auctoritative, sed instrumentaliter convenit etiam ei, secundum
quod est homo ... et ita actiones ipsius ex virtute divinitatis fuerunt nobis saluti-
ferae. Cf. De Verit. 29, 4 ad 1.

III 13, 2¢ : Siloquamur de anima Christi, secundum quod est instrumentum
Verbi sibi uniti, sic habuit instrumentalem wvirtutem ad omnes immutationes
miraculosas faciendas, ordinabiles ad incarnationis finem, qui est, instaurare omnia
sive quae in caelis, sive quae in terris sunt.

4 TII D. 13, 2, 1c: ... dicitur gratiae capitis ... praecipue secundum quod
influit aliis membris.

IIT 8, 2c : Habet vim influendi humanitas Christi, inquantum est coniuncta
Dei Verbo.

De Verit. 29, 5¢: Unaquaeque substantia tanto a Deo plenius bonitatem
eius participat, quanto ad eius bonitatem appropinquat (Dionys). Unde et humani-
tas Christi, ex hoc ipso, quod prae aliis vicinius et specialius Divinitati erat con-
iuncta, excellentius bonitatem divinam participavit per gratiae donum. Ex quo
idoneitas in ea fuit, ut non solum gratiam haberet, sed etiam per eam gratia in
alios transfunderetur, sicut per corpora magis lucentia lumen solis ad alia transit.

5 1. ¢. 7c: Christus secundum suam humanitatem spiritualiter influere potuit
in alios homines ; unde et eius opus in aliis causave potuit idoneitatem ad conse-
cutionem gloriae. Et ideo potuit aliis ex condigno mereri, secundum quod influere
in alios poterat.

1. c.: Opus Christi, inquantum erat Dei et hominis, habuit quandam
dignitatem, ut aequivaleret bono totius naturae, et ideo pro tota natura satisfacere
potuit.

8 ITI D. 18, 6, 1 ad 2 : Membra et caput ad eandem personam pertinent ...
Christus caput — nos membra ... meritum suum non est extraneum a nobis,
sed in nos redundat propter unitatem corporis mystici.

1. ¢. 1¢: Quia omnes homines sunt unus homo in natura communi, inde
est quod meritum Christi, quod ad naturam se extendebat, etiam ad singulos se
extendere poterat, et ita aliis mereri potuit. '



Sacrificium Mediatoris 401

alle Kraft zu, und zwar durch sein Wirken.! Somit hat Christus eine
einzigartige Sendung fiir das Menschengeschlecht. Er ist der Mittler
aller Gnadengiiter.> Wegen dieser Stellung des Herrn ist sein stell-
vertretendes Handeln nicht nur Wirken fiir das Geschlecht, sondern
dessen Wirken durch ihn. Er ist sozusagen der «geborene » Mittler,
Himmel und Erde zu einen und alles durch seine eigene Fiille mit Gott
in seliger Gemeinschaft zu verbinden.

c) Mittlertitigkeit am Kreuz.

Seine Mittlerfdtigkeit besteht nun in der Hingabe seiner Person
zur Herstellung der zerrissenen heiligen Gemeinschaft.

Zuerst galt es, die trennende Siinde durch Ubernahme der Siihne
zu beseitigen. * Nicht durch irgend einen — wenn auch unendlich
wertvollen Akt seines Lebens hat er uns erlost, sondern nur durch
die von der Gerechtigkeit geforderte Siihne: « Licet quilibet actus
Christi esset nobis meritorius, tamen ad satisfaciendum pro reatu
naturae humanae, quae erat morti ex divina sententia obligata, oportuit,
quod loco omnium mortem sustineret. »* Durch dieses mittlerische

1 TIT D. 4, 3, 1c: Incarnatio est quodammodo principium omnium huma-
norum meritorum, quia omnia nostra merita a Christo efficaciam habent, per quem
veritas et gratia facta est.

II D. 20, 2, 3 ad 3: Ab Adam nascimur filii irae per propagationem, non
per demeritum. ... A Christo nascuntur filii gratiae non per carnis traductionem,
sed per meritum actionis.

II1 8, 5 ad 1 : Gratia non derivatur a Christo in nos mediante natura humana,
sed per solam personalem actionem ipsius Christi.

2 IIT 22, 1 ad 3: Alii homines particulatim habent quasdam gratias, sed
Christus tamquam omnium caput, habet perfectionem omnium gratiarum: et
ideo, quantum ad alios pertinet, alius est legislator, et alius sacerdos, et alius
rex ; sed haec omnia concurrunt in Christo tamquam in fonfe omnium gratiarum.

3 III 26, 2 ad 3 : Satisfacere pro peccato humani generis convenit ei secundum
quod est homo.

IIT 22, 5 obi. 2: Sacerdotium Christi praecipue manifestum est in eius
passione et morte.

In Hebr. 12, lect. 4 : Modus autem istius mediationis fuit effusio sanguinis
Christi, quia ... sine sanguinis effusione non fit peccatorum remissio.

III D. 19, 5, 3. Sed contra : Officium mediatoris est reconciliare discordes.
Sed solus Christus solvit inimicitias, quae erant inter nos et Deum. ... (Praeterea)

. quia pro nobis satisfecit.

4 De Verit. 2g, 7 ad 6.

111 48, 1 ad 3 : Passio Christi habuit aliquem effectum, quem non habuerunt
praecedentia merita, non propter maiorem charitatem, sed propter genus operis,
quod erat conveniens tali effectui. ,

De Verit. 26, 6 : Sed contra 4 : ... satisfecit, non autem per praecedentia



402 Sacrificium Mediatoris

Eintreten hat er auch das Ziel erreicht, da er fiir alle Siinden Ersatz
leistete : « ... universalis medicina omnium peccatorum. »* Sein Siihne-
werk ist ja eine vollgiiltige, sogar eine iiberreiche Genugtuung : « Passio
Christi fuit sufficiens et superabundans satisfactio pro peccato et reatu
poenae generis humani ... fuit quoddam pretium, per quod liberati
sumus ab utraque obligatione ... dando id, quod fuit maximum,
seipsum scilicet pro nobis. » * Da Christus die Weltsiihne iibernahm,
war dies nicht im Vertrauen auf seine makellose und darum opfer-
fihige menschliche Natur, sondern auf das seinem Leiden unendlichen
Wert gebende Wirken der Gottheit. Durch seine Hingabe loste er
gleichsam die Gnadentfiille des goéttlichen Heilsplanes aus. Somit wurde
sein Sterben die wichtigste invocatio nominis divini, wurde doch durch
seinen Opfergehorsam Gottes Eingreifen herbeigefiihrt.

Brunner spricht von einer doppelten Solidaritit Christi, nimlich
den Menschen und Gott gegeniiber. Er nennt ihn « Gottes Sachwalter ».
Diese Solidaritit sei der Grund fiir die mit den Menschen. Das
Kreuzesgeschehen sei « das sich zu eigen Machen » des géttlichen Offen-
barungs- und Verséhnungswillens. 3

In Christi Stellung zum Menschengeschlecht liegt also der Grund
seines die Gesamtheit umfassenden Wirkens : « Hoc obstaculum (omnibus
commune) aufferri non potuit, nisi per eum, cuius operatio in totam
naturam potuit, sc. Christum et ideo ipse nobis quantum ad hoc

opera, quamvis per ea nobis meruerit. Poenalitas autem ad satisfactionem requi-
ritur per modum cuiusdam recompensationis contra delectationem peccati.
IIT D. 18, 6, 3¢: Tamen per alia, quae prius operatus est, meruit nobis
conversionem ad ipsum, inquantum meruit se nobis manifestari.
1 IIT 69, 1 ad 3. — III 49, 1c: Passio Christi est propria causa remissionis
peccatorum.
IIT 49, 1 ad 3: Christus sua passione nos a peccatis liberavit causaliter,
id est instituens causam nostrae liberationis, ex qua possent quaecumque peccata
quandoque remitti vel praeterita, vel praesentia, vel futura.
1. c. ad 4: Passio Christi praecessit ut causa quaedam universalis remissionis
peccatorum. Cf. IV D. 2, 1, 4, 2 ad 2 ; III 22, 5 ad 2.
III 69, 1 ad 2 : Nullius peccati remissio fieri potest nisi per virtutem passionis
Christi.
2 TII 48, 4c.
IIT 46, 6 ad 6 : Christus voluit genus humanum a peccatis liberare non sola
potestate, sed etiam iustitia. Cf. 5 ad 3.
Opusc. 60, 18 : Christus ex charitate et obedientia patientiae magis aliquid
Deo exhibuit, quam exigeret recompensatio totius offensae generis humani ... ideo
passio Christi non solum sufficiens, sed etiam abundans fuit satisfactio pro redemp-
tione generis humani.
3 A. a. O. 451-453.



Sacrificium Mediatoris 403

aperitionem ianuae meruit, quae per peccatum primi hominis toti
vitiatae naturae clausa erat.»! Aus seiner Stellung zu Gott erklirt
sich die durchschlagende Kraft desselben: « Et quod hoc sacrificium
esset virtuosum ad purgandum et sanctificandum a peccatis, habet ex
virtute divinitatis, inquantum scil. : ,Deus erat in Christo mundum
reconcilians sibi‘.» # (2. Cor. 5, 19.) In dieser Beteiligung Gottes am
Mittlerwerk liegt auch ohne weiteres die Annahme desselben. « Agnus
Dei quasi oblatus a Deo, scil. ab ipso Christo, qui est Deus ... vel
Patris, quia ipse providit homini oblationem ad offerendum pro peccatis
sufficientem, quod homo per se habere non potest. » 3

d) Neue Mittlerbefihigung durch die Auferstehung.

Mit der Siithne fiir die Siinden der Welt war erst der erste Teil
der Mittleraufgabe gelést. Zur Wiederherstellung der heiligen Gemein-
schaft gehért noch mehr. Nun gilt es, die Erlosten in der Gnade
wiederzubeleben. Dies ist Sache der heiligsten Menschheit Jesu. Durch
ihre gratia capitis flieBt uns ja alle Gnade zu. Sie ist das besondere
Heilsmittel, das Gott seinen Geschopfen bereitet hat. 4 Thre Segens-
macht zeigte sich bereits im voraus an den Menschen der Zeit der
Erwartung, wenn auch noch nicht in voller Auswirkung %: « Christus
ab initio mundi erat caput sanctorum, non quasi habens actu con-
formitatem in natura cum membris Ecclesiae, incarnatione nondum
facta, sed solum secundum fidem incarnationem exspectantium. ... »?

1 TII D. 18, 6, 2c.

2 In Joan. 1, 29, lect. 14. Cf. De Verit. 29, 7c.

¢l v

4 De Verit. 29, 4 ad 3: Supposita illa opinione, quod Christus non fuisset
incarnatus, si homo non peccasset, Christus anfe peccatum fuisset caput Ecclesiae
secundum divinam naturam solam ; sed post peccatum oportet, quod sit Ecclesiae
caput etiam secundum humanam. Nam per peccatum natura humana vulnerata
est, et ad sensibilia demersa, ut ad invisibilem Verbi gubernationem non sit suffi-
cienter idonea. Unde oportuit medicinam vulneri adhibere per humilitatem Christi,
per quam Christus satisfecit ; et oportuit, quod visibilem naturam assumeret, ut
per visibilem gubernationem ad invisibilia homo revocaretur.

l. c. ad 5: ... finem incarnationis, quae quidem principaliter facta est
propter hominum liberationem a peccato ; et sic humanitas Christi ordinatur ad
influentiam, quam facit in homines, sicut ad finem intentum.

5IVD. 8, 1,3 2adrI.

IITID. 13, 2,2,2ad 4: ... erat tamen iam incarnatio ipsa in Dei ordinatione,
et in fide ipsorum. ... Sed tamen non fuit tanta influentia ante incarnationem
quanta est modo, quia tunc non erat remotum obstaculum, nec sacramenta gratiae
exhibita erant, sicut modo sunt,



404 Sacrificium Mediatoris

Das Hindernis der Naturverderbnis wurde selbst durch die Incar-
nation nicht beseitigt, obwohl durch sie die menschliche Natur fiir die
Gnade geeigneter wurde.! Worin bestand dieses Hindernis, das den
Lebenseinflul vom Haupt her unmoéglich machte ? Es war das Ab-
gestorbensein des Menschengeschlechtes fiir die Gnade durch die Siinde.
Zur Auswirkung der gratia capitis gehort namlich auf Seiten des Leibes
die entsprechende Empfinglichkeit. Die Glieder miissen aufnahmefihig
sein und auch die ihnen zufallende Gegenwirkung ausiiben kénnen :
« Christo convenit ratio capitis non solum per actionem suam, sed per
actionem wnostram in ipsum.»* Unsere Zusammengehorigkeit mit
Christus auf Grund der menschlichen Natur ist also fiir die Uber-
mittlung des Gnadenlebens nicht ausreichend. Wie Christus die Moglich-
keit haben muf}, die Gnade uns zu iibermitteln, bendétigen wir die
Fihigkeit, sie anzunehmen, auf sie zu reagieren, damit der Lebens-
einstrom wirksam wird. ® Die Vereinigung oder Trennung, von der
hier die Rede ist, kann nicht von der natiirlichen Gliedschaft im
Geschlecht gemeint sein. Diese ist gegeben und unverlierbar. Es handelt
sich vielmehr hier um ein Jibernatiiriiches Verbundensein, um die
Féhigkeit der Gnadenaufnahme. Diese hat der Herr uns erst verdient
durch die divina passio. ¥ So wurde die Lebensgemeinschaft erméglicht,
in der nicht nur Christus als der gebende Teil titig sein mul3, sondern
auch die Menschen, als der empfangende. 5

Wie haben wir uns nun diesen Vorgang der Wiederbelebung des
Menschengeschlechtes zu denken ? Nicht so, als ob die menschliche
Natur vom Siindverderben durch das Kreuzesopfer auf einmal befreit
worden wire, und somit die Fihigkeit, ihrem Haupte gegeniiber zu

1IV D. 2,1, 4, 2 ad 2: ... Christi incarnationem, quae totam naturam
humanam dignificavit, ut fieret magis ad gratiam recipiendam idonea.

IIT 48, 1 ad 2 : Christus a principio suae conceptionis meruit nobis salutem
aeternam sed ex parte nostra erant quaedam impedimenta, quibus impediebamur
consequi effectum praecedentium meritorum.

2 De Verit. 29, 4 ad 11. Cf. IIT D. 13, 2, 1 ad 3.

3 IITI D. 19, 1, 1 ad 4 : Ex capite non recipitur influxus in membris divisis,
sed in membris coniunctis capiti, quantumcumque caput ex se sufficiens sit ad
influendum.

4 In 1 Cor. 11, 24, lect. 5.

IIT D. 13, 2, 1 ad 3: Gratia fluit a Deo mediante homine Christo, ipse
enim disposnit totum humanum genus ad susceptionem gratiae ... per operationem
ipsius in nos, inquantum scil. obstaculum removet pro peccatis totius humani
generis satisfaciendo.

5 IV D, 49, 4, 4¢ : Christus desponsavit sibi Ecclesiam per incarnationem et
passionem.



Sacrificium Mediatoris 405

reagieren, zuriickerhalten hitte. In diesem Fall wiirden wir ohne das
aus der Erbsiinde herrithrende Naturhindernis geboren werden. Die
Wege der gottlichen Heilsveranstaltung sind weit wunderbarer. Christus,
der an seiner Menschennatur die Siinden tilgte, sollte auch durch sie
der Welt die neue Lebensmoglichkeit schenken. Die Befihigung hierzu
erhielt der heiligste Fronleichnam in der osterlichen Verklirung.

Die Passion bedeutete fiir Christus keinen Verlust.' Da die
Seele bereits von seiner Empfingnis an vollendet war, konnte es sich
bei seiner Auferstehung nur um die Verklirung seines Leibes handeln. *
Fiir sein Erlosungswerk hat der Herr die Leidensfiahigkeit beibehalten.
Fiir dasselbe nahm er vor dem Leiden gelegentlich die Eigenschaften
des verkliarten Leibes in gewissem Sinne an. * Die endgiiltige Verklarung
ist Kreuzesfrucht : « Christus per passionem suam meruit . .. sibi quidem
gloriam corporis, quam quamvis per alia praecedentia merita meruerit,
tamen per quandam decentiam proprie claritas resurrectionis est prae-
mium passionis, quia exaltatio est proprium humilitatis praemium. » 4
Aber die Verklidrung ist nicht Opferfrucht im eigentlichen Sinn : « Christus
consecutus est per suam passionem gloriam resurrectionis non quasi ex
vi sacrificii, quod offertur per modum satisfactionis, sed ex ipsa devo-
tione, qua secundum charitatem humiliter passionem sustinuit. » * Durch
die Passion erhielt er einen neuen Rechistitel auf die ihm ohnehin kraft
der Incarnation gebiihrende Verklirung.® Eine Erklirung dafiir gibt

1T 20, 4 ad 1 : Nec aliquid eius excellentiae deperit ex hoc, quod Deus dedit
cum in mortem prosalute humani generis, quinimo ex hoc factus est victor gloriosus.
2 In Hebr. 5, 9, lect. 2: Ab instante conceptionis suae fuit consummatus
perfecte, quantum ad beatitudinem animae. '
IIT 45, 1c: ... gloriam ... animae, quam habuit a principio suae
conceptionis.
III 22, 4 ad 1 : Habuit similitudinem peccati in carne. Et ideo non simpli-
citer dicendum est, quod ipse eftectum sacerdotii participaverit, sed secundum
quid, scil. secundum passibilitatem carnis.

8 IIT 81, 3c: Christus ante passionem ... assumpserit ... impassibilitatem
in coena, quando corpus suum discipulis tradidit manducandum. Et secundum hoc
dedit discipulis suis corpus suum impassibile et immortale .... Non erat impassi-

bile secundum quod in propria specie videbatur, quinimo erat passioni paratum.
4 De Verit. 26, 6 : Sed contra 4. Cf. III 49, 6c¢.

III 49, 6 ad 2 : In passione meruit suam exaltationem per modum cuiusdam
recompensationis etiam ex parte corporis; iustum est enim, ut corpus, quod
fuerat ex charitate passionis subiectum, acciperet recompensationem in gloria.

5 1T 22, 4 ad 2.

6 De Verit. 26, 6. Sed contra 3 : Gloriam corporis Christus per passionem
nec fecit de non debita debitam, nec de minus debita magis debitam, fecit tamen
alio modo debitam, quo prius non erat.



406 Sacrificium Mediatoris

wohl : « ... humana natura (Christi) ... oblata sanctificata novo modo
fuerit, scilicet ut hostia actualiter tunc exhibita : acquisivit enim
actualem hostiae sanctificationem tunc ex antiqua charitate et gratia
unionis sanctificante eandem absolute. » 1

Die Heiligung der Opfergabe erfolgt fiir die Opfernden. Die iiber-
nommene Schuld wird an ihr getilgt. Und von Gott angenommen,
wird sie befihigt, die erlangte Sithne und Gnade der Gemeinde mit-
zuteilen. So wurde auch Christus als Opfergabe geheiligt. Alle Siinden-
schuld der Welt biiite er ab durch Einsatz seines Lebens und erlangte
am Ostermorgen fiir seinen heiligsten Leib die Fihigkeit, die erworbene
Sithne und Gnade den Menschen zu vermitteln — bzw. die Menschheit
an seiner Opferverklarung teilnehmen zu lassen. ? So liegt die Bedeutung
des Ostersieges fiir den Herrn nicht so sehr nach der personlichen
Seite als vielmehr nach der amtlichen, in der Richtung seiner Sendung,
seiner Mittlerschaft. Fiir sich besall er ja die Gewalt, sein Leben hinzu-
geben und es wieder zuriickzunehmen (Joan. 1o, 18). Um unsertwillen
mulBte er es zuriick erhalten, nachdem er es fiir uns geopfert hatte.
Das Ziel seiner Liebeshingabe war nicht seine eigene Verherrlichung,
sondern die Neubelebung derer, fiir die er sich eingesetzt hatte, der
glaubigen Gemeinde. Die eigene Erhéhung mullte ihm das Mittel zur
Verkliarung des ganzen Menschengeschlechtes werden. # So erstand also
Christus — und die Menschheit in ihm. Die heiligste Menschheit gewann
durch die Auferstehung eine weitere Mittlerbefihigung. Zu ihrer Auf-
gabe, Organ fiir die Mitteilung géttlichen Lebens an uns zu sein, trat
noch eine zweite, uns, die Lebensempfinger selbst, zu reorganisieren,
wiederherzustellen und lebensfihig zu machen. Sie hat also nicht nur
das Gnadenleben an uns heranzubringen, sondern auch dessen Auf-

1 III 22, 2 ad 3.

2 III D. 19, 5, 3 ad 2 : ... ad beatitudinem nos ducit aeternam mortalitate,
quam habuit ad tempus, consumpta.
III 26, 1 ad 2 : Ad hoc se interposuit medium, ut ... et ex mortuis faceret

immortales et ex miseris beatos efficeret.

C. G. 4, 79 : Mori voluit, ut nos a peccato purgaret. Cf. Hebr. g, 28. Resur-
gere voluit, ut nos a morte liberaret. Cf. 1 Cor. 15, 20.

III 53, 1 ad 3 : Passio Christi operata est nostram salutem, proprie loquendo,
quantum ad remotionem malorum ; resurrectio autem quantum ad inchoationem
et exemplar bonorum.

3 In Hebr. 3, 9, lect. 2 : ... ex toto (impassibilitate) perfectus est, convenit
sibi alios perficere. ... Haec est enim natura perfecti, quod possit sibi simile
generare.



Sacrificium Mediatoris 407

nahme und Verwertung durch uns zu ermoglichen.! St. Thomas
bezeichnet die Auferstehung Christi als Instrumentalursache der unsrigen
fiir Leib und Seele : « Resurrectio Christi est ... causa secundaria et
quasi instrumentalis (resurrectionis nostrae).*> Das iibernatiirliche
Leben, dem wir zustreben, ist Gemeinschaft mit Gott : « Participando
divinam bonitatem animae fiunt bonae et iustae. » * Aber dieses Anteil-
nehmen an der gottlichen Gutheit ist uns nur moglich, wenn wir Teil-
haber der Gnaden Christi werden, wie es der heilige Lehrer an derselben
Stelle fiir die Leiber in der allgemeinen Auferstehung behauptet :
« Participando gloriam corporis Christi efficiuntur corpora nostra
gloriosa. »* Im Kontakt mit dem heiligsten Fronleichnam werden
wir also wieder lebensfihig. Je inniger die Verbindung mit ihm wird,
um so ungehemmter und fruchtbringender wird sich der Einflull des
Lebens vom Haupte her gestalten. Christus wurde so zur Grundlage
und zum Triger jeglichen wahren menschlichen Seins und Lebens.
Als Erneuerer unserer Natur wird der Auferstandene zum zweiten
Stammvater, zum neuen Adam.

Die Vollendung ihrer Erhéhung erfihrt die heiligste Menschheit
dort, wo sie die ihr innewohnenden Krifte auswirken kann. Somit
gehort zu derselben die Himmelfahrt und das Thronen zur Rechien des
Vaters, d. h. die Teilnahme an dessen die Welt erhebenden und
begliickenden Regierung. Diese ist seitens des Ostersiegers eine doppel-
seitige : die Gewihrung der Anteilnahme am gottlichen Leben kraft

1 III 56, 1c: Illud, quod est primum in quolibet genere, est causa omnium,
quae sunt post. ... Primum autem in genere verae resurrectionis fuit resurrectio
Christi. ... Unde oportet quod resurrectio Christi sit causa nostrae resurrectionis

. principium humanae vivificationis est Verbum Dei. ... Habet autem hoc
naturalis ordo rerum divinitus institutus, ut quaelibet causa primo operetur in id,
quod est sibi propinquius et per illud operetur in alia magis remota. ... Et ideo
Verbum Dei primo tribuit vitam immortalem corpori sibi naturaliter unito, et per
ipsum operatur resurrectionem in omnibus aliis.

2 1. c.ad 2 : Cf. De Verit. 27, 3 ad 7.

1. c. ad 3: ... causa efficiens et exemplaris. Efficiens quidem, inquantum
humanitas Christi, secundum quam resurrexit, est quodammodo instrumentum
divinitatis ipsius ... et resurrectio Christi est causa efficiens nostrae resurrectionis

virtute divina, cuius proprium est mortios vivificare.

III D. 19, 3, 2 ad 3 : Sicut causalitas iustificationis attribuitur resurrectioni,
quantum ad terminum ad quem, passioni autem, quantum ad terminum a quo, ita
glorificationis causalitas attribuitur resurrectioni, quantum ad gloriam, quae dabi-
tur, sed passioni, quantum ad poenalitates, quae tolluntur. Cf. De verit. 29, 4 ad 1.

3 III 56, 2 ad 1.
41 c.; III 8, 2 ad 3: Vitam immortalem corporis omnes homines trahunt
ab ipso Christo.



408 Sacrificium Mediatoris

der auf der Inkarnation beruhenden gratia capitis, und die jene vor-
bereitende und ermdéglichende Erloserwirksamkeit, durch die er in der
Kirche, gleichwie in seinem geschichtlichen Leben von auflen an uns
herantritt : « Sicut divinitas Christi vivificativa est, ita et caro virtute
Verbi adiuncti vivificat : unde Christus facfu suo sanabat infirmos. » 1
Dem Haupt dagegen steht das innere EinflieBenlassen des Lebens zu :
Caput naturalis corporis non influit in membra nisi ratione latentis
virtutis. 2 Seine Herrlichkeit erscheint dann wieder an den Gliedern
seines mystischen Leibes, dessen Gnadenreichtum nichts anderes ist als
ein Sichtbarwerden der Fiille Christi, also die Entfaltung der Erhéhung
des Mittlers. 3

So grol ist die Lebensmacht des hochheiligen Fronleichnam, dal3,
wo nur ein Glied des Menschengeschlechtes je im Verlauf der Heils-
geschichte sich gliubig und verlangend ihm zuwendet, es durch ihn —
selbst bei unklarer Erkenntnis der gottlichen Heilswege — zum Leben
des Leibes und der Seele kommen kann. Dies gilt nicht nur fiir die
Zeitenfiille, sondern auch fiir die Zeiten der Erwartung. Daher erklirt
sich die Wirkkraft auch des alttestamentlichen Kultes, trotzdem ihm
an und fiir sich die Gnade mangelte. Durch ihn wurden die Gut-
gesinnten mit dem Gekreuzigten in geheimnisvolle Verbindung gebracht
und dem mystischen Leibe eingegliedert. 4

Die Christus gegebene Gewalt tiber alles Fleisch ist in ihrer Ent-
faltung naturgemill an die Enfwicklung des menschlichen Geschlechtes
gebunden. 8 Auf alle hat Christus ein Recht, auch wenn die potentielle

1 In Joan. 6, 52, lect. 6.
2 De Verit. 29, 4c.

III 8, 6¢ : Caput in alia membra influit ... quodam intrinseco influxu,
prout scilicet virtus motiva et sensitiva a capite derivatur ad cetera membra. ..,
Interior autem influxus gratiae non est ab aliquo nisi a solo Christo.

8 Opusc. 60, 18 : Christus clarificatus est non solum in seipso sed etiam in
suis fidelibus. Cf. IIT 48, 1c.

III 19, 3 ad 4 : Manifestatio excellentiae Christi pertinet ad bonum eius
secundum esse, quod habet in notitia aliorum, quamvis principalius pertineat ad
bonum eorum, qui eum cognoscunt secundum esse, quod habet in seipsis; sed
etiam hoc ipsum refertur ad Christum, inquantum sunt membra eius.

III 13, 2 ad 1 : Tunc dicuntur res fieri, quando innotescunt. Et ideo post
resurrectionem dicit Dominus, sibi datam omnem potestatem in caelo et in terra.

4 III 8, 3 ad 3: Antiqui patres servando legalia sacramenta ferebantur in
Christum per fidem et dilectionem ... et ita patres antiqui pertinebant ad idem
corpus Ecclesiae. .

5 III 59, 4 ad 2 : Christo sunt omnia subiecta quantum ad potestatem, quam
a patre super omnia accepit ... nondum tamen sunt omnia ei subiecta, quantum



Sacrificium Mediatoris 409

Gliedschaft nicht aktualisiert wird.! Alles Leben aber, mag es sich
als Glaube, Liebe oder Glorie duBlern, beruht auf der Zugehorigkeit
zu ihm. 2 Selbst die Verdammten sind kein Beweis fiir ein etwaiges
Unzureichen seiner Verdienste.® Auch sie werden in seiner Kraft
am jiingsten Tage auferstehen.* Doch zihlen sie dann ob des
Mangels am Gnadenleben nicht mehr zu seinen Gliedern. Allen Gut-
willigen dagegen kommt von ihm die Vollendung zu.® So ist fiir
uns die erhéhte Natur des Gekreuzigten der Weg zu unserm Ziel. &
Es vermag uns also die Glorie des Auferstandenen hiniiberzuleiten
zur vollen Empfinglichkeit fiir den Lebenseinstrom seitens der
heiligsten Menschheit, wie er im Schauen des Himmels uns — an
der Seite der Engel — zukommen wird. 7

¢) Uberzeitliches Priestertum.

Welche Bedeutung der Auferstandene fiir die volle Verwirklichung
unserer heiligen Gemeinschaft mit Gott hat, haben die vorausgehenden
Ausfithrungen angedeutet. Alles Heil ist auch weiterhin auf ihn gestellt.
Wie nur er durch seine Liebeshingabe am Kreuz die Siinden der Welt
siihnen konnte, so vermag auch nur er allen das wahre Leben zu
bringen und sie fiir dessen Aufnahme und Verwertung zu befihigen.
AuBer ihm gibt es niemanden, der zwischen Gott und uns wirksam

ad executionem suae potestatis ; III 8, 3c: Membra corporis mystici non sunt

omnia simul, neque quantum ad esse naturae ... neque etiam quantum ad esse
gratiae.

1 Cf. Opusc. 60, 3; III 8, 3c.

2 Opusc. 60, 3: Actu uniuntur sibi per gloriam ... per charitatem ... per

fidem. Cf. III 8, 3c.

3 III D. 19, 1, 2 ad 1 : In illis, qui damnantur, est indispositio ad recipiendum
effectum meriti Christi, unde ex hoc contigit, quod eorum peccata non deleantur,
non ex insufficientia meriti passionis Christi.

III D. 13, 2, 2, 2 ad 5 : Christus satisfecit pro tota humana natura suffi-

cienter ... ex eorum importunitate est, non ex ipsius insufficientia satisfactionis.

41.c.obi.6undad 6: Per Christum omnes resurgemus. Resurrectio ad vitam
naturalem erit omnibus communis.

5 IIT 8, 3 ad 2: Esse Ecclesiam gloriosam non habentem maculam neque
rugam, est ultimus finis, ad quem perducimur per passionem Christi. Unde hoc
erit in statu patriae, non autem in statu viae.

6 IIT 49, 5 ad 4 : Christus sua passione meruit nobis introitum regni caelestis

.. sed per suam ascensionem nos quasi in possesionem regni caelestis introduxit,

7 111 8,4ad’z: ... (Christus) non solum fidelium sed etiam comprehendentium

est caput, utpote plenissime habens gratiam et gloriam.



410 Sacrificium Mediatoris

zu vermitteln imstande wire : « ... idem ipse unus verusque mediator,
per sacrificium pacis reconcilians nos Deo, unum cum illo maneret,
cui offerebat ; unum in se faceret, pro quibus offerebat; unus ipse
esset, qui offerebat, et quod offerebat. »!

Somit ist alles andere Priestertum nur abgeleitet von dem seinen.
Er aber besitzt dessen ganze Fiille, und zwar ohne seinerseits von den
andern zu empfangen. ? Alles, was sonst den Priesternamen im Alten
oder Neuen Bunde trigt, hat nur sein Priestertum abzubilden und
auszuwirken : « Prophetae et sacerdotes veteris testamenti dicti sunt
mediatores inter Deum et homines dispositive et ministraliter, inquantum
scil. praenuntiabant et praefigurabant verum et perfectum Dei et
hominum mediatorem. » * Ebenda werden auch die neutestamentlichen
Priester in ihrer Stellung zum wahren Hohenpriester gekennzeichnet :
« Sacerdotes novi testamenti possunt dici mediatores Dei et hominum,
inquantum sunt ministri veri mediatoris, vice ipsius salutaria sacra-
menta hominibus exhibentes.» * Somit gehdéren zum MeBopfer zwei
Sakramente : Ordo und Eucharistie. Da Christus in der Kirche sein
Mittleramt weiterfiihrt, wird der Priester auch minister Ecclesiae. 3

Auch die Gliubigen nehmen am Priestertum Anteil. ¢

1 III 22, 3 ad 1.

III 26, 1c: Solus Christus est perfectus Dei et hominum mediator. ..
Nihil tamen prohibet, aliquos alios secundum quid dici mediatores inter Deum
et homines; prout scil. cooperantur ad unionem cum Deo dispositive wvel
ministraliter.

2 IIT 50, 4 ad 3 : Christus, qui est totius sacerdotii origo.

IIT 63, 6¢: In quo ... est ... tota sacerdotii plenitudo.

IIT 22, 6 obi. 1; 4c: Christus est fons totius sacerdotii tamquam princi-
palis sacerdos.

IV D. 4, 1, 3, 5 ad 1 : Ipse fuit sacerdos, quasi sacerdotium instituens, et
ideo eius non est habere characterem (ordinis), sed illius, qui aliunde sacerdotium
recipit, ut per characterem principali sacerdoti configuretur.

3 III 26, 1 ad 1. '

IIT 22, 1 ad 2: Sacerdotium veteris legis erat figura sacerdotii Christi.

4 TIT 26, 1 ad 1. In Hebr. 7, 7, lect. 2: Sacerdos tantum est minister,
unde non agit nisi in virtute Christi. ... Et ideo non nocet sive bonus sive
malus {fuerit, quia Christus est, qui in ipso benedicit.

III 82, 2 ad 2 : Sacerdos non consecrat, nisi in persona Christi, multi autem
sunt unum in Christo. Cf. 5 ad 3; 7 ad 3.

IV D. 13, 1, 3, 2¢: (Sacerdos) repraesentat Christum.

5 C. G. 4, 73: Si tamen unus solus presbyter adsit, intelligitur hoc sacra-
mentum perficere in virtute totius Ecclesiae, cuius minister existit et cuius
personam gerit. Cf. IV D. 19, 1, 2, 2 ad 4.

8 TII 63, 3c: Totus ritus christianae religionis derivatur a sacerdotio Christi.
Et ideo manifestum est, quod character sacramentalis specialiter est character



Sacrificium Mediatoris 411

Beziiglich der Mittlerschaft der Heiligen und Emngel sagt der
hl. Thomas : « Aliquis sanctorum non potest esse mediator coniungens
totam humanam naturam Deo, quamvis unam specialem personam
Deo possit coniungere, non quidem merendo ei gratiam ex condigno,
sicut Christus fecit, sed ex congruo tantum inducendo ad bonum.»!
« Christus maior angelis ... secundum humanitatem, inquantum habuit
plenitudinem gratiae et gloriae. Unde etiam excellentiori modo hierar-
chicam seu sacerdotalem potestatem prae angelis habuit, ita etiam
quod ipsi angeli fuerunt ministri sacerdotii eius. » 2

Ob seines ewigen Priestertums bedarf er auch keines Nachfolgers. 3
Seine alle andern Priester iiberragende Stellung beruht auf dem Ver-
haltnis seiner Menschheit zu Gott. * Diese Mittlerstellung ist darum
auch besonders wirksam. ®

/) Mittlertitigkeit des Auferstandenen.

Als der wahre Mittler aller Zeiten hat nun der Auferstandene
seine Kreuzesfrucht allen wvermittels seines verklirten Leibes zuganglich
zu machen. Dies kann erfolgen durch das Awuswirken der Krifte des-
selben oder durch seine unmittelbare Hz'ngoibe im Dienste des Heiles.
Bei den beiden inkorporierenden Sakramenten tritt dieser Unterschied
klar heraus : « Baptismus est sacramentum mortis et passionis Christi,
prout homo regeneratur in Christo virtute passionis eius, sed Eucharistia
est sacramentum passionis Christi, prout homo perficitur in unione ad

Christi, cuius sacerdotio configurantur fideles secundum sacramentales characteres,
qui nihil aliud sunt quam quaedam participationes sacerdotii Christi ab ipso
Christo derivatae. Cf.l.c.5¢c;6ad 1;82, rad 2; IV D. 13, 1,1, 1 ad 1.

1 III D. 19, 5, 3 ad 3.

2 III 22, 1 ad 1.

3 III D. 22, 1, 1 ad 4: Christus dicitur sacerdos in aeternum, quia eius
sacerdotio aliud sacerdotium non succedit,

In Hebr. 5, 6, lect. 1: Sacerdotium Christi est aeternum, quia est de
veritate, quae est aeterna.

4 111 64, 3c: Quia (Christus) est instrumentum coniunctum divinitatis in
persona, habet quamdam principalitatem et causalitatem respectu instrumentorum
extvinsecorum, qui sunt ministri Ecclesiae.

5 De Verit. 27, 3 ad 6 : Ideo Christus secundum humanam naturam prae aliis
ministris caput Ecclesiae dicitur, quia prae ceteris aliis ministerium habuit, in-
quantum per fidem ipsius sanctificamur, et per invocationem nominis eius sacra-
mentis imbuimur, et virtute passionis eius tota humana natura a peccato primi
parentis purgatur, et multa alia huiusmodi sunt, quae Christo singulariter
conveniunt,

Divus Thomas. ' 28



412 Sacrificium Mediatoris

Christum passum.»' Mit der Taufe stehen diesbeziiglich die noch
iibrigen Sakramente auf einer Linie. > Zur Vollstindigkeit der sakra-
mentalen Gnadenordnung verlangt der Aquinate, dall bei einem dieser
Heilsmittel die Erstursache selbst tétig sei, wenn sie bei den andern
nur durch ihre Kraft wirke.

o) Auswirken der Krifte des Auferstehungsleibes. Im ersten Fall,
wo wir nur die Kraft der verklirten heiligsten Menschheit erfahren,
ist mit diesem Ausdruck — dem Zusammenhange nach — nicht an
das iibernatiirliche Leben, das uns aus der gratia capitis zuflieft, zu
denken. Diese ist ja an den innern influxus gebunden, wihrend die
besondere Sakramentsgnade an das dullere Zeichen und dessen Wirk-
samkeit gekniipft ist. * Selbstverstdndlich stehen die beiden Gnaden in
engem Zusammenhang. Jedes Empfangen einer Sakramentsgnade
steigert nach irgend einer Beziehung unsere Aufnahmefihigkeit fiir das
iibernatiirliche Leben. Je stirker dieses anderseits ist, um so grifer
wird die Heilwirkung von aullen sein. Auf diesem ersten Wege —
Wirkung durch die Kraft des Fronleichnams — tritt der Hohepriester
an die einzelnen Individuen heran, um sie in sein Heilsgeschlecht ein-
zugliedern oder sie an ihre besondere Stelle einzuordnen. Durch Mit-
teilen seiner Verdienste entreilt er uns der Siinde, gibt uns die Grund-
lagen des neuen Lebens und der besondern Standeszuriistung. Hier
kommen alle Sakramente in Frage mit Ausnahme der Eucharistie.
Dieses priesterliche Wirken verlangt vom Heiland aber nicht die Setzung

1 111 73, 3 ad 3.

C. G. 4, 61: Aliter generans generato coniungitur et aliter nutrimentum
nutrito in corporalibus rebus. Generans enim non oportet secundum substantiam
generato coniungi, sed solum secundum similitudinem et virtutem ; sed alimentum
oportet nutrito secundum substantiam coniungi. Unde ut corporalibus signis
spirituales effectus respondeant, mysterium Verbi incarnati aliter nobis coniungitur
in baptismo, qui est spiritualis regeneratio, atque aliter in hoc Eucharistiae sacra-
mento, quod est spirituale alimentum. In baptismo enim continetur Verbum
incarnatum solum secundum wviriutem, sed in Eucharistiae sacramento confitemur
ipsum secundum substantiam contineri. ;

21V D. 8, 1, 3, 1c: Quia invenimus diversas actiones sacramentales diversis
sacramentis distributas, quae in virtute Verbi incarnati agunt, oportet ad perfectam
actionem huius generis esse aliquam. sacramentalem actionem, quae ipsimet
principali agenti attribuatur, quod est Verbum incarnatum ; et ideo oportuit
esse sacramentum Eucharistiae, quod ipsum Verbum incarnatum contineret,
ceteris sacramentis tamen in virtute ipsius agentibus.

3 III 62, 6¢: Virtus passionis Christi copulatur nobis per fidem et sacra-
menta ... continuatio autem, quae est per sacramenta, fit per usum exteriorum
rerum,



Sacrificium Mediatoris 413

des grundlegenden mediatorischen Aktes. Fordert es doch nicht, daf3
er seine Person selbst hergibt, noch dall es im unmittelbaren Dienst
an der Gesamtheit der zu Erlésenden geschieht. Natiirlich ist auch
dieses Mittlerwirken nicht ohne einen Mittlerakt im héchsten Sinn zu
denken, Es geht auf das blutige Opfer auf Calvaria zuriick und stellt
ein Auswirken der Friichte desselben dar und gehort mithin zur con-
summatio sacrificii crucis.

B) Mittlerische Hingabe des verklirten Leibes. Mit der Neubelebung
der Erlosten hat der Mittler seine Aufgabe noch nicht zu Ende gefiihrt.
Die sancta societas wird erst dann vollkommen werden, wenn das
neue Leben sich entfalten und entwickeln kann und so unwider-
ruflicher und dauernder Besitz wird. Die Entfaltung setzt die dauernde
Erhaltung des Lebens voraus. Von zwei Faktoren ist unser Bestehen
abhiingig : von der Lebensform, dem innern Prinzip, und von der Lebens-
fahigkeit des zu formenden Elementes.

Wihrend unsere Seele unverginglich ist, verbraucht sich der Leib
und unterliegt einer fortwihrenden Auflosung. Um dieser entgegen-
zuarbeiten bedarf der Mensch des steten Neuaufbaues seines Organis-
mus durch die Nahrung.?!

Von allen den Hilfsmitteln und -kriften, die ihm der Kosmos
bietet, mull er die Nahrung sich substantiell einen, da er an Stelle
der verbrauchten neue organische Stoffe einsetzen muB. > Der Um-
formungsvorgang der aufgenommenen Nahrung in Korpersubstanz
geschieht in der Kraft des belebten Organismus. 3

Alles iibernatiirliche Leben ist nur in Verbindung mit Christus.
Seine heiligste Menschheit ist ja das Organ des gottlichen Gnaden-
wirkens. Kraft der gratia capitis stromt von ihm aller Kreatur, die
dafiir fahig ist, das Leben der Gnade zu. Wie wir oben sahen, wird uns
durch die heiligste Menschheit, und zwar kraft ihrer Auferstehungs-
glorie auch die Fihigkeit, das iibernatiirliche Leben zu empfangen
und zu verwerten, zuteil. Im Gegensatz zum innern Lebenseinstrom

1 1IT 73, 1 ad 1 : Alia est perfectio, quam homo consequitur ex adiunctione
alicuius extrinseci hominem conservantis, puta ex adiunctione cibi, vel indumenti,
vel alicuius huiuscemodi. Cf. C. G. 4, OI.

2 C. G. 4, 61: Alimentum oportet nutrito secundum substantiam coniungi.

IV D. 8, 1, 3, 1c : Solus cibus est, qui agit per coniunctionem sui ad cibatum,
quia nutriens et nutritum fit unum.

3 In Joan. 6, 51, lect. 6 : Panis corporalis ... vivificat alteratus et conversus
in nutrimentum virtute viventis,



414 Sacrificium Mediatoris

geschieht dies durch ein Heranbringen des verklirten Herrnleibes von
aullen im sakramentalen Leben der Kirche. Der Heiland begniigt sich
aber nicht, die Kraft seiner Glorie auf uns ausstrahlen zu lassen,
sondern gibt uns — wie die Eucharistie zeigt — sich selbst zur Speise.

Wie unser Leib durch die irdische Speise in sich reorganisiert und
wiederum als erneutes Glied im Universum verfestigt wird, so soll
unsere Natur durch die geistige Speise des Fronleichnams iibernatiirlich
wiederhergestellt und dem Gnadenkosmos, also Christus und seinem
mystischen Leib, enger verbunden werden. ! Durch diese Selbsthingabe
in der Eucharistie erfiillt demnach der Herr einen wesentlichen Teil
seiner Mittleraufgabe, da er uns in sich fiir die Ubernatur lebensfihig
erhalt.

Wie zur Erhaltung, gibt Christus auch zur Ewntfaltung und
Befestigung unseres Gnadenlebens seinen heiligsten Leib hin.

Lernen wir wiederum vom irdischen Leben. Der Mensch darf seine
Krifte nicht nur empfangen und erneuern wollen, er muf} sie vor allem
auch betdtigen. Leben kennt kein Stillestehen. Krifte, die brach-
liegen, verkiimmern. Ubt man sie dagegen, so werden sie durch-
gebildet und so recht erst unser personlicher Besitz. Als heilsame
Notigung, unsere Anlagen und Fihigkeiten auszubilden, gab Gott dem
Menschen die Sorge um das tidgliche Brot neben dem Auftrag, die
Welt sich untertan zu machen. So ist der Mensch gezwungen, mit
der AuBlenwelt in Fiihlung zu treten und aus ihr seinem eigenen
Ungeniigen Abhilfe zu schaffen. Im Kampf um Schutz und Unterhalt
seines Lebens sieht er sich an die Seite seiner Mitmenschen gedringt.
Er wird zur Gemeinschaft genétigt, da nur dem vereinten Streben
das Ziel erreichbar ist. Er lernt auf den andern Riicksicht zu nehmen,
sich thm anzupassen, mit ihm gemeinsam zu arbeiten, um seinen Lebens-
bedarf der Natur abzuringen und sicherzustellen. Dieser Zwang zur
Arbeit und zur Gemeinschaft entreilt ihn térichter Isolierung und
Tatenlosigkeit und fiihrt ihn, wie die Gesamtheit, zu allseitiger und
harmonischer Entwicklung.

In der iibernatiirlichen Lebenssphire gilt das gleiche Gesetz. Es
geniigt nicht, sich zu nihren aus der Fiille der heiligsten Menschheit.
Es liegt uns die weitere Pflicht ob, das erneute Leben zum Ausbau

1 IV D. 8, 1, 3, 1c: Convenienter sacramentum in quo ipsum Verbum incar-
natum nobis coniungendum continetur, proponitur nobis in figura cibi, non quidem
convertendi in nos per suam coniunctionem ad nos, sed potius sua coniunctione
nos in ipsum convertens.



Sacrificium Mediatoris 415

dieses Bereiches, des Corpus mysticum, zu verwerten. So sollen wir
selbst wachsen in Gnade und Tugenden und fiir die ewige Gemeinschaft
mit Gott reifen. Gott berief uns zur Anteilnahme am Leben wie auch
an der Sendung des Menschgewordenen. Christus teilt sein Amt mit
uns. Er macht uns alle zu Priestern. Und das gilt nicht nur von den
Weihepriestern, sondern von allen Getauften. Regale sacerdotium nennt
diese darum St. Petrus ! und kennzeichnet damit ein Priestertum, das
mit der mittlerischen Sendung die Macht zu deren Durchfithrung
verbindet.

Die Hochstleistung des Priesters ist das Gott mit der Welt
versohnende Opfer. Da gerade dieses letzte Hingabe von uns verlangt
und darum zu unserer Vervollkommnung besonders beitragen kann, hat
der verkliarte Herr es uns nicht vorenthalten. Es konnte in der Vollzeit
der Gnade aber nicht in einem symbolischen Ritus bestehen, der nur
hinweist auf das Opfer Christi selbst, sondern in diesem selbst. Darum
hat der Herr die Eucharistie eingesetzt : « Per modum ipsius actionis
pertinet ad cultum divinum Eucharistia, in qua principaliter divinus
cultus consistit, inquantum est Ecclesiae sacrificium.»? In diesem
immerwihrenden Opfer vollzieht er seine uns dem Himmel verbindende
Tatigkeit durch steten Einsatz seines verklirten Leibes. Fiir diesen
Priesterdienst geniigt also nicht das Ausstrahlen seiner Auferstehungs-
herrlichkeit auf die zu Heiligenden. Die Opfergabe mul} eine res sein.
Sie kann nicht in der Kraft (virtus), sondern nur in dem hochheiligen
Fronleichnam selbst bestehen. Wie der Hohepriester hier seinen héchsten
Dienst vollzieht, sind auch wir berufen, aktiv — per modum actionis
— daran teilzunehmen. Da es keinen Kultakt gibt, der uns so tief
und allseitig in Anspruch nimmt als das grofle Gemeinschaftswerk der
Versohnung Gottes und der Wiederherstellung der heiligen Gemeinschaft
mit ihm, so steht gerade die eucharistische Opferfeier im Mittelpunkt
unseres religiésen Lebens. Es ist das uns von Gott gegebene Haupt-
mittel, durch das wir vor allem in der Gnade befestigt und vollendet
und dem Urheber aller Heiligkeit unloslich verbunden werden. Dies
gilt vom einzelnen als wie von der ganzen Christenheit. Die Kirche
ist es ja, mit der wir allein dieses Wunderwerk zustande bringen. Die
Erneuerung und allmihliche Vollendung des mystischen Leibes, in dem
fiir den einzelnen die Moglichkeit der Gottverbundenheit gegeben ist,
ist Aufgabe des Opfersakramentes.

1 1, Petr. 2, o.
2 111 63, 6¢.



Sacrificium Mediatoris

416

Dieses riickhaltlose Aufgehen in der kirchlichen Gemeinschaft,
dieses Sich-angleichen an Glieder und Haupt ist aber nicht als ein-
malige Leistung zu betrachten. Die Erhaltung der Lebensfihigkeit des
mystischen Leibes verlangt vielmehr die stindige Feier der Eucharistie.
Somit sind auch die Glieder gebunden, stetig an dieser Erneuerung
mitzuwirken — also eucharistisch zu leben. Immer wieder miissen sie
ihre vollstindige Hingabe an Christus und die Christen betitigen. Dies
konnen sie aber nur dann im rechten Geist tun, wenn sie auch ihr
ganzes biirgerliches Leben zum Leib-Christi-Leben erheben, d. h. auch
auBerhalb des Gottesdienstes sich als Glieder dieser geheimnisvollen
Gemeinschaft fithren und so ihr sittliches Streben religiés erheben.

Durch die sakramentale Hingabe seiner opferverklirten Menschheit
vollendet also unser Mittler im Laufe der Zeiten sein Heilswerk. Da
er sich uns zur Speise gibt, eint er uns mit sich und erhidlt unsere
iibernatiirliche Lebensfihigkeit. Da er unsere Opfergabe wird, gibt er
uns Gelegenheit, am groen Werk seiner hohenpriesterlichen Liebe
teilzunehmen, dadurch in der Gnade zu wachsen und zu reifen und unsere
Auferstehung und unser ewiges Leben mit ihm vorzubereiten.

Eine kleine Ubersicht moge die Stellung des Erlosers veran-
schaulichen. '

Ss. corpus Christi
ist durch

Inkarnation Passion

Organ des gottlichen Lebens in der
Welt — gratia capitis.

Organ zur Wiederverleihung der
Fahigkeit, an das Siindenfleisch, auf
das Gnadenleben zu reagieren -—
gloria resurrectionis : In ihr

erfolgt die Inkorporation durch :

Taufe.

Eingliedern in seinen Lebenskreis.
Nicht unmittelbarer Kontakt mit
der heiligsten Menschheit — nur
Eintreten in ihren Wirkungskreis
(virtus). Fiihlung mit ihr vermittels
der Kirche.

Die andern Sakramente erfiillen
Sonderaufgaben auch kraft der Herr-
lichkeit des Auferstandenen.

Eucharistie.

Nihren aus der Glorie. Erneuern
und Foérdern durch stetes Binden
bzw. Vereinthalten mit der Wurzel

allen Lebens. So Bewahren und
Vollenden. «Dbleibt in mir — hat
das Leben — auferwecken » (Joan.
cap. 6).

Nicht nur durch Ausniitzen der
Krifte des verklirten Leibes, son-
derndurch Hergeben desselben selbst.



Sacrificium Mediatoris 417

g) Die eucharistischen Gnadenwirkungen

erweisen Christus als wahre Opfergabe.

Ist das Sich-einsetzen des Herrn in der Eucharistie wirklich eine
mittlerische Opferhingabe, so mul} es auch wahre Opferfriichte zeitigen.
Die Wiederherstellung der gnadenvollen Gemeinschaft mul3 seine
segensvolle Folge sein. Die einzelnen Stufen in deren Verwirklichung :
Befreiung von der Stinde, Erfiilllung mit Gnade und restlose Ver-
einigung in der Liebe — werden an Christus, der unsere Opfergabe
ist, gewissermallen hervortreten. Christus, inquantum fuit homo, non
solum fuit sacerdos, sed hostia perfecta, simul existens hostia pro
peccato et hostia pacifica et holocaustum.! Im Alten Bund wurden
die Glaubigen nur durch die Kraft der heiligsten Menschheit geheiligt,
uns steht sie dagegen wirklich beim Opfer zur Verfiigung.

Christus ist in der Eucharistie eine wahre hostia pro peccato. Die
MeBfeier versohnt Gott wohl aus dem gleichen Grunde wie das Kreuz-
opfer. Das Verdienst lag dort in der Liebe des Heilandes zum Vater,
in seinem Opfergehorsam. Durch diesen innern Akt, da sich der Herr
fir die siindenbeladene Welt hingab, tilgte er alle Schuld. Zur Uber-
windung des reatus poenae leistete er die erforderliche Genugtuung
(satisfactio) fiir das ganze Geschlecht und erwarb so die Moglichkeit,
das peccatum originale im Sinn der Unempfinglichkeit fiir den Gnaden-
einflul auszumerzen. Bei der heiligen Wandlung haben wir dieselbe
Liebe Christi. Wiederum gibt er Leib und Blut her fiir die ganze
Welt. Lag beim Kreuz in diesem Opfergehorsam das propitiatorische
Moment, so wird es auch bei der heiligen Messe hier zu finden sein.
Zwar ist der Heiland nicht mehr in statu viatoris, in dem allein
Verdienste uns mdoglich sind, aber trotzdem kénnen wir auch in diesem
mittlerischen Eintreten des Herrn fiir uns unendlich wertvolle Verdienste
seinerseits annehmen, da er sich bereits in statu viatoris — bei der
Coena — fiir diesen immerwihrenden Mittlerdienst zur Verfiigung
stellte. Kraft der gottlichen Allwissenheit sah er alle heiligen Wand-
lungen voraus. Und fiir alle bestimmte er sich selbst als Opfergabe.
So begleitet sein Erdenverdienst sein eucharistisches Mittlerwerk. Die
heilige Messe ist also ein wahres sacrificium propitiatorium. Aber auch
von satisfaktorischer Bedeutung ist sie, wie S. Thomas lehrt (cf. p. 300) :
« ... remissionem totius poenae ... quantum ad quantitatem oblati,

1 Opusc. 6o, 18.



418 Sacrificium Mediatoris

sicut hoc sacrificium.! ... destructio mortis ... reparatio vitae ...
est effectus huius sacramenti. » 2 Es kann sich aber hier nicht um ein
neues Leisten der Genugtuung seitens des Herrn handeln, sondern nur
um ihre Zuwendung. Auf Seiten der Gliubigen kénnte man eher von
einer gewissen Satisfaktionsleistung beim MeBopfer sprechen. Liegt
doch in seiner Mitfeier die Anerkennung des Kreuzes, dessen Gedéichtnis
die Eucharistie ist. Zwar erleidet der Gldaubige hier keine Strafe, aber
in der Mitfeier liegt doch ein Eingestindnis der Schuld und des eigenen
Unvermdégens, entsprechende Siihne zu leisten. Darum eilt man zu
dem, der fiir alle stellvertretend gestorben ist. Mit dem heiligsten
Leib, der unsere Siinden abgebiilt, mul3 man sich in mystischer Weise
verbinden. Zudem ist die Messe der Wiederaufbau der gottgeeinten
Welt, die durch die Siinde zerstért war. Mitwirken dabei — und das
ist das Mitfeiern der Messe — hat auch satisfaktorischen Wert.

Der eucharistische Christus iiberwindet also wirklich das Hindernis
der Gnadengemeinschaft. Seine Liebe verschnt den Vater, sein heiliger
Opferleib heilt unsere Natur von den Schdden der Siinde. Aus diesen
Wirkungen erkennen wir, dafl seine Hingabe in diesem Sakrament ein
wirkliches Opfer pro peccato ist.

Fernerhin verlangt die Vereinigung mit Gott die Erhebung des
Geschopfes in der Gnade. Diese Aufgabe liegt der hostia pacifica ob.
Pax bedeutet nicht nur, dafl das Leben unangefochten ist, sondern auch
daf} es seine Giiter entwickeln und sich ihrer erfreuen kann. Christus
bringt nun in jeder Melfeier der Welt die Fiille der Gnaden. Gerade
m ihrem Charakter als Speiseopfer erweist sie sich als wahres Fried-
opfer. Im eucharistischen Fronleichnam wird uns Gottes Friede geboten,
zunichst in dem Sinne, dal wir gegen die Zerstérung unseres Lebens
gefeit werden. Erhalten wir doch das Brot der Unsterblichkeit. 3
Mit dem Fortschritt dieser Wirkung werden wir dem Einflul der gratia
capitis immer mehr erschlossen und empfangen so den Gottesgeist der
Liebe selbst, « qui est ultima perfectio et principalis totius corporis
mystici, quasi anima in corpore naturali4, qui idem numero est in
capite et in membris, et aliquo modo a capite in membra descendit, non
divisus sed unus». 5 Durch die Glorie des Auferstehungsleibes erfolgt

1 111 79, 5 ad 2.

2 In Joan. 6, 52, lect. 6. :

3 IV D. 2, 1, 2 ad 1 : Eucharistia ... quantum est de se, valet contra omnes
spirituales defectus.

¢ III D. 13, 2, 2, 2c,

51, c.1ad 2,



Sa.criﬁcium Mediatoris 419

also die Befriedung des Menschen in der Erhéhung seines Wesens in
der Gnade und der AufschlieBung gegeniiber dem gottlichen Leben. Sie
filhrt ob seiner Gemeinschafts-Veranlagung auch den Zusammenschluf3
der Einzelmenschen zur Gemeinschaft herbei. So werden die euchari-
stischen Elemente zu : Ecclesiae tuae ... unitatis et pacis dona. !

Aus der Fiille derartiger AuBerungen des Aquinaten seien nur
einige angefiihrt. Die ganze Kirche wird erfafit. 2 Da Christus seine
Glieder in sich eint, belebt er seinen ganzen mystischen Leib erneut. 3
Der Kontakt der Glieder untereinander wird wirksam : « Eucharistia
est signum ecclesiasticae unionis, et ideo ex ipso opere operato eius
efficacia in alterum transire potest, quod non contingit de aliis sacra-
mentis. » # Das gilt aber nur von der Eucharistie, sofern sie sacrificium
ist, nicht von der heiligen Kommunion. ® Dieses opus operatum geht
jedoch nicht auf die Heiligen des Himmels, selbst wenn in der Liturgie
von der Vermehrung ihrer Glorie gesprochen wird. ¢ Diese Einigung,
sowie der geistige Giiteraustausch ist Beweis dafiir, wie wir durch
die Eucharistie dem Wirken des Gottesgeistes erschlossen werden. ?
Sie ist das ordentliche Heilsmittel, um uns in den segensvollen
Banden der Kirche zu halten. 8 Als Sakrament der Liebe vermag sie

1 Opusc. 57. Sekret.
2 In Joan, 6, 32, lect. 6: In immolatione huius sacramenti est universalis

effectus, quia ... effectum consequitur ... Ecclesia tota, tam vivorum, quam
mor tuorum.
IIT 67, 2c: ... sacramentum ecclesiasticae unitatis.

IV D. 8, 1, 1, 3¢ : Congregari in unum huic sacramento attribuitur.

IIT 82, 2 ad 3 : Eucharistia est sacramentum unitatis ecclesiasticae, quae
attenditur secundum hoc, quod multi sunt unum in Christo.

IV D. 2, 1, 2¢: Eucharistia, quae membra capiti coniungit.

3 IIT 79, 5¢: ... est institutum ... ad spiritualiter nutriendum per unionem
ad Christum et ad membra eius.

¢ IV D. 45, 2, 3, I ad 3.

5 In Joan. 6, 52, lect. 6: ... ex intentione operantis et percipientis possit
communicari omnibus, ad quos dirigit suam intentionem.

6 IV D. 12, 2, 1, 2 ad 1 : Sicut Innocentius solvit, ubicumque talis loquendi
modus invenitur, ita debet intelligi, ut ad hoc prosit, ut a fidelibus magis ac magis
glorificetur in terris.

7 III 82, 6 ad 3: Per virtutem Spiritus sancti, qui per unitatem charitatis
communicat invicem bona membrorum Christi, fit quod bonum privatum, quod
est in missa sacerdotis boni, est fructuosum aliis. Cf. in Joan. 6, 54, lect. 7.

8 In Joan. 6, 54, lect. 7 : Qui non sic manducat, est extra Ecclesiam, et per
consequens extra charitatem.

1. c. 6, 55, lect. 7: ... similiter per comparationem ad corpus mysticum
de necessitate habebit vitam aeternam, si perseverat: nam unitas Ecclesiae fit
per Spiritum sanctum.



420 Sacrificium Mediatoris

allein uns untereinander und Gott zu einen und so zu vervoll-
kommnen. ! Im eucharistischen Christus tritt uns eben die Fiille allen
Heiles und ILebens entgegen.?® Der Herr teilt uns hier nicht nur
die Anlagen (habitus) des neuen Lebens mit, sondern dieses selbst, da
die besondere Wirkung gerade dieses Sakramentes die aktuelle Liebe
ist. * Naturgemdll werden die Sonderveranlagungen zugleich vollendet. *
Die Eucharistie ist somit das alle andern kronende Heilsmittel : « Finis
et consummatio omnium sacramentorum.» 3 Was in der Taufe begonnen,
soll in ihr vollendet werden.® Auch den Leib des Christen zieht sie
in den Bereich ihrer wunderbaren Wirksamkeit. ? So fithrt die Eucha-
ristie zum letzten Ziel, zum vollen Frieden. ® Mit der fortschreitenden

1 IV D. 8, 2, 2, 3 ad 5: Eucharistia dicitur sacramentum charitatis Christi
expressivum et nostrae factivuam.

IIT 82, 3 ad 3: ... hoc sacramentum, quo perficitur homo secundum se
per comparationem ad Christum. Cf. 79, 1c.

IV D. 8, 1, 3, 1c: ... sua coniunctione nos in ipsum convertens.

IV D. 12, 2, 2, 1c: Virtute huius sacramenti fit quaedam transformatio
hominis ad Christum per amorem — et hoc est proprius eius effectus. '

IIT 79, 1 ad 1 : Per hoc sacramentum augetur gratia et perficitur spiritualis
vita ad hoc, quod homo in seipso perfectus existat per coniunctionem ad Deum.

2 IV D. 8,1, 1, 1ad 1: Fons christianae vitae est Christus, et ideo hoc modo
Eucharistia perficit, Christo coniungens.

3 IV D. 12, 2, 2, 1 ad 2 : Excitatur fervor actualis devotionis.

IIT 79, 1 ad 2 : ... anima spiritualiter delectatur et quodammodo inebriatur
dulcedine bonitatis divinae.

1. c. : Non solum habitus gratiae et virtutis confertur, sed etiam excitatur
in actum (charitas urget nos).

4 IVD. 7 3,1,2ad 2: ... perficit unumquemque in suo statu.

5 III 63, oc.

IV D. 2, 1, 2¢: Ultimus terminus nostrae sanctificationis.

IV D. 8, 1, 1, 1 ad 1: Perfectio omnium perfectionum.

IV D. 8, 1, 2, 2 ad 4 : Omnium sacramentorum effectus huic sacramento
possunt adscribi, inquantum perfectio est omnis sacramenti, habens quasi in
capitulo et summa omnia, quae alia sacramenta continent singillatim.

6 TII 73, 3c: Baptismus est principium spiritualis vitae et ianua sacra-
mentorum, Eucharistia vero est quasi consummatio spiritualis vitae et omnium
sacramentorum finis.

7 III D. 13, 2, 2, 3 ad 1 : Corpora nostra aliquo modo habent continuationem
cum corpore Christi, non quidem secundum quantitatem aut secundum per-
fectionem naturalem, sed inquantum Spiritus Sanctus habitat in nobis, qui
plenissime fuit in Christo.

In Joan. 6, 54, lect. 7 : ... et mortalia corpora nostra propter inhabitantem
Spiritum eius in nobis ... resuscitabit ad gloriam.

8 IV D. 8, 1, 1, 3¢: Quantum ad ultimum finem consequendum maximam
efficaciam habet.

Ad Hebr. 3, 6, lect. 1 : Hostia eius habet virtutem introducendi in vitam
aeternam.



Sacrificium Mediatoris 421

Heilung unserer Natur im reinsten Fleische des Auferstandenen nimmt
eben der innere EinfluB des Hauptes, der fiir das Neue Testament
verheilen war, zu, bis er im Reich der Ewigkeit ohne jede Behinderung
sich auswirken kann. !

Aus allen diesen Wirkungen folgt, dal3 Christus in der Eucharistie
eine hostia pacifica, also eine wahre Opfergabe ist. Er iiberwindet
nicht nur das trennende Hindernis der heiligen Gemeinschaft in seinem
verklirten Fronleichnam. Er schlieBt in ihm auch die Menschheit zum
lebensfahigen Organismus des mystischen Leibes zusammen, um ihr so
die Gemeinschaft mit ithrem Schépfer und Ziel zu erméglichen.

Als holocaustum kront der Herr in der Eucharistie seine Mittler-
hingabe in der Kirche. Will er doch nicht nur entsithnen und neu
beleben, sondern vor allem dem Vater seine Liebe und seinen Gehorsam
erzeigen. Er dient ihm in seiner Auferstehungsglorie genau mit dem-
selben verzehrenden Eifer wie in seinem sterblichen Leibe am Kreuz.
Des Vaters Werk gilt es wieder herzustellen. Der einzige Weg ist seine
mittlerische Hingabe. Darum liBt er es daran im eucharistischen
Priesterdienst nicht fehlen, bis er wiederkommt. In dieser selbstlosen
Liebe ist er uns stets Vorbild. Der Glaube sieht es und begreift, dal3
es mit der moralischen Nachfolge, mit der Erfiilllung der Gebote, nicht
genug ist. Der ganze Mensch muf} sich vielmehr im Dienste Gottes
aufbrauchen. Dazu gibt uns der Herr im MeBopfer Gelegenheit. Hier
wird mehr verlangt als Willenseinheit mit Gott. Hier wird die Hingabe
des ganzen menschlichen Wesens und Lebens an den mystischen Leib
gefordert und durchgefiihrt, um die heilige Gemeinschaft mit Gott durch
Christus zu bewerkstelligen. Eine geheimnisvolle Verbindung der
Naturen gilt es in dieser « Ehe » des Allheiligen mit seinem Bundes-
volke zu erreichen. Die Eucharistie ist also das Ganzopfer des Christus
totus. Haupt und Glieder symbolisieren nicht nur, sondern vollziehen
ihre riickhaltlose Einigung mit dem summum bonum.

Der Heiland erfiillt demgemdl3 in der Eucharistie alles, was eine
Opfergabe zu leisten hat. Er schafft die Verbindung mit Gott und somit

T III 78, 3 ad 3: Interna inspiratio ex huius sanguinis virtute procedit,
secundum quod passione Christi iustificamur, i
IV D. 2, 1, 2 ad 1: Eucharistia ordinatur ad u/timum effectum passionis
Christi, quasi completissime ab ea efficaciam habens.
IV D. 4, 2, 2, 5 ad 2 : Per Eucharistiam est perfecta influentia a capite in
membro, et quantum ad hanc perfectionem incorporatio est effectus Eucharistiae.
Cf. I1I 83, 4c.



422 Sacrificium Mediatoris

das Heil. ' Er ist hier ja die vollendete, die von Gott bereits ange-
nommene Opfergabe mit all den Verdiensten.® Christus hat also zur
Fiille der Gnaden, die er durch die Inkarnation besitzt, noch die
Heilkraft fiir alle Welt hinzugewonnen. Er ist dementsprechend der
Quell aller Gnaden.?® Somit ist er die einzige wahre Opfergabe fiir
unser Heil. 4

Nach diesen Ausfithrungen kommen wir zum Abschlull der
Gedankenreihe iiber das sacrificium interius des Heilandes. Im Himmel
gibt es nichts mehr zu verséhnen und nichts Getrenntes zu verbinden
— und somit kein eigentliches Priesteramt. Was gehoért nun zum
sacrificium interius des Herrn ? Zunidchst also das Verurteilen aller
Stinde, sodann der Wille zur Wiederherstellung der heiligen Gemein-
schaft, alles zu tun, was in seinen Kriften liegt. Bejahen mull er dem-
gemidll zuerst seine mediatorische Stellung als Gottmensch — honor
creatoris. Ferner hat er das Mittleramt zu iibernehmen, hat sich mit
dem siindigen Geschlecht solidarisch zu erkliren, und an sich die
Entsiindigung, sowie in sich die Vereinigung zu vollziehen. Die Uber-
nahme des blutigen Sithnopfers sowie des eucharistischen Opferdienstes
enthilt sein Eingehen auf die Fithrung des Vaters — honor gubernatoris.
Da er den Vater fiir sich und fiir uns (in der Vereinigung mit ihm als
unserm Haupt) als Ziel der ganzen Schopfung anerkennt, zollt er seine
Verehrung dem finis ultimus.

Der Opferbegriff ist um einen wichtigen Gedanken bereichert worden.
Zur Klarheit iiber das angestrebte Ziel (heilige Gemeinschaft) ist die
iiber den Weg hinzugetreten. Die Verséhnung der Gottheit ist maoglich
durch das selbstlose Wirken eines geeigneten und anerkannten Mittlers.

1 III 73, 4 ad 3: Hoc sacramentum dicitur ... hostia, inquantum continet
ipsum Christum, qui est hostia salutaris.
2 In Joan. 6, 35, lect. 4: Corpus sacramentaliter sumptum vivificativum
est : nam per mysteria, quae Christus in carne sua complevit, dat vitam mundo
.. non consuetae vitae, sed illius, quae morte non reseratur.

IIT 62, 5 ad 1: Caro eius et mysteria in ea perpetrata operantur instru-
mentaliter ad animae vitam, ad vitam autem corporis non solum instrumentaliter,
sed etiam per quamdam exemplaritatem.

3 IV D. 8, 1, 1, 3c: Continet ... plenitudinem gratiae in suo fonte.
4 III D. 13, 2, 1¢: Dignissimum actum (Christus) habuit in Ecclesia, scil.
redimere ipsam et aedificare eam in sanguine suo.



Sacrificium Mediatoris 423

B. Die Glaubigen als Opfernde.

Der Opferwille Christi allein reicht nicht aus zum sacrificium.
Zum Mittler muB3 noch die Gemeinde, fiir die vermittelt wird, treten —
und zwar mit dem entsprechenden sacrificium internum.

Das erste, was auch bei uns dazu gehért, ist das Streben aus der
Siinde zum Dienste Gottes, dem Ursprung, Erhalter und Leiter und
Ziel unseres Lebens — also der Wille, die heilige Gemeinschaft mit dem
hochsten Gut wieder zu kniipfen. Eine zweifache Erkenntnis hat er
zur Voraussetzung : « Devotio ex duplici consideratione procedit : princi-
paliter ex consideratione divinae bonitatis, quia ista consideratio
pertinet quasi ad terminum motus voluntatis tradentis se Deo.
Secundario ... ex consideratione propriorum defectuum ; nam haec
consideratio pertinet ad terminum, a quo homo per motum voluntatis
devotae recedit, ut scil. non in se existat, sed Deo se subdat. » 1

Das Erwigen der Gutheit Gottes und seiner Wohltaten fiihrt zu
dem Entschlu}, sich dem Unendlichen ganz zu 6ffnen, aus ihm allein
zu leben. Praktisch wird sich diese Hingabe an die iiberstromende,
wesentliche Gutheit zeigen im Eingehen auf die gottliche Heilsver-
anstaltung. Der Mensch wird sich gliubig und gern vom « Gubernator
rerum » fiihren lassen und sich mit seinem ganzen Sein und Leben
der neu entstehenden Gnadenwelt anschlieBen und einfiigen. So wird
er gewissermallen auch selbst zu einer Opfergabe.

In Christus finden wir alles gottliche Heilswirken zusammengefal3t.
Hingabe an den Heilsgott wird zur Hingabe an Jesus, den Gottmenschen,
den Sendboten des Vaters. Wihrend Christus sein sacrificum internum
setzt in der gehorsamen Ubernahme seines Mittleramtes nach dessen
ganzem Umfang, haben wir zur Wiederherstellung der heiligen Gemein-
schaft mit Gott unser inneres Opfer zu vollziehen durch die bereitwillige
Annahme dieses Mittlers nach seiner Person und Sendung, indem wir
seine Verdienste uns aneignen und nach Moglichkeit an der Vollendung
seiner Aufgabe mitwirken. Unser sacrificium internum fordert also von
uns Verzicht auf jegliches eigenes Heilswirken, das unabhingig von dem
des Mittlers wire. In ihm haben wir den einzigen Weg zum Vater
zu sehen, von ihm uns erlosen zu lassen, seine Verdienste stetig zu
empfangen und auszuwirken. Er ist also das lebensspendende Haupt
und als der einzige Verdiener zu betrachten, als der,' der allen gibt

1 1I-II 82, 4c. Cf. 3c.



424 . Sacrificium Mediatoris

und alles gibt. Uns selbst diirfen wir nur als die Empfangenden ansehen,
als seine Glieder, die mithelfen, seine Lebenskraft in uns und den andern
wirksam werden zu lassen. Als seine Glieder haben wir uns ihm gegen-
iber zu verhalten gemill des Grades unserer Berufung, sei es, dafl wir
erst noch potentiell zu ihm gehéren oder dall im Glauben, in der Liebe
oder in der Glorie die Gliedschaft mehr oder weniger verwirklicht ist. !
Dieser Wille, zu Christus zu gehéren und den uns zukommenden Platz
in seinem Heilsreiche auszufiillen, ist also kennzeichnend fiir unsere
devotio.

Die Moglichkeit unseres Zusammenschlusses (Inkorporation) mit
ihm beruht auf zwei Grundlagen : Quae potentia in duobus fundatur :
primo quidem et principaliter in virtute Christi, quae est sufficiens ad
salutem totius humani generis, secundario in arbitrii libertate. > Der
freie Wille hat sich nun zu betitigen im Eingehen auf die Gnade durch
Glauben und Liebe. * Die Liebe erst gibt wahre Christusverbundenheit. #
Die Todsiinder vermogen den Lebenseinstrom nicht aufzunehmen, nicht
auf ihn zu reagieren. ®* Nur in der fides formata antworten wir auf den
Lebenseinflul3. ¢ Niherhin wird der notwendige Christusglaube bestimmt

1 IIT 8, 3¢ : Membra corporis mystici accipiuntur non solum secundum quod
sunt in actu, sed etiam secundum quod sunt in potentia ... ad actum, et hoc
secundum triplicem gradum, quorum primus est per fidem, secundus per
charitatem viae, tertius per fruitionem patriae.

2 111 8, 3 ad 1.

3 IV D. g, 1, 2, 4c : Christo incorporari, quod per fidem et charitatem contingit.

IIT D. 13, 2, 2, 2c: Homines infideles nos pertinent ad unionem corporis
Ecclesiae, secundum quod est unum simpliciter, et ideo respectu horum Christus
caput non est nisi in potentia, secundum scil. quod sunt unibiles corpori.

4 IV D. 9, 1, 3, 6¢: Per charitatem aliquis Christo incorporatur, sed per
fidem accedens, adhuc longius stat.

IIT D. 13, 2, 2, 2¢: Homines fideles peccatores pertinent quidem aliquo
modo ad unitatem Ecclesiae, inquantum continuantur ei per fidem, quae est
unitas materialis ; non tamen possunt dici membra proprie, nisi sicut membrum
mortuum scil. aequivoce. Cf. IIT 8, 3 ad 2.

5 1. c.: ... nec mali recipiunt spiritualis vitae operationes a Spiritu sancto.

III 8 3 ad 2: Recipiunt tamen tales a Christo quendam actum vitae, qui
est : credere. ,

8 De Verit. 29, 4 ad 12 : ... esse caput vel influere per operationem nostram
in ipsum, inquantum in eum credimus.

1. c. ad 9: ... per operationem nostram in ipsum, secundum quod dicimur
per fidem eius iustificari.

1. ¢. 7 ad 8 : Meritum Christi sufficienter operatur ut quaedam causa uni-
versalis salutis humanae. Sed oportet hanc causam applicari singulis per sacra-
menta et per fidem formatam, quae per dilectionem operatur. Et ideo requiritur



Sacrificium Mediatoris 425

als solcher an den, der kommen soll, oder an den, der sich fiir uns
opfert. Tm ersten Ausdruck tritt seine Verheilung und Sendung hervor :
er ist der Gottesbote — im zweiten liegt das Bekenntnis seiner Mittler-
tatigkeit. 1

Die Sakramente, die heiligen Zeichen des Heiles, bewirken die
mystisch-reale Inkorporation auf Grund unserer durch sie erfolgenden
Einbeziehung in den Weltmittlerakt des Herrn. * Gerade durch die beiden
Sakramente der Taufe und Eucharistie erfahren wir eine besonders
innige Fithlungnahme mit Christi Mittlerwirken. In der Taufe bekennen
wir uns zu seiner stellvertretenden Siihne, da wir in deren Kraft der
Siinde absterben und zum neuen Leben als Glieder des Heilsgeschlechtes
wiedergeboren werden. * Ist auch der Gekreuzigte bei der Taufe nicht

aliquid aliud ad salutem nostram praeter meritum Christi, cuius tamen meritum
est causa.

IIT D. 13, 2, 2, 2¢: Sed homines fideles in gratia existentes uniuntur
secundum tertiam unionem, quae est formalis respectu huius secundae (fide).
Cf. Opusc. 58, 14.

1 11T 61, 3 ad 2 : Justificabantur homines per fidem futuri Christi adventus.

IIT 68, 1 ad 1: Ante'adventum Christi homines Christo incorporabantur
per fidem futuri adventus, cuius fidei signaculum erat circumcisio, ante vero quam
circumcisio institueretur, sola fide ... homines Christo incorporabantur. Post
adventum etiam Christi homines per fidem Christo incorporantur.

IV D. 1, 1, 2, 3¢: Post lapsum exigebatur fides de #reparatore, per quem
erat medicina morbi,

III 70, 2 obi. 1: A peccato primi hominis nullus umquam salvari potuit,
nisi per fidem passionis Christi. (Rom. 3, 25.)

IIT 79, 7 ad 2: Effectum non habet (passio) nisi in illis, qui passioni
Christi coniunguntur per fidem et charitatem.

IIT 49, 1 ad 5 : Fides, per quam a peccato mundamur, non est fides informis,
quae potest esse etiam cum peccato, sed est fides formata per charitatem, ut sic
passio Christi nobis applicetur non solum quantum ad intellectum, sed etiam
quantum ad affectum.

111 48, 6 ad 2 : Passio Christi ... habet spiritualem virtutem ex divinitate
unita ; et ideo per spiritualem contactum efficaciam sortitur, scilicet per fidem
et fidei sacramentum. Cf. I1II 49, 3 ad 1.

2 TII 52, 1 ad 2: Virtus passionis Christi applicatur per sacramenta confi-
gurantia nos passioni Christi.

II1 62, 6¢ : Per fidem passionis Christi justificabantur antiqui patres sicut
et nos. Sacramenta autem veteris legis erant quaedam illius fidei protestationes,
inquantum significabant passionem Christi et effectus eius. Cf. 61, 4c.

IIT 62, 5c: Manifestum est, quod sacramenta Ecclesiae specialiter habent
virtutem ex passione Christi, cuius virtus quodammodo nobis copulatur per
susceptionem sacramentorum, in cuius signum de latere Christi pendentis in cruce
fluxerunt aqua et sanguis, quorum unum pertinet ad baptismum, aliud ad
Eucharistiam, quae sunt potissima sacramenta.

3 C. G. 4, 55, 26: Effectus mortis Christi pertingit ad unumquemque per
spiritualem regenerationem, per quam homo Christo quodammodo coniungitur et



426 Sacrificium Mediatoris

so zugegen wie in der Eucharistie!, so kommen wir doch als neu-
gewordene Glieder seiner Kirche in den Kreis seines géttlichen Lebens. 2
Wir miissen im Sakrament eine dhnliche Entwicklung durchmachen
wie er am Kreuz : absterben der Welt und auferstehen in der Gnade,
er, um nach Uberwindung der Siinde heilend auf uns wirken zu kénnen,
wir, um durch die geheimnisvolle Teilnahme an seinem Tode ihm ein-
gegliedert zu werden und an seiner Fiille Anteil zu gewinnen. ?

Der Opferakt des Kreuzes ist — geschichtlich gesehen — ldngst
voriiber. Wir koénnen an ihm nicht mitwirken. Die nachtrigliche
Zustimmung zu ihm in der Taufe mul} jeder fiir sich personlich geben.
Darum ist diese Verbindung mit dem Werk des Mittlers kein opfer-
mifiger Akt. Er ist nur die individuelle Zuwendung der Friichte jener
grolen Liebestat Jesu. Erst durch die Taufe, da man hineingeboren
wird in die Heilsgemeinde, erhdlt man das notwendige iibernatiirliche
Leben samt der Fihigkeit, in Zukunft am Werk der Verséhnung Gottes
nach Stellung und Kriften mitzuwirken. Streng genommen, gehort
diese Hingabe an Christus durch Reue, Glaube und Taufe nicht zu
unserm sacrificium internum, aber sie ist die unumgingliche Vor-
bedingung fiir dasselbe.

Auller der Fihigkeit zu iibernatiirlichem Wirken ist fiir unsere
Beteiligung an einem Mittlerakt Christi noch notwendig, dall dieser
sich in unserer Gegenwart abspielt. Dies trifft nur fiir das sacrificium
des verklirten Herrn zu, fiir das eucharistische Opfer. Wie der
Heiland, miissen auch wir hier uns ganz an das Heilswerk hin-
geben. Blole Zustimmung geniigt nicht. Zunichst haben wir mit
unserm Hab und Gut die Feier zu ermdglichen — Bau von Gottes-
hiusern, Unterhalt des Klerus, Spenden der Opferelemente. Auch uns
selbst mit Leib und Seele haben wir da in den Dienst der Wieder-
herstellung der heiligen Gemeinschaft zu stellen, da wir uns ganz und
gar dem Mittler und seinem Wirken einen miissen. Durch Teilnahme

incorporatur ; et ideo oportet, quod unusquisque quaerat regenerari per Christum
et alia suscipere, in quibus virtus mortis Christi operetur. Cf. III 19, 4 ad 3.
1 C. G. 4, 61 : In baptismo continetur Verbum incarnatum solum secundum
virtutem.
2 III 67, 2c¢: Per baptismum aliquis fit particeps ecclesiasticae unitatis.
Cf. IV D. 4, 2, 2, 5c.
3 IV D. 12, 2, 2, 2 ad 2: Baptismus non solum exprimit passionem Christi
sed etiam facit baptizatum Christo commori. Cf. D. 2, 1, 2 ad 2 ; III D. 19, 3, 2c.
III 66, 9 ad 5 : In baptismo commemoratur mors Christi, inquantum homo
Christo commoritur, ut in novam vitam regeneretur. )



Sacrificium Mediatoris 427

an den kirchlichen Gebeten, Gesdngen und Riten miissen wir in uns das
BewuBtsein unserer Gliedschaft an Christus und der Kirche neu beleben,
sowie dazu beitragen, dal} die Anwesenden von demselben Geist zu
innerst ergriffen werden, so dall wir zu einer wahren Gemeinschaft
von Christgliubigen zusammengeschweilit werden. Dann ist die
Gemeinde fiir die Opferdarbringung befihigt. Durch den Priester
bringt sie die Gaben, die Christi Mittlerwirken ermdglichen sollen.
Voll heiBen Verlangens harrt sie des Augenblickes, da er als minister
Ecclesiae, dem die Vollmacht verliehen ist, die Gaben zu heiligen, die
geheimnisvollen Wandlungsworte spricht und so das Opfer in aller
Namen vollzieht. Jetzt ist durch aller Mitfeier Christus auf dem Altar
die Gnaden seiner Inkarnation und Passion allen wieder wirksam zu
machen.

Haben wir so einen gewissen Anteil an der oblatio sacrificii,
so liegt doch unsere schlieBliche Hingabe im Mitwirken an dessen
consummatio. Die Kommunion ist ja weniger ein Kommen des Herrn
zu uns, als unser Unshingeben an ihn. Wie die Nahrung, die aus dem
Kosmos entnommen wird, uns in diesen wieder neu eingliedert, so
werden wir durch die Eucharistie im {ibernatiirlichen ILebenskreis
wieder befestigt. Der Gedanke der Kommunion ist also die volle
Hingabe an Christus, an ihn, das Haupt aller Kreatur, und an seinen
mystischen Leib, die Kirche. Insofern fiihrt sie auch zu den letzten
Gnadenauswirkungen. ! So werden wir in gewissem Sinn auch Opfer-
gabe, da wir uns zur Verwirklichung der kirchlichen Gemeinschaft im
Kult ganz einsetzen miissen. Uwnser sacrificium internum bei dem
einzigen wahren Mittlerakt, den wir mitmachen konnen, enthilt also
unsere volle Selbsthingabe an das Mittlerwerk Christi, um so unsern
(mehr receptiven) Anteil an der Wiederversohnung der Welt mit Gott
zu leisten. Was in der Inkarnation begann, wird hier zum segensvollen
Abschluf3 gebracht. *

So wiinschenswert es auch ist, dall moglichst alle klar das Wesen
des sacrificium erfassen, so liegt es doch auf der Hand, daB} es viele
Abstufungen der Erkenntnis geben wird. Mag nun das Erfassen der

1 IV D. 12, 3, 2, 2¢: Ultimum effectum habet in hoc, quod sumitur.

2 Opusc. 65, de Eucharistia. Est sacramentum humanae reconciliationis ad
Deum in eo, quod Filius Dei assumpsit carnem humanam et fecit se unum
nobiscum. ... In eo, quod sumimus corpus Domini et sanguinem eius, efficimur
unum cum ipso et sic per ipsum tendimus ad unitatem cum Patre et sic per
Christum mediatorem reconciliamur aeterno Patri.

Divus Thomas. 29



428 Sacrificium Mediatoris

gottlichen Gedanken mehr oder weniger erschépfend sein — worauf es
vor allem ankommt, ist der Wille, das nach Kriften zu tun, was Gott
von uns fiir die Durchfiihrung seines Planes erwartet : « ... quamvis
non omnes sciant explicite virtutem sacrificiorum, sciunt tamen impli-
cite, sicut et habent fidem implicitam. » * Diese von der vorchristlichen
Zeit geltenden Worte, diirfen auch auf unsere Zeit ausgelegt werden.
Gibt es doch auch jetzt noch viele Hindernisse wahrer und tiefer
Erkenntnis. Auch in der Kirche ist der gute Wille ausschlaggebend
fiir die Wirksamkeit der Gnadenmitteilung. ?- Natiirlich gilt es unsern
Anteil mit moglichstem Verstindnis zu vollziehen. Der Herr hat den
Seinen verheilen : Vobis datum est nosse mysterium regni Dei. ? So ist
es fiir jeden Christen Ehrenpflicht, der Fithrung der Kirche zu folgen,
mit ihr zu beten, um die hehren Gottesgedanken im Geheimnis unserer
Erlésung kennen zu lernen und bewulB3t mit zu verwirklichen.

Als Resultat finden wir also, dal3 dem heiligen Lehrer als Idee des
sacrificium jene gottesdienstliche Handlung vor Augen schwebt, durch
die die heilige Gemeinschaft zwischen Gott und uns unter Uberwindung
der Siinde wiederhergestellt wird. Eine solche Actio geht natiirlich weit
iiber den Bereich menschlichen Koénnens. Nur der Goftmensch vermag
sie zu vollziehen, und zwar durch den wmittlerischen Einsatz seines
Leibes und Blutes fiir das ganze Geschlecht. Mag dieser auch nur einmal
blutig ndétig sein um der Siihneleistung willen — die Erhaltung und
Vollendung des Heilsgeschlechtes macht ihn dauernd nétig, und zwar
entsprechend dem naheren Zweck in der unblutigen Form der Speisung.
So erfolgt die Entsithnung und Befriedung der Welt und somit die
placatio Dei und die Erneuerung der heiligen Gemeinschaft. Die
Menschheit, fiir die der Mittler eintritt, hat ihren Anteil mehr im
Empfangen der vermittelten Gnaden zu leisten. Sie ist aber von einer
aktiven Mitwirkung nicht ausgeschlossen. Darin zeigt sich die Riicksicht
auf die menschliche Natur sowie die Hohe ihrer Begnadigung. Die
Vollendung des Mittlerwerkes ist ohne ihr Mittun nicht maglich, so daB3
dieses ein notwendiger Bestandteil im Heilswerk ist.

(Fortsetzung folgt.)
1 II-II 85, 4 ad 2.
2 C.G. 4,55, 26: ... effluxus salutis a Christo in homines ... per studium
bonae voluntatis, qua homo Christo adhaeret.
3 Luk. 8, 10.



	Sacrificarum Mediatoris : die Opferanschauungen des Aquinaten [Fortsetzung]

