
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Sacrificarum Mediatoris : die Opferanschauungen des Aquinaten
[Fortsetzung]

Autor: Rupprecht, P. Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sacrificium Mediatoris.
Die Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Gnissau.

(Fortsetzung.)

A. Christus als Opfernder.

a) Mittleramt.

Das Eingehen auf die in der Passio sich zeigende devotio läßt
uns erkennen, daß nicht alle Glieder des Menschengeschlechtes die

gleiche Aufgabe im sacrificium haben, obwohl sie alle dasselbe Ziel
anstreben. Die Stellung Christi unterscheidet sich von der aller andern
Menschen. Er leidet nicht für sich — er leistet Genugtuung für uns.
Wir leiden nicht beim sacrificium — erwerben jedoch dabei die Früchte
seiner Sühne. Für Christus hat also die zum sacrificium nötige devotio
einen andern Inhalt. Von ihm wird die Übernahme des Mittleramtes
für die sündige Menschheit im sacrificium gefordert.

Zum Begriff dieses Amtes : « Ad mediatoris officium proprie per-
tinet coniungere et unire eos, inter quos est mediator. Nam extrema
uniuntur in medio. »1

Zur Ausübung des Amtes gehört natürliche Eignung : « Non potest
actum medii exercere, nisi aliquo modo natura medii in ipso inveniatur,
ut scilicet sit inter extrema. » 2 Die Verbindung selbst vollzieht sich
durch einen gewissen Austausch : « Coniungit mediator per hoc, quod
ea, quae unius sunt, defert ad alteram. » 3 Identisch mit dem Mittleramt

1 III 26, IC.
III D. 19, 5, 2c : Actus medii est extrema coniungere. Mediator igitur

dicitur aliquis ex hoc, quod actum medii exercet coniungendo disiunctos.
2 i.e.; III 26, 2 c : Est de ratione medii, quod distet ab utroque extremorum.

Opusc. 60, 18 : medium ordinem inter primum et ultimum, post primum
et ante ultimum, quod coniungat ultimum primo, quod partieipet utriusque
proprietates aliquo modo, ita quod in ipso communicent.

3 III 26, 2C.



Sacrificium Mediatoris 399

ist im Verhältnis der schuldbeladenen Menschen zu Gott das des

Priesters : « Proprie officium sacerdotii est esse mediatorem inter Deum
et populum ; inquantum scilicet divina populo tradit et iterum
inquantum preces populi Deo offert et pro eorum peccatis Deo ali-
qualiter satisfacit. »1 Da im sacrificium vor allem der Priesterdienst
besteht, dieser seinerseits für uns mit dem Mittlerwirken gleichzusetzen
ist, gewinnen wir für das sacrificium einen neuen Gedanken, den des

mediator. Die Versöhnung mit Gott im sacrificium erfordert also das

Eintreten einer Mittlerpersönlichkeit, die zwischen Gott und uns steht,

nach beiden Seiten Fühlung hat und beide in sich miteinander verbindet.

b) Mittlerbefähigung.
Diese Mittlerpersönlichkeit ist uns in Jesus Christus gegeben. Er

ist als Gottmensch wirklich medius, der von beiden Extremen absteht
und doch beiden verbunden ist, und beide durch sein Wirken eint —
und somit mediator. 2

Er selbst benötigt keiner Mittlerperson, um seinerseits mit Gott
vereinigt zu werden. 3 Da keine Sünde an ihm ist, bedarf er auch
nicht für seine Person des versöhnenden Opfers. 4 Immer ist er
vielmehr Gott geeint. 5

1 III 22, IC.

III 82, 3c : Sacerdos constituitur medius inter Deum et populum, unde
sicut ad eum pertinet dona populi Deo offerre, ita ad eum pertinet dona sancti-
ficata divinitus populo tradere.

2 III 19, 5, 2c : Christo secundum humanam naturam haec tria conveniunt :

Ipse cnim pro hominibus satisfaciens homines Deo coniunxit. Ipse etiam
ab utroque extremorum aliquid participât, inquantum homo a Deo quidem beati-
tudinem, ab hominibus autem infirmitatem. Ipse supra homines fuit per
plenitudinem gratiarum et unionem ; et infra Deum propter naturam creatam
assumptam.

Opusc. 60, 18 : in Christo, secundum quod homo : infra Deum
gradu naturae et supra ceteros homines propter gratiam unionis, coniungit homines
Deo officio, ut causa proxima, perficiendo opera, quibus coniunctionis impedi-
mentum removetur. Participât cum utroque extremorum, scilicet in conditionibus
infirmitatis cum hominibus et in conditionibus nobilitatis cum Deo.

Ill 26, 2C : distat a Deo in natura, ab hominibus in dignitate et gratiac
et gloriae. Cf. 1 ad 2.

3 III 22, 4c ad 3 : Ille indiget medio ad Deum, qui per seipsum accedere ad
Deum non potest, et talis sacerdotio subicitur hoc autem Christo non convenit.

4 III D. 19, 5, 2 ad i : Humana natura, prout est in Christo, non est extremum,
quia ipsa non eget reconciliatione, cum in ipsa peccatum non sit.

Ill 22, 4 : Sed contra. Non indiguit sacrificio, qui peccatum nescivit.
5 1. c. 2, obi. 3 : Christi humanitas a principio fuit sanctifïcata et Deo

coniuncta.



4oo Sacrificium Mediatoris

Andrerseits besitzt er durch seine Gott hypostatisch geeinte Natur
die Fähigkeit, für die ganze Menschheit verdienstvoll zu wirken und
somit deren Stellvertretung erfolgreich zu übernehmen. 1 Seine Gnadenfülle

ist für die ganze Schöpfung bestimmt. 2 Seine Menschheit ist
Werkzeug Gottes beim Werk der Neubegnadigung. 3 Durch sie

ergießt sich der Strom des göttlichen Lebens in die Welt. 4 Gemäß

dieser überragenden Stellung ist auch das Wirken Christi verdienstlich
für alle. 5 Was das Haupt leistet, wird dem Leibe zugerechnet. 6

Unsere Verdienste gehören eigentlich Christus. Von ihm kommt uns

1 In Hebr. i, 9, lect. 4 : Unxit te Deus per seipsum Deum, nos autem per te,
mediatorem Dei et hominum, hominem Christum.

2 III 48, ic : Christo data est gratia non solum sicut singulae personae, sed

inquantum est caput ecclesiae, ut seil, ab ipso redundaret ad membra.
3 III 8, 1 ad 1 : Dare gratiam aut spiritum sanctum convenit Christo secundum

quod est Deus, auetoritative, sed instrumentaliter convenit etiam ei, secundum
quod est homo et ita actiones ipsius ex virtute divinitatis fuerunt nobis saluti-
ferae. Cf. De Verit. 29, 4 ad 1.

III 13, 2c : Si loquamur de anima Christi, secundum quod est instrumentum
Verbi sibi uniti, sie habuit instrumentalem virtutem ad omnes immutationes
miraculosas faciendas, ordinabiles ad incarnationis finem, qui est, instaurare omnia
sive quae in caelis, sive quae in terris sunt.

4 III D. 13, 2, ic : dicitur gratiae capitis praeeipue secundum quod
infinit aliis membris.

III 8, 2c : Habet vim influendi humanitas Christi, inquantum est coniuncta
Dei Verbo.

De Verit. 29, 5c : Unaquaeque substantia tanto a Deo plenius bonitatem
eius participât, quanto ad eius bonitatem appropinquat (Dionys). Unde et humanitas

Christi, ex hoc ipso, quod prae aliis vicinius et specialius Divinitati erat
coniuncta, excellentius bonitatem divinam partieipavit per gratiae donum. Ex quo
idoneitas in ea fuit, ut non solum gratiam haberet, sed etiam per earn gratia in
alios transfunderetur, sicut per corpora magis lucentia lumen solis ad alia transit.

6 1. c. 7c : Christus secundum suam humanitatem spiritualiter influere potuit
in alios homines ; unde et eius opus in aliis causare potuit idoneitatem ad conse-
cutionem gloriae. Et ideo potuit aliis ex condigno mereri, secundum quod influere
in alios poterat.

1. c. : Opus Christi, inquantum erat Dei et hominis, habuit quandam
dignitatem, ut aequivaleret bono totius naturae, et ideo pro tota natura satisfacere
potuit.

6 III D. 18, 6, 1 ad 2 : Membra et caput ad eandem personam pertinent
Christus caput — nos membra meritum suum non est extraneum a nobis,
sed in nos redundat propter unitatem corporis mystici.

1. c. ic : Quia omnes homines sunt unus homo in natura communi, inde
est quod meritum Christi, quod ad naturam se extendebat, etiam ad singulos se

extendere poterat, et ita aliis mereri potuit.



Sacrificium Mediatoris 401

alle Kraft zu, und zwar durch sein Wirken. 1 Somit hat Christus eine

einzigartige Sendung für das Menschengeschlecht. Er ist der Mittler
aller Gnadengüter. 2 Wegen dieser Stellung des Herrn ist sein

stellvertretendes Handeln nicht nur Wirken für das Geschlecht, sondern

dessen Wirken durch ihn. Er ist sozusagen der « geborene » Mittler,
Himmel und Erde zu einen und alles durch seine eigene Fülle mit Gott
in seliger Gemeinschaft zu verbinden.

c) Mittlertätigkeit am Kreuz.

Seine Mittlevtätigkeit besteht nun in der Hingabe seiner Person

zur Herstellung der zerrissenen heiligen Gemeinschaft.
Zuerst galt es, die trennende Sünde durch Übernahme der Sühne

zu beseitigen. 3 Nicht durch irgend einen — wenn auch unendlich
wertvollen Akt seines Lebens hat er uns erlöst, sondern nur durch
die von der Gerechtigkeit geforderte Sühne : « Licet quilibet actus

Christi esset nobis meritorius, tarnen ad satisfaciendum pro reatu
naturae humanae, quae erat morti ex divina sententia obligata, oportuit,
quod loco omnium mortem sustineret. » 4 Durch dieses mittlerische

1 III D. 4, 3, ic : Incarnatio est quodammodo principium omnium huma-
norum meritorum, quia omnia nostra mérita a Christo efficaciam habent, per quem
Veritas et gratia facta est.

II D. 20, 2, 3 ad 3 : Ab Adam nascimur filii irae per propagationem, non
per demeritum. A Christo nascuntur filii gratiae non per carnis traductionem,
sed per meritum actionis.

III 8, 5 ad i : Gratia non derivatur a Christo in nos median te natura humana,
sed per solam personalem actionem ipsius Christi.

2 III 22, i ad 3 : Alii homines particulatim habent quasdam gratias, sed,

Christus tamquam omnium caput, habet perfectionem omnium gratiarum : et
ideo, quantum ad alios pertinet, alius est legislator, et alius sacerdos, et alius
rex ; sed haec omnia concurrunt in Christo tamquam in fonte omnium gratiarum.

3 III 26, 2 ad 3 : Satisfacere pro peccato humani generis convenit ei secundum
quod est homo.

Ill 22, 5 obi. 2 : Sacerdotium Christi praecipue manifestum est in eius
passione et morte.

In Hebr. 12, lect. 4 : Modus autem istius mediationis fuit effusio sanguinis
Christi, quia sine sanguinis effusione non fit peccatorum remissio.

III D. 19, 5, 3. Sed contra : Officium mediatoris est reconciliare discordes.
Sed solus Christus solvit inimicitias, quae erant inter nos et Deum. (Praeterea)

quia pro nobis satisfecit.
4 De Verit. 29, 7 ad 6.

Ill 48, I ad 3 : Passio Christi habuit aliquem effectum, quem non habuerunt
praecedentia mérita, non propter maiorenr charitatem, sed propter genus operis,
quod erat conveniens tali effectui.

De Verit. 26, 6 : Sed contra 4 : satisfecit, non autem per praecedentia



402 Sacrificium Mediatoris

Eintreten hat er auch das Ziel erreicht, da er für alle Sünden Ersatz
leistete : « universalis medicina omnium peccatorum. »1 Sein Sühnewerk

ist ja eine vollgültige, sogar eine überreiche Genugtuung : « Passio

Christi fuit sufficiens et superabundans satisfactio pro peccato et reatu

poenae generis humani fuit quoddam pretium, per quod liberati
sumus ab utraque obligatione dando id, quod fuit maximum,
seipsum scilicet pro nobis. »2 Da Christus die Weltsühne übernahm,

war dies nicht im Vertrauen auf seine makellose und darum
opferfähige menschliche Natur, sondern auf das seinem Leiden unendlichen
Wert gebende Wirken der Gottheit. Durch seine Hingabe löste er

gleichsam die Gnadenfülle des göttlichen Heilsplanes aus. Somit wurde
sein Sterben die wichtigste invocatio nominis divini, wurde doch durch
seinen Opfergehorsam Gottes Eingreifen herbeigeführt.

Brunner spricht von einer doppelten Solidarität Christi, nämlich
den Menschen und Gott gegenüber. Er nennt ihn « Gottes Sachwalter ».

Diese Solidarität sei der Grund für die mit den Menschen. Das

Kreuzesgeschehen sei « das sich zu eigen Machen » des göttlichen Offen-

barungs- und Versöhnungswillens. 3

In Christi Stellung zum Menschengeschlecht liegt also der Grund
seines die Gesamtheit umfassenden Wirkens : « Hoc obstaculum (omnibus
commune) aufferri non potuit, nisi per eum, cuius operatio in totam

naturam potuit, sc. Christum et ideo ipse nobis quantum ad hoc

opera, quamvis per ea nobis meruerit. Poenalitas autem ad satisfactionem requi-
ritur per modum cuiusdam recompensationis contra delectationem peccati.

.III D. 18, 6, 3C : Tamen per alia, quae prius operatus est, meruit nobis
conversionem ad |ipsum, inquantum meruit se nobis manifestari.

1 III 69, i ad 3. — III 49, ic : Passio Christi est propria causa remissionis
peccatorum.

Ill 49, I ad 3 : Christus sua passione nos a peccatis liberavit causaliter,
id est instituens causam nostrae liberationis, ex qua possent quaecumque peccata
quandoque remitti vel praeterita, vel praesentia, vel futura.

1. c. ad 4: Passio Christi praecessitut causa quaedam universalis remissionis
peccatorum. Cf. IV D. 2, 1, 4, 2 ad 2 ; III 22, 5 ad 2.

Ill 69, i ad 2 : Nullius peccati remissio fieri potest nisi per virtutem passionis
Christi.

2 III 48, 4c.
III 46, 6 ad 6 : Christus voluit genus humanum a peccatis liberare non sola

potestate, sed etiam iustitia. Cf. 5 ad 3.
Opusc. 60, 18 : Christus ex charitate et obedientia patientiae magis aliquid

Deo exhibuit, quam exigeret recompensatio totius offensae generis humani ideo
passio Christi non solum sufficiens, sed etiam abundans fuit satisfactio pro redemp-
tione generis humani.

3 A. a. O. 451-453-



Sacrificium Mediatoris 403

aperitionem ianuae meruit, quae per peccatum primi hominis toti
vitiatae naturae clausa erat. »1 Aus seiner Stellung zu Gott erklärt
sich die durchschlagende Kraft desselben : « Et quod hoc sacrificium
esset virtuosum ad purgandum et sanctificandum a peccatis, habet ex
virtute divinitatis, inquantum seil. : ,Deus erat in Christo mundum
reconcilians sibi'. »2 (2. Cor. 5, 19.) In dieser Beteiligung Gottes am
Mittlerwerk liegt auch ohne weiteres die Annahme desselben. « Agnus
Dei quasi oblatus a Deo, seil, ab ipso Christo, qui est Deus vel
Patris, quia ipse providit homini oblationem ad offerendum pro peccatis
sufficientem, quod homo per se habere non potest. »3

d) Neue Mittlerbefähigung durch die Auferstehung.

Mit der Sühne für die Sünden der Welt war erst der erste Teil
der Mittleraufgabe gelöst. Zur Wiederherstellung der heiligen Gemeinschaft

gehört noch mehr. Nun gilt es, die Erlösten in der Gnade
wiederzubeleben. Dies ist Sache der heiligsten Menschheit Jesu. Durch
ihre gratia capitis fließt uns ja alle Gnade zu. Sie ist das besondere

Heilsmittel, das Gott seinen Geschöpfen bereitet hat. 4 Ihre Segensmacht

zeigte sich bereits im voraus an den Menschen der Zeit der

Erwartung, wenn auch noch nicht in voller Auswirkung 5
: « Christus

ab initio mundi erat caput sanctorum, non quasi habens actu con-
formitatem in natura cum membris Ecclesiae, incarnatione nondum
facta, sed solum secundum fidem incarnationem exspectantium. » 5

1 III D. 18, 6, 2c.
2 In Joan. 1, 29, lect. 14. Cf. De Verit. 29, 7c.
3 1. c.
4 De Verit. 29, 4 ad 3 : Supposita illa opinione, quod Christus non fuisset

incarnatus, si homo non peccasset, Christus ante peccatum fuisset caput Ecclesiae
secundum divinum naturam solam ; sed post peccatum oportet, quod sit Ecclesiae
caput etiam secundum hnmanam. Nam per peccatum natura humana vulnerata
est, et ad sensibilia demersa, ut ad invisibilem Verbi gubernationem non sit suffi-
cienter idonea. Unde oportuit medicinam vulneri adhibere per humilitatem Christi,
per quam Christus satisfecit ; et oportuit, quod visibilem naturam assumeret, ut
per visibilem gubernationem ad invisibilia homo revocaretur.

1. c. ad 5 : finem incarnationis, quae quidem principaliter facta est
propter hominum liberationem a peccato ; et sie humanitas Christi ordinatur ad
influentiam, quam facit in homines, sicut ad finem intentum.

5 IV D. 8, 1, 3, 2 ad 1.

III D. 13, 2, 2, 2 ad 4 : erat tarnen iam incarnatio ipsa in Dei ordinatione,
et in fide ipsorum. Sed tarnen non fuit tanta influentia ante incarnationem
quanta est modo, quia tunc non erat remotum obstaculum, nec sacramenta gratiae
exhibita erant, sicut modo sunt.



404 Sacrificium Mediatoris

Das Hindernis der Naturverderbnis wurde selbst durch die
Incarnation nicht beseitigt, obwohl durch sie die menschliche Natur für die
Gnade geeigneter wurde. 1 Worin bestand dieses Hindernis, das den
Lebenseinfluß vom Haupt her unmöglich machte Es war das

Abgestorbensein des Menschengeschlechtes für die Gnade durch die Sünde.

Zur Auswirkung der gratia capitis gehört nämlich auf Seiten des Leibes
die entsprechende Empfänglichkeit. Die Glieder müssen aufnahmefähig
sein und auch die ihnen zufallende Gegenwirkung ausüben können :

« Christo convenit ratio capitis non solum per actionem suam, sed per
actionem nostram in ipsum. »2 Unsere Zusammengehörigkeit mit
Christus auf Grund der menschlichen Natur ist also für die
Übermittlung des Gnadenlebens nicht ausreichend. Wie Christus die Möglichkeit

haben muß, die Gnade uns zu übermitteln, benötigen wir die

Fähigkeit, sie anzunehmen, auf sie zu reagieren, damit der
Lebenseinstrom wirksam wird. 3 Die Vereinigung oder Trennung, von der
hier die Rede ist, kann nicht von der natürlichen Gliedschaft im
Geschlecht gemeint sein. Diese ist gegeben und unverlierbar. Es handelt
sich vielmehr hier um ein übernatürliches Verbundensein, um die

Fähigkeit der Gnadenaufnahme. Diese hat der Herr uns erst verdient
durch die divina passio. 4 So wurde die Lebensgemeinschaft ermöglicht,
in der nicht nur Christus als der gebende Teil tätig sein muß, sondern
auch die Menschen, als der empfangende. 5

Wie haben wir uns nun diesen Vorgang der Wiederbelebung des

Menschengeschlechtes zu denken Nicht so, als ob die menschliche
Natur vom Sündverderben durch das Kreuzesopfer auf einmal befreit
worden wäre, und somit die Fähigkeit, ihrem Haupte gegenüber zu

1 IV D. 2, i, 4, 2 ad 2 : Christi incarnationem, quae totam naturam
humanam dignificavit, ut fieret magis ad gratiam recipiendam idonea.

III 48, 1 ad 2 : Christus a principio suae conceptionis meruit nobis salutem
aeternam sed ex parte nostra erant quaedam impedimenta, quibus impediebamur
consequi effectum praecedentium meritorum.

2 De Verit. 29, 4 ad 11. Cf. III D. 13, 2, 1 ad 3.
3 III D. 19, 1, 1 ad 4 : Ex capite non recipitur influxus in membris divisis,

sed in membris coniunctis capiti, quantumcumque caput ex se sufficiens sit ad
influendum.

4 In 1 Cor. 11, 24, lect. 5.

III D. 13, 2, 1 ad 3 : Gratia fluit a Deo mediante homine Christo, ipse
enim disposait totum humanuni genus ad susceptionem gratiae per operationem
ipsius in nos, inquantum seil, obstaculum removet pro peccatis totius humani
generis satisfaciendo.

5 IV D. 49, 4, 4c : Christus desponsavit sibi Ecclesiam per incarnationem et
passionem.



Sacrificium Mediatoris 405

reagieren, zurückerhalten hätte. In diesem Fall würden wir ohne das

aus der Erbsünde herrührende Naturhindernis geboren werden. Die

Wege der göttlichen Heilsveranstaltung sind weit wunderbarer. Christus,
der an seiner Menschennatur die Sünden tilgte, sollte auch durch sie

der Welt die neue Lebensmöglichkeit schenken. Die Befähigung hierzu
erhielt der heiligste Fronleichnam in der österlichen Verklärung.

Die Passion bedeutete für Christus keinen Verlust. 1 Da die
Seele bereits von seiner Empfängnis an vollendet war, konnte es sich
bei seiner Auferstehung nur um die Verklärung seines Leibes handeln. 2

Für sein Erlösungswerk hat der Herr die Leidensfähigkeit beibehalten.
Für dasselbe nahm er vor dem Leiden gelegentlich die Eigenschaften
des verklärten Leibes in gewissem Sinne an. 3 Die endgültige Verklärung
ist Kreuzesfrucht : « Christus per passionem suam meruit sibi quidem
gloriam corporis, quam quamvis per alia praecedentia mérita meruerit,
tarnen per quandam decentiam proprie claritas resurrectionis est prae-
miurn passionis, quia exaltatio est proprium humilitatis praemium. » 4

Aber die Verklärung ist nicht Opferjrucht im eigentlichen Sinn : « Christus
consecutus est per suam passionem gloriam resurrectionis non quasi ex
vi sacrificii, quod offertur per modum satisfactionis, sed ex ipsa devo-

tione, qua secundum charitatem humiliter passionem sustinuit. » 5 Durch
die Passion erhielt er einen neuen Rechtstitel auf die ihm ohnehin kraft
der Incarnation gebührende Verklärung. 6 Eine Erklärung dafür gibt

1 I 20, 4 ad 1 : Nec aliquid eius excellentiae deperit ex hoc, quod Deus dedit
eum in mortem pro salute humani generis, quinimo ex hoc factus est victor gloriosus.

2 In Hebr. 5, 9, lect. 2 : Ab instante conceptionis suae fuit consummatus
perfecte, quantum ad beatitudinem animae.

III 45, ic : gloriam animae, quam liabuit a principio suae
conceptionis.

III 22, 4 ad 1 : Habuit similitudinem peccati in carne. Et ideo non simpli-
citer dicendum est, quod ipse eflectum sacerdotii participaverit, sed secundum
quid, seil, secundum passibilitatem carnis.

3 III 81, 3c : Christus ante passionem assumpserit impassibilitatem
in coena, quando corpus suum diseipulis tradidit manducandum. Et secundum hoc
dedit diseipulis suis corpus suum impassibile et immortale Non erat impassi-
bile secundum quod in propria specie videbatur, quinimo erat passioni paratum.

4 De Verit. 26, 6 : Sed contra 4. Cf. III 49, 6c.

III 49, 6 ad 2 : In passione meruit suam exaltationem per modum cuiusdam
recompensationis etiam ex parte corporis ; iustum est enim, ut corpus, quod
fuerat ex charitate passionis subiectum, aeeiperet recompensationem in gloria.

5 III 22, 4 ad 2.
6 De Verit. 26, 6. Sed contra 5 : Gloriam corporis Christus per passionem

nec fecit de non débita debitam, nec de minus débita magis debitam, fecit tarnen
alio modo debitam, quo prius non erat.



4o6 Sacrificium Mediatoris

wohl : « humana natura (Christi) oblata sanctificata novo modo

fuerit, scilicet ut hostia actualiter tunc exhibita : acquisivit enim
actualem hostiae sanctificationem tunc ex antiqua charitate et gratia
unionis sanctificante eandem absolute. » 1

Die Heiligung der Opfergabe erfolgt für die Opfernden. Die
übernommene Schuld wird an ihr getilgt. Und von Gott angenommen,
wird sie befähigt, die erlangte Sühne und Gnade der Gemeinde
mitzuteilen. So wurde auch Christus als Opfergabe geheiligt. Alle Sündenschuld

der Welt büßte er ab durch Einsatz seines Lebens und erlangte
am Ostermorgen für seinen heiligsten Leib die Fähigkeit, die erworbene
Sühne und Gnade den Menschen zu vermitteln — bzw. die Menschheit

an seiner Opferverklärung teilnehmen zu lassen. 2 So liegt die Bedeutung
des Ostersieges für den Herrn nicht so sehr nach der persönlichen
Seite als vielmehr nach der amtlichen, in der Richtung seiner Sendung,
seiner Mittlerschaft. Für sich besaß er ja die Gewalt, sein Leben hinzugeben

und es wieder zurückzunehmen (Joan. 10, 18). Um unsertwillen
mußte er es zurück erhalten, nachdem er es für uns geopfert hatte.
Das Ziel seiner Liebeshingabe war nicht seine eigene Verherrlichung,
sondern die Neubelebung derer, für die er sich eingesetzt hatte, der

gläubigen Gemeinde. Die eigene Erhöhung mußte ihm das Mittel zur
Verklärung des ganzen Menschengeschlechtes werden. 3 So erstand also

Christus — und die Menschheit in ihm. Die heiligste Menschheit gewann
durch die Auferstehung eine weitere Mittlerbefähigung. Zu ihrer
Aufgabe, Organ für die Mitteilung göttlichen Lebens an uns zu sein, trat
noch eine zweite, uns, die Lebensempfänger selbst, zu reorganisieren,
wiederherzustellen und lebensfähig zu machen. Sie hat also nicht nur
das Gnadenleben an uns heranzubringen, sondern auch dessen Auf-

1 III 22, 2 ad 3.
2 III D. 19, 5, 3 ad 2 : ad beatitudinem nos ducit aeternam mortalitate,

quam habuit ad tempus, consumpta.
III 26, 1 ad 2 : Ad hoc se interposuit medium, ut et ex mortuis faceret

immortales et ex miseris beatos efficeret.
C. G. 4, 79 : Mori voluit, ut nos a peccato purgaret. Cf. Hebr. 9, 28. Resur-

gere voluit, ut nos a morte liberaret. Cf. r Cor. 15, 20.

III 53, i ad 3 : Passio Christi operata est nostram salutem, proprie loquendo,
quantum ad remotionem malorum ; resurrectio autem quantum ad inchoationem
et exemplar bonorum.

3 In Hebr. 5, 9, lect. 2 : ex toto (impassibilitate) perfectus est, convenit
sibi alios perficere. Haec est enim natura perfecti, quod possit sibi simile
generare.



Sacrificium Mediatoris 407

nähme und Verwertung durch uns zu ermöglichen. 1 St. Thomas

bezeichnet die Auferstehung Christi als Instrumentalursache der unsrigen
für Leib und Seele : « Resurrectio Christi est causa secundaria et

quasi instrumentalis (resurrectionis nostrae). 2 Das übernatürliche
Leben, dem wir zustreben, ist Gemeinschaft mit Gott : « Participando
divinam bonitatem animae hunt bonae et iustae. » 3 Aber dieses
Anteilnehmen an der göttlichen Gutheit ist uns nur möglich, wenn wir
Teilhaber der Gnaden Christi werden, wie es der heilige Lehrer an derselben

Stelle für die Leiber in der allgemeinen Auferstehung behauptet :

« Participando gloriam corporis Christi efficiuntur corpora nostra
gloriosa. »4 Im Kontakt mit dem heiligsten Fronleichnam werden
wir also wieder lebensfähig. Je inniger die Verbindung mit ihm wird,
um so ungehemmter und fruchtbringender wird sich der Einfluß des

Lebens vom Haupte her gestalten. Christus wurde so zur Grundlage
und zum Träger jeglichen wahren menschlichen Seins und Lebens.

Als Erneuerer unserer Natur wird der Auferstandene zum zweiten

Stammvater, zum neuen Adam.
Die Vollendung ihrer Erhöhung erfährt die heiligste Menschheit

dort, wo sie die ihr innewohnenden Kräfte auswirken kann. Somit

gehört zu derselben die Himmelfahrt und das Thronen zur Rechten des

Vaters, d. h. die Teilnahme an dessen die Welt erhebenden und
beglückenden Regierung. Diese ist seitens des Ostersiegers eine doppelseitige

: die Gewährung der Anteilnahme am göttlichen Leben kraft

1 III 56, ic : Illud, quod est primum in quolibet genere, est causa omnium,
quae sunt post. Primum autem in genere verae resurrectionis fuit resurrectio
Christi. Unde oportet quod resurrectio Christi sit causa nostrae resurrectionis

principium liumanae vivificationis est Verbum Dei. Habet autem hoc
naturalis ordo rerum divinitus institutus, ut quaelibet causa primo operetur in id,
quod est sibi propinquius et per illud operetur in alia magis remota. Et ideo
Verbum Dei primo tribuit vitam immortalem corpori sibi naturaliter unito, et per
ipsum operatur resurrectionem in omnibus aliis.

2 1. c. ad 2 : Cf. De Verit. 27, 3 ad 7.
1. c. ad 3 : causa efficiens et exemplaris. Efficiens quidem, inquantum

humanitas Christi, secundum quam resurrexit, est quodammodo instrumentum
divinitatis ipsius et resurrectio Christi est causa efficiens nostrae resurrectionis
virtute divina, cuius proprium est mortuos vivificare.

III D. 19, 3, 2 ad 3 : Sicut causalitas iustificationis attribuitur resurrectioni,
quantum ad terminum ad quem, passioni autem, quantum ad terminum a quo, ita
gloriiicationis causalitas attribuitur resurrectioni, quantum ad gloriam, quae dabi-
tur, sed passioni, quantum ad poenalitates, quae tolluntur. Cf. De verit. 29, 4 ad 1.

3 III 56, 2 ad 1.
4 1. c. ; III 8, 2 ad 3 : Vitam immortalem corporis omnes homines trahunt

ab ipso Christo.



4o8 Sacrificium llediatoris

der auf der Inkarnation beruhenden gratia capitis, und die jene
vorbereitende und ermöglichende Erlöserwirksamkeit, durch die er in der

Kirche, gleichwie in seinem geschichtlichen Leben von außen an uns
herantritt : « Sicut divinitas Christi vivificativa est, ita et caro virtute
Verbi adiuncti vivificat : unde Christus tactu suo sanabat infirmos. » 1

Dem Haupt dagegen steht das innere Einfließenlassen des Lebens zu :

Caput naturalis corporis non influit in membra nisi ratione latentis
virtutis. 2 Seine Herrlichkeit erscheint dann wieder an den Gliedern
seines mystischen Leibes, dessen Gnadenreichtum nichts anderes ist als

ein Sichtbarwerden der Fülle Christi, also die Entfaltung der Erhöhung
des Mittlers. 3

So groß ist die Lebensmacht des hochheiligen Fronleichnam, daß,

wo nur ein Glied des Menschengeschlechtes je im Verlauf der

Heilsgeschichte sich gläubig und verlangend ihm zuwendet, es durch ihn —
selbst bei unklarer Erkenntnis der göttlichen Heilswege — zum Leben
des Leibes und der Seele kommen kann. Dies gilt nicht nur für die

Zeitenfülle, sondern auch für die Zeiten der Erwartung. Daher erklärt
sich die Wirkkraft auch des alttestamentlichen Kultes, trotzdem ihm
an und für sich die Gnade mangelte. Durch ihn wurden die

Gutgesinnten mit dem Gekreuzigten in geheimnisvolle Verbindung gebracht
und dem mystischen Leibe eingegliedert. 4

Die Christus gegebene Gewalt über alles Fleisch ist in ihrer
Entfaltung naturgemäß an die Entwickhing des menschlichen Geschlechtes

gebunden. 5 Auf alle hat Christus ein Recht, auch wenn die potentielle

1 In Joan. 6, 52, lect. 6.
2 De Verit. 29, 4c.
III 8, 6c : Caput in alia membra influit quodam intrinseco inftuxu,

prout scilicet virtus motiva et sensitiva a capite derivatur ad cetera membra.
Interior autem influxus gratiae non est ab aliquo nisi a solo Christo.

3 Opusc. 60, 18 : Christus clarificatus est non solum in seipso sed etiam in
suis fidelibus. Cf. III 48, ic.

III 19, 3 ad 4 : Manifestatio excellentiae Christi pertinet ad bonum eius
secundum esse, quod habet in notitia aliorum, quamvis principalius pertineat ad
bonum eorum, qui eum cognoscunt secundum esse, quod habet in seipsis ; sed

etiam hoc ipsum refertur ad Christum, inquantum sunt membra eius.
III 13, 2 ad I : Tunc dicuntur res fieri, quando innotescunt. Et ideo post

resurrectionem dicit Dominus, sibi datam omnem potestatem in caelo et in terra.
4 III 8, 3 ad 3 : Antiqui patres servando legalia sacramenta ferebantur in

Christum per fidem et dilectionem et ita patres antiqui pertinebant ad idem
corpus Ecclesiae.

5 III 59, 4 ad 2 : Christo sunt omnia subiecta quantum ad potestatem, quam
a patre super omnia accepit nondum tarnen sunt omnia ei subiecta, quantum



Sacrificium Mediatoris 409

Gliedschaft nicht aktualisiert wird. 1 Alles Leben aber, mag es sich

als Glaube, Liebe oder Glorie äußern, beruht auf der Zugehörigkeit
zu ihm. 2 Selbst die Verdammten sind kein Beweis für ein etwaiges
Unzureichen seiner Verdienste. 3 Auch sie werden in seiner Kraft
am jüngsten Tage auferstehen. 4 Doch zählen sie dann ob des

Mangels am Gnadenleben nicht mehr zu seinen Gliedern. Allen
Gutwilligen dagegen kommt von ihm die Vollendung zu. 5 So ist für
uns die erhöhte Natur des Gekreuzigten der Weg zu unserm Ziel. 6

Es vermag uns also die Glorie des Auferstandenen hinüberzuleiten

zur vollen Empfänglichkeit für den Lebenseinstrom seitens der

heiligsten Menschheit, wie er im Schauen des Himmels uns — an
der Seite der Engel — zukommen wird. 7

e) Überzeitliches Priestertum.

Welche Bedeutung der Auferstandene für die volle Verwirklichung
unserer heiligen Gemeinschaft mit Gott hat, haben die vorausgehenden

Ausführungen angedeutet. Alles Heil ist auch weiterhin auf ihn gestellt.
Wie nur er durch seine Liebeshingabe am Kreuz die Sünden der Welt
sühnen konnte, so vermag auch nur er allen das wahre Leben zu

bringen und sie für dessen Aufnahme und Verwertung zu befähigen.
Außer ihm gibt es niemanden, der zwischen Gott und uns wirksam

ad executionem suae potestatis ; III 8, 3c : Membra corporis mystici non sunt
omnia simul, neque quantum ad esse naturae neque etiam quantum ad esse

gratiae.
1 Cf. Opusc. 60, 3 ; III 8, 3c.
2 Opusc. 60, 3 : Actu uniuntur sibi per gloriam per charitatem per

fidem. Cf. III 8, 3c.
3 III D. 19, 1, 2 ad 1 : In illis, qui damnantur, est indispositio ad recipiendum

eflectum meriti Christi, unde ex hoc contigit, quod eorum peccata non deleantur,
non ex insufficientia meriti passionis Christi.

III D. 13, 2, 2, 2 ad 5 : Christus satisfecit pro tota humana natura suffi-
cienter ex eorum importunitate est, non ex ipsius insufficientia satisfactionis.

4 1. c. obi. 6 und ad 6 : Per-Christum omnes resurgemus. Resurrectio ad vitarn
naturalem erit omnibus communis.

5 III 8, 3 ad 2 : Esse Ecclesiam gloriosam non habentem maculam neque
rugam, est ultimus finis, ad quem perducimur per passionem Christi. Unde hoc
erit in statu patriae, non autem in statu viae.

6 III 49, 5 ad 4 : Christus sua passione meruit nobis introitum regni caelestis
sed per suam ascensionem nos quasi in possesionem regni caelestis introduxit.

7 III 8, 4 ad'2 : (Christus) non solum fidelium sed etiam comprehendentium
est caput, utpôte plenissime habens gratiam et gloriam.



4io Sacrificium Mediatoris

zu vermitteln imstande wäre : « idem ipse unus verusque mediator,

per sacrificium pacis reconcilians nos Deo, unum cum illo maneret,
cui offerebat ; unum in se faceret, pro quibus offerebat ; unus ipse
esset, qui offerebat, et quod offerebat. » 1

Somit ist alles andere Priestertum nur abgeleitet von dem seinen.

Er aber besitzt dessen ganze Fülle, und zwar ohne seinerseits von den
andern zu empfangen. 2 Alles, was sonst den Priesternamen im Alten
oder Neuen Bunde trägt, hat nur sein Priestertum abzubilden und
auszuwirken : « Prophetae et sacerdotes veteris testamenti dicti sunt
mediatores inter Deum et homines dispositive et ministraliter, inquantum
seil, praenuntiabant et praefigurabant verum et perfectum Dei et
hominum mediatorem. »

3 Ebenda werden auch die neutestamentlichen
Priester in ihrer Stellung zum wahren Hohenpriester gekennzeichnet :

« Sacerdotes novi testamenti possunt dici mediatores Dei et hominum,
inquantum sunt ministri veri mediatoris, vice ipsius salutaria sacra-
menta hominibus exhibentes. »

4 Somit gehören zum Meßopfer zwei
Sakramente : Ordo und Eucharistie. Da Christus in der Kirche sein

Mittleramt weiterführt, wird der Priester auch minister Ecclesiae. 5

Auch die Gläubigen nehmen am Priestertum Anteil. 6

1 III 22, 3 ad i.
III 26, ic : Solus Christus est perfectus Dei et hominum mediator.

Nihil tarnen prohibet, aliquos alios secundum quid dici mediatores inter Deum
et homines ; prout seil, cooperantur ad unionem cum Deo dispositive vel
ministraliter.

2 III 50, 4 ad 3 : Christus, qui est totius sacerdotii origo.
III 63, 6c : In quo est tota sacerdotii plenitudo.
III 22, 6 obi. 1 ; 4c : Christus est fons totius sacerdotii tamquam principalis

sacerdos.
IV D. 4, 1, 3, 5 ad 1 : Ipse fuit sacerdos, quasi sacerdotium instituens, et

ideo eius non est habere characterem (ordinis), sed illius, qui aliunde sacerdotium
reeipit, ut per characterem principali sacerdoti configuretur.

3 III 26, 1 ad 1.

III 22, 1 ad 2 : Sacerdotium veteris legis erat figura sacerdotii Christi.
4 III 26, 1 ad 1. In Hebr. 7, 7, lect. 2: Sacerdos tantum est minister,

unde non agit nisi in virtute Christi. Et ideo non nocet sive bonus sive
malus luerit, quia Christus est, qui in ipso benedicit.

III 82, 2 ad 2 : Sacerdos non consecrat, nisi' in persona Christi, multi autem
sunt unum in Christo. Cf. 5 ad 3 ; 7 ad 3.

IV D. 13, 1, 3, 2c : (Sacerdos) repraesentat Christum.
5 C. G. 4, 73 : Si tarnen unus solus presbyter adsit, intelligitur hoc sacra-

mentum perficere in virtute totius Ecclesiae, cuius minister existit et cuius
personam gerit. Cf. IV D. 19, 1, 2, 2 ad 4.

6 III 63, 3c : Totus ritus christianae religionis derivatur a sacerdotio Christi.
Et ideo manifestum est, quod character sacramentalis specialiter est character



Sacrificium Mediatoris 411

Bezüglich der Mittlerschaft der Heiligen und Engel sagt der
hl. Thomas : « Aliquis sanctorum non potest esse mediator coniungens
totam humanam naturam Deo, quamvis unam specialem personam
Deo possit coniungere, non quidem merendo ei gratiam ex condigno,
sicut Christus fecit, sed ex congruo tantum inducendo ad bonum. »1

« Christus maior angelis secundum humanitatem, inquantum habuit
plenitudinem gratiae et gloriae. Unde etiam excellentiori modo hierar-
chicam seu sacerdotalem potestatem prae angelis habuit, ita etiam

quod ipsi angeli fuerunt ministri sacerdotii eius. » 2

Ob seines ewigen Priestertums bedarf er auch keines Nachfolgers. 3

Seine alle andern Priester überragende Stellung beruht auf dem
Verhältnis seiner Menschheit zu Gott. 4 Diese Mittlerstellung ist darum
auch besonders wirksam. 5

f) Mittlertätigkeit des Auferstandenen.

Als der wahre Mittler aller Zeiten hat nun der Auferstandene
seine Kreuzesfrucht allen vermittels seines verklärten Leibes zugänglich
zu machen. Dies kann erfolgen durch das Auswirken der Kräfte
desselben oder durch seine unmittelbare Hingabe im Dienste des Heiles.
Bei den beiden inkorporierenden Sakramenten tritt dieser Unterschied
klar heraus : « Baptismus est sacramentum mortis et passionis Christi,
prout homo regeneratur in Christo virtute passionis eius, sed Eucharistia
est sacramentum passionis Christi, prout homo perficitur in unione ad

Christi, cuius sacerdotio configurantur fideles secundum sacramentales characteres,
qui nihil aliud sunt quam quaedam participationes sacerdotii Christi ab ipso
Christo derivatae. Cf. 1. c. 5c ; 6 ad 1 ; 82, 1 ad 2 ; IV D. 13, 1, 1, 1 ad 1.

1 III D. 19, 5, 3 ad 5.
2 III 22, 1 ad 1.
3 III D. 22, 1, 1 ad 4 : Christus dicitur sacerdos in aeternum, quia eius

sacerdotio aliud sacerdotium non succedit.
In Hebr. 5, 6, lect. 1 : Sacerdotium Christi est aeternum, quia est de

veritate, quae est aeterna.
4 III 64, 3c : Quia (Christus) est instrumentum coniunctum divinitatis in

persona, habet quamdam principalitatem et causalitatem respectu instrumentorum
extrinsecorum, qui sunt ministri Ecclesiae.

5 De Verit. 27, 3 ad 6 : Ideo Christus secundum humanam naturam prae aliis
ministris caput Ecclesiae dicitur, quia prae ceteris aliis ministerium habuit,
inquantum per fidem ipsius sanctificamur, et per invocationem nominis eius sacra-
mentis imbuimur, et virtute passionis eius tota humana natura a peccato primi
parentis purgatur, et multa alia huiusmodi sunt, quae Christo singulariter
conveniunt.

Divus Thomas. 28



412 Sacrificium Mediatoris

Christum passum. »1 Mit der Taufe stehen diesbezüglich die noch

übrigen Sakramente auf einer Linie. 2 Zur Vollständigkeit der
sakramentalen Gnadenordnung verlangt der Aquinate, daß bei einem dieser

Heilsmittel die Erstursache selbst tätig sei, wenn sie bei den andern

nur durch ihre Kraft wirke.

a) Auswirken der Kräfte des Auferstehungsleibes. Im ersten Fall,
wo wir nur die Kraft der verklärten heiligsten Menschheit erfahren,
ist mit diesem Ausdruck — dem Zusammenhange nach — nicht an
das übernatürliche Leben, das uns aus der gratia capitis zufließt, zu
denken. Diese ist ja an den innern influxus gebunden, während die

besondere Sakramentsgnade an das äußere Zeichen und dessen

Wirksamkeit geknüpft ist. 3 Selbstverständlich stehen die beiden Gnaden in
engem Zusammenhang. Jedes Empfangen einer Sakramentsgnade
steigert nach irgend einer Beziehung unsere Aufnahmefähigkeit für das

übernatürliche Leben. Je stärker dieses anderseits ist, um so größer
wird die Heilwirkung von außen sein. Auf diesem ersten Wege —
Wirkung durch die Kraft des Fronleichnams — tritt der Hohepriester
an die einzelnen Individuen heran, um sie in sein Heilsgeschlecht
einzugliedern oder sie an ihre besondere Stelle einzuordnen. Durch
Mitteilen seiner Verdienste entreißt er uns der Sünde, gibt uns die Grundlagen

des neuen Lebens und der besondern Standeszurüstung. Hier
kommen alle Sakramente in Frage mit Ausnahme der Eucharistie.
Dieses priesterliche Wirken verlangt vom Heiland aber nicht die Setzung

1 HI 73. 3 ad 3.
C. G. 4, 6i : Aliter generans generato coniungitur et aliter nutrimentum

nutrito in corporalibus rebus. Generans enim non oportet secundum substantiam
generato coniungi, sed solum secundum similitudinem et virtutem ; sed alimentum
oportet nutrito secundum substantiam coniungi. Unde ut corporalibus signis
spirituales effectus respondeant, mysterium Verbi incarnati aliter nobis coniungitur
in baptismo, qui est spiritualis regeneratio, atque aliter in hoc Eucharistiae
Sacramento, quod est spirituale alimentum. In baptismo enim continetur Verbum
incarnatum solum secundum virtutem, sed in Eucharistiae sacramento confitemur
ipsum secundum substantiam contineri.

2 IV D. 8, i, 3, ic : Quia invenimus diversas actiones sacramentales diversis
sacramentis distributas, quae in virtute Verbi incarnati agunt, oportet ad perlectam
actionem huius generis esse aliquam sacramentalem actionem, quae ipsimet
principali agenti attribuatur, quod est Verbum incarnatum ; et ideo oportuit
esse sacramentum Eucharistiae, quod ipsum Verbum incarnatum contineret,
ceteris sacramentis tarnen in virtute ipsius agentibus.

3 III 62, 6c : Virtus passionis Christi copulatur nobis per fidem et sacra-
menta continuatio autem, quae est per sacramenta, fit per usum exteriorum
rerum.



Sacrificium Mediatoris 413

des grundlegenden mediatorischen Aktes. Fordert es doch nicht, daß

er seine Person selbst hergibt, noch daß es im unmittelbaren Dienst

an der Gesamtheit der zu Erlösenden geschieht. Natürlich ist auch
dieses Mittlerwirken nicht ohne einen Mittlerakt im höchsten Sinn zu

denken, Es geht auf das blutige Opfer auf Calvaria zurück und stellt
ein Auswirken der Früchte desselben dar und gehört mithin zur con-
summatio sacrificii crucis.

ß) Mittlerische Hingahe des verklärten Leibes. Mit der Neubelebung
der Erlösten hat der Mittler seine Aufgabe noch nicht zu Ende geführt.
Die sancta societas wird erst dann vollkommen werden, wenn das

neue Leben sich entfalten und entwickeln kann und so unwiderruflicher

und dauernder Besitz wird. Die Entfaltung setzt die dauernde

Erhaltung des Lebens voraus. Von zwei Faktoren ist unser Bestehen

abhängig : von der Lebensform, dem innern Prinzip, und von der
Lebensfähigkeit des zu formenden Elementes.

Während unsere Seele unvergänglich ist, verbraucht sich der Leib
und unterliegt einer fortwährenden Auflösung. Um dieser
entgegenzuarbeiten bedarf der Mensch des steten Neuaufbaues seines Organismus

durch die Nahrung. 1

Von allen den Hilfsmitteln und -kräften, die ihm der Kosmos

bietet, muß er die Nahrung sich substantiell einen, da er an Stelle
der verbrauchten neue organische Stoffe einsetzen muß. 2 Der
Umformungsvorgang der aufgenommenen Nahrung in Körpersubstanz
geschieht in der Kraft des belebten Organismus. 3

Alles übernatürliche Leben ist nur in Verbindung mit Christus.
Seine heiligste Menschheit ist ja das Organ des göttlichen Gnadenwirkens.

Kraft der gratia capitis strömt von ihm aller Kreatur, die

dafür fähig ist, das Leben der Gnade zu. Wie wir oben sahen, wird uns
durch die heiligste Menschheit, und zwar kraft ihrer Auferstehungsglorie

auch die Fähigkeit, das übernatürliche Leben zu empfangen
und zu verwerten, zuteil. Im Gegensatz zum innern Lebenseinstrom

1 III 73, i ad i : Alia est perfectio, quam homo consequitur ex adiunctione
alicuius extrinseci hominem conservantis, puta ex adiunctione cibi, vel indumenti,
vel alicuius huiuscemodi. Cf. C. G. 4, 61.

2 C. G. 4, 61 : Alimentum oportet nutrito secundum substantiam coniungi.
IV D. 8, 1, 3, ic : Solus cibus est, qui agit per coniunctionem sui ad cibatum,

quia nutriens et nutritum fit unum.
3 In Joan. 6, 51, lect. 6 : Panis corporalis vivificat alteratus et conversus

in nutrimentum virtute viventis.



4i4 Sacrificium Mediatoris

geschieht dies durch ein Heranbringen des verklärten Herrnleibes von
außen im sakramentalen Leben der Kirche. Der Heiland begnügt sich

aber nicht, die Kraft seiner Glorie auf uns ausstrahlen zu lassen,
sondern gibt uns — wie die Eucharistie zeigt — sich selbst zur Speise.

Wie unser Leib durch die irdische Speise in sich reorganisiert und
wiederum als erneutes Glied im Universum verfestigt wird, so soll

unsere Natur durch die geistige Speise des Fronleichnams übernatürlich
wiederhergestellt und dem Gnadenkosmos, also Christus und seinem

mystischen Leib, enger verbunden werden. 1 Durch diese Selbsthingabe
in der Eucharistie erfüllt demnach der Herr einen wesentlichen Teil
seiner Mittleraufgabe, da er uns in sich für die Übernatur lebensfähig
erhält.

Wie zur Erhaltung, gibt Christus auch zur Entfaltung und
Befestigung unseres Gnadenlebens seinen heiligsten Leib hin.

Lernen wir wiederum vom irdischen Leben. Der Mensch darf seine

Kräfte nicht nur empfangen und erneuern wollen, er muß sie vor allem
auch betätigen. Leben kennt kein Stillestehen. Kräfte, die
brachliegen, verkümmern. Übt man sie dagegen, so werden sie

durchgebildet und so recht erst unser persönlicher Besitz. Als heilsame

Nötigung, unsere Anlagen und Fähigkeiten auszubilden, gab Gott dem
Menschen die Sorge um das tägliche Brot neben dem Auftrag, die

Welt sich Untertan zu machen. So ist der Mensch gezwungen, mit
der Außenwelt in Fühlung zu treten und aus ihr seinem eigenen

Ungenügen Abhilfe zu schaffen. Im Kampf um Schutz und Unterhalt
seines Lebens sieht er sich an die Seite seiner Mitmenschen gedrängt.
Er wird zur Gemeinschaft genötigt, da nur dem vereinten Streben
das Ziel erreichbar ist. Er lernt auf den andern Rücksicht zu nehmen,
sich ihm anzupassen, mit ihm gemeinsam zu arbeiten, um seinen Lebensbedarf

der Natur abzuringen und sicherzustellen. Dieser Zwang zur
Arbeit und zur Gemeinschaft entreißt ihn törichter Isolierung und

Tatenlosigkeit und führt ihn, wie die Gesamtheit, zu allseitiger und
harmonischer Entwicklung.

In der übernatürlichen Lebenssphäre gilt das gleiche Gesetz. Es

genügt nicht, sich zu nähren aus der Fülle der heiligsten Menschheit.
Es liegt uns die weitere Pflicht ob, das erneute Leben zum Ausbau

1 IV D. 8, i, 3, rc : Convenienter sacramentum in quo ipsum Verbum incar-
natum nobis coniungendum continetur, proponitur nobis in figura cibi, non quidem
convertendi in nos per suam coniunctionem ad nos, sed potius sua coniunctione
nos in ipsum convertens.



Sacrificium Mediatoris 415

dieses Bereiches, des Corpus mysticum, zu verwerten. So sollen wir
selbst wachsen in Gnade und Tugenden und für die ewige Gemeinschaft

mit Gott reifen. Gott berief uns zur Anteilnahme am Leben wie auch

an der Sendung des Menschgewordenen. Christus teilt sein Amt mit
uns. Er macht uns alle zu Priestern. Und das gilt nicht nur von den

Weihepriestern, sondern von allen Getauften. Regale sacerdotium nennt
diese darum St. Petrus 1 und kennzeichnet damit ein Priestertum, das

mit der mittlerischen Sendung die Macht zu deren Durchführung
verbindet.

Die Höchstleistung des Priesters ist das Gott mit der Welt
versöhnende Opfer. Da gerade dieses letzte Hingabe von uns verlangt
und darum zu unserer Vervollkommnung besonders beitragen kann, hat
der verklärte Herr es uns nicht vorenthalten. Es konnte in der Vollzeit
der Gnade aber nicht in einem symbolischen Ritus bestehen, der nur
hinweist auf das Opfer Christi selbst, sondern in diesem selbst. Darum
hat der Herr die Eucharistie eingesetzt : « Per modum ipsius actionis

pertinet ad cultum divinum Eucharistia, in qua principaliter divinus
cultus consistit, inquantum est Ecclesiae sacrificium. »2 In diesem
immerwährenden Opfer vollzieht er seine uns dem Himmel verbindende

Tätigkeit durch steten Einsatz seines verklärten Leibes. Für diesen

Priesterdienst genügt also nicht das Ausstrahlen seiner Auferstehungsherrlichkeit

auf die zu Heiligenden. Die Opfergabe muß eine res sein.
Sie kann nicht in der Kraft (virtus), sondern nur in dem hochheiligen
Fronleichnam selbst bestehen. Wie der Hohepriester hier seinen höchsten
Dienst vollzieht, sind auch wir berufen, aktiv — per modum actionis

— daran teilzunehmen. Da es keinen Kultakt gibt, der uns so tief
und allseitig in Anspruch nimmt als das große Gemeinschaftswerk der

Versöhnung Gottes und der Wiederherstellung der heiligen Gemeinschaft
mit ihm, so steht gerade die eucharistische Opferfeier im Mittelpunkt
unseres religiösen Lebens. Es ist das uns von Gott gegebene Hauptmittel,

durch das wir vor allem in der Gnade befestigt und vollendet
und dem Urheber aller Heiligkeit unlöslich verbunden werden. Dies

gilt vom einzelnen als wie von der ganzen Christenheit. Die Kirche
ist es ja, mit der wir allein dieses Wunderwerk zustande bringen. Die

Erneuerung und allmähliche Vollendung des mystischen Leibes, in dem

für den einzelnen die Möglichkeit der Gottverbundenheit gegeben ist,
ist Aufgabe des Opfersakramentes.

1 1. Petr. 2, 9.
2 III 63, 6c.



4l6 Sacrificium Mediatoris

Dieses rückhaltlose Aufgehen in der kirchlichen Gemeinschaft,
dieses Sich-angleichen an Glieder und Haupt ist aber nicht als

einmalige Leistung zu betrachten. Die Erhaltung der Lebensfähigkeit des

mystischen Leibes verlangt vielmehr die ständige Feier der Eucharistie.
Somit sind auch die Glieder gebunden, stetig an dieser Erneuerung
mitzuwirken — also eucharistisch zu leben. Immer wieder müssen sie

ihre vollständige Hingabe an Christus und die Christen betätigen. Dies
können sie aber nur dann im rechten Geist tun, wenn sie auch ihr
ganzes bürgerliches Leben zum Leib-Christi-Leben erheben, d. h. auch
außerhalb des Gottesdienstes sich als Glieder dieser geheimnisvollen
Gemeinschaft führen und so ihr sittliches Streben religiös erheben.

Durch die sakramentale Hingabe seiner opferverklärten Menschheit
vollendet also unser Mittler im Laufe der Zeiten sein Heilswerk. Da
er sich uns zur Speise gibt, eint er uns mit sich und erhält unsere
übernatürliche Lebensfähigkeit. Da er unsere Opfergabe wird, gibt er

uns Gelegenheit, am großen Werk seiner hohenpriesterlichen Liebe

teilzunehmen, dadurch in der Gnade zu wachsen und zu reifen und unsere

Auferstehung und unser ewiges Leben mit ihm vorzubereiten.
Eine kleine Übersicht möge die Stellung des Erlösers

veranschaulichen.

Ss. corpus Christi
ist durch

Inkarnation Passion

Organ des göttlichen Lebens in der Organ zur Wiederverleihung der
Welt — gratia capitis. Fähigkeit, an das Sündenfleisch, auf

das Gnadenleben zu reagieren —
gloria resurrectionis : In ihr

erfolgt die Inkorporation durch :

Taufe. Eucharistie.

Eingliedern in seinen Lebenskreis. Nähren aus der Glorie. Erneuern
Nicht unmittelbarer Kontakt mit und Fördern durch stetes Binden
der heiligsten Menschheit —- nur bzw. Vereinthalten mit der Wurzel
Eintreten in ihren Wirkungskreis allen Lebens. So Bewahren und
(virtus). Fühlung mit ihr vermittels Vollenden. « bleibt in mir — hat
der Kirche. das Leben — auferwecken » (Joan.

cap. 6).

Die andern Sakramente erfüllen
Sonderaufgaben auch kraft der
Herrlichkeit des Auferstandenen.

Nicht nur durch Ausnützen der
Kräfte des verklärten Leibes,
sondern durch Hergeben desselben selbst.



Sacrificium Mediatoris 417

g) Die eucharistischen Gnadenwirkungen
erweisen Christus als wahre Opfergabe.

Ist das Sich-einsetzen des Herrn in der Eucharistie wirklich eine

mittlerische Opferhingabe, so muß es auch wahre Opferfrüchte zeitigen.
Die Wiederherstellung der gnadenvollen Gemeinschaft muß seine

segensvolle Folge sein. Die einzelnen Stufen in deren Verwirklichung :

Befreiung von der Sünde, Erfüllung mit Gnade und restlose
Vereinigung in der Liebe — werden an Christus, der unsere Opfergabe
ist, gewissermaßen hervortreten. Christus, inquantum fuit homo, non
solum fuit sacerdos, sed hostia perfecta, simul existens hostia pro
peccato et hostia pacijica et holocaustum. 1 Im Alten Bund wurden
die Gläubigen nur durch die Kraft der heiligsten Menschheit geheiligt,
uns steht sie dagegen wirklich beim Opfer zur Verfügung.

Christus ist in der Eucharistie eine wahre hostia pro peccato. Die
Meßfeier versöhnt Gott wohl aus dem gleichen Grunde wie das Kreuzopfer.

Das Verdienst lag dort in der Liebe des Heilandes zum Vater,
in seinem Opfergehorsam. Durch diesen innern Akt, da sich der Herr
für die sündenbeladene Welt hingab, tilgte er alle Schuld. Zur
Überwindung des reatus poenae leistete er die erforderliche Genugtuung
(satisfactio) für das ganze Geschlecht und erwarb so die Möglichkeit,
das peccatum originale im Sinn der Unempfänglichkeit für den Gnadeneinfluß

auszumerzen. Bei der heiligen Wandlung haben wir dieselbe
Liebe Christi. Wiederum gibt er Leib und Blut her für die ganze
Welt. Lag beim Kreuz in diesem Opfergehorsam das propitiatorische
Moment, so wird es auch bei der heiligen Messe hier zu finden sein.

Zwar ist der Heiland nicht mehr in statu viatoris, in dem allein
Verdienste uns möglich sind, aber trotzdem können wir auch in diesem

mittlerischen Eintreten des Herrn für uns unendlich wertvolle Verdienste
seinerseits annehmen, da er sich bereits in statu viatoris — bei der
Coena — für diesen immerwährenden Mittlerdienst zur Verfügung
stellte. Kraft der göttlichen Allwissenheit sah er alle heiligen Wandlungen

voraus. Und für alle bestimmte er sich selbst als Opfergabe.
So begleitet sein Erdenverdienst sein eucharistisches Mittlerwerk. Die

heilige Messe ist also ein wahres sacrificium propitiatorium. Aber auch

von satisfaktorischer Bedeutung ist sie, wie S. Thomas lehrt (cf. p. 300) :

« remissionem totius poenae quantum ad quantitatem oblati,

1 Opusc. 60, 18.



4i8 Sacrificium Mediatoris

sicut hoc sacrificium. 1 destructio mortis reparatio vitae
est effectus huius sacramenti. » 2 Es kann sich aber hier nicht um ein

neues Leisten der Genugtuung seitens des Herrn handeln, sondern nur
um ihre Zuwendung. Auf Seiten der Gläubigen könnte man eher von
einer gewissen Satisfaktionsleistung beim Meßopfer sprechen. Liegt
doch in seiner Mitfeier die Anerkennung des Kreuzes, dessen Gedächtnis
die Eucharistie ist. Zwar erleidet der Gläubige hier keine Strafe, aber
in der Mitfeier liegt doch ein Eingeständnis der Schuld und des eigenen

Unvermögens, entsprechende Sühne zu leisten. Darum eilt man zu
dem, der für alle stellvertretend gestorben ist. Mit dem heiligsten
Leib, der unsere Sünden abgebüßt, muß man sich in mystischer Weise

verbinden. Zudem ist die Messe der Wiederaufbau der gottgeeinten
Welt, die durch die Sünde zerstört war. Mitwirken dabei — und das

ist das Mitfeiern der Messe — hat auch satisfaktorischen Wert.
Der eucharistische Christus überwindet also wirklich das Hindernis

der Gnadengemeinschaft. Seine Liebe versöhnt den Vater, sein heiliger
Opferleib heilt unsere Natur von den Schäden der Sünde. Aus diesen

Wirkungen erkennen wir, daß seine Hingabe in diesem Sakrament ein

wirkliches Opfer pro peccato ist.
Fernerhin verlangt die Vereinigung mit Gott die Erhebung des

Geschöpfes in der Gnade. Diese Aufgabe liegt der hostia pacifica ob.

Pax bedeutet nicht nur, daß das Leben unangefochten ist, sondern auch
daß es seine Güter entwickeln und sich ihrer erfreuen kann. Christus

bringt nun in jeder Meßfeier der Welt die Fülle der Gnaden. Gerade

in ihrem Charakter als Speiseopfer erweist sie sich als wahres Friedopfer.

Im eucharistischen Fronleichnam wird uns Gottes Friede geboten,
zunächst in dem Sinne, daß wir gegen die Zerstörung unseres Lebens

gefeit werden. Erhalten wir doch das Brot der Unsterblichkeit. 3

Mit dem Fortschritt dieser Wirkung werden wir dem Einfluß der gratia
capitis immer mehr erschlossen und empfangen so den Gottesgeist der
Liebe selbst, « qui est ultima perfectio et principalis totius corporis
mystici, quasi anima in corpore naturali4, qui idem numéro est in
capite et in membris, et aliquo modo a capite in membra descendit, non
divisus sed unus ». 5 Durch die Glorie des Auferstehungsleibes erfolgt

1 III 79, 5 ad 2.
2 In Joan. 6, 52, lect. 6.
3 IVD. 2, 1, 2 ad 1 : Eucharistia quantum est de se, valet contra omnes

spirituales delectus.
4 III D. 13, 2, 2, 2C.
5 1. c. 1 ad 2.



Sacrificium Mediatoris 419

also die Befriedung des Menschen in der Erhöhung seines Wesens in
der Gnade und der Aufschließung gegenüber dem göttlichen Leben. Sie

führt ob seiner Gemeinschafts-Veranlagung auch den Zusammenschluß

der Einzelmenschen zur Gemeinschaft herbei. So werden die euchari-
stischen Elemente zu : Ecclesiae tuae unitatis et pacis dona. 1

Aus der Fülle derartiger Äußerungen des Aquinaten seien nur
einige angeführt. Die ganze Kirche wird erfaßt. 2 Da Christus seine

Glieder in sich eint, belebt er seinen ganzen mystischen Leib erneut. 3

Der Kontakt der Glieder untereinander wird wirksam : « Eucharistia
est signum ecclesiasticae unionis, et ideo ex ipso opere operato eius

efficacia in alteram transire potest, quod non contingit de aliis sacra-
mentis. » 4 Das gilt aber nur von der Eucharistie, sofern sie sacrificium
ist, nicht von der heiligen Kommunion.5 Dieses opus operatum geht
jedoch nicht auf die Heiligen des Himmels, selbst wenn in der Liturgie
von der Vermehrung ihrer Glorie gesprochen wird. 6 Diese Einigung,
sowie der geistige Güteraustausch ist Beweis dafür, wie wir durch
die Eucharistie dem Wirken des Gottesgeistes erschlossen werden. 7

Sie ist das ordentliche Heilsmittel, um uns in den segensvollen
Banden der Kirche zu halten. 8 Als Sakrament der Liehe vermag sie

1 Opusc. 57. Sekret.
2 In Joan. 6, 52, lect. 6 : In immolatione huius sacramenti est universalis

effectus, quia effectum consequitur Ecclesia tota, tarn vivorum, quam
mortuorum.

III 67, 2c : sacramentum ecclesiasticae unitatis.
IV D. 8, 1, 1, 3c : Congregari in unum huic sacramento attribuitur.
III 82, 2 ad 3 : Eucharistia est sacramentum unitatis ecclesiasticae, quae

attenditur secundum hoc, quod multi sunt unum in Christo.
IV D. 2, 1, 2c : Eucharistia, quae membra capiti coniungit.

3 III 79, 5c : est institutum ad spiritualiter nutriendum per unionem
ad Christum et ad membra eius.

4 IV D. 45, 2, 3, i ad 3.
5 In Joan. 6, 52, lect. 6 : ex intentione operantis et percipientis possit

communicari omnibus, ad quos dirigit suam intentionem.
6 IV D. 12, 2, 1, 2 ad 1 : Sicut Innocentius solvit, ubicumque talis loquendi

modus invenitur, ita debet intelligi, ut ad hoc prosit, ut a iidelibus magis ac magis
glorificetur in terris.

7 III 82, 6 ad 3 : Per virtutem Spiritus sancti, qui per unitatem charitatis
communicat invicem bona membrorum Christi, fit quod bonum privatum, quod
est in missa sacerdotis boni, est fructuosum aliis. Cf. in Joan. 6, 54, lect. 7.

8 In Joan. 6, 54, lect. 7 : Qui non sic manducat, est extra Ecclesiam, et per
consequens extra charitatem.

1. c. 6, 55, lect. 7: similiter per comparationem ad corpus mysticum
de necessitate habebit vitam aeternam, si perseverat : nam unitas Ecclesiae fit
per Spiritum sanctum.



420 Sacrificium Mediatoris

allein uns untereinander und Gott zu einen und so zu
vervollkommnen. 1 Im eucharistischen Christus tritt uns eben die Fülle allen
Heiles und Lebens entgegen. 2 Der Herr teilt uns hier nicht nur
die Anlagen (habitus) des neuen Lebens mit, sondern dieses selbst, da

die besondere Wirkung gerade dieses Sakramentes die aktuelle Liebe

ist. 3 Naturgemäß werden die Sonderveranlagungen zugleich vollendet. 4

Die Eucharistie ist somit das alle andern krönende Heilsmittel : « Finis
et consummatio omnium sacramentorum. »

5 Was in der Taufe begonnen,
soll in ihr vollendet werden. 6 Auch den Leib des Christen zieht sie

in den Bereich ihrer wunderbaren Wirksamkeit. 7 So führt die Eucharistie

zum letzten Ziel, zum vollen Frieden. 8 Mit der fortschreitenden

1 IV D. 8, 2, 2, 3 ad 5 : Eucharistia dicitur sacramentum charitatis Christi
expressivum et nostrae factivum.

III 82, 3 ad 3 : hoc sacramentum, quo perficitur homo secundum se

per comparationem ad Christum. Cf. 79, ic.
IV D. 8, 1, 3, ic : sua coniunctione nos in ipsum convertens.
IV D. 12, 2, 2, ic : Virtute huius sacramenti fit quaedam transformatio

hominis ad Christum per amorem —- et hoc est proprius eius effectus.
III 79, 1 ad 1 : Per hoc sacramentum augetur gratia et perficitur spiritualis

vita ad hoc, quod homo in seipso perfectus existât per coniunctionem ad Deum.
2 IV D. 8, 1, 1, 1 ad 1 : Fons christianae vitae est Christus, et ideo hoc modo

Eucharistia perficit, Christo coniungens.
3 IV D. 12, 2, 2, 1 ad 2 : Excitatur fervor actualis devotionis.

III 79, 1 ad 2 : anima spiritualiter delectatur et quodammodo inebriatur
dulcedine bonitatis divinae.

1. c. : Non solum habitus gratiae et virtutis confertur, sed etiam excitatur
in actum (Charitas urget nos).

1 IV D. 7, 3, 1, 2 ad 2 : perficit unumquemque in suo statu.
5 III 63, 6c.

IV D. 2, 1, 2c : Ultimus terminus nostrae sanctificationis.
IV D. 8, 1, 1, 1 ad 1 : Perfectio omnium perfectionum.
IV D. 8, 1, 2, 2 ad 4 : Omnium sacramentorum effectus huic sacramento

possunt adscribi, inquantum perfectio est omnis sacramenti, habens quasi in
capitulo et summa omnia, quae alia sacramenta continent singillatim.

6 III 73, 3c : Baptismus est principium spiritualis vitae et ianua
sacramentorum, Eucharistia vero est quasi consummatio spiritualis vitae et omnium
sacramentorum finis.

7 III D. 13, 2, 2, 3 ad 1 : Corpora nostra aliquo modo habent continuationem
cum corpore Christi, non quidem secundum quantitatem aut secundum per-
fectionem naturalem, sed inquantum Spiritus Sanctus habitat in nobis, qui
plenissime fuit in Christo.

In Joan. 6, 54, lect. 7 : et mortalia corpora nostra propter inhabitantem
Spiritum eius in nobis resuscitabit ad gloriam.

8 IV D. 8, i, 1, 3c: Quantum ad ultimum finem consequendum maximam
efficaciam habet.

Ad Hebr. 5, 6, lect. 1 : Hostia eius habet virtutem introducendi in vitam
aeternam.



Sacrificium Mediatoris 421

Heilung unserer Natur im reinsten Fleische des Auferstandenen nimmt
eben der innere Einfluß des Hauptes, der für das Neue Testament
verheißen war, zu, bis er im Reich der Ewigkeit ohne jede Behinderung
sich auswirken kann. 1

Aus allen diesen Wirkungen folgt, daß Christus in der Eucharistie
eine hostia paciflca, also eine wahre Opfergabe ist. Er überwindet
nicht nur das trennende Hindernis der heiligen Gemeinschaft in seinem

verklärten Fronleichnam. Er schließt in ihm auch die Menschheit zum
lebensfähigen Organismus des mystischen Leibes zusammen, um ihr so

die Gemeinschaft mit ihrem Schöpfer und Ziel zu ermöglichen.
Als holocaustum krönt der Herr in der Eucharistie seine

Mittlerhingabe in der Kirche. Will er doch nicht nur entsühnen und neu
beleben, sondern vor allem dem Vater seine Liebe und seinen Gehorsam

erzeigen. Er dient ihm in seiner Auferstehungsglorie genau mit
demselben verzehrenden Eifer wie in seinem sterblichen Leibe am Kreuz.
Des Vaters Werk gilt es wieder herzustellen. Der einzige Weg ist seine

mittlerische Hingabe. Darum läßt er es daran im eucharistischen
Priesterdienst nicht fehlen, bis er wiederkommt. In dieser selbstlosen
Liebe ist er uns stets Vorbild. Der Glaube sieht es und begreift, daß

es mit der moralischen Nachfolge, mit der Erfüllung der Gebote, nicht

genug ist. Der ganze Mensch muß sich vielmehr im Dienste Gottes
aufbrauchen. Dazu gibt uns der Herr im Meßopfer Gelegenheit. Hier
wird mehr verlangt als Willenseinheit mit Gott. Hier wird die Hingabe
des ganzen menschlichen Wesens und Lebens an den mystischen Leib

gefordert und durchgeführt, um die heilige Gemeinschaft mit Gott durch
Christus zu bewerkstelligen. Eine geheimnisvolle Verbindung der
Naturen gilt es in dieser « Ehe » des Allheiligen mit seinem Bundesvolke

zu erreichen. Die Eucharistie ist also das Ganzopfer des Christus
totus. Haupt und Glieder symbolisieren nicht nur, sondern vollziehen
ihre rückhaltlose Einigung mit dem summum bonum.

Der Heiland erfüllt demgemäß in der Eucharistie alles, was eine

Opfergabe zu leisten hat. Er schafft die Verbindung mit Gott und somit

1 III 78, 3 ad 3 : Interna inspiratio ex huius sanguinis virtute procedit,
secundum quod passione Christi iustificamur.

IV D. 2, 1, 2 ad 1 : Eucharistia ordinatur ad ultimum effectum passionis
Christi, quasi completissime ab ea efficaciam habens.

IV D. 4, 2, 2, 5 ad 2 : Per Eucharistiam est perfecta influentia a capite in
membro, et quantum ad hanc perfectionem incorporatio est effectus Eucharistiae.
Cf. III 83, 4c.



422 Sacrificium Mediatoris

das Heil. 1 Er ist hier ja die vollendete, die von Gott bereits
angenommene Opfergabe mit all den Verdiensten. 2 Christus hat also zur
Fülle der Gnaden, die er durch die Inkarnation besitzt, noch die

Heilkraft für alle Welt hinzugewonnen. Er ist dementsprechend der

Quell aller Gnaden. 3 Somit ist er die einzige wahre Opfergabe für
unser Heil.4

Nach diesen Ausführungen kommen wir zum Abschluß der
Gedankenreihe über das sacrificium interius des Heilandes. Im Himmel
gibt es nichts mehr zu versöhnen und nichts Getrenntes zu verbinden

— und somit kein eigentliches Priesteramt. Was gehört nun zum
sacrificium interius des Herrn Zunächst also das Verurteilen aller
Sünde, sodann der Wille zur Wiederherstellung der heiligen Gemeinschaft,

alles zu tun, was in seinen Kräften liegt. Bejahen muß er
demgemäß zuerst seine mediatorische Stellung als Gottmensch — honor
creatoris. Ferner hat er das Mittleramt zu übernehmen, hat sich mit
dem sündigen Geschlecht solidarisch zu erklären, und an sich die

Entsündigung, sowie in sich die Vereinigung zu vollziehen. Die
Übernahme des blutigen Sühnopfers sowie des eucharistischen Opferdienstes
enthält sein Eingehen auf die Führung des Vaters — honor gnbernatoris.
Da er den Vater für sich und für uns (in der Vereinigung mit ihm als

unserm Haupt) als Ziel der ganzen Schöpfung anerkennt, zollt er seine

Verehrung dem finis ultimus.
Der Opferbegriff ist um einen wichtigen Gedanken bereichert worden.

Zur Klarheit über das angestrebte Ziel (heilige Gemeinschaft) ist die

über den Weg hinzugetreten. Die Versöhnung der Gottheit ist möglich
durch das selbstlose Wirken eines geeigneten und anerkannten Mittlers.

1 III 73, 4 ad 3 : Hoc sacramentum dicitur hostia, inquantum continet
ipsum Christum, qui est hostia salutaris.

2 In Joan. 6, 35, lect. 4 : Corpus sacramentaliter sumptum vivificativum
est : nam per mysteria, quae Christus in carne sua complevit, dat vitam mundo

non consuetae vitae, sed illius, quae morte non reseratur.
III 62, 5 ad 1 : Caro eius et mysteria in ea perpetrata operantur instru-

mentaliter ad animae vitam, ad vitam autem corporis non solum instrumentaliter,
sed etiam per quamdam exemplaritatem.

3 IV D. 8, 1, 1, 3c : Continet plenitudinem gratiae in suo fonte.
4 III D. 13, 2, ic : Dignissimum actum (Christus) habuit in Ecclesia, seil,

redimere ipsam et aedificare earn in sanguine suo.



Sacrificium Mediatoris 423

B. Die Gläubigen als Opfernde.

Der Opferwille Christi allein reicht nicht aus zum sacrificium.
Zum Mittler muß noch die Gemeinde, für die vermittelt wird, treten —
und zwar mit dem entsprechenden sacrificium internum.

Das erste, was auch bei uns dazu gehört, ist das Streben aus der
Sünde zum Dienste Gottes, dem Ursprung, Erhalter und Leiter und
Ziel unseres Lebens — also der Wille, die heilige Gemeinschaft mit dem
höchsten Gut wieder zu knüpfen. Eine zweifache Erkenntnis hat er
zur Voraussetzung : « Devotio ex duplici consideratione procedit : princi-
paliter ex consideratione divinae bonitatis, quia ista consideratio

pertinet quasi ad terminum motus voluntatis tradentis se Deo.

Secundario ex consideratione propriorum defectuum ; nam haec

consideratio pertinet ad terminum, a quo homo per motum voluntatis
devotae recedit, ut seil, non in se existât, sed Deo se subdat. »1

Das Erwägen der Gutheit Gottes und seiner Wohltaten führt zu
dem Entschluß, sich dem Unendlichen ganz zu öffnen, aus ihm allein
zu leben. Praktisch wird sich diese Hingabe an die überströmende,
wesentliche Gutheit zeigen im Eingehen auf die göttliche
Heilsveranstaltung. Der Mensch wird sich gläubig und gern vom « Gubernator
rerum » führen lassen und sich mit seinem ganzen Sein und Leben
der neu entstehenden Gnadenwelt anschließen und einfügen. So wird
er gewissermaßen auch selbst zu einer Opfergabe.

In Christus finden wir alles göttliche Heilswirken zusammengefaßt.
Hingabe an den Heilsgott wird zur Hingabe an Jesus, den Gottmenschen,
den Sendboten des Vaters. Während Christus sein sacrificum internum
setzt in der gehorsamen Übernahme seines Mittleramtes nach dessen

ganzem Umfang, haben wir zur Wiederherstellung der heiligen Gemeinschaft

mit Gott unser inneres Opfer zu vollziehen durch die bereitwillige
Annahme dieses Mittlers nach seiner Person und Sendimg, indem wir
seine Verdienste uns aneignen und nach Möglichkeit an der Vollendung
seiner Aufgabe mitwirken. Unser sacrificium internum fordert also von
uns Verzicht auf jegliches eigenes Heilswirken, das unabhängig von dem
des Mittlers wäre. In ihm haben wir den einzigen Weg zum Vater
zu sehen, von ihm uns erlösen zu lassen, seine Verdienste stetig zu

empfangen und auszuwirken. Er ist also das lebensspendende Haupt
und als der einzige Verdiener zu betrachten, als der, der allen gibt

1 II-II 82, 4c. Cf. 3c.



424 Sacrificium Mediatoris

und alles gibt. Uns selbst dürfen wir nur als die Empfangenden ansehen,
als seine Glieder, die mithelfen, seine Lebenskraft in uns und den andern
wirksam werden zu lassen. Als seine Glieder haben wir uns ihm gegenüber

zu verhalten gemäß des Grades unserer Berufung, sei es, daß wir
erst noch potentiell zu ihm gehören oder daß im Glauben, in der Liebe
oder in der Glorie die Gliedschaft mehr oder weniger verwirklicht ist. 1

Dieser Wille, zu Christus zu gehören und den uns zukommenden Platz
in seinem Heilsreiche auszufüllen, ist also kennzeichnend für unsere
devotio.

Die Möglichkeit unseres Zusammenschlusses (Inkorporation) mit
ihm beruht auf zwei Grundlagen : Quae potentia in duobus fundatur :

primo quidem et principaliter in virtute Christi, quae est sufficiens ad

salutem totius humani generis, secundario in arbitrii libertate. 2 Der

freie Wille hat sich nun zu betätigen im Eingehen auf die Gnade durch
Glauben und, Liebe. 3 Die Liebe erst gibt wahre Christusverbundenheit. 4

Die Todsünder vermögen den Lebenseinstrom nicht aufzunehmen, nicht
auf ihn zu reagieren. 6 Nur in der fides formata antworten wir auf den

Lebenseinfluß. 6 Näherhin wird der notwendige Christusglaube bestimmt

1 III 8, 3C : Membra corporis mystici accipiuntur non solum secundum quod
sunt in actu, sed etiam secundum quod sunt in potentia ad actum, et hoc
secundum triplicem gradum, quorum primus est per fidem, secundus per
charitatem viae, tertius per fruitionem patriae.

2 III 8, 3 ad i.
3 IV D. g, I, 2, 4C : Christo incorporari, quod per fidem et charitatem contingit.

III D. 13, 2, 2, 2c : Homines infidèles nos pertinent ad unionem corporis
Ecclesiae, secundum quod est unum simpliciter, et ideo respectu horum Christus
caput non est nisi in potentia, secundum seil, quod sunt unibiles corpori.

4 IV D. 9, I, 3, 6c: Per charitatem aliquis Christo incorporatur, sed per
fidem accedens, adhuc longius stat.

III D. 13, 2, 2, 2c : Homines fideles peccatores pertinent quidem aliquo
modo ad unitatem Ecclesiae, inquantum continuantur ei per fidem, quae est
unitas materialis ; non tarnen possunt dici membra proprie, nisi sicut membrum
mortuum seil, aequivoce. Cf. III 8, 3 ad 2.

5 1. c. : nec mali recipiunt spiritualis vitae operationes a Spiritu sancto.

Ill 8 3 ad 2 : Recipiunt tarnen tales a Christo quendam actum vitae, qui
est : credere.

6 De Verit. 29, 4 ad 12 : esse caput vel influere per operationem nostrum
in ipsum, inquantum in eum credimus.

1. c. ad 9 : per operationem nostram in ipsum, secundum quod dicimur
per fidem eius iustificari.

1. c. 7 ad 8 : Meritum Christi sufficienter operatur ut quaedam causa
universalis salutis humanae. Sed oportet hanc causam applicari singulis per sacra-
menta et per fidem formatant, quae per dilectionem operatur. Et ideo requiritur



Sacrificium Mediatoris 425

als solcher an den, der kommen soll, oder an den, der sich für uns

opfert. Im ersten Ausdruck tritt seine Verheißung und Sendung hervor :

er ist der Gottesbote — im zweiten liegt das Bekenntnis seiner

Mittlertätigkeit. 1

Die Sakramente, die heiligen Zeichen des Heiles, bewirken die

mystisch-reale Inkorporation auf Grund unserer durch sie erfolgenden
Einbeziehung in den Weltmittlerakt des Herrn. 2 Gerade durch die beiden

Sakramente der Taufe und Eucharistie erfahren wir eine besonders

innige Fühlungnahme mit Christi Mittlerwirken. In der Taufe bekennen
wir uns zu seiner stellvertretenden Sühne, da wir in deren Kraft der
Sünde absterben und zum neuen Leben als Glieder des Heilsgeschlechtes
wiedergeboren werden. 3 Ist auch der Gekreuzigte bei der Taufe nicht

aliquid aliud ad salutem nostram praeter meritum Christi, cuius tarnen meritum
est causa.

III D. 13, 2, 2, 2c : Sed homines fideles in gratia existentes uniuntur
secundum tertiam unionem, quae est formalis respectu huius secundae (fide).
Cf. Opusc. 58, 14.

1 III 61, 3 ad 2 : Justificabantur homines per fidem futuri Christi adventus.

III 68, 1 ad 1 : Ante1 adventum Christi homines Christo incorporabantur
per fidem futuri adventus, cuius fidei signaculum erat circumcisio, ante vero quam
circumcisio institueretur, sola fide homines Christo incorporabantur. Post
adventum etiam Christi homines per fidem Christo incorporantur.

IV D. 1, 1, 2, 3c: Post lapsum exigebatur fides de reparatore, per quem
erat medicina morbi.

III 70, 2 obi. 1 : A peccato primi hominis nullus umquam salvari potuit,
nisi per fidem passionis Christi. (Rom. 3, 25.)

III 79, 7 ad 2 : Effectum non habet (passio) nisi in illis, qui passioni
Christi coniunguntur per fidem et charitatem.

III 49, 1 ad 5 : Fides, per quam a peccato mundamur, non est fides informis,
quae potest esse etiam cum peccato, sed est fides formata per charitatem, ut sie

passio Christi nobis applicetur non solum quantum ad intellectum, sed etiam
quantum ad affectum.

III 48, 6 ad 2 : Passio Christi habet spiritualem virtutem ex divinitate
unita ; et ideo per spiritualem contactum efficaciam sortitur, scilicet per fidem
et fidei sacramentum. Cf. III 49, 3 ad 1.

2 III 52, 1 ad 2 : Virtus passionis Christi applicatur per sacramenta confi-
gurantia nos passioni Christi.

III 62, 6c : Per fidem passionis Christi iustificabantur antiqui patres sicut
et nos. Sacramenta autem veteris legis erant quaedam illius fidei protestationes,
inquantum significabant passionem Christi et efîectus eius. Cf. 61, 4c.

III 62, 5c : Manifestum est, quod sacramenta Ecclesiae specialiter habent
virtutem ex passione Christi, cuius virtus quodammodo nobis copulatur per
suseeptionem sacramentorum, in cuius signum de latere Christi pendentis in cruce
fluxerunt aqua et sanguis, quorum unum pertinet ad baptismum, aliud ad
Eucharistiam, quae sunt potissima sacramenta.

3 C. G. 4, 55, 26 : Efîectus mortis Christi pertingit ad unumquemque per
spiritualem regenerationem, per quam homo Christo quodammodo coniungitur et



426 Sacrificium Mediatoris

so zugegen wie in der Eucharistie1, so kommen wir doch als

neugewordene Glieder seiner Kirche in den Kreis seines göttlichen Lebens. 2

Wir müssen im Sakrament eine ähnliche Entwicklung durchmachen
wie er am Kreuz : absterben der Welt und auferstehen in der Gnade,

er, um nach Überwindung der Sünde heilend auf uns wirken zu können,
wir, um durch die geheimnisvolle Teilnahme an seinem Tode ihm
eingegliedert zu werden und an seiner Fülle Anteil zu gewinnen. 3

Der Opferakt des Kreuzes ist — geschichtlich gesehen — längst
vorüber. Wir können an ihm nicht mitwirken. Die nachträgliche
Zustimmung zu ihm in der Taufe mui3 jeder für sich persönlich geben.
Darum ist diese Verbindung mit dem Werk des Mittlers kein opfer-
mäliiger Akt. Er ist nur die individuelle Zuwendung der Früchte jener
großen Liebestat Jesu. Erst durch die Taufe, da man hineingeboren
wird in die Heilsgemeinde, erhält man das notwendige übernatürliche
Leben samt der Fähigkeit, in Zukunft am Werk der Versöhnung Gottes
nach Stellung und Kräften mitzuwirken. Streng genommen, gehört
diese Hingabe an Christus durch Reue, Glaube und Taufe nicht zu

unserm sacrificium internum, aber sie ist die unumgängliche
Vorbedingung für dasselbe.

Außer der Fähigkeit zu übernatürlichem Wirken ist für unsere

Beteiligung an einem Mittlerakt Christi noch notwendig, daß dieser

sich in unserer Gegenwart abspielt. Dies trifft nur für das sacrificium
des verklärten Herrn zu, für das eucharistische Opfer. Wie der

Heiland, müssen auch wir hier uns ganz an das Heilswerk
hingeben. Bloße Zustimmung genügt nicht. Zunächst haben wir mit
unserm Hab und Gut die Feier zu ermöglichen — Bau von
Gotteshäusern, Unterhalt des Klerus, Spenden der Opferelemente. Auch uns
selbst mit Leib und Seele haben wir da in den Dienst der
Wiederherstellung der heiligen Gemeinschaft zu stellen, da wir uns ganz und

gar dem Mittler und seinem Wirken einen müssen. Durch Teilnahme

incorporatur ; et ideo oportet, quod unusquisque quaerat regenerari per Christum
et alia suscipere, in quibus virtus mortis Christi operetur. Cf. III 19, 4 ad 3.

1 C. G. 4, 61 : In baptismo continetur Verbum incarnatum solum secundum
virtu tem.

2 III 67, 2c : Per baptismum aliquis fit particeps ecclesiasticae unitatis.
Cf. IV D. 4, 2, 2, 5c.

3 IV D. 12, 2, 2, 2 ad 2: Baptismus non solum exprimit passionem Christi
sed etiam facit baptizatum Christo commori. Cf. D. 2, 1, 2 ad 2 ; III D. 19, 3, 2c.

III 66, 9 ad 5 : In baptismo commemoratur mors Christi, inquantum homo
Christo commoritur, ut in novam vitam regeneretur.



Sacrificium Mediatoris 427

an den kirchlichen Gebeten, Gesängen und Riten müssen wir in uns das

Bewußtsein unserer Gliedschaft an Christus und der Kirche neu beleben,
sowie dazu beitragen, daß die Anwesenden von demselben Geist zu
innerst ergriffen werden, so daß wir zu einer wahren Gemeinschaft

von Christgläubigen zusammengeschweißt werden. Dann ist die

Gemeinde für die Opferdarbringung befähigt. Durch den Priester

bringt sie die Gaben, die Christi Mittlerwirken ermöglichen sollen.

Voll heißen Verlangens harrt sie des Augenblickes, da er als minister
Ecclesiae, dem die Vollmacht verliehen ist, die Gaben zu heiligen, die

geheimnisvollen Wandlungsworte spricht und so das Opfer in aller
Namen vollzieht. Jetzt ist durch aller Mitfeier Christus auf dem Altar
die Gnaden seiner Inkarnation und Passion allen wieder wirksam zu
machen.

Haben wir so einen gewissen Anteil an der oblatio sacrificii,
so liegt doch unsere schließliche Hingabe im Mitwirken an dessen

consummatio. Die Kommunion ist ja weniger ein Kommen des Herrn

zu uns, als unser Unshingeben an ihn. Wie die Nahrung, die aus dem

Kosmos entnommen wird, uns in diesen wieder neu eingliedert, so

werden wir durch die Eucharistie im übernatürlichen Lebenskreis
wieder befestigt. Der Gedanke der Kommunion ist also die volle
Hingabe an Christus, an ihn, das Haupt aller Kreatur, und an seinen

mystischen Leib, die Kirche. Insofern führt sie auch zu den letzten
Gnadenauswirkungen. 1 So werden wir in gewissem Sinn auch Opfergabe,

da wir uns zur Verwirklichung der kirchlichen Gemeinschaft im
Kult ganz einsetzen müssen. Unser sacrificium internum bei dem

einzigen wahren Mittlerakt, den wir mitmachen können, enthält also

unsere volle Selbsthingabe an das Mittlerwerk Christi, um so unsern
(mehr receptiven) Anteil an der Wiederversöhnung der Welt mit Gott
zu leisten. Was in der Inkarnation begann, wird hier zum segensvollen
Abschluß gebracht. 2

So wünschenswert es auch ist, daß möglichst alle klar das Wesen
des sacrificium erfassen, so liegt es doch auf der Hand, daß es viele

Abstufungen der Erkenntnis geben wird. Mag nun das Erfassen der

1 IV D. 12, 3, 2, 2c : Ultimum effectum habet in hoc, quod sumitur.
2 Opusc. 65, de Eucharistia. Est sacramentum humanae reconciliationis ad

Deum in eo, quod Filius Dei assumpsit carnem humanam et fecit se unum
nobiscum. In eo, quod sumimus corpus Domini et sanguinem eius, efficimur
unum cum ipso et sie per ipsum tendimus ad unitatem cum Patre et sie per
Christum mediatorem reconciliamur aeterno Patri.

Divus Thomas. 29



428 Sacrificium Mediatoris

göttlichen Gedanken mehr oder weniger erschöpfend sein — worauf es

vor allem ankommt, ist der Wille, das nach Kräften zu tun, was Gott
von uns für die Durchführung seines Planes erwartet : «... quamvis
non omnes sciant explicite virtutem sacrificiorum, sciunt tarnen implicite,

sicut et habent fidem implicitam. »
1 Diese von der vorchristlichen

Zeit geltenden Worte, dürfen auch auf unsere Zeit ausgelegt werden.
Gibt es doch auch jetzt noch viele Hindernisse wahrer und tiefer
Erkenntnis. Auch in der Kirche ist der gute Wille ausschlaggebend
für die Wirksamkeit der Gnadenmitteilung. 2- Natürlich gilt es unsern
Anteil mit möglichstem Verständnis zu vollziehen. Der Herr hat den
Seinen verheißen : Vobis datum est nosse mysterium regni Dei. 3 So ist
es für jeden Christen Ehrenpflicht, der Führung der Kirche zu folgen,
mit ihr zu beten, um die hehren Gottesgedanken im Geheimnis unserer
Erlösung kennen zu lernen und bewußt mit zu verwirklichen.

Als Resultat finden wir also, daß dem heiligen Lehrer als Idee des

sacrificium jene gottesdienstliche Handlung vor Augen schwebt, durch
die die heilige Gemeinschaft zwischen Gott und uns unter Überwindung
der Sünde wiederhergestellt wird. Eine solche Actio geht natürlich weit
über den Bereich menschlichen Könnens. Nur der Gottmensch vermag
sie zu vollziehen, und zwar durch den mittlerischen Einsatz seines

Leibes und Blutes für das ganze Geschlecht. Mag dieser auch nur einmal

blutig nötig sein um der Sühneleistung willen — die Erhaltung und

Vollendung des Heilsgeschlechtes macht ihn dauernd nötig, und zwar
entsprechend dem näheren Zweck in der unblutigen Form der Speisung.
So erfolgt die Entsühnung und Befriedung der Welt und somit die

placatio Dei und die Erneuerung der heiligen Gemeinschaft. Die
Menschheit, für die der Mittler eintritt, hat ihren Anteil mehr im

Empfangen der vermittelten Gnaden zu leisten. Sie ist aber von einer
aktiven Mitwirkung nicht ausgeschlossen. Darin zeigt sich die Rücksicht
auf die menschliche Natur sowie die Höhe ihrer Begnadigung. Die

Vollendung des Mittlerwerkes ist ohne ihr Mittun nicht möglich, so daß
dieses ein notwendiger Bestandteil im Heilswerk ist.

(Fortsetzung folgt.)
1 II-II 85, 4 ad 2.
2 C. G. 4, 55, 26 : effluxus salutis a Christo in homines per Studium

bonae voluntatis, qua homo Christo adhaeret.
3 Luk. 8, 10.


	Sacrificarum Mediatoris : die Opferanschauungen des Aquinaten [Fortsetzung]

