Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Zur Krise der Kausal-Kontroverse
Autor: Droege, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762836

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Krise der Kausal-Kontroverse.

Von P. Dr. Th. DROEGE C. SS,R., Geistingen a, d. Sieg.

Wer die zahlreichen Schriften, die im letzten Jahrzehnt iiber den.
analytischen Charakter des Kausalprinzips erschienen sind, einer ein-
gehenden Priifung unterzieht, kann nur mit Bedauern die Tatsache
feststellen, dall auch im Lager der neuscholastischen Philosophie die
Kausalkontroverse sich zu einer verhingnisvollen Krise zugespitzt hat.
L. Faulhaber charakterisiert die gegenwirtige Lage durchaus zutreffend,
wenn er in der Festgabe zum 60. Geburtstage J. Gevsers unter der
Uberschrift : « Der augenblickliche Stand des Kausalproblems » schreibt :
« Jedem, der die Literatur iiber den unter diesem Titel zusammen-
gefallten Iragenkomplex kennt, wird es nicht als etwas Besonderes
erscheinen, wenn man von einer momentanen Krise, um nicht zu
sagen, von einer Verzweiflung in Sachen der Erkenntnis des Kausal-
prinzips spricht. » (Philosophia perennis 1930, I. 413.) Angesichts
dieser Tatsache dringt sich von selbst die entscheidende Frage auf.
wie sind wir zu dieser Krise gekommen ? und wo ist der Weg zu ihrer
Uberwindung zu finden ?

Im Vordergrund der gegenwirtigen Kausalkontroverse steht vor
allem die Frage, ob das Kausalprinzip sich auf das Kontradiktions-
prinzip zuriickfithren 1dBt oder nicht. Diese Teilfrage ist ein getreues
Spiegelbild der ganzen Kontroverse. Um also einen tiefern Einblick
in ihr Werden und Wesen zu gewinnen, geniigt es, die fiir und gegen
die Maoglichkeit eines Reduktionsbeweises vorgebrachten Gedanken-
ginge miteinander zu vergleichen und sie auf ihre letzten historischen
und metaphysischen Grundlagen zuriickzufithren. Wir glauben, daf}
diese Methode wie kaum eine andere geeignet ist, uns AufschluB zu
geben iiber die Frage nach dem Woher dieser Krise und dem Wie
ihrer Uberwindung.

I. Die Gegner des Reduktionsbeweises.

Wenn wir mit den Gegnern des Reduktionsbeweises beginnen, so
ist vor allem die Frage von Bedeutung, wie diese Gegnerschaft ent-

Divus Thomas. 25



364 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

standen ist ? Geht die Anschauung, dafl das Kausalprinzip nicht auf
das Kontradiktionsprinzip zuriickfithrbar sei, vielleicht auf Aristoteles
und die mittelalterliche Scholastik zuriick ? Alle Kenner der Geschichte
stimmen darin iiberein, dal Hume als der eigentliche Vater dieses
Gedankens zu betrachten ist. Freilich ist auch schon vor Hume die
begriffliche Moglichkeit des ursachlosen Werdens behauptet worden ;
doch ist Hume der erste, der sowohl in seiner Jugendschrift : « Uber
den Verstand » (in deutscher Bearbeitung herausgegeben von Th. Lipps,
3. Aufl. 1912), wie in seiner spitern Arbeit: « Eine Untersuchung
iiber den menschlichen Verstand» (iibersetzt von Raoul Richter,
9. Aufl. 1928) die innere Widerspruchslosigkeit des ursachlos gewordenen
Seins einer eingehenden Untersuchung unterzieht und die zahlreichen
entgegenstehenden Schwierigkeiten vor allem durch den Hinweis auf
die reale Verschiedenheit und die daraus folgende begriffliche Trenn-
barkeit des anfangenden Seins und der hervorbringenden Wirkursache
zu losen versucht. Kant geht iiber Hume hinaus, indem er das
psychologische Apriori seines englischen Vorbildes durch das logische
Apriori seiner Erkenntnisformen ersetzt. Denn nach Kant ist die
letzte Wurzel fiir die notwendige Verkniipfung von Ursache und Wirkung
nicht in den psychologischen Assoziationsgesetzen des individuellen
BewuBtseins, sondern in den logischen Gesetzen des allgemein mensch-
lichen BewufBitseins zu suchen.

Es kann nicht geleugnet werden, dal die von Hume und Kant
gegen den analytischen Charakter des Kausalprinzips vorgebrachten
Griinde bei den Vertretern der scholastischen Philosophie lange Zeit
hindurch nicht die gebiihrende Beachtung und kritische Wiirdigung
gefunden haben. Wenn sie trotzdem nicht ohne Wirkung geblieben
sind, sondern seit Beginn des letzten Jahrhunderts manche neu-
scholastische Autoren, besonders in Belgien und Frankreich, in ihren
Bann gezogen haben !, so kann darin eine objektive Wiirdigung nicht
einen willkiirlichen Abfall von der ererbten Tradition, sondern nur
ein begriiBenswertes Erwachen der kritischen Selbstbesinnung erblicken,
deren Devise lautet: Amicus Plato, sed magis amica veritas! In
Deutschland begann der Streit um die Zuriickfithrung des Kausal-
prinzips auf das Kontradiktionsprinzip mit dem Erscheinen des Buches
von C. Isenkrahe: « Uber die Grundlegung eines biindigen kosmo-

1 Vergl. die reichhaltige Literaturangabe, die Descoqs in seinen « Institutiones
Metaphysicae generalis» (Paris 1925, I. 489) gibt.



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 365

logischen Gottesbeweises » (Kempten u. Miinchen 1915). Wenn auch
die positive Auffassung des Buches von dem nichtevidenten Charakter
des Kausalprinzips keineswegs allgemeine Anerkennung gefunden hat,
so bleibt es doch das Verdienst Isenkrahes, mit dem Scharfsinn des
Mathematikers auf die logischen Schwichen der meisten Reduktions-
beweise hingewiesen zu haben.

Wie in den romanischen Lindern, so gingen auch in Deutschland
die Gegner des Reduktionsbeweises bald in zwei Richtungen aus-
einander. Eine extreme Richtung lehnte die objektive Evidenz des
Kausalprinzips ab und sah in ihm nur noch ein irrationales Postulat
der Erfahrungswissenschaften. Die gemiBigtere Richtung hilt zwar
auch die Zuriickfithrung des Kausalprinzips auf das Kontradiktions-
prinzip fiir logisch unméglich ; doch hilt sie an der objektiven Evidenz
des Kausalprinzips fest. Die extreme Richtung hat in Deutschland
nur wenige Vertreter gefunden, zu denen, wenn auch in verschiedenem
Sinne, besonders J. Hessen (Das Kausalprinzip, Augsburg 1928) und
Fr. Sawicki (Die Gottesbeweise, Paderborn 1926) gehéren. Die Mehr-
zahl der neuscholastischen Autoren bekennt sich mit Geyser, der in
der Kausalfrage manche Wandlungen durchgemacht hat (Das Prinzip
vom zureichenden Grunde, Regensburg 1929), zu der gemiBigten
Richtung. Zu ihnen gehéren, um nur einige Namen zu nennen,
J. Brinkmann (« Zur rationalen Begriindung der philosophischen Grund-
gewiBheiten », Phil. Jahrb. d. Gérresgesellschaft 40 [1927] 129-162 ;
250-284 ; 377-400) ; ferner H. Straubinger (« Die Evidenz des Kausal-
gesetzes », Phil. Jahrb. 44 [1931] 25-40). Die bedeutendste Arbeit dieser
Richtung ist die Schrift von L. Fuetscher S. J.: «Die ersten Seins-
und Denkprinzipien » (Innsbruck 1930), der im engen Anschluf an
Geyser und Descoqs den Nachweis zu erbringen versucht, daBl eine
rein begriffliche Zuriickfiihrung des Kausalprinzips auf das Kontra-
diktionsprinzip auf einer Verwechslung der statischen und dynamischen
Betrachtungsweise des kontingenten Seins beruht. !

Was verstehen nun die Gegner des Reduktionsbeweises unter der
statischen und dynamischen Betrachtungsweise ? Sie unterscheiden
ein dreifaches Prinzip des Grundes: 1. Das Prinzip des logischen
Wahrheitsgrundes, nach dem jedes wahre Urteil einen zureichenden

1 In der Einleitung des Buches gibt Fuetscher (S. 1-3) eine ausgiebige, wenn
auch nicht erschdopfende Literaturangabe iiber die wichtigsten Arbeiten, die in
den letzten Jahren fir und wider den analytischen Charakter des Kausalprm21ps
veroffentlicht worden sind.



366 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

Grund seiner Wahrheit haben mufl. 2. Das Prinzip des statisch-formalen
Soseinsgrundes, nach dem jedes Ding ein Wesen haben mul}, durch
das es sich vom absoluten Nichts unterscheidet. 3. Das Prinzip des
dynamisch-kausalen Daseinsgrundes, nach dem das zufillig existierende
Sein eine dullere Wirk- und Zweckursache haben mul}. Die meisten
Gegner des Reduktionsbeweises geben nun zu, dall der logische
Wahrheitsgrund sich auf den ontologischen Daseins- und Soseinsgrund
stiitzt, weil unser Denken sich nach dem Sein richten muB. Auler
Frage steht ferner, da3 das notwendige Sein Gottes jede dullere Wirk-
und Zweckursache begrifflich ausschlieft. Denn weil sein Sosein im
Dasein besteht, so kann sein Dasein nur auf eine Formalursache zuriick-
gefiihrt werden. Die eigentliche Streitfrage bezieht sich also nur auf
das Prinzip des dynamischen Daseinsgrundes beim zufillig existierenden
Sein der Geschépfe, das mit dem Kausalprinzip inhaltlich vollkommen
zusammenfallt.

Nach den Gegnern des Reduktionsbeweises beruhen nun die onto-
logischen Prinzipien der idealen Soseinsordnung in derselben Weise auf
dem statischen Kontradiktionsprinzip, wie die Prinzipien der realen
Daseinsordnung in letzter Linie auf das Prinzip des dynamischen
Daseinsgrundes zuriickgefiihrt werden miissen. Doch kann das Prinzip
des dynamischen Daseinsgrundes auf das statische Prinzip des Wider-
spruchs ebensowenig zuriickgefiihrt werden, wie das Dasein des kontin-
genten Seins auf sein Sosein. Daher ist ursachlos oder grundlos
gewordenes Sein zwar kausal unerklirbar und darum unbegreiflich,
jedoch nicht in sich widersprechend. Recht gut fat H. Straubinger
die Grundauftassung der Gegner des Reduktionsbeweises zusammen,
indem er schreibt: «Das Kausalititsgesetz bzw. das Gesetz des
zureichenden Grundes — Grund im dynamischen Sinne genommen —
kann auch nicht bewiesen werden mit Hilfe des Kontradiktionsprinzips,
weder direkt noch indirekt. Der Grund liegt darin, daB das Kontra-
diktionsprinzip lediglich das Sein als Sein betrifft, gleichgiiltig, woher
es kommt. Ein Sein geniigt dem Kontradiktionsprinzip vollauf durch
die Tatsache, dal} es ist und nicht zugleich nicht ist, ob es einen Grund
hat oder nicht. Das Gesetz des zureichenden Grundes und mit ihm
das Kausalititsgesetz steht vollkommen ebenbiirtig und unabhingig
neben dem Kontradiktionsprinzip. » (Phil. Jahrb. d. Gérresgesellschaft
44 [1931] 38.)

Schon diese kurze Skizzierung der eigentlichen Problemstellung
zeigt, dal} es sich hier um tiefer liegende, sehr ernste Probleme der



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 367

mittelalterlichen Metaphysik handelt, an denen wir nicht achtlos vor-
iibergehen diirfen. Das wird umso klarer einleuchten, je tiefer wir in
die Begriindung einzudringen versuchen, auf welche die Gegner des
Reduktionsbeweises ihre Grundauffassung stiitzen. Wenn wir die bei
den verschiedenen Autoren zerstreut vorhandenen Gedanken syste-
matisch zusammenfassen, so lifit sich diese Begriindung auf eine drei-
fache Betrachtungsweise des Kausalprinzips zuriickfithren : auf eine
logische, psychologische und ontologische Betrachtungsweise.

1. Vom logischen Standpunkte aus lehnen die Gegner des Reduktions-
beweises die Einteilung der Urteile in analytische und synthetische im
Sinne der mittelalterlichen Scholastik mehr oder minder entschieden
ab. Die mittelalterliche Logik versteht ndamlich unter den analytischen
Urteilen die notwendigen Vernunfturteile, deren Geltung wir unab-
hingig von der Erfahrung aus der bloen Vergleichung der Begriffe
erkennen, wie die meisten Prinzipien der Mathematik. Die synthetischen
Urteile dagegen sind nicht-notwendige Erfahrungsurteile, deren objek-
tive Giiltigkeit wir nur aus der Erfahrung erkennen, wie das Urteil :
« Napoleon war der Sieger von Austerlitz. » Nach Descogs (I. 558) ist
diese Einteilung « oberflachlich », weil ihr Einteilungsgrund nicht dem
innern Wesen des Urteils, sondern dem rein duBern Gesichtspunkt
seiner Erkenntnisquelle entnommen ist. Sie ist ferner « unvollstindig »,
weil sie den physischen und moralischen Naturgesetzen einen Platz
nicht anzuweisen vermag. Denn diese gehoren zu den synthetischen
Erfahrungsurteilen, weil sie nur Tatsachen, nicht Wesensnotwendig-
keiten ausdriicken ; sie gehoren aber zugleich auch zu den analytischen
Vernunfturteilen, insoweit sie allgemeine und notwendige Zusammen-
hinge aussprechen. Endlich ist diese Einteilung «willkiirlich », weil
nach der etymologischen Bedeutung des Wortes von einer « Begriffs-
analyse » doch nur Rede sein kann, wenn das Pridikat in der
Wesensdefinition des Subjektes enthalten ist, nicht aber da, wo das
Pridikat iiber die Definition des Subjektes hinausliegt.

Darum glaubt Descoqs die Kantianische Deutung der analytischen
Urteile vorziehen zu sollen. Nach Kant sind analytische Urteile bloBe
Erlauterungsurteile, weil das Priddikat nur ausdriicklich hervorhebt,
was in der Definition des Subjektes bereits stillschweigend enthalten
war, wie in dem Urteil: «Alle Korper sind ausgedehnt.» Die
synthetischen Urteile aber sind Erweiterungsurteile, weil das Pridikat
tiber die Definition des Subjektes hinausgeht. Diese synthetischen
Urteile sind a posteriori, wenn sie einen zufilligen Zusammenhang



368 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

ausdriicken, wie in dem Urteil : « Ich habe Kopfschmerzen » ; oder sie
sind a priori, wenn sie einen notwendigen Zusammenhang bezeichnen,
wie: «7 plus 5 = 12» Auch Fuetscher glaubt aus praktischen
Griinden der kantianischen Terminologie den Vorzug geben zu sollen,
um den Unterschied zwischen dem statischen Prinzip des Widerspruchs
und dem dynamischen der Kausalitit deutlicher hervortreten zu lassen
(S. 153). Denn nach der kantianischen Terminologie ist nur das
Kontradiktionsprinzip ein analytisches Prinzip, wihrend das Kausal-
prinzip ein synthetisches Urteil a priori darstellt. Doch ist diese
terminologische Unterscheidung verwurzelt in einer tiefer liegenden
metaphysischen Unterscheidung.

Denn es ist eine charakteristische Wesenseigentiimlichkeit des
analytischen Kontradiktionsprinzips, dafl es nur fiir die statische
Soseinsordnung gilt. Das Widerspruchsprinzip besagt nidmlich einen
absoluten Gegensatz zwischen Sein und Nichtsein, der keine Ausnahmen
zulillit. Nur in der begrifflichen Soseinsordnung gibt es aber absolute
Gegensiitze, die keine Ausnahme zulassen, weil nur die begrifflichen
Wesenheiten der Dinge unverdnderlich sind. Allerdings kann. der
kontradiktorische Gegensatz auch in der kontingenten Daseinsordnung
verwirklicht werden. So steht der wirklich existierende griine Baum
auch zu jedem existierenden nicht-griinen Baume in kontradiktorischem
Gegensatz ; doch hat dieser Gegensatz seinen Grund nicht im konkreten
Dasein, sondern im abstrakten Sosein der griinen Farbe, weil nur der
Begriff der griinen Farbe im Widerspruch steht zum Begriff der nicht-
griimen Farbe. Selbst der wirklich existierende Baum steht zu dem
nicht-existierenden im kontradiktorischen Gegensatz nur deshalb, weil
der Begriff oder das abstrakte Sosein des Daseins mit dem Begriff
des Nicht-Daseienden im Widerspruch steht. Gerade darum muB jeder
materielle kontradiktorische Gegensatz, der zwischen den konkreten
Trigern der abstrakten Formen besteht, auf den formellen kontradik-
torischen Gegensatz zwischen den abstrakten Begriffsformen zuriick-
gefithrt werden, wie mit Recht Fr. Sladeczek S. J. hervorgehoben hat
(Scholastik 2 [1927] 1-37). Wenn demnach der hl. Thomas sagt, dal
das Widerspruchsprinzip sich auf den Begriff des Seins und Nichtseins
stiitzt (fundatur supra rationem entis et non-entis ; S. Th. I-II q. 94 a.2),
so ist hier unter dem Sein das quidditative Sein der statisch-formalen
Soseins-Ordnung gemeint. Denn das Widerspruchsprinzip sagt nur
etwas aus iiber die wesentliche Verschiedenheit des Soseins, nicht aber
iiber das Dasein dieses Soseins. Deshalb kann die Anwendung des



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 369

Kontradiktionsprinzips auf die Daseinsordnung auch nur in hypothe-
tischer Form geschehen : wenn etwas existiert, so mull es kraft des
Kontradiktionsprinzips die gleichzeitige Nichtexistenz notwendig aus-
schlieflen. : :

Wie das Kontradiktionsprinzip, so gehért auch das Prinzip vom
zureichenden Soseinsgrunde ausschlieBlich der statisch-formalen Be-
trachtungsweise an, weil beide nicht nach dem Woher oder Wozu,
sondern nur nach dem abstrakten Was der Begriffsformen fragen.
Anders verhilt es sich aber mit dem Prinzip des dynamischen Daseins-
grundes, soweit er nicht wie bei Gott mit dem Wesensgrunde
zusammenfillt, sondern auf das zufillige Dasein der Geschopfe sich
bezieht. Das Prinzip des dynamischen Daseinsgrundes, in diesem Sinne
verstanden, gehort ausschlieflich der dynamischen Betrachtungsweise
oder der zufilligen Daseinsordnung an. Denn das zufillig existierende
Sein besitzt nur ein tatsichliches Dasein und eine tatsichliche Ver-
schiedenheit von allem Nicht-Daseienden, nicht aber ein notwendiges
Dasein oder eine notwendige Verschiedenheit vom blofl mdglichen Sein.
Koénnte aber das Prinzip des dynamischen Daseinsgrundes oder der
Kausalitit auf das Prinzip des Widerspruchs zuriickgefiihrt werden,
so miiite uns das Kontradiktionsprinzip aus der statischen Soseins-
ordnung in die dynamische Daseinsordnung fiihren kénnen, indem es
uns nicht blo8 Aufschlull gibt iiber das Was der Dinge, sondern
auch iiber das Woher derselben. Umgekehrt miilite die Existenz des
kontingenten Seins in der Daseinsordnung auf das Wesen des kontin-
genten Seins in der Soseinsordnung zuriickfiihrbar sein, sodall das
Kausalprinzip genau so wie das Kontradiktionsprinzip ein analytisches
Prinzip im Sinne Kants darstellte. Tatsdchlich vermag aber das
Kontradiktionsprinzip aus der Soseinsordnung nicht in die Daseins-
ordnung hinein zu fiihren, weil es vom Dasein der Dinge vollstindig
absieht. Noch weniger kann das Dasein in der Begriffsbestimmung
des kontingenten Seins eingeschlossen sein, weil das eine Umwandlung
des kontingenten Seins in das notwendige Sein bedeutete. Daher ist
das Kausalprinzip nicht ein analytisches Prinzip im Sinne Kants,
sondern ein synthetisches Urteil a priori, das auf das Kontradiktions-
prinzip ebensowenig zuriickgefithrt werden kann, wie das kontingente
Dasein auf das Sosein des Geschopfes. Ursachlos gewordenes oder
grundlos entstandenes Sein ist daher begrifflich moglich, wenn es auch
rationell unbegreiflich ist.

2. Die logische Unmaoglichkeit, das Kausalprinzip auf das Prinzip



370 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

des Widerspruchs zuriickzufiithren, findet ihre Bestitigung durch die
psychologische Betrachtungsweise des Kausalprinzips. Denn das Kausal-
prinzip behauptet einen absolut notwendigen Zusammenhang zwischen
dem Entstehen eines neuen Seins und dem EinfluB} einer Wirkursache.
Woher gewinnen wir nun die Erkenntnis dieses notwendigen Zusammen-
hangs ? Sicherlich nicht aus der bloBen Wesensdefinition des
gewordenen Seins. Denn grundloses Entstehen ist nicht ein nicht-ent-
stehendes Entstehen, das die Wesensdefinition des Entstehens aufhebt.
Woher gewinnen wir also die Erkenntnis des absolut notwendigen
Zusammenhanges zwischen Subjekt und Priddikat beim Kausalprinzip ¢
Die Psychologie antwortet : aus der unmittelbaren Analyse der innern
Kausalerfahrung. Denn ebensowenig wie es dem Blindgeborenen
moglich ist, einen eigentlichen Begriff von der Farbe zu bilden, ebenso-
wenig ist es demjenigen, der nie in seiner Innenwelt das aktive Hervor-
bringeh von Verinderungen durch das Ich und das passive Empfangen
von Verianderungen durch die Wirksamkeit eines Nichtichs unmittelbar
erlebt hat, psychologisch mdoglich, in den eigentlichen Sinn des
kausalen « Durchgedankens » und damit in den eigentlichen Wesens-
gehalt der innern Seinsabhingigkeit einzudringen, die Ursache und
Wirkung miteinander verkntipft. Allerdings gibt Fuetscher zu (S. 161),
dafl wir bei einer konkreten Einzelerfahrung nicht ohne weiteres die
innere Seinsabhiingigkeit des Entstandenen von der Wirkursache unmit-
telbar erschauen. Denn die Erfahrung erkennt nur das Tatsichliche,
nie das Notwendige. Wenn daher Descoqs (S. 499) die Evidenz des
Kausalprinzips auf eine unmittelbare « intellektive Intuition des eigenen
Ichs » griindet, so kann diese unmittelbare Ichanschauung nur im
Sinne einer unmittelbaren Wesenserkenntnis verstanden werden.
Das vorwissenschaftliche Denken geht nun von dem in der Erfah-
rung gegebenen konkreten Entstehen, etwa eines freien Willens-
entschlusses, zur notwendigen Annahme einer Wirkursache, ndmlich
des eigenen Ichs, iiber, ohne sich iiber die Wesensgrundlage volle
Rechenschaft abzulegen, aus der sich diese kausale Abhingigkeit mit
Notwendigkeit ergibt. Aufgabe der kritischen Reflexion aber ist es,
gerade diese Wesensgrundlage der Abhingigkeitsbeziehung evident auf-
zuzeigen. Tatsdchlich zeigt nun die kritische Reflexion, da in der
Kontingenz oder Indifferenz des Hervorgebrachten zum Existieren
und Nichtexistieren dieses Fundament enthalten ist. Daraus ergibt
sich die zwingende Schlufifolgerung, dal3 jedes Werden mit absoluter
Notwendigkeit eine Wirkursache voraussetzt, weil eine Beziehung ohne



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 7L

Beziehungsgrundlage unmoglich ist. Um jedoch zu diesem Resultat
zu gelangen, geniigt nicht die statisch-formale Soseinsbetrachtung des
kontingenten Seins. Denn die Kausalrelation bildet nicht einen Bestand-
teil der Wesensdefinition des kontingenten Seins. Vielmehr mul} das
kontingente Sein mit der Wirkursache unter dem dynamisch-kausalen
Gesichtspunkte verglichen werden. Da nun die dynamische Be-
trachtungsweise auf die statisch-formale ebensowenig zuriickgefiihrt
werden kann, wie das Dasein auf das Sosein des zufillig existierenden
Seins, so ergibt sich aus der psychologischen Analyse des innern Kausal-
erlebnisses eine neue Bestiitigung fiir die Auffassung, daB3 das Prinzip
der Kausalitit oder des dynamischen Daseinsgrundes auf das Kontra-
diktionsprinzip nicht zuriickgefiihrt werden kann.

3. Den innern Grund fiir diese Unmoglichkeit zeigt die ontologische
Betrachtungsweise des Kausalprinzips. Nach Aristoteles ist zu jedem
Werden, das in der physischen Verinderung eingeschlossen liegt, das
Zusammenwirken von vier Ursachen erfordert. Denn wie der Stagyrite
im 7. Buch seiner Metaphysik ausfiihrt, muB alles, was wird, notwendig
aus etwas, zu etwas, durch etwas und fiir etwas werden, d. h. es muf}
eine Material-, Formal-, Wirk- und Zweckursache haben. Die Material-
und Formalursache begriinden das Wesen des Dinges ; die Wirkursache
vermittelt das konkrete Dasein, indem sie dieselbe Wesenheit von der
Moglichkeit zur Wirklichkeit iiberfithrt ; Aufgabe der Zweckursache ist
es, die Wirkursache in Tatigkeit zu setzen, damit sie eine bestimmte
Verbindung von Material- und Formalursache in der Daseinsordnung
herbeifithrt. Aus dieser ontologischen Kausalbetrachtung ergibt sich,
daBl die Wirkursache dem zufillig existierenden Sein nur das tatséch-
liche Dasein und die tatsichliche Verschiedenheit von der Moglichkeit
mitteilt, nicht aber das begriffliche Sosein, in dem alle Notwendigkeits-
beziehungen ihren Grund haben. Allerdings ist im konkreten Dasein
das abstrakte eingeschlossen. Gerade darum schlieBt die tatsichliche
Verschiedenheit des Existierenden auch eine hypothetisch notwendige
Verschiedenheit vom Nichtexistierenden ein. Doch hat diese hypo-
thetische Notwendigkeit ihren letzten Grund nur im Kontradiktions-
prinzip der begrifflichen Soseinsordnung, nicht aber im Kausalprinzip
der konkreten Daseinsordnung.

Kénnte nun das Kausalprinzip auf das Kontradiktionsprinzip
zuriickgefithrt werden, so miilte die Wirkursache nicht bloB die tat-
sichliche Existenz und die tatsichliche Verschiedenheit vom Nicht-
existierenden dem Kkontingenten Sein mitteilen, sondern auch eine



372 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

hypothetisch notwendige Existenz mit einer hypothetisch notwendigen
Verschiedenheit vom Nichtexistierenden. Das schlie§t aber eine begrifi-
liche Unméoglichkeit ein. Denn kdme dem kontingenten Sein irgend
eine hypothetische oder absolute Notwendigkeit des Daseins zu, so
wiirde jedes kontingente Sein durch die Wirkursache in ein notwen-
diges Sein umgewandelt und damit jede Wirkursidchlichkeit unmoglich.
Denn zum Wesen des kontingenten Seins ist erfordert, dall es kraft
seines Wesens nicht notwendig existiert, sondern indifferent bleibt
zum Existieren und Nichtexistieren, auch nachdem es die Existenz
tatsichlich von der Wirkursache erhalten hat. Soll also der Wesens-
unterschied zwischen dem notwendigen und zufilligen Sein nicht auf-
gehoben werden, so sind wir zu der Annahme gezwungen, dal}
zwischen der Wirkursache und der hypothetisch notwendigen Ver-
schiedenheit des zufillig Existierenden vom Nichtexistierenden kein
notwendiger Zusammenhang besteht. Das ist der ontologische Grund,
weshalb aus dieser Verschiedenheit das Kausalprinzip nicht abgeleitet
werden kann. Diese kurzen Darlegungen geniigen, um zu zeigen, dal}
die Griinde, welche gegen die Zuriickfiihrung des Kausalprinzips auf
das Kontradiktionsprinzip angefiihrt werden, in den letzten Tiefen der
Metaphysik verankert sind. Eine Verstindigung zwischen den Freunden
und Feinden des Reduktionsbeweises ist daher nur durch eine ein-
gehende kritische Priifung dieser Griinde mdéglich.

II. Die Vertreter des Reduktionsbeweises.

Sie berufen sich fiir ihre Anschauung auf die Autoritit des Ari-
stoteles und der gesamten mittelalterlichen Scholastik. Ist diese
Berufung berechtigt ? oder sind die Reduktionsbeweise vielleicht erst
durch den Rationalismus der Leibnitz-Wolffschen Schule in die
Scholastik eingefiihrt worden ? Der Historiker kann hier nur die Tat-
sache feststellen, dall sowohl Aristoteles wie die gesamte mittelalterliche
Scholastik nur ein einziges letztes Grundprinzip kennen, auf das alles
menschliche Wissen zuriickgefithrt werden mul, namlich das Kontra-
diktionsprinzip. Ja die Annahme einer mehrfachen Wesensgrundlage
fiir die menschliche Wissenschaft erscheint ihnen als eine Ungeheuer-
lichkeit, weil sie darin ein Attentat auf die Wesenseinheit des Denkens
und Seins erblicken.

Schon bei Aristoteles mul3 die Tatsache auffallen, daB3 er kaum
einer andern Frage eine so eingehende Untersuchung widmet, als der



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 373

Frage nach dem obersten Prinzip der Metaphysik. Fast das ganze
4. Buch seiner Metaphysik gilt der Untersuchung dieser Frage. Zwar
beweist er hier nicht ausdriicklich die Notwendigkeit eines ersten
Prinzips. Nachdem er im 1. und 2. Kapitel die Wesensaufgabe der
Metaphysik bestimmt hat, begniigt er sich vielmehr im 3. Kapitel
damit, die apriorischen Bedingungen eines ersten Beweisprinzips auf-
zustellen, um dann die Realisierung derselben im Kontradiktionsprinzip
aufzuzeigen. Doch sind alle iibrigen Kapitel (4-8) des Buches aus-
schlieBlich der wissenschaftlichen Sicherung des Kontradiktionsprinzips
gegen die Angriffe der Skeptiker gewidmet.

Der hl. Thomas von Aquin geht iiber den Stagyriten hinaus, durch
den ausdriicklichen Nachweis der absoluten Notwendigkeit - eines
obersten Beweisprinzips, indem er z. B. im Kommentar zum 4. Buch
der aristotelischen Metaphysik schreibt : « Zum klaren Verstindnis des
Gesagten mufl man wissen, dafl es eine doppelte Verstandestitigkeit
gibt : eine, die erkennt, was etwas ist, die man als « Erkenntnis des
Unteilbaren » bezeichnet ; und eine andere, welche die Begriffe zu-
sammenfaffit und trennt. Darum muf} es bei beiden Titigkeiten ein
Erstes geben. Bei der ersten Tatigkeit gibt es ein Erstes, das in den
Bereich des begriffsbildenden Verstandes fillt, und das ist das, was
ich als ens bezeichne. Denn im Bereich dieser begriffsbildenden Ver-
standestitigkeit kann nichts gedacht werden, wenn es nicht als ens
erkannt wird. Und weil das Prinzip: es ist unmdéglich, daB3 etwas
zugleich sei und nicht sei, vom Begrift des ens abhingt, wie das Prinzip,
dall das Ganze stets groBer ist als sein Teil, vom Begriff des Ganzen
und des Teiles: so ist dies Prinzip naturgemifl auch das erste im
Bereich der zweiten Verstandestitigkeit, jener ndmlich, welche die
Begriffe verbindet und trennt. Darum kann auch niemand im Bereich
dieser Verstandestitigkeit etwas erkennen, wenn er dies Prinzip nicht
versteht. » 1 (In IV. Metaph. lect. 6.) Mit Recht zieht der Aquinate

1« Ad hujus autem evidentiam sciendum est, quod cum duplex sit operatio
intellectus : una, qua cognoscit quod quid est, quae vocatur indivisibilium intelli-
gentia : alia, qua componit et dividit : in utroque est aliquod primum, quod cadit
in conceptione intellectus, scl. hoc quod dico ens; mnec aliquid hac operatione
potest mente concipi, nisi intelligatur ens. Et quia hoc principium, impossibile
est esse et non esse stmul dependet ex intellectu entis, sicut hoc principium, omne
totum est majus sua parte, ex intellectu totius et partis: ideo hoc etiam prin-
cipium est naturaliter primum in secunda operatione intellectus scl. componentis
et dividentis. Nec aliquis potest secundum hanc operationem intellectus aliquid
intelligere, nisi hoc principio intellecto.» (In IV. Metaph. lect. 6.)



374 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

aus diesem klassischen Beweise, der auch heute noch seine zwingende
Beweiskraft nicht verloren hat, mit Aristoteles den Schlul} : « Aufgabe
des Metaphysikers ist es, jene zu widerlegen, welche die Prinzipien
der Einzelwissenschaften leugnen. Denn alle Prinzipien erhalten ihre
Festigkeit von dem Prinzip, dal die Bejahung und Verneinung desselben
nicht zugleich wahr ist und zwischen beiden ein Mittelding nicht
moglich ist. » ! (In IV. Metaph. lect. 17.) Gerade weil Thomas die Ein-
heit des wissenschaftlichen Grundprinzips aus der Wesenseinheit des
Verstandes und seines Formalobjektes, des realen Seins, ableitet, ist
es verstdandlich, dal er dem Kontradiktionsprinzip in der Erkenntnis-
ordnung sogar dieselbe Rolle zuweist, die das Endziel des Menschen
in der moralischen Ordnung einnimmt. So schreibt er : « Wie beim
SchluBverfahren der Vernunft der Ausgangspunkt das ist, was natur-
gemill erkannt wird, so ist bei der Entwicklung des verniinftigen
Strebevermogens, d. h. des Willens, der Ausgangspunkt das, was
naturgemill erstrebt wird. Das kann aber nur eins sein. Denn die
Natur strebt nach Einheit. Der Ausgangspunkt in der Entfaltung
des verniinftigen Strebevermoégens ist aber das Endziel. » * (S. Th. I-1I
q.- I a. 5.)

Aber unterstellt der hl. Thomas bei der Zuriickfiihrung des Kausal-
prinzips auf das Kontradiktionsprinzip nicht die reale Unterscheidung
von Sosein und Dasein bei den Geschépfen und dhnliche Grundauf-
fassungen der Dominikanerschule und der sich ihr anschlieenden
Richtungen, die von den Skotisten und Suaresianern nicht geteilt
werden ? Auch diese Frage mul} der unbefangene Historiker verneinen.
Denn es steht historisch fest, daB auch Skotus (In Metaph. Aristotel.
lib. 4 q. 3) und Suarez (Disput. met. disp. 3, sect. 3, n. 6-11), genau
so, wie der hl. Thomas, das Kontradiktionsprinzip als die alleinige
letzte Grundlage aller menschlichen Schlufifolgerungen betrachten.
Auch Suarez unterscheidet zwischen einem deduktiven und reduktiven
Beweis (genus demonstrativum ostensivum und deducens ad impos-

1 « Philosophus enim primus debet disputare contra négantes principia
singularium scientiarum, quia omnia principia firmantur super hoc principium,
quod affirmatio et negatio non sunt simul vera et quod nihil est medium inter
ea.» (In IV. Metaph. lect. 17.)

? « Sicut in processu rationis principium est id, quod naturaliter cognoscitur,
ita in processu rationalis appetitus, qui est voluntas, oportet esse principium
id, quod naturaliter desideratur: hoc autem oportet esse unum ; quia natura
non tendit nisi ad unum : principium autem in processu rationalis appetitus est
ultimus finis. » (S. Th, I-II q. 1 a. 5.)



Zur. Krise der Kausal-Kontroverse 375

sibile). Der Deduktionsbeweis ist nach ihm bei den ersten Prinzipien
unmoglich, weil es hohere Prinzipien als die hochsten nicht gibt. Doch
ist der Reduktionsbeweis auch bei den ersten Prinzipien mdoglich.
Die letzte Grundlage jedes Reduktionsbeweises ist aber das Kontra-
diktionsprinzip. Denn die Zuriickfiilhrung eines Satzes auf eine
Unmoglichkeit ist erst dann vollstindig gegeben, wenn der evidente
Aufweis erbracht ist, dal die Leugnung eines Satzes notwendig zur
Aufhebung des Wesensunterschiedes zwischen Sein und Nichtsein
fithren miilte. Wenn daher, so meint Suarez weiter, das positive
Identitatsprinzip auch psychologisch frither gebildet wird als das
Kontradiktionsprinzip, so bildet doch das Kontradiktionsprinzip in
der Erkenntnisordnung allein das letzte Prinzip, auf dem alle mensch-
liche Gewilheit beruht.

Von den neuern Vertretern des Reduktionsbeweises sei hier nur
hingewiesen auf R. Garrigou-Lagrange O. P., der sowohl in seinem
Werk : «Le sens commun » (3me édit. 1921, 156-188), wie in seinem
groBBern Werke : « Dieu, son existence et sa nature» (4me édit. 1923,
107-223), sowie in der Schrift: « De revelatione» (1921, 1. 254) 1Im
engen Anschlufl an Aristoteles und Thomas von Aquin das Kausal-
prinzip auf das Prinzip des zureichenden Grundes und durch dieses
auf das Kontradiktionsprinzip zuriickfiihrt. Die Anschauungen von
Garrigou-Lagrange hat der Verfasser dieses in einer besondern Schrift :
«Der analytische Charakter des Kausalprinzips » (Bonn 1930) einer
eingehenden Untersuchung unterzogen und sich ihnen im wesentlichen
angeschlossen. Zu demselben Resultat wie Garrigou-Lagrange gelangt
aus der suaresianischen Schule Fr. Sladeczek S. J. vor allem in dem
Artikel : « Das Widerspruchsprinzip und der Satz vom hinreichenden
Grunde » (Scholastik 2 [1927] 1-37), in dem er von dem logischen
Grundsatz ausgeht, dall jeder materielle Gegensatz auf einen formellen
zuriickgefithrt werden mul3. An Sladeczek schliet sich C. Nink S. J.
an vor allem in seiner Schrift : « Grundlegung der Erkenntnistheorie »
(Frankfurt a. M. 1930, 34-64). Nun glauben allerdings alle Gegner des
Reduktionsbeweises, dal3 alle rein begrifflichen Zuriickfithrungen des
Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip eine petitio principii ein-
schlieffen, weil sie unvermerkt von der statischen Betrachtungsweise
des kontingenten Seins zur dynamischen abgleiten. Ist dieses Wertur-
teil richtig ? Um zu einer wissenschaftlich exakten Beantwortung dieser
entscheidenden Frage zu gelangen, bleibt uns nichts anders {ibrig, als
in eine ebenso griindliche, wie vorurteilsfreie Priifung der logischen,



376 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

psychologischen und ontologischen Beweisginge einzutreten, auf denen
die Ablehnung des Reduktionsbeweises beruht.

I. Betrachten wir also das Kausalprinzip zunidchst vom logischen
Standpunkte, so geben die Vertreter des Reduktionsbeweises unum-
wunden zu, dall auch innerhalb der Scholastik die begriffliche Abgren-
zung der analytischen und synthetischen Urteile gewisse Schwankungen
aufweist, die sich allerdings mehr auf den Ausdruck, als auf die Sache
beziehen. Denn alle Scholastiker stimmen mit Aristoteles darin iiberein,
dafl unsere Denkformen in den Seinsformen begriindet sind, sodal3 die
subjektive Denknotwendigkeit bei den irrtumsfreien Urteilen nur eine
Wirkung der objektiven Seinsnotwendigkeit ist. Doch gehen einige
von dem Grundsatze aus, daBl die Erfahrung nur konkrete Einzeltat-
sachen verbiirgt, wihrend alle Notwendigkeit vom Denken abgeleitet
werden mufl. Darum sehen sie das Wesentliche der analytischen
Urteile darin, dall sie einen notwendigen Zusammenhang zwischen
Subjekt und Priadikat aussagen, wihrend die synthetischen Urteile
nur zufillige Zusammenhinge ausdriicken. In dieser Auffassung gehéren
die allgemeinen und notwendigen Gesetze der Natur und des freien
Willens zu den analytischen Urteilen. — Andere dagegen geben zu,
daB3 auch in den Erfahrungsurteilen eine hypothetische Notwendigkeit
enthalten sei. Daher besteht nach ihnen die wesentliche Eigenart der
analytischen Urteile darin, dal} sie einen absolut notwendigen Zusammen-
hang zwischen S und P behaupten, wihrend die synthetischen Urteile
nur eine hypothetische Notwendigkeit wiederspiegeln. Dann gehéren
die physischen und moralischen Gesetze zu den synthetischen Er-
fahrungsurteilen. — Wiederum andere bezeichnen als analytische
Urteile mit Kant nur jene, bei denen das Pridikat im wesentlichen
Inhalt des Subjektbegriffes eingeschlossen ist, wihrend die synthe-
tischen Urteile iiber diesen wesentlichen Begriffsinhalt hinausgehen.
Beziehen sich die synthetischen Urteile auf zufillige Einzeltatsachen,
so werden sie synthetische Erfahrungsurteile genannt ; stellen sie aber,
wie in den physischen und moralischen Gesetzen, eine allgemeine und
notwendige Erfahrungswahrheit dar, so erhalten sie die kantianische
Bezeichnung « synthetische Urteile a priori », obgleich diese Bezeichnung
nicht im subjektiven Sinne Kants verstanden wird. So schreibt
A. Schmid : « Kant hatte angesichts des skeptischen Phinomenalismus
Humes die Frage aufgeworfen : gibt es synthetische Urteile a priori ?
Wire diese Frage zu verneinen, so wiirde die mathematische Gewil-
heit stiirzen und umsomehr die iiber die Sinnentatsachen ins Bereich



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 377

der iibersinnlichen Wahrheiten vermittelst des Causalitits- und Sub-
stanzialititsprinzips sich hiniiberschwingende und hiniiberdringende
Metaphysik, und der skeptische Phinomenalismus wiirde Sieger sein. »
(Erkenntnislehre, Freiburg 1890, I. 202.) — Jedenfalls aber wire die
scholastische Einteilung der Urteile in analytische und synthetische
mehr oder minder willkiirlich, unvollstindig und oberflichlich, wenn
sie, wie Descogs unterstellt, ausschlieflich aus der subjektiven Erkennt-
nisquelle der Erfahrung und des Denkens abgeleitet wiirde ohne jede
Riicksicht auf den objektiven Seinszusammenhang, den die Urteile
wesensmafig ausdriicken.

Doch bemerkt mit Recht J. Gredt O.S. B. in seinen Elementa
philosophiae (edit. 4, n. 693, 3), dall diese Unterscheidung auch im
objektiven - Sinne verstanden werden kann. Dann bezeichnen die
analytischen Urteile jene Vernunftwahrheiten, die einen absolut not-
wendigen Zusammenhang zwischen S und P aussagen, dessen Gegenteil
begrifflich unmoglich ist, wie das Urteil : Der Teil ist kleiner als das
Ganze. Die synthetischen Urteile sagen dann einen nicht absolut not-
wendigen Zusammenhang zwischen S und P aus, dessen Gegenteil
zwar begrifflich moglich, aber in der Wirklichkeit nicht vorhanden ist.
Die synthetischen Urteile gehéren daher der in der Erfahrung gegebenen
Daseinsordnung an, weil sie entweder unmittelbar wahrgenommene
Einzeltatsachen ausdriicken, wie das Urteil : Napoleon ist auf Elba
gestorben ; oder allgemeine Erfahrungsurteile aussprechen, die auf
eine legitime Induktion sich stiitzen, wie die physischen und mora-
lischen Gesetze der positiven Naturwissenschaft und Psychologie. Die
analytischen Urteile dagegen gehoren der idealen Soseinsordnung an,
weil sie begrifflich notwendige Wesenszusammenhinge zwischen den
Erfahrungsdingen aussagen, mogen diese unmittelbar erkannt werden,
wie beim Kontradiktionsprinzip, oder auf einer Schlufolgerung
beruhen, wie die meisten Sidtze der Mathematik.

Die unmittelbar evidenten analytischen Urteile kénnen sich auf
die Wesensdefinition des Subjektes stiitzen und dann fallen sie mit
den analytischen Urteilen Kants zusammen, oder auf einer meta-
physischen Wesenseigentiimlichkeit des Subjektes beruhen und dann
umfassen sie einen grofen Teil der synthetischen Urteile a priori in
der kantischen Terminologie. Daher unterscheidet der hl. Thomas
im Anschlull an Aristoteles mehrere begriffsnotwendige Aussageweisen
oder modi dicendi per se, von denen die beiden ersten die wichtigsten
sind. «Die erste Art der Aussage des Ansich (per se) ist vorhanden,



378 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

wenn die Begriffsbestimmung oder ein Bestandteil derselben von etwas

ausgesagt wird. ... So ist die Linie in der Begriffsbestimmung des
Dreiecks enthalten, weshalb die Linie dem Dreieck an sich (per se)
zukommt. ... Die zweite Art der Aussage des Ansich ist vorhanden,

wenn das Subjekt in der Definition des Pridikates enthalten ist, das
eine akzidentelle Wesenseigentiimlichkeit (accidens proprium) desselben
(Subjektes) ist. So ist das Geradesein oder Rundsein in der Linie an
sich enthalten, weil die Linie zur Begriffsbestimmung dieses Seins
gehort. »1 (In Post. Analyt. II, c. 4, lect. 10.) Mit Recht hebt jedoch
Joh. a S. Thoma hervor (Logica p. 2. q. IT a. 1), da3 der Zusammenhang
der aullerwesentlichen Eigentiimlichkeiten mit dem physischen Wesen
ein absolut notwendiger nur dann ist, wenn er von jeder Bedingung
unabhingig ist und darum keine Ausnahme zulilt. Es leuchtet ein,
daf nur diese Urteile zu den analytischen im strengen Sinne gehéren.
Hiufig ist jedoch dieser Zusammenhang nur relativ notwendig, wenn
er nimlich von dulern zufilligen Bedingungen abhingt und darum
Ausnahmen durch den freien Willen Gottes oder der Menschen als
begriffliche Moglichkeit zuliBt, wie es bei den physischen und mora-
lischen Gesetzen der Fall ist. Es ist klar, daB derartige Gesetze nur
in den Bereich der allgemeinen synthetischen Erfahrungsurteile gehdren.

Es verdient hervorgehoben zu werden, daBl, nach der ausdriick-
lichen Erklirung des hl. Thomas, das Kausalprinzip zwar zu den
analytischen Urteilen im strengen Sinne gehdrt, aber trotzdem sich
nicht auf die Wesensdefinition, sondern nur auf eine metaphysische
Wesenseigentiimlichkeit des kontingenten Seins stiitzt, wie etwa die
risibilitas beim Menschen. «Obgleich die Beziehung zur Wirkursache
nicht zur Wesensbestimmung des gewordenen Seins gehort, so folgt
sie doch notwendig aus diesem Wesen. Denn daraus, dall etwas
das Sein nur durch Teilnahme besitzt, folgt mit Notwendigkeit, daf
es von einem andern verursacht ist. Daher kann ein derartiges Wesen
nicht existieren, ohne hervorgebracht zu sein, wie ein Mensch nicht
existieren kann ohne risibilis zu sein. » 2 (S. Th. I q. 44 a. 1 ad 1.)

1 « Primus modus ejus, quod est per se, est, quando praedicatur de aliquo
definitio vel aliquid in definitione positum. ... Sicut in definitione trianguli
ponitur linea ; unde linea per se inest triangulo. ... Secundus modus dicendi
per se est, quando subjectum ponitur in definitione praedicati, quod est proprium
accidens ejus. ... Sicut rectum et circulare insunt lineae per se: nam linea
ponitur in definitione eorum.» (In Post. Analyt. II, c. 4, lect. 10.)

2 « Licet habitudo ad causam non intret in definitionem entis, quod est
causatum ; tamen sequitur ad ea, quae sunt de ejus ratione : quia ex hoc, quod



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 379

In diesem Sinne verstanden, ist die scholastische Einteilung der Urteile
in analytische und synthetische vom logischen Standpunkte aus voll-
kommen einwandfrei. Denn diese Deutung bildet die Grundlage fiir
die aristotelische Unterscheidung der menschlichen Wissenschaften in
deduktive Vernunftwissenschaften, die uns nicht nur iiber das « Dal} »
(67t), sondern auch iiber das innere « Warum » (3:47t) Aufschlul} geben,
und in induktive Erfahrungswissenschaften, die uns nur die sichere
Kenntnis des « Dal} », nicht aber des « Warum » vermitteln.
Jedenfalls ist diese aristotelische Deutung der analytischen und
synthetischen Urteile derjenigen Kants ganz entschieden vorzuziehen,
nicht nur, weil die kantische Terminologie die Gefahr der Versub-
jektivierung unserer Begriffsformen in sich birgt, sondern mehr noch,
weil bei Licht besehen die Kritik, die Descoqs an der aristotelischen
Auffassung iibt, sich gegen die von Descogs bevorzugte kantische
Deutung richtet. Denn in Wirklichkeit ist die kantische Deutung
«eine rein #Aullerliche und akzidentelle », weil sie nicht, wie die
aristotelische, die Einteilungsgrundlage aus der Natur des objektiven
Zusammenhangs zwischen S und P und damit aus dem Wesen der
Urteilssynthese, sondern aus dem rein &dullern und akzidentellen
Umstande herleitet, ob das P in der Wesensdefinition des S enthalten
ist oder nicht. In Wirklichkeit sind ndmlich die synthetischen Urteile
a priori von den analytischen nicht wesentlich, sondern nur akzidentell
verschieden, solange sie unmittelbar oder mittelbar evidente meta-
physische Wesensbeziehungen aussprechen. Nicht minder ist die kan-
tische Terminologie « willkiirlich », weil sie ohne zwingenden Grund den
Begriff der Wesensanalyse auf die Elemente der begrifflichen Definition
einschriinkt, wihrend sie nach Aristoteles sich nicht auf die Begriffs-
inhalte der idealen Ordnung bezieht, sondern auf die durch sie bezeich-
neten physischen Wesenheiten der realen Ordnung mit Einschlu der
Wesenseigentiimlichkeiten. Endlich ist die kantische Einteilung « unvoll-
stindig », nicht nur, weil sie die negativen Urteile nicht beriicksichtigt,
sondern auch den Wesensunterschied der physischen, moralischen und
metaphysischen Wesenszusammenhidnge nicht zu begriinden vermag.
So miiBte z. B. das Urteil : Sein ist vom Nichtsein notwendig ver-
schieden, streng genommen als synthetisches Urteil a priori bezeichnet
werden, weil das P in der Definition des S nicht enthalten ist. Nicht

aliquid per participationem est ens, sequitur, quod sit causatum ab alio. Unde
hujusmodi ens non potest esse, quin sit causatum ; sicut nec homo, quin sit
risibilis. » (S. Th. T q. 44 a. 1 ad 1.)

Divus Thomas. 26



380 ; Zur Krise der Kausal-Kontroverse

minder wiren die physischen und moralischen Naturgesetze in derselben
Weise synthetische Urteile a priori, wie die meisten metaphysisch not-
wendigen Vernunfturteile, obgleich von der Notwendigkeit der beiden
ersten Gesetzesarten eine Ausnahme begrifflich mdglich ist, bei der
dritten aber nicht.

Gerade weil die kantische Terminologie die eigentliche Wesens-
aufgabe des Urteils verkennt, das physische Wesen der Dinge samt
ihren Wesenseigentiimlichkeiten und Akzidentien richtig darzustellen,
ist es begreiflich, dal die Gegner des Reduktionsbeweises mit Kant
auch in der entscheidenden Grundauffassung iibereinstimmen, dal}
das Kontradiktionsprinzip nur fiir die ideale Soseinsordnung, nicht
aber fiir die reale Daseinsordnung Geltung habe. Doch in diesem
Punkte erheben die Vertreter des Reduktionsbeweises ganz entschie-
denen Protest. Denn nach ihrer Uberzeugung beruht diese verhingnis-
volle Auffassung auf einem falschen Seinsbegriff. Die Gegner des
Reduktionsbeweises verstehen nidmlich unter dem Sein im Anschlull
an Suarez in erster Linie das esse essentiae oder das quidditative Sein,
nicht aber das esse existentiae. So schreibt z. B. Fuetscher : « Wenn
man in der ,thomistischen Ansicht das ipsum esse im Sinn des esse
existentiae versteht, so liegt die Differenz nicht in dem hier ent-
wickelten, allen Scholastikern gemeinsamen Grundgedanken, sondern
in der bereits sekundiaren Ansicht, dall wir die existentia als Quelle
der Vollkommenheit anzusehen haben, was wir allerdings ablehnen. »
(S. 235.) Eben darum kommt das Sosein nach F. Gott und den
Geschopfen im «eindeutigen Sinne » zu, wenn diese Eindeutigkeit auch
eine unvollkommne ist (S. 230), und besteht das metaphysische Wesen
Gottes in dem subsistierenden Sosein, soweit es die Quelle der unend-
lichen Vollkommenheit ist, oder in der infinitas radicalis (S. 233).

Nach den Vertretern des Reduktionsbeweises bezeichnet das Sein
jedoch in erster Linie weder das Sosein noch das Dasein, sondern ein
Spannungsverhiltnis zwischen Sosein und Dasein, nimlich ein Sosein,
dem das Dasein zukommt. Denn der hl. Thomas gibt die innere
Wesensstruktur des Seins im Allgemeinen an, wenn er schreibt : « Ens
igitur est, cujus actus est esse sicut viventis vivere.» (Opusc. de natura
generis ¢. 1.) Gerade weil das Sein in erster Linie das wirklich existie-
rende Sein bezeichnet und dann erst auf das mogliche Sein der idealen
Ordnung, sowie das rein gedachte Sein der logischen Ordnung iiber-
tragen wird, konnte der hl. Thomas auf die Erfahrung gestiitzt
schreiben : « Was zuerst in unsere Wahrnehmung fillt, ist das Sein,



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 381:

dessen Verstindnis in allem eingeschlossen ist, was jemand wahrnimmt.
Daher ist das erste und unbeweisbare Prinzip, dall man nicht zugleich
etwas bejahen und verneinen kann, das sich auf das Wesen des Seins
und Nichtseins stiitzt und selbst die Stiitze fiir alle andern Prinzipien
bildet. »* (S. Th. I-IT q. 94 a. 2.) Unsern Verstandesbegriffen ist es
eigentiimlich, das Sosein der Dinge aus den Fesseln des Daseins zu
befreien, weil sie vom Dasein abstrahieren. Im Sein dagegen wird das
Dasein an erster Stelle erfalit und das Sosein nur in seinem Verhiltnis
zum Dasein. Darum schlieft mit Recht A. Rohner O.P.: «Die
thomistische Seinsbestimmung betrifft das real Seiende, das Wirkliche
im Vollsinne des Wortes. Denn das, was von Thomas bestimmt wird,
ist das Seiende, das, was urspriinglich erfalit wird. Urspriinglich aber
wird das Tatsdchliche wahrgenommen und erkannt. Die thomistische
Grundbestimmung des Seienden und seine wissenschaftliche Erfassung
ist iiberbegrifflicher Natur. » (Philosophia perennis 1930, IT. 1087.)
Das wirklich existierende Sein ist aber vorbildliche Ursache fiir
jedes Urteil. Denn «der menschliche Verstand gewinnt nicht gleich
bei der ersten Wahrnehmung die vollkommne Erkenntnis einer Sache ;
vielmehr nimmt er zunichst etwas von einer Sache wahr, etwa ihre
Wesenheit, die das erste und eigentlichste Objekt des Verstandes ist.
Sodann erkennt er die Wesenseigentiimlichkeiten und Akzidentien,
sowie die das Wesen umgebenden Beziehungen. Gerade deshalb ist
es fiir den menschlichen Verstand eine Notwendigkeit, das eine Wahr-
genommene mit dem andern (im Urteil) zu verbinden oder von ihm
zu trennen, sowie von einer Urteilsverbindung und Trennung zur
andern fortzuschreiten, worin die SchluBfolgerung besteht. » 2 (S. Th. I
q. 85 a. 5.) Ist aber das wirkliche Sein die héchste Norm aller mensch-
lichen Urteile, so muB3 das im Wesen des wirklichen Seins verankerte
Kontradiktionsprinzip auch hoéchste Norm aller menschlichen Urteile

1 «Illud, quod primo cadit in apprehensione, est ens, cujus intellectus
includitur in omnibus, quaecumque quis apprehendit; et ideo primum princi-
pium indemonstrabile est, quod non est simul affirmare et negave, quod fundatur
supra rationem entis et non entis : et super hoc principia omnia alia fundantur. »
(S. Th. I-I11 q. 94 a. 2.)

* «Intellectus humanus non statim in prima apprehensione capit perfectam
rei cognitionem : sed primo apprehendit aliquid de ipsa, puta quidditatem ipsius
rei, quae est primum et proprium objectum intellectus: et deinde intelligit pro-
prietates et accidentia et habitudines circumstantes rei essentiam. Et secundum
hoc necesse habet unum apprehensum alii componere et dividere, et ex una
compositione et divisione ad aliam procedere, quod est ratiocinari.» (S. Th. I

q. 85 a. 3.)



382 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

sein, mogen sie absolut notwendige Vernunfturteile sein, oder nicht
absolut notwendige Erfahrungsurteile. Wire darum das Kausalprinzip
auch nur ein synthetisches Erfahrungsurteil der realen Daseins-
ordnung im Sinne der aristotelischen Terminologie, so miilte doch seine
GewiBheit in letzter Linie auf das Kontradiktionsprinzip als letzte
negative Norm aller Urteile zuriickgefiihrt werden. Um wieviel mehr
gilt das, da selbst nach dem Gestindnis der Gegner das Kausalprinzip
ein analytisches Urteil im aristotelischen Sinne darstellt, das einen
absolut notwendigen Zusammenhang ausdriickt, der in einer meta-
physischen Wesenseigentiimlichkeit des kontingenten Seins begriindet ist.

Dabei soll allerdings nicht geleugnet werden, dall das Kausal-
prinzip aus dem Widerspruchsprinzip ebensowenig deduktiv abgeleitet
werden kann, wie das Dasein aus dem Sosein des kontingent Existie-
renden. Doch folgt aus der Unmoglichkeit des Deduktionsbeweises
noch nicht die Unmdoglichkeit eines Reduktionsbeweises, der die Gewil3-
heit des Kausalprinzips in letzter Linie auf die GewiBheit des Wider-
spruchsprinzips stiitzt, soweit es die negative Norm aller Gewilheit
ist. Freilich scheinen einige Autoren nicht geniigend zu beachten, dal
diese negative Norm nicht sagt, welches P mit dem S zu verbinden
ist, sondern nur, welches P mit dem S nicht verbunden werden darf.
Wird dies aber beachtet, so ist schwer einzusehen, wie die Gegner
thren Beweisen fiir den absoluten Notwendigkeitscharakter des Kausal-
prinzips wissenschaftliche Gewilheit zuerkennen koénnen, ohne sich
durch Ausschlufl der gleichzeitigen Moglichkeit des kontradiktorischen
Gegenteils in letzter Linie auf die Gewilheit des Kontradiktionsprinzips
zu stiitzen. Denn eine vom Wesen des Seins und des in ihm veran-
kerten Widerspruchsprinzips unabhiingige Notwendigkeitserkenntnis ist
solange begrifflich unméglich, als das wirklich existierende Sein das
Formalobjekt des menschlichen Verstandes und die Seinserfassung die
wesentliche Vorbedingung fiir die Moglichkeit jeder begriffsbildenden
und urteilenden Verstandestdtigkeit ist.

Freilich bleibt dabei bestehen, dal das Widerspruchsprinzip auf die
in der konkreten Daseinsordnung vorhandenen akzidentellen Bestim-
mungen, etwa die griine Farbe oder das zufillige Dasein dieses Baumes
nur deshalb anwendbar ist, weil auch die akzidentellen Bestimmungen,
sobald sie verwirklicht sind, neben dem realen Dasein ein ideales Sosein
einschlieBen, das der Herrschaft des Widerspruchsprinzips untersteht.
Denn diese Tatsache ist nicht ein Beweis fiir, sondern gegen die An-
nahme, dall das Kontradiktionsprinzip nur fiir die ideale Soseins--



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 383

ordnung, und nicht fir die reale Daseinsordnung Geltung hat. Die
ideale Soseinsordnung kann nidmlich ein Doppeltes bezeichnen : einer-
seits die metaphysische Wesenheit oder das mogliche Sosein der
begrifflichen Denkordnung, andererseits aber auch die physische Wesen-
heit oder das verwirklichte Sosein in der realen Daseinsordnung. Mag
man nun zwischen der physischen Wesenheit der Geschépfe und ihrem
physischen Dasein mit den Thomisten einen realen Unterschied
annehmen, oder mit den Gegnern des Reduktionsbeweises nur einen
gedanklichen Unterschied behaupten, so stimmen doch alle darin
iiberein, dafl beim, physischen Dasein der Geschépfe und allen {ibrigen
auBerwesentlichen Bestimmungen nur insoweit eine Soseins- und
Daseinsordnung unterschieden werden kann, als jedes wirkliche Sein
ein verwirklichter Begriff ist, der als solcher die Grundlage fiir das
Kontradiktionsprinzip einschlieft. Die griine Farbe und das zufillige
Dasein des Baumes unterstehen darum der Herrschaft des Wider-
spruchsprinzips, obgleich sie der realen Daseinsordnung angehoéren,
weil das wirkliche Sein seinem Begriff nach eine verwirklichte Idee
ist, und darum die individuelle Farbe die allgemeine Farbe, sowie das
konkrete Dasein das abstrakte Dasein als Wesenselement fundamen-
taliter einschlieBt. Daraus folgt, dal3 die ideale Soseinsordnung, wie
sie von den Gegnern verstanden wird, in Wirklichkeit nicht wie eine
platonische Welt iiber dem wirklichen Sein der realen Daseinsordnung
in erhabener Majestit tront, sondern dem wirklichen Sein der Daseins-
ordnung als konstitutives Wesenselement immanent ist. Denn wie das
konkrete Dasein das abstrakte Dasein begrifflich einschlieBt, so ist
auch in der von den Gegnern angenommenen konkreten Daseinsordnung
die ideale Soseinsordnung und darum im Kausalprinzip das Kontra-
diktionsprinzip als wesensimmanenter Bestandteil enthalten, sodal} die
Daseinsordnung unabhiingig von der so verstandenen Soseinsordnung
weder existieren noch gedacht werden kann. Denn alles wirkliche
Sein bezeichnet wesensmiilig nicht ein Sosein oder Dasein, sondern
ein daseiendes Sosein oder ein wirkliches Spannungsverhiltnis zwischen
Sosein und Dasein.

Stellt man also die logischen Gedankenginge der Freunde und
Feinde des Reduktionsbeweises in ihren wesentlichen Elementen gegen-
iiber, so kann eine vorurteilsfréie Beurteilung nicht leugnen, dall der
logische Beweis fiir die Unmoglichkeit einer Zuriickfithrung des Kausal-
prinzips auf das Kontradiktionsprinzip nicht als gelungen betrachtet
werden kann. Denn die Beschrinkung der absoluten Geltung des



384 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

Kontradiktionsprinzips auf die ideale Soseinsordnung geht in der Tat
von einem unklaren Seinsbegriff aus, bei dem der Hauptakzent vom
Dasein auf das Sosein derart verschoben wird, sodal beide zuletzt
als zwei voneinander unabhingige Welten getrennt werden, obgleich
beide in Wirklichkeit nur die konstitutiven Wesenselemente des wirk-
lichen Seins sind. Diese AuseinanderreiBung der metaphysischen
Wesenseinheit des realen Seins und des menschlichen Verstandes wird
begiinstigt nicht nur durch eine ungeniigende Unterscheidung des
deduktiven und reduktiven Beweises, sowie eine mangelhafte Analyse
der wissenschaftlichen Gewilheit, sondern vor allem auch durch die
Anwendung der kantischen Terminologie, welche die eigentliche Wesens-
aufgabe des Urteils und die fundamentale Unterscheidung des Wesens
und der Wesenseigentiimlichkeiten verkennt und das Abhingigkeits-
verhiltnis des menschlichen Denkens vom realen Sein nicht geniigend
beriicksichtigt. ...

2. Weniger uniiberbriickbar als bei der logischen Betrachtung
scheint der Gegensatz zwischen den Freunden und Feinden des Reduk-
tionsschlusses bei der psychologischen Betrachtung des Kausalprinzips
zu sein. Denn die Gegner betonen hier, dafl der vom Kausalprinzip
behauptete absolut notwendige Zusammenhang zwischen dem gewor-
denen Sein und der Wirkursache unabhingig von der innern Kausal-
erfahrung nicht eingesehen werden koénne. Das miillte aber der Fall
sein, wenn das Kausalprinzip auf rein begrifflichem Wege auf das
Kontradiktionsprinzip zuriickgefiihrt werden koénnte. Doch beruht
dieser Gedankengang nach den Vertretern des Reduktionsbeweises
auf einer Verwechslung des logischen Motives mit den psychologischen
Vorbedingungen des im Kausalprinzip eingeschlossenen absoluten Not-
wendigkeitsbewulltseins.

Sie geben daher zu, dal} es eine innere Kausalerfahrung gibt,
wenn auch grofle Meinungsverschiedenheiten iiber ihren Umfang
bestehen. Wiihrend wir nimlich in der AuBenerfahrung nur das zeit-
liche Nacheinander, etwa der Bliite und der TFrucht, wahrnehmen,
vermogen wir mit ‘der Innenerfahrung auch das konkrete Hervor-
gehen eines neuen Seins, etwa eines freien Willensentschlusses aus der
Titigkeit des Ichs unmittelbar erleben. Dieses mehr oder minder
vollkommen entwickelte aktive KausalbewuBtsein kann zwar alle
bewulten Ichtitigkeiten begleiten ; doch tritt es gewohnlich am deut-
lichsten hervor bei der Willenshandlung, die ihrem innern Sein nach
ausschliefllich von der Herrschaft des freilen Willens abhingt. Um-



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 385

stritten dagegen ist die Frage, ob es neben dem intellektiven Kausal-
bewuBtsein auch ein sinnliches gibt, wie es neben der intellektiven
Verschiedenheitserkenntnis auch eine sinnliche gibt. Die meisten
Gegner des Reduktionsbeweises verneinen diese Frage mit Lindworsky
(Experimentelle Psychologie 1927, 104) und den meisten modernen
Psychologen, weil nach ihrer Ansicht die Beziehungserfassung ein aus-
schlieBliches Vorrecht des Geistes ist. Dem gegeniiber weisen die
meisten Vertreter d.es Reduktionsbeweises auf die Tatsache hin, dal3
selbst schon das sinnliche BewuBtsein beim Menschen und Tier eine
konkrete Kausalerfahrung einschlieft. Denn das sinnliche Bewuf3tsein
erfa3t das Ich nach seinem Dasein nicht durch sich selbst, sondern
durch seine Wirkungen, die Ichtdtigkeiten, indem es in der Wirkung
das Ich als wirkende Ursache unmittelbar wahrnimmt. Ahnlich wie
das urspriingliche Ichbewultsein eine aktive Kausalerfahrung ein-
schlie3t, so ist nach Schwertschlager (Die Sinneserkenntnis 1924, 113)
im urspriinglichen Aulenweltsbewufltsein eine passive Kausalerfahrung
enthalten. Wenn z. B. das Kind mit dem Kopf wider die Mauer
schligt, so ergreift das erkennende Ich in der bewuf3tseinsimmanenten
Wirkung der unlustbetonten Widerstandsempfindung unmittelbar die
reale Existenz eines Nichtichs als wirkende Ursache des unangenehmen
Widerstandserlebnisses, weil in der Widerstandsempfindung das Be-
wuBtsein der Ursache mit dem der Wirkung verschmilzt.

Indes, wenn auch iiber die Ausdehnung des innern Kausalerleb-
nisses die Meinungen auseinander gehen, so geben doch alle Vertreter
des Reduktionsbeweises zu, dall die innere Kausalerfahrung die psy-
chologische Vorbedingung fiir den Begriff der Kausalitit und das im
Kausalprinzip eingeschlossene Notwendigkeitsbewul3tsein ist. Denn sie
stimmen mit Aristoteles und der mittelalterlichen Psychologie darin
iiberein, dal} alle urspriinglichen Verstandesbegriffe aus der Erfahrung
gewonnen werden. Der Grund dafiir liegt im eigentiimlichen Formal-
objekt des menschlichen Verstandes, das im gegenwiirtigen Zustand
der Verbindung von Seele und Leib in den immateriellen Wesenheiten
der materiellen Dinge enthalten ist, weil wir nur die Koérperwelt in
eigentlichen Begriffen erfassen, withrend die Erkenntnis des Geistigen
in diesem Leben nur durch analoge von der Kérperwelt auf die Geister-
welt iibertragene Begriffe moglich ist. Deshalb sagt mit Recht der
hl. Thomas: «Daher kann die Natur des Steines oder irgend einer
andern materiellen Sache vollstindig und im wahren Sinne nur erkannt
werden, wenn sle erfalt wird, wie sie in den Einzeldingen existiert.



386 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

Die Einzeldinge erfassen wir aber durch den Sinn und das sinnliche
Vorstellungsvermégen. Daher ist der Verstand zur Erkenntnis des ihm
eigentiimlichen Objektes gezwungen, seine Aufmerksamkeit auf die
Vorstellungsbilder zu richten, um die allgemeine Natur, wie sie in den
Einzeldingen existiert, zu erkennen. »* (S. Th. I q. 84 a. 7.) Wie aber
bei der AuBlenweltserkenntnis die konkrete Sinneserkenntnis der ab-
strakten Verstandeserkenntnis, so mul} auch bei der Innenweltserkennt-
nis die konkrete Innenerfahrung der abstrakten Wesenserkenntnis als
psychologische Vorbedingung vorausgehen. Denn die Innenwelts-
erkenntnis ist nur moglich als indirekte Begleiterscheinung der Aulen-
weltserkenntnis. Daher kann die Seele sich selbst nur erkennen, wenn
sie von der Aullenwelt zur Tétigkeit angeregt wird und ihre Begriffe
von der Aullenwelt auf die Innenwelt im analogen Sinne {iibertrigt.

Was indes die Vertreter des Reduktionsbeweises mit Entschieden-
heit leugnen, ist, daB3 die innere Kausalerfahrung auch das logische
Motiv fiir das im Kausalprinzip eingeschlossene Notwendigkeits-
bewuBtsein bildet. Denn sie sind mit Aristoteles und Kant der Uber-
zeugung, dall die Erfahrung stets nur konkrete Einzeltatsachen ver-
biirgt, wihrend jede Notwendigkeitserkenntnis nur auf eine abstrakte
Wesenserkenntnis zuriickgefithrt werden kann. Gilt das schon von
der physischen und moralischen Notwendigkeit der induktiv erkannten
Naturgesetze, um wieviel mehr von der metaphysischen Notwendigkeit
der abstrakten Wesensgesetze, zu denen auch das Kausalprinzip
gehort. Obgleich daher die innere Kausalerfahrung die psychologische
Vorbedingung fiir die Urteilssynthese des Kausalprinzips ist, so kann
doch das logische Motiv fiir das im Kausalprinzip eingeschlossene
Notwendigkeitsbewul3tsein nicht in der konkreten Kausalerfahrung
enthalten sein. Denn dieses NotwendigkeitsbewuBtsein setzt eine
abstrakte Wesenserkenntnis der Wirkursache und des kontingenten
Seins voraus, die ausschlieflich normiert und logisch begriindet wird
durch die objektive Evidenz der absolut notwendigen Abhingigkeits-
beziehung, die in Wirklichkeit zwischen den Wesenseigentiimlichkeiten
des kontingenten Seins und dem Wesen der Wirkursache vorhanden

1 « Unde natura lapidis vel cujuscumque materialis rei cognosci non potest
complete et vere, nisi secundum quod cognoscitur ut in particulari existens :
particulare autem apprehendimus per sensum et imaginationem. Et ideo necesse
est, ad hoc quod intellectus actu intelligat suum objectum proprium, quod con-
vertat se ad phantasmata, ut speculetur naturam universalem in particulari
existentem.» (S. Th. I q. 84 a. 7.)



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 387

ist. Obwohl darum die absolute Notwendigkeit des Kausalprinzips
nicht unabhiingig von der Erfahrung eingesehen werden kann, so ist
doch der logische Grund dieser Notwendigkeitserkenntnis im abstrakten
Wesen der Dinge enthalten, das durch den begriffsbildenden Verstand
anfangs unvollkommen, aber auf dem Wege der fortschreitenden Ver-
gleichung und Unterscheidung auch in einer wissenschaftlich exakten
Wesensdefinition erfalt werden kann. Nach dem hl. Thomas ist diese
begriffsbildende Verstandeserkenntnis nicht eine intuitive, sondern
abstraktive Erkenntnis, weil sie direkt nur auf das Allgemeine, nicht
aber auf das Individuelle gerichtet ist und zur wissenschaftlichen
Wesenserkenntnis nur auf dem Wege der Vergleichung und Unter-
scheidung gelangt. Wenn daher die abstraktive Wesenserkenntnis von
vielen Autoren «als intuitive Wesensschau» bezeichnet wird, so ist
nach der mittelalterlichen Psychologie eine derartige Bezeichnung abzu-
lehnen, mag man darunter eine primitive, nicht weiter kontrollierbare
Funktion des Verstandes verstehen, die jede bewullte Vergleichung
und Unterscheidung ausschlieBt, oder gar ein Mittelding zwischen der
konkreten Erfahrungserkenntnis und der abstrakten Wesenserkenntnis.

Die absolute Notwendigkeit des Kausalprinzips kann also nicht
eingesehen werden ohne eine vergleichende und unterscheidende Analyse
der abstrakten Begriffe der Kausalitit und Kontingenz. Dafiir liefert
nach der Meinung der Freunde des Reduktionsbeweises eine wertvolle
Bestitigung selbst die Argumentation ihrer Gegner. Denn diese laf3t
sich auf folgenden Schlull reduzieren : Jede Beziehung ist mit ihrer
Wesensgrundlage absolut notwendig verkniipft. Die Kontingenz, d. h.
Indifferenz zum Existieren und Nichtexistieren, ist aber die Wesens-
grundlage der wirkursidchlichen Abhdngigkeitsbeziehung, Also ist die
Kontingenz mit der Abhingigkeitsbeziehung von einer Wirkursache
absolut notwendig verkniipft. — In diesem Schlufl beruht der Obersatz
zweifellos nicht auf einer konkreten Einzelerfahrung, sondern einer
abstrakten Wesenserkenntnis. Denn der begrifflich notwendige Zu-
sammenhang zwischen einer Beziehung und ihrem Fundament kann
nur dann erfal3t werden, wenn man vorher das begriffliche Wesen der
Beziehung, ihres Fundamentes, sowie des Verhiiltnisses beider zueinander
durch eine vergleichende und unterscheidende Begriffsanalyse erkannt
hat. Aber beruht vielleicht der Untersatz auf einer reinen Erfahrungs-
erkenntnis ? Auch das nicht. Denn die Erfahrung erfat nur die
wirkliche Existenz eines Dinges, nicht aber seine Indifferenz zum
Existieren und Nichtexistieren. Noch viel weniger erfahren wir, dal3



388 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

die Indifferenz die Wesensgrundlage der Kausalbeziehung ist. Denn
die Erfahrung erkennt nur das «Dall » oder die Tatsichlichkeit der
Kausalbeziehung, nicht aber das « Warum» oder den Wesensgrund
derselben. Wie der Obersatz, so beruht daher auch der Untersatz
auf einer abstrakten Wesenserkenntnis, die durch eine Vergleichung
und Unterscheidung der Begriffsinhalte der Kontingenz und Kausalitit
gewonnen worden sind. Selbst wenn also die Vertreter des Reduktions-
beweises den aus der Analyse der Kausalerfahrung gewonnenen Beweis
als richtig anerkennen wollten, so kénnten sie in ihm doch nicht eine
Widerlegung, sondern nur eine Bestitigung ihrer Auffassung von der
Notwendigkeit des Reduktionsbeweises erblicken. Denn in Wirklichkeit
ist auch diese Analyse nur eine andere Form des Reduktionsbeweises,
der seine absolute Notwendigkeit nicht aus der Erfahrung, sondern
aus der abstrakten Wesenserkenntnis ableitet, die nach dem Gestindnis
der Gegner der Herrschaft des Kontradiktionsprinzips unterstellt ist.

Wie aber steht es mit der logischen Beweiskraft der Argumen-
tation selbst ? Die Vertreter des Reduktionsbeweises geben zu, dal
der Obersatz unanfechtbar ist. Seine Schwierigkeit liegt jedoch im
Untersatz. Denn dieser erhdlt seine logisch zwingende Beweiskraft
erst dann, wenn auf dem Wege der vergleichenden und unterschei-
denden Begriffsanalyse der evidente Aufweis erbracht ist, dall nicht
etwa im individuellen Wesen, oder im konkreten Dasein des zufillig
Existierenden, noch in seiner individuellen Kontingenz oder in andern
Momenten seines Seins, sondern ausschlieBlich und allein in der Kontin-
genz im Allgemeinen das Wesensfundament der kausalen Abhingigkeit
gefunden werden kann. Es kann nicht geleugnet werden, dal} dieser
auf den Ausschluf aller andern Moglichkeiten gestiitzte evidente Auf-
weis ebenso schwer zu erbringen, wie fiir philosophisch nicht geschulte
Képfe einzusehen ist. Mit Recht bemerkt daher auch de Vries, trotz
aller Anerkennung von den diesbeziiglichen Darlegungen Iuetschers,
der im Anschluf an Geyser zu zeigen versucht, dall nur in der Kon-
tingenz im Allgemeinen der Grund fiir das Hervorgebrachtsein des
kontingenten Seins enthalten sei: « Das kann uns die blofe Erfahrung
einer Einzeltatsache, auch die innere Kausalerfahrung, nicht mehr
sagen ; hier liegt vielmehr die entscheidende Einsicht des Verstandes
vor, die sich auf die unmittelbare Vergleichung der aus der Erfahrung
abstrahierten Begriffsinhalte griindet. Vielleicht hitte dieser Punkt
noch schirfer herausgearbeitet werden koénnen ; sonst entsteht bei dem
fast unmerklichen Ubergang von der Einzeltatsache zum allgemeinen



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 389

Prinzip leicht der Eindruck, als wiirde das Prinzip nun doch wieder
durch die blofe schluBfolgernde Vernunft gleichsam errechnet. »
(Scholastik VI [1931] 136.)

Hat also die psychologische Betrachtung den zwingenden Beweis
fiir die Unmoglichkeit einer Zuriickfithrung des Kausalprinzips auf das
Kontradiktionsprinzip erbracht ? Eine rein objektive Vergleichung
der beiderseitigen Gedankenginge mull diese Frage entschieden ver-
neinen. Denn zunichst krankt der psychologische Beweisgang an einer
ungeniigenden Unterscheidung zwischen der psychologischen Vorbe-
dingung und dem logischen Motiv fiir das im Kausalprinzip eingé-
schlossene absolute Notwendigkeitsbewulltsein. Auch vermag die bloe
begriffliche Vergleichung der Kontingenz und Kausalitit ohne Zuhilfe-
nahme anderer Prinzipien nur schwer bis zum evidenten Aufweis
vorzudringen, dall die Kontingenz im Allgemeinen allein der Wesens-
grund fiir die kausale Abhingigkeit sein kann. Indes, wenn auch der
Beweis in logisch einwandfreier Weise gefiihrt wire, was prinzipiell
besonders durch Heranziehung des Prinzips vom Grunde mdglich ist,
so kann in thm docb nicht eine Widerlegung, sondern nur eine Besti-
tigung des Reduktionsbeweises gefunden werden. Denn wird diese
Beweisfithrung als richtig anerkannt, so unterscheiden sich die Freunde
und Feinde des Reduktionsbeweises nur noch durch den Ansgangspunkt
ihrer Argumentation. Wihrend ndmlich die Gegner unmittelbar aus-
gehen von der begrifflichen Analyse des Fundamentes, auf das sich
die kausale Abhidngigkeit stiitzen mul}, gehen die Vertreter des Reduk-
tionsbeweises von der viel leichter zu erfassenden Tatsache der hypo-
thetisch notwendigen Verschiedenheit aus, die zwischen dem zufillig
Existierenden und allem Nichtexistierenden vorhanden ist, um daraus
das Prinzip des zureichenden Grundes und der Kausalitit auf dem
Wege der blolen Begriffszergliederung abzuleiten. Es ist einleuchtend,
dall damit die Uniiberbriickbarkeit des Gegensatzes zwischen beiden
Parteien aufgehoben ist. — Indes ist der Reduktionsbeweis vielleicht
prinzipiell moglich ; aber gerade die Zuriickfithrung des Kausalprinzips
auf das Kontradiktionsprinzip vermittels des Prinzips vom zureichenden
Grunde logisch unmoglich ?

3. Eine entscheidende Antwort auf diese Frage kann uns nur ein
kritisches Eindringen in die ontologische Betrachtungsweise des Kausal-
prinzips vermitteln. Nach den Gegnern des Reduktionsbeweises ist
eine Zuriickfiihrung des Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip
vermittels des Prinzips vom zureichenden Grund unmdglich. Denn



390 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

nach ihnen vermag die Wirkursache dem kontingenten Sein nur das
tatsichliche Dasein und die damit gegebene rein dynamische oder
tatsichliche Verschiedenheit vom Nichtexistierenden mitzuteilen, nicht
aber das Sosein und die darin begriindete hypothetische Notwendigkeit
der formellen Verschiedenheit vom Nichtexistierenden. Besteht aber
zwischen der Wirkursache und dieser hypothetischen Notwendigkeit
kein Wesenszusammenhang, so ist es ebenso unmdglich, das der
Daseinsordnung angehérende Kausalprinzip auf das die Soseinsordnung
beherrschende Kontradiktionsprinzip zuriickzufithren, wie es unmaoglich
ist, den dynamischen Daseinsgrund aus dem Sosein des kontingenten
Seins und der darin wurzelnden hypothetischen Notwendigkeit abzu-
leiten. So bestitigt die ontologische Betrachtungsweise die psycho-
logische, nach der das Prinzip der Kausalitit nur aus der innern
Kausalerfahrung gewonnen werden kann.

Dem gegeniiber geben die Vertreter des Reduktionsbeweises ohne
weiteres zu, daB jedes kontingente Sein als solches auch eine hypo-
thetische Notwendigkeit begrifflich einschliefit. Wie wire auch sonst
ein Wissen des Zufilligen und rein Tatsichlichen mdglich 7 Denn
nach Aristoteles (2. Analyt. I. Kap. 30) ist alles Wissen nur auf das
Notwendige und Allgemeine gerichtet. Mit Recht sagt darum auch
der hl. Thomas : « Nichts ist derart zufillig, dal} es nicht etwas Not-
wendiges in sich schlieft. So ist es nicht notwendig, daBl Sokrates
lauft ; aber die Beziehung des Laufens zur Bewegung ist notwendig.
Denn es ist notwendig, dall Sokrates sich bewegt, wenn er liuft. Alles
Zufillige kommt aber von der Materie, weil zufdllig ist, was sein und
nicht sein kann. Die Potentialitit gehort aber zur Materie, wiithrend
die Notwendigkeit aus der Form folgt. Denn alles, was aus der Form
folgt, kommt einem Ding notwendig zu. ... Darum wird das Zufillige,
soweit es zufillig ist, unmittelbar zwar durch den Sinn, mittelbar
aber vom Verstand erkannt, wihrend die allgemeinen und notwendigen
Momente des Zufilligen mit dem Verstande erkannt werden. » ! (S. Th.

1 «Nihil enim est adeo contingens, quin in se aliquid necessarium habeat :
sicut hoc ipsum, quod est Socratem currere, in se quidem contingens est: sed
habitudo cursus ad motum est necessaria : necessarium enim est, Socratem
moveri, si currit. Est autem unumquodque contingens ex parte materiae ; quia
contingens est, quod potest esse et non esse : potentia autem pertinet ad materiam ;
necessitas autem consequitur rationem formae; quia, quae consequuntur ad
formam, ex necessitate insunt. ... Sic igitur contingentia, prout sunt contin-
gentia, cognoscuntur directe quidem a sensu, indirecte autem ab intellectu.
Rationes autem universales et necessariae contingentium cognoscuntur per intel-
lectum.» (S. Th. I q. 86 a. 3.)



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 301

I q. 86 a. 3.) Der Aquinate zieht daraus die Folgerung : « Darum ist
es offenbar wahr, dal alles, was existiert, notwendig existiert, solange
es existiert ; alles, was nicht existiert, aber notwendig nicht existiert
fiir jene Zeit, in der es nicht existiert. Und diese Notwendigkeit ist
nicht eine absolute, sondern eine bedingte. ... Diese Notwendigkeit
stiitzt sich aber auf das Prinzip : es ist unmoglich, dal die kontra-
diktorischen Gegensiitze zugleich wahr und falsch sind. »* (In Periher-
men. I, lect. 15, n. 2.) Daraus ergibt sich, daB} auch das kontingente
Sein, wenn es existiert, zwar nicht notwendig, sondern nur tatsichlich
existiert, weil sonst der Wesensunterschied zwischen dem notwendigen
und zufilligen Sein aufgchoben wiirde. Trotzdem schlieft die tat-
siachliche Verschiedenheit mit begrifflicher Notwendigkeit auch eine
hypothetisch notwendige Verschiedenheit des zufillig Existierenden
vom Nichtexistierenden ein. Denn auch das zufillige konkrete Dasein
schlie3t mit begrifflicher Notwendigkeit das abstrakte Dasein in sich,
das mit seinem kontradiktorischen Gegenteil in begrifflichem Wider-
spruch steht.

Was die Vertreter des Reduktionsbeweises darum mit Entschieden-
heit leugnen, ist zunichst die Behauptung, dall die Wirkursache dem
kontingenten Sein mit dem tatsichlichen Dasein nur die tatsichliche,
nicht die hypothetisch notwendige Verschiedenheit vom Nichtdaseienden
mitteile. Denn diese Behauptung beruht auf einer Verwechslung der
idealen Begriffsordnung mit der realen Seinsordnung. Sicherlich ist
die ideale Begriffsordnung, die vom Kontradiktionsprinzip beherrscht
wird, vom Einflul der Wirkursache unabhingig. Denn die Wirk-
ursache bringt nicht Begriffe, sondern das den Begriffen entsprechende
physische Sein hervor. Daraus erklirt es sich, dall das kontingente
Sein, auch wenn es existiert und darum in der realen Daseinsordnung
nicht mehr indifferent, sondern zum Existieren bestimmt ist, dennoch
in der idealen Begriffsordnung seine Indifferenz zum Existieren und
Nichtexistieren beibehélt. Aber gerade weil die Wesensaufgabe der
Wirkursache nicht darin besteht, die begriffliche Moglichkeit der Dinge
zu begriinden, sondern das ganze kontingente Sein mit seinem Sosein
und Dasein von der Maglichkeit zur Wirklichkeit iiberzufiihren, so

1 « Et ideo manifeste verum est, quod omne quod est, necesse est esse quandd
est ; et omne quod non est, necesse est non esse pro illo tempore, quando non est :
et haec est necessitas non absoluta, sed ex suppositione. ... Et haec necessitas
fundatur super hoc principium, quod Impossibile est contradictoria simul esse
vera vel falsa.» (In Perihermen. I, lect. 15, n. 2 u. 3.)



302 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

muB sie dem verwirklichten Sein nicht nur das physische Dasein,
sondern auch das physische Sosein mitteilen. Es ist daher ein Irrtum,
zu behaupten, dal die Wirkursache nur das Dasein, nicht aber das
Sosein des kontingenten Seins verursacht.

Die Verwechslung der idealen Begriffsordnung mit der realen
Seinsordnung liegt auch der Behauptung zu Grunde, dafl die hypo-
thetisch notwendige Verschiedenheit des zufillig Existierenden vom
nichtexistierenden Sein nicht auf den EinfluB der Wirkursache,
sondern der Formalursache zuriickzufiihren sei. Denn wahr ist an
dieser Anschauung nur, dall die Wirkursache keine absolute Not-
wendigkeit in der idealen Begriffsordnung hervorzubringen vermag.
Unwahr dagegen ist, daB} sie auch keine hypothetische Notwendigkeit
in der realen Daseinsordnung zu begriinden vermag. Wiére dies namlich
richtig, so miilte die hypothetisch notwendige Verschiedenheit, wie
die Gegner ja ausdriicklich versichern, ausschlieBlich auf das Wesen
des kontingenten Seins zuriickgefithrt werden. Damit wiirde aber die
hypothetische Notwendigkeit in eine absolute und das kontingente
Sein in ein notwendiges verwandelt. Denn was kraft seiner Wesenheit
vom nichtexistierenden Sein verschieden ist, mul} kraft seiner Wesen-
heit existieren, und kraft seiner Wesenheit mit absoluter Notwendig-
keit vom Nichtexistierenden verschieden sein. Das aber bedeutet Aut-
hebung jeder Kontingenz und Wirkursichlichkeit iiberhaupt. Wenn
daher die Gegner des Reduktionsbeweises in der Zuriickfithrung des
Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip eine Aufhebung des
Wesensunterschiedes zwischen dem kontingenten und notwendigen
Sein erblicken, so richtet sich in Wirklichkeit dieser Vorwurf nur
gegen seine eigenen Urheber. Denn in Wirklichkeit muf} jede Not-
wendigkeit auf das Wesen der Dinge zuriickgefithrt werden. Doch
kann eine hypothetische Notwendigkeit nicht ausschlieBlich auf die
Formalursache der Dinge zuriickgefilhrt werden, weil es sonst nur
absolute Notwendigkeiten geben kénnte. Darum mul} eine hypothe-
tische Notwendigkeit im kontingenten Sein auch auf den Kausalein-
flul einer Wirkursache reduziert werden. Gerade darum gehort die
Seinsabhingigkeit vom KausaleinfluB einer Wirkursache zum Wesen
des kontingenten Seins.

Wegen dieses innern Wesenszusammenhanges zwischen der Wirk-
ursache und der hypothetisch notwendigen Verschiedenheit des zufallig
Existierenden vom Nichtexistierenden leugnen die Vertreter des Reduk-
tionsbeweises auch die Behauptung, dall nicht blof der Begriff des



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 303

dynamischen Daseinsgrundes, sondern auch der « Durch- oder Grund-
gedanke » iiberhaupt, sowie das Prinzip des zureichenden Grundes
unabhiingig von der innern Kausalerfahrung nicht erkannt werden
kénne. Denn diese Aufstellung beruht auf einer Verwechslung des
Kausalprinzips mit dem viel allgemeinern Prinzip des Grundes. Aller-
dings kann der Begriff der Wirkursache nur aus der innern Kausal-
erfahrung abstrahiert werden. Daher ist die Kausalerfahrung auch die
psychologische Vorbedingung, wenn auch nicht das logische Motiv fiir
die absolut notwendige Urteilssynthese, wie sie im Kausalprinzip ent-
halten ist. Doch kann der allgemeinere Begriff des Grundes nicht
nur aus dem Kausalbegriff, sondern auch aus andern Begriffen gewonnen
werden. Eine der vorziiglichsten und urspriinglichsten Quellen des
allgemeinen « Durchgedankens » ist jedenfalls die Relationserkenntnis,
die ohne den « Grundgedanken » unmoglich ist. Eine der primitivsten
Beziehungen ist sicherlich die Beziehung der Verschiedenheit zwischen
Sein und Nichtsein. Wird aus ihr der « Durchgedanke » abgeleitet,
so bezeichnet der «hinreichende Grund» urspriinglich das, wodurch
sich etwas von seinem kontradiktorischen Gegenteil notwendig unter-
scheidet. Da dieses Etwas sowohl ein wahres Urteil, wie ein Sosein
oder ein kontingentes Dasein sein kann, so unterscheidet man mit
Recht einen logischen Wahrheitsgrund, einen formalen Wesensgrund
und einen dynamischen Daseinsgrund. Wir koénnen daher de Vries
nicht beipflichten, wenn er von dem Grund im Allgemeinen schreibt :
« Dal} ,sich in Nichts unterscheiden‘ dasselbe ist wie ,sich nicht unter-
scheiden‘ ergibt sich freilich aus dem Widerspruchsprinzip ; aber das
Etwas, worin sich nun zwei Dinge unterscheiden, ist wenigstens noch
nicht all das, was im Prinzip vom Grunde mit dem Wort ,Grund
gemeint ist. » (Scholastik VI [1931] 215 Anmerk.) Versteht man unter
« Grund » wirklich nur das dem Soseinsgrunde, Daseinsgrunde und
Erkenntnisgrunde Gemeinsame, so ist schwer einzusehen, warum dieser
gemeinsame Grundgedanke nicht in dem bestehen kann, worin sich
etwas von seinem kontradiktorischen Gegenteil notwendig unter-
scheidet.

Es ist beachtenswert, dal3 der hl. Thomas den dreifachen Sinn
des Prinzips vom zureichenden Grund kennt. Doch mufl zugegeben
werden, daB} sich eine einheitliche Zusammenfassung im Sinne der von
Leibnitz gegebenen Formulierung bei ihm noch nicht findet. So leitet
er das Prinzip des logischen Wahrheitsgrundes aus der Natur des Urteils
ab, das vom realen Sein als &dullerm Formalgrund normiert wird



394 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

(S. Th. T q. 85 a. 5). Das Prinzip des formalen Wesensgrundes stiitzt
er auf den Verschiedenheitsgedanken : « Alles, was verschieden ist,
mul} durch etwas verschieden sein »! (Contra Gent. I c¢. 17), in dem
man tatsichlich eine einheitliche Formulierung des allgemeinen Prin-
zips vom zureichenden Grund erblicken konnte. Das Prinzip vom
zureichenden Daseinsgrunde untersucht der Aquinate sowohl in der
Summa Theologica (I q. 2 a. 3), wie in der Summa c. Gent. (I c. 13)
und im Kommentar zur Physik des Aristoteles (In VII Phys. lect. 1).
Der von Hume angeregten Frage nach der begrifflichen Mdoglichkeit
eines grundlos gewordenen Seins widmet Thomas in der Summa c. Gent.
(IT c. 15) eine eingehende Untersuchung, indem er mit 7 Argumenten
die absolute Unmoglichkeit des ursachlos entstandenen Seins aufzu-
zeigen versucht. Es mull auffallen, da alle hier erérterten Griinde
sich auf eine abstrakte, vergleichende Begriffsanalyse des zufilligen
und notwendigen Seins stiitzen, wihrend keiner der unmittelbaren
Analyse des Kausalerlebnisses und dem Wesensfundament der Kausal-
relation entnommen wird. Grundlos gewordenes Sein wird im letzten
Grund als begrifflich unmdéglich abgelehnt, weil sonst das notwendige
Sein nicht unendlich vollkommen und die letzte Ursache alles Seins wiire.

Wenn daher Garrigou-Lagrange das Prinzip des dynamischen
Daseinsgrundes genau so, ‘wie das des formalen Wesensgrundes, auf
das allgemeine Prinzip des Grundes zuriickfiihrt, soweit es sich aus
der wesentlichen Verschiedenheit des Seins vom Nichtsein unmittelbar
ergibt, so entspricht diese Vereinheitlichung der Begriindungsgrund-
lage nicht nur vollkommen dem Geiste des Aquinaten, sondern auch
den Forderungen der Logik. Denn hier liegt nicht ein logisch unzu-
lissiger Ubergang von der Daseinsordnung zur Soseinsordnung oder
von der dynamischen Verschiedenheit zur formalen vor, sondern nur
die von der Logik geforderte Anerkennung der Tatsache, dall jede
dynamische oder tatsidchliche Verschiedenheit eine formale oder hypo-
thetisch notwendige Verschiedenheit ebenso notwendig einschlie3t, wie
jedes konkrete Dasein das abstrakte begrifflich einschlieft. Dabei
bleibt bestehen, daBl nicht der absolut notwendige Widerspruch in
der idealen Begriffsordnung, sondern nur das hypothetisch notwendige
Vorhandensein dieses Widerspruches in der realen Daseinsordnung auf
den kausalen Einflul der Wirkursache zuriickzufiihren ist. Eine der-
artige Vereinheitlichung ist nichts anderes, als die praktische Anwendung

1 « Omne differens aliquo est differens.» (Contra Gent. I c¢. 17.)



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 395

des vom Aquinaten mit bewundernswerter Klarheit ausgesprochenen
Grundsatzes : « Es unterscheidet sich das absolut Notwendige von den
iibrigen Notwendigkeiten. Denn die absolute Notwendigkeit kommt
einer Sache zu nach dem, was ihr am innersten und nichsten ist, sei
es die Form oder die Materie oder die Wesenheit selbst. ... Nicht
absolut, sondern relativ notwendig ist das, was von einer duflern
Ursache abhingt. Diese Ursache ist doppelter Art, nimlich Zweck-
und Wirkursache.»! (In V. Metaph. lect. 6.) In diesem Prinzip sind
alle Elemente zum evidenten Aufweis der absoluten Notwendigkeit
des Kausalprinzips enthalten.

Wer also die hier entwickelten, in den letzten Tiefen der Meta-
physik verwurzelten Gedanken mit der Haltung hinhorchender Sach-
gebundenheit auf sich wirken 1dBt, wird nicht leugnen koénnen, dal3
die von den Vertretern des Reduktionsbeweises gegebene Zuriickfithrung
des Kausalprinzips vermittels des Prinzips vom zureichenden Grunde
auf das Kontradiktionsprinzip nicht nur mit den metaphysischen
Grundanschauungen der mittelalterlichen Scholastik besser in Einklang
steht, sondern daf sie sich auch durch gréflere Einfachheit und leichtere
FaBlichkeit auszeichnet, als der Reduktionsbeweis ihrer Gegner. Denn
das Prinzip, dal jede Beziehung notwendig einen innern oder duflern
Formalgrund haben mul}, aus dem sie sich mit Notwendigkeit ergibt,
ist jedenfalls leichter einzusehen, als der zwar an sich richtige, aber
schwer zu beweisende Satz, dall nur im allgemeinen Wesen der Kon-
tingenz das Fundament der wirkursichlichen Abhingigkeitsbeziehung
enthalten sein kann. Ebenso ist es nicht schwer einzusehen, dal
jede absolut notwendige Verschiedenheit eines Daseienden vom Nicht-
daseienden nur im Wesen des Daseienden begriindet sein kann, weil
alle absolute Notwendigkeit nur aus der Formalursache sich ergibt.
Ein Daseiendes aber, das kraft seiner Wesenheit vom Nichtdaseienden
verschieden ist, muf3 auch kraft seiner Wesenheit Dasein besitzen,
d. h. absolut notwendig existieren, weil alles zufillig Existierende
mit der hypothetisch notwendigen Existenz auch nur eine hypothetisch
notwendige Verschiedenheit von der Nichtexistenz besitzt. Daraus
folgt mit logisch zwingender Konsequenz, dafl das kontingent Existie-

1 « Differt autem necessarium absolute ab aliis necessariis : quia necessitas
absoluta competit rei secundum id, quod est intimum et proximum ei, sive sit
forma, sive materia, sive ipsa rei essentia. ... Necessarium autem secundum
quid et non absolute est, cujus necessitas dependet ex causa extrinseca. Causa
autem extrinseca est duplex : scl. finis et efficiens. » (In V. Metaph. lect. 6.)

Diyvus Thomas. 27



396 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

rende nicht eine absolute, sondern nur eine hypothetisch notwendige
Verschiedenheit vom Nichtexistierenden besitzen kann, wenn man den
Wesensunterschied zwischen dem kontingenten und notwendigen Sein
nicht aufheben will. Diese Notwendigkeit mull einerseits als Not-
wendigkeit, wie alle iibrigen Notwendigkeiten auf das innere Wesen
oder die Wesenseigentiimlichkeiten des kontingenten Seins zuriick-
gefiihrt werden ; aber andererseits mufl diese Notwendigkeit als hypo-
thetische Notwendigkeit auBerdem auch noch in einer duBlern Wirk-
und Zweckursache begriindet sein, weil die Formalursache nur abso-
lute Notwendigkeiten, nicht aber hypothetische begriinden kann. Daher
gehort es zu den Wesenseigentiimlichkeiten des zufillig existierenden
Seins, daBl seine Formalursache eine transzendentale Abhingigkeits-
beziehung von einer Wirkursache einschlieft. Gerade darum ist
ursachlos gewordenes Sein begrifflich unmoglich, weil die hypothetisch
notwendige Verschiedenheit des zufillig Existierenden vom Nicht-
existierenden entweder nur einen innern, oder gar keinen Grund haben
miilte. Im ersten Falle wird der Unterschied zwischen dem kontin-
genten und notwendigen Sein aufgehoben ; im zweiten Falle hitten
wir eine Beziehung ohne Beziehungsgrundlage. Wer tiefer in die hier
angedeuteten Gedankenginge einzudringen wiinscht, den verweisen wir
auf unsere Schrift : « Der analytische Charakter des Kausalprinzips. » !

Aus dem Gesagten ergibt sich, dall wir Straubinger nicht zustimmen
konnen, wenn er behauptet : « Das Kausalititsgesetz, bezw. das Gesetz
des zureichenden Grundes — Grund im dynamischen Sinne genommen —
kann auch nicht bewiesen werden mit Hilfe des Kontradiktionsprinzips,
weder direkt noch indirekt. Der Grund liegt darin, da das Kontra-
diktionsprinzip lediglich das Sein als Sein betrifft, gleichgiiltig, woher
es kommt. Ein Sein geniigt dem Kontradiktionsprinzip vollauf durch
die Tatsache, daB3 es ist und nicht zugleich nicht ist, ob es einen Grund
hat oder nicht. Das Gesetz des zureichenden Grundes und mit ihm
das Kausalititsgesetz steht vollkommen ebenbiirtig und unabhiingig
neben dem Kontradiktionsprinzip. » (Philos. Jahrb. d. G. 44 [1931] 39.)
Ebensowenig konnen wir L. Fuetscher beipflichten, wenn er in etwas
temperamentvollem Stile schreibt : « Die Meinung, das Kausalprinzip
miisse um jeden Preis aus dem Widerspruchsprinzip ,abgeleitet’
werden, ist nichts anderes als ein rationalistisches Vorurteil ; wire es

1 Dr. Th. Droege C.ss. R., Der analytische Charakter des Kausalprinzips.
(Bonn a. Rhein, Hofbauer-Verlag. 1930. RM. 4.)



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 397

begriindet, dann miilten — weil diese ,Ableitung‘ prinzipiell unméglich
ist — Thomas und Swuarez thren Platz an Kant abtreten. » (Zeitschrift
fiir katholische Theologie 55 [1931] 483.) Wir koénnen dem gegeniiber
nur fragen : Wie waren solche Auffassungen méglich, die die Wesens-
einheit des Denkens und Seins in gleicher Weise zerstoren ? Unsere
Antwort kann nach dem Gesagten nur lauten : durch den Abfall von
der mittelalterlichen Metaphysik. Kehren wir darum zu der eingangs
gestellten Frage zuriick : wo ist der Weg zu finden, um aus der gegen-
wirtigen Kausalkrise herauszukommen, die aus der Abwendung von
der mittelalterlichen Metaphysik entstanden ist ? so ist unsere Antwort
bereits stillschweigend gegeben : in der Riickkehr zur Metaphysik der
mittelalterlichen Philosophie und ihres Fiihrers, des hl. Thomas von
Aquin. Je rascher und griindlicher sich die Abkehr von der kantischen
Terminologie und Lehre und die Riickkehr zur Metaphysik des Doctor
communis vollzieht, um so schneller und vollstindiger wird die gegen-
wirtige Krise {iberwunden werden. Um so eher wird sich dann aber
auch die Einsicht Bahn brechen, da3 die dem Mittelalter unbekannte
Unterscheidung der « dynamischen » und « formalen Betrachtungsweise »
nicht die entscheidende Bedeutung besitzt, die ihr die Gegner des
Reduktionsbeweises beimessen, dall vielmehr an ihre Stelle die Unter-
scheidung des hl. Thomas von der absoluten und hypothetischen
Notwendigkeit treten mul3, die wurzelhaft die metaphysische Evidenz
des Kausalprinzips einschliel3t.



	Zur Krise der Kausal-Kontroverse

