
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Zur Krise der Kausal-Kontroverse

Autor: Droege, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Krise der Kausal-Kontroverse.
Von P. Dr. Th. DROEGE C. SS. R., Geistingen a. d. Sieg.

Wer die zahlreichen Schriften, die im letzten Jahrzehnt über den

analytischen Charakter des Kausalprinzips erschienen sind, einer
eingehenden Prüfung unterzieht, kann nur mit Bedauern die Tatsache
feststellen, daß auch im Lager der neuscholastischen Philosophie die
Kausalkontroverse sich zu einer verhängnisvollen Krise zugespitzt hat.
L. Faulhaber charakterisiert die gegenwärtige Lage durchaus zutreffend,

wenn er in der Festgabe zum 60. Geburtstage J. Geysers unter der
Überschrift : « Der augenblickliche Stand des Kausalproblems » schreibt :

« Jedem, der die Literatur über den unter diesem Titel zusammengefaßten

Fragenkomplex kennt, wird es nicht als etwas Besonderes

erscheinen, wenn man von einer momentanen Krise, um nicht zu

sagen, von einer Verzweiflung in Sachen der Erkenntnis des

Kausalprinzips spricht. » (Philosophia perennis 1930, I. 413.) Angesichts
dieser Tatsache drängt sich von selbst die entscheidende Frage auf
wie sind wir zu dieser Krise gekommen und wo ist der Weg zu ihrer
Überwindung zu finden

Im Vordergrund der gegenwärtigen Kausalkontroverse steht vor
allem die Frage, ob das Kausalprinzip sich auf das Kontradiktionsprinzip

zurückführen läßt oder nicht. Diese Teilfrage ist ein getreues

Spiegelbild der ganzen Kontroverse. Um also einen tiefern Einblick
in ihr Werden und Wesen zu gewinnen, genügt es, die für und gegen
die Möglichkeit eines Reduktionsbeweises vorgebrachten Gedankengänge

miteinander zu vergleichen und sie auf ihre letzten historischen
und metaphysischen Grundlagen zurückzuführen. Wir glauben, daß

diese Methode wie kaum eine andere geeignet ist, uns Aufschluß zu

geben über die Frage nach dem Woher dieser Krise und dem Wie
ihrer Überwindung.

I. Die Gegner des Reduktionsbeweises.

Wenn wir mit den Gegnern des Reduktionsbeweises beginnen, so

ist vor allem die Frage von Bedeutung, wie diese Gegnerschaft ent-
Divus Thomas. 25



364 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

standen ist Geht die Anschauung, daß das Kausalprinzip nicht auf
das Kontradiktionsprinzip zurückführbar sei, vielleicht auf Aristoteles
und die mittelalterliche Scholastik zurück Alle Kenner der Geschichte
stimmen darin überein, daß Hume als der eigentliche Vater dieses

Gedankens zu betrachten ist. Freilich ist auch schon vor Hume die

begriffliche Möglichkeit des ursachlosen Werdens behauptet worden ;

doch ist Hume der erste, der sowohl in seiner Jugendschrift : « Über
den Verstand » (in deutscher Bearbeitung herausgegeben von Th. Lipps,
3. Aufl. 1912), wie in seiner spätem Arbeit: «Eine Untersuchung
über den menschlichen Verstand » (übersetzt von Raoul Richter,
9. Aufl. 1928) die innere Widerspruchslosigkeit des ursachlos gewordenen
Seins einer eingehenden Untersuchung unterzieht und die zahlreichen

entgegenstehenden Schwierigkeiten vor allem durch den Hinweis auf
die reale Verschiedenheit und die daraus folgende begriffliche
Trennbarkeit des anfangenden Seins und der hervorbringenden Wirkursache
zu lösen versucht. Kant geht über Hume hinaus, indem er das

psychologische Apriori seines englischen Vorbildes durch das logische

Apriori seiner Erkenntnisformen ersetzt. Denn nach Kant ist die
letzte Wurzel für die notwendige Verknüpfung von Ursache und Wirkung
nicht in den psychologischen Assoziationsgesetzen des individuellen
Bewußtseins, sondern in den logischen Gesetzen des allgemein menschlichen

Bewußtseins zu suchen.

Es kann nicht geleugnet werden, daß die von Hume und Kant
gegen den analytischen Charakter des Kausalprinzips vorgebrachten
Gründe bei den Vertretern der scholastischen Philosophie lange Zeit
hindurch nicht die gebührende Beachtung und kritische Würdigung
gefunden haben. Wenn sie trotzdem nicht ohne Wirkung geblieben
sind, sondern seit Beginn des letzten Jahrhunderts manche
neuscholastische Autoren, besonders in Belgien und Frankreich, in ihren
Bann gezogen haben 1, so kann darin eine objektive Würdigung nicht
einen willkürlichen Abfall von der ererbten Tradition, sondern nur
ein begrüßenswertes Erwachen der kritischen Selbstbesinnung erblicken,
deren Devise lautet : Amicus Plato, sed magis arnica Veritas In
Deutschland begann der Streit um die Zurückführung des

Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip mit dem Erscheinen des Buches

von C. Isenkrahe : « Über die Grundlegung eines bündigen kosmo-

1 Vergl. die reichhaltige Literaturangabe, die Descoqs in seinen « Institutiones
Metaphysicae generalis » (Paris 1925, I. 489) gibt.



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 365

logischen Gottesbeweises» (Kempten u. München 1915). Wenn auch
die positive Auffassung des Buches von dem nichtevidenten Charakter
des Kausalprinzips keineswegs allgemeine Anerkennung gefunden hat,
so bleibt es doch das Verdienst Isenkrahes, mit dem Scharfsinn des

Mathematikers auf die logischen Schwächen der meisten Reduktionsbeweise

hingewiesen zu haben.

Wie in den romanischen Ländern, so gingen auch in Deutschland
die Gegner des Reduktionsbeweises bald in zwei Richtungen
auseinander. Eine extreme Richtung lehnte die objektive Evidenz des

Kausalprinzips ab und sah in ihm nur noch ein irrationales Postulat
der Erfahrungswissenschaften. Die gemäßigtere Richtung hält zwar
auch die Zurückführung des Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip

für logisch unmöglich ; doch hält sie an der objektiven Evidenz
des Kausalprinzips fest. Die extreme Richtung hat in Deutschland

nur wenige Vertreter gefunden, zu denen, wenn auch in verschiedenem

Sinne, besonders J. Hessen (Das Kausalprinzip, Augsburg 1928) und
Fr. Sawicki (Die Gottesbeweise, Paderborn 1926) gehören. Die Mehrzahl

der neuscholastischen Autoren bekennt sich mit Geyser, der in
der Kausalfrage manche Wandlungen durchgemacht hat (Das Prinzip
vom zureichenden Grunde, Regensburg 1929), zu der gemäßigten
Richtung. Zu ihnen gehören, um nur einige Namen zu nennen,
J. Brinkmann (« Zur rationalen Begründung der philosophischen
Grundgewißheiten », Phil. Jahrb. d. Görresgesellschaft 40 [1927] 129-162 ;

250-284 ; 377-400) ; ferner H. Straubinger (« Die Evidenz des

Kausalgesetzes », Phil. Jahrb. 44 [1931] 25-40). Die bedeutendste Arbeit dieser

Richtung ist die Schrift von L. Fuetscher S. J. : « Die ersten Seinsund

Denkprinzipien » (Innsbruck 1930), der im engen Anschluß an

Geyser und Descoqs den Nachweis zu erbringen versucht, daß eine

rein begriffliche Zurückführung des Kausalprinzips auf das

Kontradiktionsprinzip auf einer Verwechslung der statischen und dynamischen
Betrachtungsweise des kontingenten Seins beruht.1

Was verstehen nun die Gegner des Reduktionsbeweises unter der
statischen und dynamischen Betrachtungsweise Sie unterscheiden
ein dreifaches Prinzip des Grundes : 1. Das Prinzip des logischen
Wahrheitsgrundes, nach dem jedes wahre Urteil einen zureichenden

1 In der Einleitung des Buches gibt Fuetscher (S. 1-3) eine ausgiebige, wenn
auch nicht erschöpfende Literaturangabe über die wichtigsten Arbeiten, die in
den letzten Jahren für und wider den analytischen Charakter des Kausalprinzips
veröffentlicht worden sind. 1



366 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

Grund seiner Wahrheit haben muß. 2. Das Prinzip des statisch-formalen
Soseinsgrundes, nach dem jedes Ding ein Wesen haben muß, durch
das es sich vom absoluten Nichts unterscheidet. 3. Das Prinzip des

dynamisch-kausalen Daseinsgrundes, nach dem das zufällig existierende
Sein eine äußere Wirk- und Zweckursache haben muß. Die meisten

Gegner des Reduktionsbeweises geben nun zu, daß der logische

Wahrheitsgrund sich auf den ontologischen Daseins- und Soseinsgrund
stützt, weil unser Denken sich nach dem Sein richten muß. Außer

Frage steht ferner, daß das notwendige Sein Gottes jede äußere Wirk-
und Zweckursache begrifflich ausschließt. Denn weil sein Sosein im
Dasein besteht, so kann sein Dasein nur auf eine Formalursache zurückgeführt

werden. Die eigentliche Streitfrage bezieht sich also nur auf
das Prinzip des dynamischen Daseinsgrundes beim zufällig existierenden
Sein der Geschöpfe, das mit dem Kausalprinzip inhaltlich vollkommen
zusammenfällt.

Nach den Gegnern des Reduktionsbeweises beruhen nun die

ontologischen Prinzipien der idealen Soseinsordnung in derselben Weise auf
dem statischen Kontradiktionsprinzip, wie die Prinzipien der realen

Daseinsordnung in letzter Linie auf das Prinzip des dynamischen
Daseinsgrundes zurückgeführt werden müssen. Doch kann das Prinzip
des dynamischen Daseinsgrundes auf das statische Prinzip des

Widerspruchs ebensowenig zurückgeführt werden, wie das Dasein des kontin-
genten Seins auf sein Sosein. Daher ist ursachlos oder grundlos
gewordenes Sein zwar kausal unerklärbar und darum unbegreiflich,
jedoch nicht in sich widersprechend. Recht gut faßt H. Straubinger
die Grundauffassung der Gegner des Reduktionsbeweises zusammen,
indem er schreibt : « Das Kausalitätsgesetz bzw. das Gesetz des

zureichenden Grundes — Grund im dynamischen Sinne genommen —
kann auch nicht bewiesen werden mit Hilfe des Kontradiktionsprinzips,
weder direkt noch indirekt. Der Grund liegt darin, daß das

Kontradiktionsprinzip lediglich das Sein als Sein betrifft, gleichgültig, woher

es kommt. Ein Sein genügt dem Kontradiktionsprinzip vollauf durch
die Tatsache, daß es ist und nicht zugleich nicht ist, ob es einen Grund
hat oder nicht. Das Gesetz des zureichenden Grundes und mit ihm
das Kausalitätsgesetz steht vollkommen ebenbürtig und unabhängig
neben dem Kontradiktionsprinzip. » (Phil. Jahrb. d. Görresgesellschaft

44 [I93I] 38.)
Schon diese kurze Skizzierung der eigentlichen Problemstellung

zeigt, daß es sich hier um tiefer liegende, sehr ernste Probleme der



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 367

mittelalterlichen Metaphysik handelt, an denen wir nicht achtlos

vorübergehen dürfen. Das wird umso klarer einleuchten, je tiefer wir in
die Begründung einzudringen versuchen, auf welche die Gegner des

Reduktionsbeweises ihre Grundauffassung stützen. Wenn wir die bei
den verschiedenen Autoren zerstreut vorhandenen Gedanken
systematisch zusammenfassen, so läßt sich diese Begründung auf eine
dreifache Betrachtungsweise des Kausalprinzips zurückführen : auf eine

logische, psychologische und ontologische Betrachtungsweise.
I. Vom logischen Standpunkte aus lehnen die Gegner des Reduktionsbeweises

die Einteilung der Urteile in analytische und synthetische im
Sinne der mittelalterlichen Scholastik mehr oder minder entschieden
ab. Die mittelalterliche Logik versteht nämlich unter den analytischen
Urteilen die notwendigen Vernunfturteile, deren Geltung wir
unabhängig von der Erfahrung aus der bloßen Vergleichung der Begriffe
erkennen, wie die meisten Prinzipien der Mathematik. Die synthetischen
Urteile dagegen sind nicht-notwendige Erfahrungsurteile, deren objektive

Gültigkeit wir nur aus der Erfahrung erkennen, wie das Urteil :

«Napoleon war der Sieger von Austerlitz. » Nach Descoqs (I. 558) ist
diese Einteilung « oberflächlich », weil ihr Einteilungsgrund nicht dem
innern Wesen des Urteils, sondern dem rein äußern Gesichtspunkt
seiner Erkenntnisquelle entnommen ist. Sie ist ferner « unvollständig »,

weil sie den physischen und moralischen Naturgesetzen einen Platz
nicht anzuweisen vermag. Denn diese gehören zu den synthetischen
Erfahrungsurteilen, weil sie nur Tatsachen, nicht Wesensnotwendigkeiten

ausdrücken ; sie gehören aber zugleich auch zu den analytischen
Vernunfturteilen, insoweit sie allgemeine und notwendige Zusammenhänge

aussprechen. Endlich ist diese Einteilung « willkürlich », weil
nach der etymologischen Bedeutung des Wortes von einer « Begriffsanalyse

» doch nur Rede sein kann, wenn das Prädikat in der
Wesensdefinition des Subjektes enthalten ist, nicht aber da, wo das

Prädikat über die Definition des Subjektes hinausliegt.
Darum glaubt Descoqs die Kantianische Deutung der analytischen

Urteile vorziehen zu sollen. Nach Kant sind analytische Urteile bloße

Erläuterungsurteile, weil das Prädikat nur ausdrücklich hervorhebt,
was in der Definition des Subjektes bereits stillschweigend enthalten

war, wie in dem Urteil : « Alle Körper sind ausgedehnt. » Die

synthetischen Urteile aber sind Erweiterungsurteile, weil das Prädikat
über die Definition des Subjektes hinausgeht. Diese synthetischen
Urteile sind a posteriori, wenn sie einen zufälligen Zusammenhang



368 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

ausdrücken, wie in dem Urteil : « Ich habe Kopfschmerzen » ; oder sie

sind a priori, wenn sie einen notwendigen Zusammenhang bezeichnen,
wie : « 7 plus 5 12 ». Auch Fuetscher glaubt aus praktischen
Gründen der kantianischen Terminologie den Vorzug geben zu sollen,
um den Unterschied zwischen dem statischen Prinzip des Widerspruchs
und dem dynamischen der Kausalität deutlicher hervortreten zu lassen

(S. 153). Denn nach der kantianischen Terminologie ist nur das

Kontradiktionsprinzip ein analytisches Prinzip, während das Kausalprinzip

ein synthetisches Urteil a priori darstellt. Doch ist diese

terminologische Unterscheidung verwurzelt in einer tiefer liegenden
metaphysischen Unterscheidung.

Denn es ist eine charakteristische Wesenseigentümlichkeit des

analytischen Kontradiktionsprinzips, daß es nur für die statische

Soseinsordnung gilt. Das Widerspruchsprinzip besagt nämlich einen
absoluten Gegensatz zwischen Sein und Nichtsein, der keine Ausnahmen
zuläßt. Nur in der begrifflichen Soseinsordnung gibt es aber absolute

Gegensätze, die keine Ausnahme zulassen, weil nur die begrifflichen
Wesenheiten der Dinge unveränderlich sind. Allerdings kann der
kontradiktorische Gegensatz auch in der kontingenten Daseinsordnung
verwirklicht werden. So steht der wirklich existierende grüne Baum
auch zu jedem existierenden nicht-grünen Baume in kontradiktorischem
Gegensatz ; doch hat dieser Gegensatz seinen Grund nicht im konkreten
Dasein, sondern im abstrakten Sosein der grünen Farbe, weil nur der

Begriff der grünen Farbe im Widerspruch steht zum Begriff der
nichtgrünen Farbe. Selbst der wirklich existierende Baum steht zu dem
nicht-existierenden im kontradiktorischen Gegensatz nur deshalb, weil
der Begriff oder das abstrakte Sosein des Daseins mit dem Begriff
des Nicht-Daseienden im Widerspruch steht. Gerade darum muß jeder
materielle kontradiktorische Gegensatz, der zwischen den konkreten

Trägern der abstrakten Formen besteht, auf den formellen kontradiktorischen

Gegensatz zwischen den abstrakten Begriffsformen zurückgeführt

werden, wie mit Recht Fr. Sladeczek S. J. hervorgehoben hat
(Scholastik 2 [1927] 1-37). Wenn demnach der hl. Thomas sagt, daß

das Widerspruchsprinzip sich auf den Begriff des Seins und Nichtseins
stützt (fundatur supra rationem entis et non-entis ; S. Th. I-II q. 94 a.2),
so ist hier unter dem Sein das quidditative Sein der statisch-formalen
Soseins-Ordnung gemeint. Denn das Widerspruchsprinzip sagt nur
etwas aus über die wesentliche Verschiedenheit des Soseins, nicht aber
über das Dasein dieses Soseins. Deshalb kann die Anwendung des



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 369

Kontradiktionsprinzips auf die Daseinsordnung auch nur in hypothetischer

Form geschehen : wenn etwas existiert, so muß es kraft des

Kontradiktionsprinzips die gleichzeitige Nichtexistenz notwendig
ausschließen.

Wie das Kontradiktionsprinzip, so gehört auch das Prinzip vom
zureichenden Soseinsgrunde ausschließlich der statisch-formalen
Betrachtungsweise an, weil beide nicht nach dem Woher oder Wozu,
sondern nur nach dem abstrakten Was der Begriffsformen fragen.
Anders verhält es sich aber mit dem Prinzip des dynamischen Daseinsgrundes,

soweit er nicht wie bei Gott mit dem Wesensgrunde
zusammenfällt, sondern auf das zufällige Dasein der Geschöpfe sich
bezieht. Das Prinzip des dynamischen Daseinsgrundes, in diesem Sinne

verstanden, gehört ausschließlich der dynamischen Betrachtungsweise
oder der zufälligen Daseinsordnung an. Denn das zufällig existierende
Sein besitzt nur ein tatsächliches Dasein und eine tatsächliche
Verschiedenheit von allem Nicht-Daseienden, nicht aber ein notwendiges
Dasein oder eine notwendige Verschiedenheit vom bloß möglichen Sein.

Könnte aber das Prinzip des dynamischen Daseinsgrundes oder der
Kausalität auf das Prinzip des Widerspruchs zurückgeführt werden,
so müßte uns das Kontradiktionsprinzip aus der statischen
Soseinsordnung in die dynamische Daseinsordnung führen können, indem es

uns nicht bloß Aufschluß gibt über das Was der Dinge, sondern
auch über das Woher derselben. Umgekehrt müßte die Existenz des

kontingenten Seins in der Daseinsordnung auf das Wesen des kontin-
genten Seins in der Sosemsordnung zurückführbar sein, sodaß das

Kausalprinzip genau so wie das Kontradiktionsprinzip ein analytisches
Prinzip im Sinne Kants darstellte. Tatsächlich vermag aber das

Kontradiktionsprinzip aus der Soseinsordnung nicht in die Daseinsordnung

hinein zu führen, weil es vom Dasein der Dinge vollständig
absieht. Noch weniger kann das Dasein in der Begriffsbestimmung
des kontingenten Seins eingeschlossen sein, weil das eine Umwandlung
des kontingenten Seins in das notwendige Sein bedeutete. Daher ist
das Kausalprinzip nicht ein analytisches Prinzip im Sinne Kants,
sondern ein synthetisches Urteil a priori, das auf das Kontradiktionsprinzip

ebensowenig zurückgeführt werden kann, wie das kontingente
Dasein auf das Sosein des Geschöpfes. Ursachlos gewordenes oder

grundlos entstandenes Sein ist daher begrifflich möglich, wenn es auch

rationell unbegreiflich ist.
2. Die logische Unmöglichkeit, das Kausalprinzip auf das Prinzip



370 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

des Widerspruchs zurückzuführen, findet ihre Bestätigung durch die

psychologische Betrachtungsweise des Kausalprinzips. Denn das Kausalprinzip

behauptet einen absolut notwendigen Zusammenhang zwischen
dem Entstehen eines neuen Seins und dem Einfluß einer Wirkursache.
Woher gewinnen wir nun die Erkenntnis dieses notwendigen Zusammenhangs

Sicherlich nicht aus der bloßen Wesensdefinition des

gewordenen Seins. Denn grundloses Entstehen ist nicht ein nicht-ent-
stehendes Entstehen, das die Wesensdefinition des Entstehens aufhebt.
Woher gewinnen wir also die Erkenntnis des absolut notwendigen
Zusammenhanges zwischen Subjekt und Prädikat beim Kausalprinzip
Die Psychologie antwortet : aus der unmittelbaren Analyse der innern
Kausalerfahrung. Denn ebensowenig wie es dem Blindgeborenen
möglich ist, einen eigentlichen Begriff von der Farbe zu bilden, ebensowenig

ist es demjenigen, der nie in seiner Innenwelt das aktive Hervorbringen

von Veränderungen durch das Ich und das passive Empfangen
von Veränderungen durch die Wirksamkeit eines Nichtichs unmittelbar
erlebt hat, psychologisch möglich, in den eigentlichen Sinn des

kausalen « Durchgedankens » und damit in den eigentlichen Wesensgehalt

der innern Seinsabhängigkeit einzudringen, die Ursache und

Wirkung miteinander verknüpft. Allerdings gibt Fuetscher zu (S. 161),
daß wir bei einer konkreten Einzelerfahrung nicht ohne weiteres die

innere Seinsabhängigkeit des Entstandenen von der Wirkursache unmittelbar

erschauen. Denn die Erfahrung erkennt nur das Tatsächliche,
nie das Notwendige. Wenn daher Descoqs (S. 499) die Evidenz des

Kausalprinzips auf eine unmittelbare « intellektive Intuition des eigenen
Ichs » gründet, so kann diese unmittelbare Ichanschauung nur im
Sinne einer unmittelbaren Wesenserkenntnis verstanden werden.

Das vorwissenschaftliche Denken geht nun von dem in der Erfahrung

gegebenen konkreten Entstehen, etwa eines freien
Willensentschlusses, zur notwendigen Annahme einer Wirkursache, nämlich
des eigenen Ichs, über, ohne sich über die Wesensgrundlage volle
Rechenschaft abzulegen, aus der sich diese kausale Abhängigkeit mit
Notwendigkeit ergibt. Aufgabe der kritischen Reflexion aber ist es,

gerade diese Wesensgrundlage der Abhängigkeitsbeziehung evident
aufzuzeigen. Tatsächlich zeigt nun die kritische Reflexion, daß in der

Kontingenz oder Indifferenz des Hervorgebrachten zum Existieren
und Nichtexistieren dieses Fundament enthalten ist. Daraus ergibt
sich die zwingende Schlußfolgerung, daß jedes Werden mit absoluter

Notwendigkeit eine Wirkursache voraussetzt, weil eine Beziehung ohne



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 371

Beziehungsgrundlage unmöglich ist. Um jedoch zu diesem Resultat

zu gelangen, genügt nicht die statisch-formale Soseinsbetrachtung des

kontingenten Seins. Denn die Kausalrelation bildet nicht einen Bestandteil

der Wesensdefinition des kontingenten Seins. Vielmehr muß das

kontingente Sein mit der Wirkursache unter dem dynamisch-kausalen
Gesichtspunkte verglichen werden. Da nun die dynamische
Betrachtungsweise auf die statisch-formale ebensowenig zurückgeführt
werden kann, wie das Dasein auf das Sosein des zufällig existierenden
Seins, so ergibt sich aus der psychologischen Analyse des innern
Kausalerlebnisses eine neue Bestätigung für die Auffassung, daß das Prinzip
der Kausalität oder des dynamischen Daseinsgrundes auf das

Kontradiktionsprinzip nicht zurückgeführt werden kann.

3. Den innern Grund für diese Unmöglichkeit zeigt die ontologische

Betrachtungsweise des Kausalprinzips. Nach Aristoteles ist zu jedem
Werden, das in der physischen Veränderung eingeschlossen liegt, das

Zusammenwirken von vier Ursachen erfordert. Denn wie der Stagyrite
im 7. Buch seiner Metaphysik ausführt, muß alles, was wird, notwendig
aus etwas, zu etwas, durch etwas und für etwas werden, d. h. es muß

eine Material-, Formal-, Wirk- und Zweckursache haben. Die Material-
und Formalursache begründen das Wesen des Dinges ; die Wirkursache
vermittelt das konkrete Dasein, indem sie dieselbe Wesenheit von der

Möglichkeit zur Wirklichkeit überführt ; Aufgabe der Zweckursache ist

es, die Wirkursache in Tätigkeit zu setzen, damit sie eine bestimmte

Verbindung von Material- und Formalursache in der Daseinsordnung
herbeiführt. Aus dieser ontologischen Kausalbetrachtung ergibt sich,
daß die Wirkursache dem zufällig existierenden Sein nur das tatsächliche

Dasein und die tatsächliche Verschiedenheit von der Möglichkeit
mitteilt, nicht aber das begriffliche Sosein, in dem alle Notwendigkeitsbeziehungen

ihren Grund haben. Allerdings ist im konkreten Dasein

das abstrakte eingeschlossen. Gerade darum schließt die tatsächliche
Verschiedenheit des Existierenden auch eine hypothetisch notwendige
Verschiedenheit vom Nichtexistierenden ein. Doch hat diese
hypothetische Notwendigkeit ihren letzten Grund nur im Kontradiktionsprinzip

der begrifflichen Soseinsordnung, nicht aber im Kausalprinzip
der konkreten Daseinsordnung.

Könnte nun das Kausalprinzip auf das Kontradiktionsprinzip
zurückgeführt werden, so müßte die Wirkursache nicht bloß die
tatsächliche Existenz und die tatsächliche Verschiedenheit vom
Nichtexistierenden dem kontingenten Sein mitteilen, sondern auch eine



372 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

hypothetisch notwendige Existenz mit einer hypothetisch notwendigen
Verschiedenheit vom Nichtexistierenden. Das schließt aber eine begriffliche

Unmöglichkeit ein. Denn käme dem kontingenten Sein irgend
eine hypothetische oder absolute Notwendigkeit des Daseins zu, so

würde jedes kontingente Sein durch die Wirkursache in ein notwendiges

Sein umgewandelt und damit jede Wirkursächlichkeit unmöglich.
Denn zum Wesen des kontingenten Seins ist erfordert, daß es kraft
seines Wesens nicht notwendig existiert, sondern indifferent bleibt
zum Existieren und Nichtexistieren, auch nachdem es die Existenz
tatsächlich von der Wirkursache erhalten hat. Soll also der
Wesensunterschied zwischen dem notwendigen und zufälligen Sein nicht
aufgehoben werden, so sind wir zu der Annahme gezwungen, daß
zwischen der Wirkursache und der hypothetisch notwendigen
Verschiedenheit des zufällig Existierenden vom Nichtexistierenden kein

notwendiger Zusammenhang besteht. Das ist der ontologische Grund,
weshalb aus dieser Verschiedenheit das Kausalprinzip nicht abgeleitet
werden kann. Diese kurzen Darlegungen genügen, um zu zeigen, daß

die Gründe, welche gegen die Zurückführung des Kausalprinzips auf
das Kontradiktionsprinzip angeführt werden, in den letzten Tiefen der

Metaphysik verankert sind. Eine Verständigung zwischen den Freunden
und Feinden des Reduktionsbeweises ist daher nur durch eine

eingehende kritische Prüfung dieser Gründe möglich.

II. Die Vertreter des Reduktionsbeweises.

Sie berufen sich für ihre Anschauung auf die Autorität des

Aristoteles und der gesamten mittelalterlichen Scholastik. Ist diese

Berufung berechtigt oder sind die Reduktionsbeweise vielleicht erst
durch den Rationalismus der Leibnitz-Wolffschen Schule in die

Scholastik eingeführt worden Der Historiker kann hier nur die
Tatsache feststellen, daß sowohl Aristoteles wie die gesamte mittelalterliche
Scholastik nur ein einziges letztes Grundprinzip kennen, auf das alles

menschliche Wissen zurückgeführt werden muß, nämlich das

Kontradiktionsprinzip. Ja die Annahme einer mehrfachen Wesensgrundlage
für die menschliche Wissenschaft erscheint ihnen als eine Ungeheuerlichkeit,

weil sie darin ein Attentat auf die Wesenseinheit des Denkens
und Seins erblicken.

Schon bei Aristoteles muß die Tatsache auffallen, daß er kaum
einer andern Frage eine so eingehende Untersuchung widmet, als der



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 373

Frage nach dem obersten Prinzip der Metaphysik. Fast das ganze

4. Buch seiner Metaphysik gilt der Untersuchung dieser Frage. Zwar
beweist er hier nicht ausdrücklich die Notwendigkeit eines ersten

Prinzips. Nachdem er im 1. und 2. Kapitel die Wesensaufgabe der

Metaphysik bestimmt hat, begnügt er sich vielmehr im 3. Kapitel
damit, die apriorischen Bedingungen eines ersten Beweisprinzips
aufzustellen, um dann die Realisierung derselben im Kontradiktionsprinzip
aufzuzeigen. Doch sind alle übrigen Kapitel (4-8) des Buches
ausschließlich der wissenschaftlichen Sicherung des Kontradiktionsprinzips
gegen die Angriffe der Skeptiker gewidmet.

Der hl. Thomas von A quin geht über den Stagyriten hinaus, durch
den ausdrücklichen Nachweis der absoluten Notwendigkeit ' eines

obersten Beweisprinzips, indem er z. B. im Kommentar zum 4. Buch
der aristotelischen Metaphysik schreibt : « Zum klaren Verständnis des

Gesagten muß man wissen, daß es eine doppelte Verstandestätigkeit
gibt : eine, die erkennt, was etwas ist, die man als « Erkenntnis des

Unteilbaren » bezeichnet ; und eine andere, welche die Begriffe
zusammenfaßt und trennt. Darum muß es bei beiden Tätigkeiten ein
Erstes geben. Bei der ersten Tätigkeit gibt es ein Erstes, das in den

Bereich des begriffsbildenden Verstandes fällt, und das ist das, was
ich als ens bezeichne. Denn im Bereich dieser begriffsbildenden
Verstandestätigkeit kann nichts gedacht werden, wenn es nicht als ens
erkannt wird. Und weil das Prinzip : es ist unmöglich, daß etwas

zugleich sei und nicht sei, vom Begriff des ens abhängt, wie das Prinzip,
daß das Ganze stets größer ist als sein Teil, vom Begriff des Ganzen

und des Teiles : so ist dies Prinzip naturgemäß auch das erste im
Bereich der zweiten Verstandestätigkeit, jener nämlich, welche die

Begriffe verbindet und trennt. Darum kann auch niemand im Bereich
dieser Verstandestätigkeit etwas erkennen, wenn er dies Prinzip nicht
versteht. »1 (In IV. Metaph. lect. 6.) Mit Recht zieht der Aquinate

1 « Ad hujus autem evidentiam sciendum est, quod cum duplex sit operatio
intellectus : una, qua cognoscit quod quid est, quae vocatur indivisibilium intelli-
gentia : alia, qua componit et dividit : in utroque est aliquod primum, quod cadit
in conceptione intellectus, sei. hoc quod dico ens ; nec aliquid hac operatione
potest mente concipi, nisi intelligatur ens. Et quia hoc principium, impossibile
est esse et non esse simul dependet ex intellectu entis, sicut hoc principium, omne
totum est majus sua parte, ex intellectu totius et partis : ideo hoc etiam
principium est naturaliter primum in secunda operatione intellectus scl. componentis
et dividentis. Nec aliquis potest secundum hanc operationem intellectus aliquid
intelligere, nisi hoc principio intellecto. » (In IV. Metaph. lect. 6.)



374 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

aus diesem klassischen Beweise, der auch heute noch seine zwingende
Beweiskraft nicht verloren hat, mit Aristoteles den Schluß : « Aufgabe
des Metaphysikers ist es, jene zu widerlegen, welche die Prinzipien
der Einzelwissenschaften leugnen. Denn alle Prinzipien erhalten ihre

Festigkeit von dem Prinzip, daß die Bejahung und Verneinung desselben

nicht zugleich wahr ist und zwischen beiden ein Mittelding nicht
möglich ist. »1 (In IV. Metaph. lect. 17.) Gerade weil Thomas die Einheit

des wissenschaftlichen Grundprinzips aus der Wesenseinheit des

Verstandes und seines Formalobjektes, des realen Seins, ableitet, ist

es verständlich, daß er dem Kontradiktionsprinzip in der Erkenntnisordnung

sogar dieselbe Rolle zuweist, die das Endziel des Menschen

in der moralischen Ordnung einnimmt. So schreibt er : « Wie beim
Schlußverfahren der Vernunft der Ausgangspunkt das ist, was
naturgemäß erkannt wird, so ist bei der Entwicklung des vernünftigen
StrebeVermögens, d. h. des Willens, der Ausgangspunkt das, was

naturgemäß erstrebt wird. Das kann aber nur eins sein. Denn die

Natur strebt nach Einheit. Der Ausgangspunkt in der Entfaltung
des vernünftigen Strebevermögens ist aber das Endziel. »2 (S. Th. I-II
q. 1 a. 5.)

Aber unterstellt der hl. Thomas bei der Zurückführung des

Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip nicht die reale Unterscheidung
von Sosein und Dasein bei den Geschöpfen und ähnliche Grundauffassungen

der Dominikanerschule und der sich ihr anschließenden

Richtungen, die von den Skotisten und Suaresianern nicht geteilt
werden Auch diese Frage muß der unbefangene Historiker verneinen.
Denn es steht historisch fest, daß auch Skotus (In Metaph. Aristotel.
lib. 4 q. 3) und Suarez (Disput, met. disp. 3, sect. 3, n. 6-11), genau
so, wie der hl. Thomas, das Kontradiktionsprinzip als die alleinige
letzte Grundlage aller menschlichen Schlußfolgerungen betrachten.
Auch Suarez unterscheidet zwischen einem deduktiven und reduktiven
Beweis (genus demonstrativum ostensivum und deducens ad impos-

1 « Philosophus enim primus debet disputare contra négantes principia
singularium scientiarum, quia omnia principia firmantur super hoc principium,
quod affirmatio et negatio non sunt simul vera et quod nihil est medium inter
ea. » (In IV. Metaph. lect. 17.)

2 « Sicut in processu rationis principium est id, quod naturaliter cognoscitur,
ita in processu rationalis appetitus, qui est voluntas, oportet esse principium
id, quod naturaliter desideratur : hoc autem oportet esse unum ; quia natura
non tendit nisi ad unum : principium autem in processu rationalis appetitus est
ultimus finis. » (S. Th« I-II q. 1 a. 5.)



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 375

sibile). Der Deduktionsbeweis ist nach ihm bei den ersten Prinzipien
unmöglich, weil es höhere Prinzipien als die höchsten nicht gibt. Doch
ist der Reduktionsbeweis auch bei den ersten Prinzipien möglich.
Die letzte Grundlage jedes Reduktionsbeweises ist aber das

Kontradiktionsprinzip. Denn die Zurückführung eines Satzes auf eine

Unmöglichkeit ist erst dann vollständig gegeben, wenn der evidente
Aufweis erbracht ist, daß die Leugnung eines Satzes notwendig zur
Aufhebung des Wesensunterschiedes zwischen Sein und Nichtsein
führen müßte. Wenn daher, so meint Suarez weiter, das positive
Identitätsprinzip auch psychologisch früher gebildet wird als das

Kontradiktionsprinzip, so bildet doch das Kontradiktionsprinzip in
der Erkenntnisordnung allein das letzte Prinzip, auf dem alle menschliche

Gewißheit beruht.
Von den neuern Vertretern des Reduktionsbeweises sei hier nur

hingewiesen auf R. Garrigou-Lagrange O. P., der sowohl in seinem

Werk : « Le sens commun » (3me édit. 1921, 156-188), wie in seinem

größern Werke : « Dieu, son existence et sa nature » (4me édit. 1923,

107-223), sowie in der Schrift : « De revelatione » (1921, I. 254) im

engen Anschluß an Aristoteles und Thomas von Aquin das Kausalprinzip

auf das Prinzip des zureichenden Grundes und durch dieses

auf das Kontradiktionsprinzip zurückführt. Die Anschauungen von
Garrigou-Lagrange hat der Verfasser dieses in einer besondern Schrift :

« Der analytische Charakter des Kausalprinzips » (Bonn 1930) einer

eingehenden Untersuchung unterzogen und sich ihnen im wesentlichen

angeschlossen. Zu demselben Resultat wie Garrigou-Lagrange gelangt
aus der suaresianischen Schule Fr. Sladeczek S. J. vor allem in dem

Artikel : « Das Widerspruchsprinzip und der Satz vom hinreichenden
Grunde » (Scholastik 2 [1927] 1-37), in dem er von dem logischen
Grundsatz ausgeht, daß jeder materielle Gegensatz auf einen formellen

zurückgeführt werden muß. An Sladeczek schließt sich C. Nink S. J.
an vor allem in seiner Schrift : « Grundlegung der Erkenntnistheorie »

(Frankfurt a. M. 1930, 34-64). Nun glauben allerdings alle Gegner des

Reduktionsbeweises, daß alle rein begrifflichen Zurückführungen des

Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip eine petitio principii
einschließen, weil sie unvermerkt von der statischen Betrachtungsweise
des kontingenten Seins zur dynamischen abgleiten. Ist dieses Werturteil

richtig Um zu einer wissenschaftlich exakten Beantwortung dieser
entscheidenden Frage zu gelangen, bleibt uns nichts anders übrig, als

in eine ebenso gründliche, wie vorurteilsfreie Prüfung der logischen,



376 Zur Krise der Kausal-Kontrovjerse

psychologischen und ontologischen Beweisgänge einzutreten, auf denen
die Ablehnung des Reduktionsbeweises beruht.

i. Betrachten wir also das Kausalprinzip zunächst vom logischen

Standpunkte, so geben die Vertreter des Reduktionsbeweises
unumwunden zu, daß auch innerhalb der Scholastik die begriffliche Abgrenzung

der analytischen und synthetischen Urteile gewisse Schwankungen
aufweist, die sich allerdings mehr auf den Ausdruck, als auf die Sache

beziehen. Denn alle Scholastiker stimmen mit Aristoteles darin überein,
daß unsere Denkformen in den Seinsformen begründet sind, sodaß die

subjektive Denknotwendigkeit bei den irrtumsfreien Urteilen nur eine

Wirkung der objektiven Seinsnotwendigkeit ist. Doch gehen einige
von dem Grundsatze aus, daß die Erfahrung nur konkrete Einzeltatsachen

verbürgt, während alle Notwendigkeit vom Denken abgeleitet
werden muß. Darum sehen sie das Wesentliche der analytischen
Urteile darin, daß sie einen notwendigen Zusammenhang zwischen

Subjekt und Prädikat aussagen, während die synthetischen Urteile
nur zufällige Zusammenhänge ausdrücken. In dieser Auffassung gehören
die allgemeinen und notwendigen Gesetze der Natur und des freien
Willens zu den analytischen Urteilen. —• Andere dagegen geben zu,
daß auch in den Erfahrungsurteilen eine hypothetische Notwendigkeit
enthalten sei. Daher besteht nach ihnen die wesentliche Eigenart der

analytischen Urteile darin, daß sie einen absolut notwendigen Zusammenhang

zwischen S und P behaupten, während die synthetischen Urteile
nur eine hypothetische Notwendigkeit wiederspiegeln. Dann gehören
die physischen und moralischen Gesetze zu den synthetischen
Erfahrungsurteilen. — Wiederum andere bezeichnen als analytische
Urteile mit Kant nur jene, bei denen das Prädikat im wesentlichen
Inhalt des Subjektbegriffes eingeschlossen ist, während die synthetischen

Urteile über diesen wesentlichen Begriffsinhalt hinausgehen.
Beziehen sich die synthetischen Urteile auf zufällige Einzeltatsachen,
so werden sie synthetische Erfahrungsurteile genannt ; stellen sie aber,
wie in den physischen und moralischen Gesetzen, eine allgemeine und
notwendige Erfahrungswahrheit dar, so erhalten sie die kantianische

Bezeichnung « synthetische Urteile a priori », obgleich diese Bezeichnung
nicht im subjektiven Sinne Kants verstanden wird. So schreibt
A. Schmid : « Kant hatte angesichts des skeptischen Phänomenalismus
Humes die Frage aufgeworfen : gibt es synthetische Urteile a priori
Wäre diese Frage zu verneinen, so würde die mathematische Gewißheit

stürzen und umsomehr die über die Sinnentatsachen ins Bereich



Zur Krise der Kau sal-Kontroverse 377

der übersinnlichen Wahrheiten vermittelst des Causalitäts- und Sub-

stanzialitätsprinzips sich hinüberschwingende und hinüberdringende
Metaphysik, und der skeptische Phänomenalismus würde Sieger sein. »

(Erkenntnislehre, Freiburg 1890, I. 202.) — Jedenfalls aber wäre die

scholastische Einteilung der Urteile in analytische und synthetische
mehr oder minder willkürlich, unvollständig und oberflächlich, wenn
sie, wie Descoqs unterstellt, ausschließlich aus der subjektiven Erkenntnisquelle

der Erfahrung und des Denkens abgeleitet würde ohne jede
Rücksicht auf den objektiven Seinszusammenhang, den die Urteile
wesensmäßig ausdrücken.

Doch bemerkt mit Recht J. Gredt O. S. B. in seinen Elementa
philosophiae (edit. 4, n. 693, 3), daß diese Unterscheidung auch im
objektiven Sinne verstanden werden kann. Dann bezeichnen die

analytischen Urteile jene Vernunftwahrheiten, die einen absolut

notwendigen Zusammenhang zwischen S und P aussagen, dessen Gegenteil
begrifflich unmöglich ist, wie das Urteil : Der Teil ist kleiner als das

Ganze. Die synthetischen Urteile sagen dann einen nicht absolut
notwendigen Zusammenhang zwischen S und P aus, dessen Gegenteil
zwar begrifflich möglich, aber in der Wirklichkeit nicht vorhanden ist.
Die synthetischen Urteile gehören daher der in der Erfahrung gegebenen

Daseinsordnung an, weil sie entweder unmittelbar wahrgenommene
Einzeltatsachen ausdrücken, wie das Urteil : Napoleon ist auf Elba
gestorben ; oder allgemeine Erfahrungsurteile aussprechen, die auf
eine legitime Induktion sich stützen, wie die physischen und
moralischen Gesetze der positiven Naturwissenschaft und Psychologie. Die
analytischen Urteile dagegen gehören der idealen Soseinsordnung an,
weil sie begrifflich notwendige Wesenszusammenhänge zwischen den

Erfahrungsdingen aussagen, mögen diese unmittelbar erkannt werden,
wie beim Kontradiktionsprinzip, oder auf einer Schlußfolgerung
beruhen, wie die meisten Sätze der Mathematik.

Die unmittelbar evidenten analytischen Urteile können sich auf
die Wesensdefinition des Subjektes stützen und dann fallen sie mit
den analytischen Urteilen Kants zusammen, oder auf einer
metaphysischen Wesenseigentümlichkeit des Subjektes beruhen und dann
umfassen sie einen großen Teil der synthetischen Urteile a priori in
der kantischen Terminologie. Daher unterscheidet der hl. Thomas
im Anschluß an Aristoteles mehrere begriffsnotwendige Aussageweisen
oder modi dicendi per se, von denen die beiden ersten die wichtigsten
sind. « Die erste Art der Aussage des Ansich (per se) ist vorhanden,



378 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

wenn die Begriffsbestimmung oder ein Bestandteil derselben von etwas

ausgesagt wird. So ist die Linie in der Begriffsbestimmung des

Dreiecks enthalten, weshalb die Linie dem Dreieck an sich (per se)

zukommt. Die zweite Art der Aussage des Ansich ist vorhanden,

wenn das Subjekt in der Definition des Prädikates enthalten ist, das

eine akzidentelle Wesenseigentümlichkeit (accidens proprium) desselben

(Subjektes) ist. So ist das Geradesein oder Rundsein in der Linie an
sich enthalten, weil die Linie zur Begriffsbestimmung dieses Seins

gehört. »1 (In Post. Analyt. II, c. 4, lect. 10.) Mit Recht hebt jedoch
Joh. a S. Thoma hervor (Logica p. 2. q. 11 a. 1), daß der Zusammenhang
der außerwesentlichen Eigentümlichkeiten mit dem physischen Wesen

ein absolut notwendiger nur dann ist, wenn er von jeder Bedingung
unabhängig ist und darum keine Ausnahme zuläßt. Es leuchtet ein,
daß nur diese Urteile zu den analytischen im strengen Sinne gehören.

Häufig ist jedoch dieser Zusammenhang nur relativ notwendig, wenn
er nämlich von äußern zufälligen Bedingungen abhängt und darum
Ausnahmen durch den freien Willen Gottes oder der Menschen als

begriffliche Möglichkeit zuläßt, wie es bei den physischen und
moralischen Gesetzen der Fall ist. Es ist klar, daß derartige Gesetze nur
in den Bereich der allgemeinen synthetischen Erfahrungsurteile gehören.

Es verdient hervorgehoben zu werden, daß, nach der ausdrücklichen

Erklärung des hl. Thomas, das Kausalprinzip zwar zu den

analytischen Urteilen im strengen Sinne gehört, aber trotzdem sich

nicht auf die Wesensdefinition, sondern nur auf eine metaphysische
Wesenseigentümlichkeit des kontingenten Seins stützt, wie etwa die

risibilitas beim Menschen. « Obgleich die Beziehung zur Wirkursache
nicht zur Wesensbestimmung des gewordenen Seins gehört, so folgt
sie doch notwendig aus diesem Wesen. Denn daraus, daß etwas

das Sein nur durch Teilnahme besitzt, folgt mit Notwendigkeit, daß

es von einem andern verursacht ist. Daher kann ein derartiges Wesen

nicht existieren, ohne hervorgebracht zu sein, wie ein Mensch nicht
existieren kann ohne risibilis zu sein. » 2 (S. Th. I q. 44 a. 1 ad 1.)

1 « Primus modus ejus, quod est per se, est, quando praedicatur de aliquo
definitio vel aliquid in definitione positum. Sicut in definitione trianguli
ponitur linea ; unde linea per se inest triangulo. Secundus modus dicendi
per se est, quando subjectum ponitur in definitione praedicati, quod est proprium
accidens ejus. Sicut rectum et circulare insunt lineae per se : nam linea
ponitur in definitione eorum. » (In Post. Analyt. II, c. 4, lect. 10.)

2 a Licet habitudo ad causam non intret in definitionem entis, quod est
causatum ; tarnen sequitur ad ea, quae sunt de ejus ratione : quia ex hoc, quod



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 379

In diesem Sinne verstanden, ist die scholastische Einteilung der Urteile
in analytische und synthetische vom logischen Standpunkte aus
vollkommen einwandfrei. Denn diese Deutung bildet die Grundlage für
die aristotelische Unterscheidung der menschlichen Wissenschaften in
deduktive Vernunftwissenschaften, die uns nicht nur über das « Daß »

(ot:), sondern auch über das innere «Warum» (Stôxi) Aufschluß geben,
und in induktive Erfahrungswissenschaften, die uns nur die sichere

Kenntnis des « Daß », nicht aber des « Warum » vermitteln.
Jedenfalls ist diese aristotelische Deutung der analytischen und

synthetischen Urteile derjenigen Kants ganz entschieden vorzuziehen,
nicht nur, weil die kantische Terminologie die Gefahr der Versub-

jektivierung unserer Begriffsformen in sich birgt, sondern mehr noch,
weil bei Licht besehen die Kritik, die Descoqs an der aristotelischen

Auffassung übt, sich gegen die von Descoqs bevorzugte kantische

Deutung richtet. Denn in Wirklichkeit ist die kantische Deutung
« eine rein äußerliche und akzidentelle », weil sie nicht, wie die

aristotelische, die Einteilungsgrundlage aus der Natur des objektiven
Zusammenhangs zwischen S und P und damit aus dem Wesen der

Urteilssynthese, sondern aus dem rein äußern und akzidentellen
Umstände herleitet, ob das P in der Wesensdefinition des S enthalten
ist oder nicht. In Wirklichkeit sind nämlich die synthetischen Urteile
a priori von den analytischen nicht wesentlich, sondern nur akzidentell
verschieden, solange sie unmittelbar oder mittelbar evidente
metaphysische Wesensbeziehungen aussprechen. Nicht minder ist die
kantische Terminologie « willkürlich », weil sie ohne zwingenden Grund den

Begriff der Wesensanalyse auf die Elemente der begrifflichen Definition
einschränkt, während sie nach Aristoteles sich nicht auf die Begriffsinhalte

der idealen Ordnung bezieht, sondern auf die durch sie bezeichneten

physischen Wesenheiten der realen Ordnung mit Einschluß der

Wesenseigentümlichkeiten. Endlich ist die kantische Einteilung «

unvollständig », nicht nur, weil sie die negativen Urteile nicht berücksichtigt,
sondern auch den Wesensunterschied der physischen, moralischen und
metaphysischen Wesenszusammenhänge nicht zu begründen vermag.
So müßte z. B. das Urteil : Sein ist vom Nichtsein notwendig
verschieden, streng genommen als synthetisches Urteil a priori bezeichnet
werden, weil das P in der Definition des S nicht enthalten ist. Nicht

aliquid per participationem est ens, sequitur, quod sit causatum ab alio. Unde
hujusmodi ens non potest esse, quin sit causatum ; sicut nec homo, quin sit
risibilis. » (S. Th. I q. 44 a. 1 ad 1.)

Dims Thomas. 26



380 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

minder wären die physischen und moralischen Naturgesetze in derselben
Weise synthetische Urteile a priori, wie die meisten metaphysisch
notwendigen Vernunfturteile, obgleich von der Notwendigkeit der beiden
ersten Gesetzesarten eine Ausnahme begrifflich möglich ist, bei der

dritten aber nicht.
Gerade weil die kantische Terminologie die eigentliche Wesensaufgabe

des Urteils verkennt, das physische Wesen der Dinge samt
ihren Wesenseigentümlichkeiten und Akzidentien richtig darzustellen,
ist es begreiflich, daß die Gegner des Reduktionsbeweises mit Kant
auch in der entscheidenden Grundauffassung übereinstimmen, daß

das Kontradiktionsprinzip nur für die ideale Soseinsordnung, nicht
aber für die reale Daseinsordnung Geltung habe. Doch in diesem

Punkte erheben die Vertreter des Reduktionsbeweises ganz entschiedenen

Protest. Denn nach ihrer Uberzeugung beruht diese verhängnisvolle

Auffassung auf einem falschen Seinsbegriff. Die Gegner des

Reduktionsbeweises verstehen nämlich unter dem Sein im Anschluß

an Suarez in erster Linie das esse essentiae oder das quidditative Sein,

nicht aber das esse existentiae. So schreibt z. B. Fuetscher : «Wenn
man in der .thomistischen' Ansicht das ipsum esse im Sinn des esse

existentiae versteht, so liegt die Differenz nicht in dem hier
entwickelten, allen Scholastikern gemeinsamen Grundgedanken, sondern
in der bereits sekundären Ansicht, daß wir die existentia als Quelle
der Vollkommenheit anzusehen haben, was wir allerdings ablehnen. »

(S. 235.) Eben darum kommt das Sosein nach F. Gott und den

Geschöpfen im « eindeutigen Sinne » zu, wenn diese Eindeutigkeit auch
eine unvollkommne ist (S. 230), und besteht das metaphysische Wesen
Gottes in dem subsistierenden Sosein, soweit es die Quelle der unendlichen

Vollkommenheit ist, oder in der infinitas radicalis (S. 235).
Nach den Vertretern des Reduktionsbeweises bezeichnet das Sein

jedoch in erster Linie weder das Sosein noch das Dasein, sondern ein

Spannungsverhältnis zwischen Sosein und Dasein, nämlich ein Sosein,
dem das Dasein zukommt. Denn der hl. Thomas gibt die innere
Wesensstruktur des Seins im Allgemeinen an, wenn er schreibt : « Ens

igitur est, cujus actus est esse sicut viventis vivere. » (Opusc. de natura
generis c. 1.) Gerade weil das Sein in erster Linie das wirklich existierende

Sein bezeichnet und dann erst auf das mögliche Sein der idealen

Ordnung, sowie das rein gedachte Sein der logischen Ordnung
übertragen wird, konnte der hl. Thomas auf die Erfahrung gestützt
schreiben : « Was zuerst in unsere Wahrnehmung fällt, ist das Sein,



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 381

dessen Verständnis in allem eingeschlossen ist, was jemand wahrnimmt.
Daher ist das erste und unbeweisbare Prinzip, daß man nicht zugleich
etwas bejahen und verneinen kann, das sich auf das Wesen des Seins

und Nichtseins stützt und selbst die Stütze für alle andern Prinzipien
bildet. »1 (S. Th. I-II q. 94 a. 2.) Unsern Verstandesbegriffen ist es

eigentümlich, das Sosein der Dinge aus den Fesseln des Daseins zu

befreien, weil sie vom Dasein abstrahieren. Im Sein dagegen wird das

Dasein an erster Stelle erfaßt und das Sosein nur in seinem Verhältnis
zum Dasein. Darum schließt mit Recht A. Rohner O.P.: «Die
thomistische Seinsbestimmung betrifft das real Seiende, das Wirkliche
im Vollsinne des Wortes. Denn das, was von Thomas bestimmt wird,
ist das Seiende, das, was ursprünglich erfaßt wird. Ursprünglich aber

wird das Tatsächliche wahrgenommen und erkannt. Die thomistische

Grundbestimmung des Seienden und seine wissenschaftliche Erfassung
ist überbegrifflicher Natur. » (Philosophia perennis 1930, II. 1087.)

Das wirklich existierende Sein ist aber vorbildliche Ursache für
jedes Urteil. Denn « der menschliche Verstand gewinnt nicht gleich
bei der ersten Wahrnehmung die vollkommne Erkenntnis einer Sache ;

vielmehr nimmt er zunächst etwas von einer Sache wahr, etwa ihre
Wesenheit, die das erste und eigentlichste Objekt des Verstandes ist.
Sodann erkennt er die Wesenseigentümlichkeiten und Akzidentien,
sowie die das Wesen umgebenden Beziehungen. Gerade deshalb ist
es für den menschlichen Verstand eine Notwendigkeit, das eine

Wahrgenommene mit dem andern (im Urteil) zu verbinden oder von ihm
zu trennen, sowie von einer Urteilsverbindung und Trennung zur
andern fortzuschreiten, worin die Schlußfolgerung besteht. »2 (S. Th. I
q. 85 a. 5.) Ist aber das wirkliche Sein die höchste Norm aller menschlichen

Urteile, so muß das im Wesen des wirklichen Seins verankerte

Kontradiktionsprinzip auch höchste Norm aller menschlichen Urteile

1
« Illud, quoil primo cadit in apprehensione, est ens, cujus intpllectus

includitur in omnibus, quaecumque quis apprehendit ; et ideo primum princi
pium indemonstrabile est, quod non est simul affirmare et negare, quod fundatur
supra rationem entis et non entis : et super hoc principia omnia alia fundantur. »

(S. Th. I-II q. 94 a. 2.)
2 « Intellectus humanus non statim in prima apprehensione capit perfectam

rei cognitionem : sed primo apprehendit aliquid de ipsa, puta quidditatem ipsius
rei, quae est primum et proprium objectum intellectus : et deinde intelligit pro-
prietates et accidentia et habitudines circumstantes rei essentiam. Et secundum
hoc necesse habet unum apprehensum alii componere et dividere, et ex una
compositione et ilivisione ad aliam procedere, quod est ratiocinari. » (S. Th. I
q. 85 a. 5.)



382 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

sein, mögen sie absolut notwendige Vernunfturteile sein, oder nicht
absolut notwendige Erfahrungsurteile. Wäre darum das Kausalprinzip
auch nur ein synthetisches Erfahrungsurteil der realen Daseinsordnung

im Sinne der aristotelischen Terminologie, so müßte doch seine

Gewißheit in letzter Linie auf das Kontradiktionsprinzip als letzte
negative Norm aller Urteile zurückgeführt werden. Um wieviel mehr

gilt das, da selbst nach dem Geständnis der Gegner das Kausalprinzip
ein analytisches Urteil im aristotelischen Sinne darstellt, das einen
absolut notwendigen Zusammenhang ausdrückt, der in einer
metaphysischen Wesenseigentümlichkeit des kontingenten Seins begründet ist.

Dabei soll allerdings nicht geleugnet werden, daß das Kausalprinzip

aus dem Widerspruchsprinzip ebensowenig deduktiv abgeleitet
werden kann, wie das Dasein aus dem Sosein des kontingent Existierenden.

Doch folgt aus der Unmöglichkeit des Deduktionsbeweises
noch nicht die Unmöglichkeit eines Reduktionsbeweises, der die Gewißheit

des Kausalprinzips in letzter Linie auf die Gewißheit des

Widerspruchsprinzips stützt, soweit es die negative Norm aller Gewißheit
ist. Freilich scheinen einige Autoren nicht genügend zu beachten, daß

diese negative Norm nicht sagt, welches P mit dem S zu verbinden
ist, sondern nur, welches P mit dem S nicht verbunden werden darf.
Wird dies aber beachtet, so ist schwer einzusehen, wie die Gegner
ihren Beweisen für den absoluten Notwendigkeitscharakter des

Kausalprinzips wissenschaftliche Gewißheit zuerkennen können, ohne sich

durch Ausschluß der gleichzeitigen Möglichkeit des kontradiktorischen
Gegenteils in letzter Linie auf die Gewißheit des Kontradiktionsprinzips
zu stützen. Denn eine vom Wesen des Seins und des in ihm
verankerten Widerspruchsprinzips unabhängige Notwendigkeitserkenntnis ist

solange begrifflich unmöglich, als das wirklich existierende Sein das

Formalobjekt des menschlichen Verstandes und die Seinserfassung die

wesentliche Vorbedingung für die Möglichkeit jeder begriffsbildenden
und urteilenden Verstandestätigkeit ist.

Freilich bleibt dabei bestehen, daß das Widerspruchsprinzip auf die

in der konkreten Daseinsordnung vorhandenen akzidentellen

Bestimmungen, etwa die grüne Farbe oder das zufällige Dasein dieses Baumes

nur deshalb anwendbar ist, weil auch die akzidentellen Bestimmungen,
sobald sie verwirklicht sind, neben dem realen Dasein ein ideales Sosein

einschließen, das der Herrschaft des Widerspruchsprinzips untersteht.
Denn diese Tatsache ist nicht ein Beweis für, sondern gegen die

Annahme, daß das Kontradiktionsprinzip nur für die ideale Soseins-



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 383

Ordnung, und nicht für die reale Daseinsordnung Geltung hat. Die
ideale Soseinsordnung kann nämlich ein Doppeltes bezeichnen : einerseits

die metaphysische Wesenheit oder das mögliche Sosein der

begrifflichen Denkordnung, andererseits aber auch die physische Wesenheit

oder das verwirklichte Sosein in der realen Daseinsordnung. Mag

man nun zwischen der physischen Wesenheit der Geschöpfe und ihrem
physischen Dasein mit den Thomisten einen realen Unterschied
annehmen, oder mit den Gegnern des Reduktionsbeweises nur einen

gedanklichen Unterschied behaupten, so stimmen doch alle darin
überein, daß beim, physischen Dasein der Geschöpfe und allen übrigen
außerwesentlichen Bestimmungen nur insoweit eine Soseins- und

Daseinsordnung unterschieden werden kann, als jedes wirkliche Sein

ein verwirklichter Begriff ist, der als solcher die Grundlage für das

Kontradiktionsprinzip einschließt. Die grüne Farbe und das zufällige
Dasein des Baumes unterstehen darum der Herrschaft des

Widerspruchsprinzips, obgleich sie der realen Daseinsordnung angehören,
weil das wirkliche Sein seinem Begriff nach eine verwirklichte Idee

ist, und darum die individuelle Farbe die allgemeine Farbe, sowie das

konkrete Dasein das abstrakte Dasein als Wesenselement fundamen-
taliter einschließt. Daraus folgt, daß die ideale Soseinsordnung, wie
sie von den Gegnern verstanden wird, in Wirklichkeit nicht wie eine

platonische Welt über dem wirklichen Sein der realen Daseinsordnung
in erhabener Majestät tront, sondern dem wirklichen Sein der Daseinsordnung

als konstitutives Wesenselement immanent ist. Denn wie das

konkrete Dasein das abstrakte Dasein begrifflich einschließt, so ist
auch in der von den Gegnern angenommenen konkreten Daseinsordnung
die ideale Soseinsordnung und darum im Kausalprinzip das

Kontradiktionsprinzip als wesensimmanenter Bestandteil enthalten, sodaß die

Daseinsordnung unabhängig von der so verstandenen Soseinsordnung
weder existieren noch gedacht werden kann. Denn alles wirkliche
Sein bezeichnet wesensmäßig nicht ein Sosein oder Dasein, sondern
ein daseiendes Sosein oder ein wirkliches Spannungsverhältnis zwischen
Sosein und Dasein.

Stellt man also die logischen Gedankengänge der Freunde und
Feinde des Reduktionsbeweises in ihren wesentlichen Elementen gegenüber,

so kann eine vorurteilsfreie Beurteilung nicht leugnen, daß der

logische Beweis für die Unmöglichkeit einer Zurückführung des
Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip nicht als gelungen betrachtet
werden kann. Denn die Beschränkung der absoluten Geltung des



3»4 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

Kontradiktionsprinzips auf die ideale Soseinsordnung geht in der Tat
von einem unklaren Seinsbegriff aus, bei dem der Hauptakzent vom
Dasein auf das Sosein derart verschoben wird, sodaß beide zuletzt
als zwei voneinander unabhängige Welten getrennt werden, obgleich
beide in Wirklichkeit nur die konstitutiven Wesenselemente des

wirklichen Seins sind. Diese Auseinanderreißung der metaphysischen
Wesenseinheit des realen Seins und des menschlichen Verstandes wird
begünstigt nicht nur durch eine ungenügende Unterscheidung des

deduktiven und reduktiven Beweises, sowie eine mangelhafte Analyse
der wissenschaftlichen Gewißheit, sondern vor allem auch durch die

Anwendung der kantischen Terminologie, welche die eigentliche Wesensaufgabe

des Urteils und die fundamentale Unterscheidung des Wesens

und der Wesenseigentümlichkeiten verkennt und das Abhängigkeitsverhältnis

des menschlichen Denkens vom realen Sein nicht genügend
berücksichtigt.

2. Weniger unüberbrückbar als bei der logischen Betrachtung
scheint der Gegensatz zwischen den Freunden und Feinden des

Reduktionsschlusses bei der psychologischen Betrachtung des Kausalprinzips
zu sein. Denn die Gegner betonen hier, daß der vom Kausalprinzip
behauptete absolut notwendige Zusammenhang zwischen dem gewordenen

Sein und der Wirkursache unabhängig von der innern
Kausalerfahrung nicht eingesehen werden könne. Das müßte aber der Fall
sein, wenn das Kausalprinzip auf rein begrifflichem Wege auf das

Kontradiktionsprinzip zurückgeführt werden könnte. Doch beruht
dieser Gedankengang nach den Vertretern des Reduktionsbeweises
auf einer Verwechslung des logischen Motives mit den psychologischen
Vorbedingungen des im Kausalprinzip eingeschlossenen absoluten

Notwendigkeitsbewußtseins.
Sie geben daher zu, daß es eine innere Kausalerfahrung gibt,

wenn auch große Meinungsverschiedenheiten über ihren Umfang
bestehen. Während wir nämlich in der Außenerfahrung nur das

zeitliche Nacheinander, etwa der Blüte und der Frucht, wahrnehmen,

vermögen wir mit der Innenerfahrung auch das konkrete Hervorgehen

eines neuen Seins, etwa eines freien Willensentschlusses aus der

Tätigkeit des Ichs unmittelbar erleben. Dieses mehr oder minder
vollkommen entwickelte aktive Kausalbewußtsein kann zwar alle
bewußten Ichtätigkeiten begleiten ; doch tritt es gewöhnlich am
deutlichsten hervor bei der Willenshandlung, die ihrem innern Sein nach
ausschließlich von der Herrschaft des freien Willens abhängt. Um-



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 385

stritten dagegen ist die Frage, ob es neben dem intellektiven
Kausalbewußtsein auch ein sinnliches gibt, wie es neben der intellektiven
Verschiedenheitserkenntnis auch eine sinnliche gibt. Die meisten

Gegner des Reduktionsbeweises verneinen diese Frage mit Lindworsky
(Experimentelle Psychologie 1927, 104) und den meisten modernen

Psychologen, weil nach ihrer Ansicht die Beziehungserfassung ein
ausschließliches Vorrecht des Geistes ist. Dem gegenüber weisen die
meisten Vertreter des Reduktionsbeweises auf die Tatsache hin, daß

selbst schon das sinnliche Bewußtsein beim Menschen und Tier eine
konkrete Kausalerfahrung einschließt. Denn das sinnliche Bewußtsein
erfaßt das Ich nach seinem Dasein nicht durch sich selbst, sondern
durch seine Wirkungen, die Ichtätigkeiten, indem es in der Wirkung
das Ich als wirkende Ursache unmittelbar wahrnimmt. Ähnlich wie
das ursprüngliche Ichbewußtsein eine aktive Kausalerfahrung
einschließt, so ist nach Schwertschlager (Die Sinneserkenntnis 1924, 113)

im ursprünglichen Außenweltsbewußtsein eine passive Kausalerfahrung
enthalten. Wenn z. B. das Kind mit dem Kopf wider die Mauer

schlägt, so ergreift das erkennende Ich in der bewußtseinsimmanenten

Wirkung der unlustbetonten Widerstandsempfindung unmittelbar die

reale Existenz eines Nichtichs als wirkende Ursache des unangenehmen
Widerstandserlebnisses, weil in der Widerstandsempfindung das

Bewußtsein der Ursache mit dem der Wirkimg verschmilzt.
Indes, wenn auch über die Ausdehnung des innern Kausalerlebnisses

die Meinungen auseinander gehen, so geben doch alle Vertreter
des Reduktionsbeweises zu, daß die innere Kausalerfahrung die

psychologische Vorbedingung für den Begriff der Kausalität und das im
Kausalprinzip eingeschlossene Notwendigkeitsbewußtsein ist. Denn sie

stimmen mit Aristoteles und der mittelalterlichen Psychologie darin
überein, daß alle ursprünglichen Verstandesbegriffe aus der Erfahrung
gewonnen werden. Der Grund dafür liegt im eigentümlichen Formalobjekt

des menschlichen Verstandes, das im gegenwärtigen Zustand
der Verbindung von Seele und Leib in den immateriellen Wesenheiten
der materiellen Dinge enthalten ist, weil wir nur die Körperwelt in

eigentlichen Begriffen erfassen, während die Erkenntnis des Geistigen
in diesem Leben nur durch analoge von der Körperwelt auf die Geisterwelt

übertragene Begriffe möglich ist. Deshalb sagt mit Recht der
hl. Thomas : « Daher kann die Natur des Steines oder irgend einer
andern materiellen Sache vollständig und im wahren Sinne nur erkannt
werden, wenn sie erfaßt wird, wie sie in den Einzeldingen existiert.



386 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

Die Einzeldinge erfassen wir aber durch den Sinn und das sinnliche

Vorstellungsvermögen. Daher ist der Verstand zur Erkenntnis des ihm
eigentümlichen Objektes gezwungen, seine Aufmerksamkeit auf die

Vorstellungsbilder zu richten, um die allgemeine Natur, wie sie in den

Einzeldingen existiert, zu erkennen. »1 (S. Th. I q. 84 a. 7.) Wie aber
bei der Außenweltserkenntnis die konkrete Sinneserkenntnis der
abstrakten Verstandeserkenntnis, so muß auch bei der Innenweltserkenntnis

die konkrete Innenerfahrung der abstrakten Wesenserkenntnis als

psychologische Vorbedingung vorausgehen. Denn die Innenweltserkenntnis

ist nur möglich als indirekte Begleiterscheinung der
Außenweltserkenntnis. Daher kann die Seele sich selbst nur erkennen, wenn
sie von der Außenwelt zur Tätigkeit angeregt wird und ihre Begriffe
von der Außenwelt auf die Innenwelt im analogen Sinne überträgt.

Was indes die Vertreter des Reduktionsbeweises mit Entschiedenheit

leugnen, ist, daß die innere Kausalerfahrung auch das logische
Motiv für das im Kausalprinzip eingeschlossene Notwendigkeitsbewußtsein

bildet. Denn sie sind mit Aristoteles und Kant der

Überzeugimg, daß die Erfahrung stets nur konkrete Einzeltatsachen
verbürgt, während jede Notwendigkeitserkenntnis nur auf eine abstrakte
Wesenserkenntnis zurückgeführt werden kann. Gilt das schon von
der physischen und moralischen Notwendigkeit der induktiv erkannten
Naturgesetze, um wieviel mehr von der metaphysischen Notwendigkeit
der abstrakten Wesensgesetze, zu denen auch das Kausalprinzip
gehört. Obgleich daher die innere Kausalerfahrung die psychologische
Vorbedingung für die Urteilssynthese des Kausalprinzips ist, so kann
doch das logische Motiv für das im Kausalprinzip eingeschlossene

Notwendigkeitsbewußtsein nicht in der konkreten Kausalerfahrung
enthalten sein. Denn dieses Notwendigkeitsbewußtsein setzt eine

abstrakte Wesenserkenntnis der Wirkursache und des kontingenten
Seins voraus, die ausschließlich normiert und logisch begründet wird
durch die objektive Evidenz der absolut notwendigen Abhängigkeitsbeziehung,

die in Wirklichkeit zwischen den Wesenseigentümlichkeiten
des kontingenten Seins und dem Wesen der Wirkursache vorhanden

1
<1 Unde natura lapidis vel cujuscumque materialis rei cognosci non potest

complete et vere, nisi secundum quod cognoscitur ut in particulari existens :

particulare autem apprehendimus per sensum et imaginationem. Et ideo necesse
est, ad hoc quod intellectus actu intelligat suum objectum proprium, quod con-
vertat se ad phantasmata, ut speculetur naturam universalem in particulari
existentem. » (S. Th. I q. 84 a. 7.)



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 387

ist. Obwohl darum die absolute Notwendigkeit des Kausalprinzips
nicht unabhängig von der Erfahrung eingesehen werden kann, so ist
doch der logische Grund dieser Notwendigkeitserkenntnis im abstrakten
Wesen der Dinge enthalten, das durch den begriffsbildenden Verstand
anfangs unvollkommen, aber auf dem Wege der fortschreitenden Ver-
gleichung und Unterscheidung auch in einer wissenschaftlich exakten
Wesensdefinition erfaßt werden kann. Nach dem hl. Thomas ist diese

begriffsbildende Verstandeserkenntnis nicht eine intuitive, sondern
abstraktive Erkenntnis, weil sie direkt nur auf das Allgemeine, nicht
aber auf das Individuelle gerichtet ist und zur wissenschaftlichen
Wesenserkenntnis nur auf dem Wege der Vergleichung und
Unterscheidung gelangt. Wenn daher die abstraktive Wesenserkenntnis von
vielen Autoren « als intuitive Wesensschau » bezeichnet wird, so ist
nach der mittelalterlichen Psychologie eine derartige Bezeichnung
abzulehnen, mag man darunter eine primitive, nicht weiter kontrollierbare
Funktion des Verstandes verstehen, die jede bewußte Vergleichung
und Unterscheidung ausschließt, oder gar ein Mittelding zwischen der
konkreten Erfahrungserkenntnis und der abstrakten Wesenserkenntnis.

Die absolute Notwendigkeit des Kausalprinzips kann also nicht
eingesehen werden ohne eine vergleichende und unterscheidende Analyse
der abstrakten Begriffe der Kausalität und Kontingenz. Dafür liefert
nach der Meinung der Freunde des Reduktionsbeweises eine wertvolle
Bestätigung, selbst die Argumentation ihrer Gegner. Denn diese läßt
sich auf folgenden Schluß reduzieren : Jede Beziehung ist mit ihrer
Wesensgrundlage absolut notwendig verknüpft. Die Kontingenz, d. h.

Indifferenz zum Existieren und Nichtexistieren, ist aber die

Wesensgrundlage der wirkursächlichen Abhängigkeitsbeziehung. Also ist die

Kontingenz mit der Abhängigkeitsbeziehung von einer Wirkursache
absolut notwendig verknüpft. — In diesem Schluß beruht der Obersatz
zweifellos nicht auf einer konkreten Einzelerfahrung, sondern einer
abstrakten Wesenserkenntnis. Denn der begrifflich notwendige
Zusammenhang zwischen einer Beziehung und ihrem Fundament kann
nur dann erfaßt werden, wenn man vorher das begriffliche Wesen der
Beziehung, ihres Fundamentes, sowie des Verhältnisses beider zueinander
durch eine vergleichende und unterscheidende Begriffsanalyse erkannt
hat. Aber beruht vielleicht der Untersatz auf einer reinen Erfahrungserkenntnis

Auch das nicht. Denn die Erfahrung erfaßt nur die
wirkliche Existenz eines Dinges, nicht aber seine Indifferenz zum
Existieren und Nichtexistieren. Noch viel weniger erfahren wir, daß



388 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

die Indifferenz die Wesensgrundlage der Kausalbeziehung ist. Denn
die Erfahrung erkennt nur das « Daß » oder die Tatsächlichkeit der

Kausalbeziehung, nicht aber das « Warum » oder den Wesensgrund
derselben. Wie der Obersatz, so beruht daher auch der Untersatz
auf einer abstrakten Wesenserkenntnis, die durch eine Vergleichung
und Unterscheidung der Begriffsinhalte der Kontingenz und Kausalität
gewonnen worden sind. Selbst wenn also die Vertreter des Reduktionsbeweises

den aus der Analyse der Kausalerfahrung gewonnenen Beweis
als richtig anerkennen wollten, so könnten sie in ihm doch nicht eine

Widerlegung, sondern nur eine Bestätigung ihrer Auffassung von der

Notwendigkeit des Reduktionsbeweises erblicken. Denn in Wirklichkeit
ist auch diese Analyse nur eine andere Form des Reduktionsbeweises,
der seine absolute Notwendigkeit nicht aus der Erfahrung, sondern

aus der abstrakten Wesenserkenntnis ableitet, die nach dem Geständnis
der Gegner der Herrschaft des Kontradiktionsprinzips unterstellt ist.

Wie aber steht es mit der logischen Beweiskraft der Argumentation

selbst Die Vertreter des Reduktionsbeweises geben zu, daß

der Obersatz unanfechtbar ist. Seine Schwierigkeit liegt jedoch im
Untersatz. Denn dieser erhält seine logisch zwingende Beweiskraft
erst dann, wenn auf dem Wege der vergleichenden und unterscheidenden

Begriffsanalyse der evidente Aufweis erbracht ist, daß nicht
etwa im individuellen Wesen, oder im konkreten Dasein des zufällig
Existierenden, noch in seiner individuellen Kontingenz oder in andern
Momenten seines Seins, sondern ausschließlich und allein in der Kontingenz

im Allgemeinen das Wesensfundament der kausalen Abhängigkeit
gefunden werden kann. Es kann nicht geleugnet werden, daß dieser

auf den Ausschluß aller andern Möglichkeiten gestützte evidente Aufweis

ebenso schwer zu erbringen, wie für philosophisch nicht geschulte

Köpfe einzusehen ist. Mit Recht bemerkt daher auch de Vries, trotz
aller Anerkennung von den diesbezüglichen Darlegungen Fuetschers,
der im Anschluß an Geyser zu zeigen versucht, daß nur in der

Kontingenz im Allgemeinen der Grund für das Hervorgebrachtsein des

kontingenten Seins enthalten sei : « Das kann uns die bloße Erfahrung
einer Einzeltatsache, auch die innere Kausalerfahrung, nicht mehr

sagen ; hier liegt vielmehr die entscheidende Einsicht des Verstandes

vor, die sich auf die unmittelbare Vergleichung der aus der Erfahrung
abstrahierten Begriffsinhalte gründet. Vielleicht hätte dieser Punkt
noch schärfer herausgearbeitet werden können ; sonst entsteht bei dem

fast unmerklichen Übergang von der Einzeltatsache zum allgemeinen



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 389

Prinzip leicht der Eindruck, als würde das Prinzip nun doch wieder
durch die bloße schlußfolgernde Vernunft gleichsam errechnet. »

(Scholastik VI [1931] 136.)

Hat also die psychologische Betrachtung den zwingenden Beweis

für die Unmöglichkeit einer Zurückführung des Kausalprinzips auf das

Kontradiktionsprinzip erbracht Eine rein objektive Vergleichung
der beiderseitigen Gedankengänge muß diese Frage entschieden
verneinen. Denn zunächst krankt der psychologische Beweisgang an einer

ungenügenden Unterscheidung zwischen der psychologischen
Vorbedingung und dem logischen Motiv für das im Kausalprinzip
eingeschlossene absolute Notwendigkeitsbewußtsein. Auch vermag die bloße

begriffliche Vergleichung der Kontingenz und Kausalität ohne Zuhilfenahme

anderer Prinzipien nur schwer bis zum evidenten Aufweis

vorzudringen, daß die Kontingenz im Allgemeinen allein der Wesensgrund

für die kausale Abhängigkeit sein kann. Indes, wenn auch der

Beweis in logisch einwandfreier Weise geführt wäre, was prinzipiell
besonders durch Heranziehung des Prinzips vom Grunde möglich ist,
so kann in ihm doch nicht eine Widerlegung, sondern nur eine Bestätigung

des Reduktionsbeweises gefunden werden. Denn wird diese

Beweisführung als richtig anerkannt, so unterscheiden sich die Freunde
und Feinde des Reduktionsbeweises nur noch durch den Ausgangspunkt
ihrer Argumentation. Während nämlich die Gegner unmittelbar
ausgehen von der begrifflichen Analyse des Fundamentes, auf das sich
die kausale Abhängigkeit stützen muß, gehen die Vertreter des

Reduktionsbeweises von der viel leichter zu erfassenden Tatsache der
hypothetisch notwendigen Verschiedenheit aus, die zwischen dem zufällig
Existierenden und allem Nichtexistierenden vorhanden ist, um daraus
das Prinzip des zureichenden Grundes und der Kausalität auf dem

Wege der bloßen Begriffszergliederung abzuleiten. Es ist einleuchtend,
daß damit die Unüberbrückbarkeit des Gegensatzes zwischen beiden

Parteien aufgehoben ist. — Indes ist der Reduktionsbeweis vielleicht
prinzipiell möglich ; aber gerade die Zurückführung des Kausalprinzips
auf das Kontradiktionsprinzip vermittels des Prinzips vom zureichenden
Grunde logisch unmöglich

3. Eine entscheidende Antwort auf diese Frage kann uns nur ein

kritisches Eindringen in die ontologische Betrachtungsweise des

Kausalprinzips vermitteln. Nach den Gegnern des Reduktionsbeweises ist
eine Zurückführung des Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip
vermittels des Prinzips vom zureichenden Grund unmöglich. Denn



390 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

nach ihnen vermag die Wirkursache dem kontingenten Sein nur das

tatsächliche Dasein und die damit gegebene rein dynamische oder

tatsächliche Verschiedenheit vom Nichtexistierenden mitzuteilen, nicht
aber das Sosein und die darin begründete hypothetische Notwendigkeit
der formellen Verschiedenheit vom Nichtexistierenden. Besteht aber

zwischen der Wirkursache und dieser hypothetischen Notwendigkeit
kein Wesenszusammenhang, so ist es ebenso unmöglich, das der

Daseinsordnung angehörende Kausalprinzip auf das die Soseinsordnung
beherrschende Kontradiktionsprinzip zurückzuführen, wie es unmöglich
ist, den dynamischen Daseinsgrund aus dem Sosein des kontingenten
Seins und der darin wurzelnden hypothetischen Notwendigkeit
abzuleiten. So bestätigt die ontologische Betrachtungsweise die
psychologische, nach der das Prinzip der Kausalität nur aus der innern
Kausalerfahrung gewonnen werden kann.

Dem gegenüber geben die Vertreter des Reduktionsbeweises ohne

weiteres zu, daß jedes kontingente Sein als solches auch eine
hypothetische Notwendigkeit begrifflich einschließt. Wie wäre auch sonst
ein Wissen des Zufälligen und rein Tatsächlichen möglich Denn
nach Aristoteles (2. Analyt. I. Kap. 30) ist alles Wissen nur auf das

Notwendige und Allgemeine gerichtet. Mit Recht sagt darum auch

der hl. Thomas : « Nichts ist derart zufällig, daß es nicht etwas

Notwendiges in sich schließt. So ist es nicht notwendig, daß Sokrates
läuft ; aber die Beziehung des Laufens zur Bewegung ist notwendig.
Denn es ist notwendig, daß Sokrates sich bewegt, wenn er läuft. Alles

Zufällige kommt aber von der Materie, weil zufällig ist, was sein und
nicht sein kann. Die Potentialität gehört aber zur Materie, während
die Notwendigkeit aus der Form folgt. Denn alles, was aus der Form

folgt, kommt einem Ding notwendig zu. Darum wird das Zufällige,
soweit es zufällig ist, unmittelbar zwar durch den Sinn, mittelbar
aber vom Verstand erkannt, während die allgemeinen und notwendigen
Momente des Zufälligen mit dem Verstände erkannt werden. »1 (S. Th.

1
« Nihil enim est adeo contingens, quin in se aliquid necessarium habeat :

sicut hoc ipsum, quod est Socratem currere, in se quidem contingens est : sed

habitudo cursus ad motum est necessaria : necessarium enim est, Socratem
moveri, si currit. Est autem unumquodque contingens ex parte materiae ; quia
contingens est, quod potest esse et non esse : potentia autem pertinet ad materiam ;

nécessitas autem consequitur rationem formae ; quia, quae consequuntur ad
formam, ex necessitate insunt. Sic igitur contingentia, prout sunt contin-
gentia, cognoscuntur directe quidem a sensu, indirecte autem ab intellectu.
Rationes autem universales et necessariae contingentium cognoscuntur per intel-
lectum. » (S. Th. I q. 86 a. 3.)



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 391

I q. 86 a. 3.) Der Aquinate zieht daraus die Folgerung : « Darum ist
es offenbar wahr, daß alles, was existiert, notwendig existiert, solange

es existiert ; alles, was nicht existiert, aber notwendig nicht existiert
für jene Zeit, in der es nicht existiert. Und diese Notwendigkeit ist
nicht eine absolute, sondern eine bedingte. Diese Notwendigkeit
stützt sich aber auf das Prinzip : es ist unmöglich, daß die
kontradiktorischen Gegensätze zugleich wahr und falsch sind. »1 (In Periher-

men. I, lect. 15, n. 2.) Daraus ergibt sich, daß auch das kontingente
Sein, wenn es existiert, zwar nicht notwendig, sondern nur tatsächlich
existiert, weil sonst der Wesensunterschied zwischen dem notwendigen
und zufälligen Sein aufgehoben würde. Trotzdem schließt die
tatsächliche Verschiedenheit mit begrifflicher Notwendigkeit auch eine

hypothetisch notwendige Verschiedenheit des zufällig Existierenden

vom Nichtexistierenden ein. Denn auch das zufällige konkrete Dasein

schließt mit begrifflicher Notwendigkeit das abstrakte Dasein in sich,
das mit seinem kontradiktorischen Gegenteil in begrifflichem Widerspruch

steht.
Was die Vertreter des Reduktionsbeweises darum mit Entschiedenheit

leugnen, ist zunächst die Behauptung, daß die Wirkursache dem

kontingenten Sein mit dem tatsächlichen Dasein nur die tatsächliche,
nicht die hypothetisch notwendige Verschiedenheit vom Nichtdaseienden
mitteile. Denn diese Behauptung beruht auf einer Verwechslung der
idealen Begriffsordnung mit der realen Seinsordnung. Sicherlich ist
die ideale Begriffsordnung, die vom Kontradiktionsprinzip beherrscht

wird, vom Einfluß der Wirkursache unabhängig. Denn die
Wirkursache bringt nicht Begriffe, sondern das den Begriffen entsprechende
physische Sein hervor. Daraus erklärt es sich, daß das kontingente
Sein, auch wenn es existiert und darum in der realen Daseinsordnung
nicht mehr indifferent, sondern zum Existieren bestimmt ist, dennoch
in der idealen Begriffsordnung seine Indifferenz zum Existieren und
Nichtexistieren beibehält. Aber gerade weil die Wesensaufgabe der
Wirkursache nicht darin besteht, die begriffliche Möglichkeit der Dinge
zu begründen, sondern das ganze kontingente Sein mit seinem Sosein

und Dasein von der Möglichkeit zur Wirklichkeit überzuführen, so

1 « Et ideo manifeste verum est, quod omne quod est, necesse est esse quando
est ; et omne quod non est, necesse est non esse pro illo tempore, quando non est :

et haec est nécessitas non absoluta, sed ex suppositione. Et haec nécessitas
fundatur super hoc principium, quod Impossibile est contradictoria simul esse

vera vel falsa. » (In Perihermen. I, lect. 15, n. 2 u. 3.)



392 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

muß sie dem verwirklichten Sein nicht nur das physische Dasein,
sondern auch das physische Sosein mitteilen. Es ist daher ein Irrtum,
zu behaupten, daß die Wirkursache nur das Dasein, nicht aber das

Sosein des kontingenten Seins verursacht.
Die Verwechslung der idealen Begriffsordnung mit der realen

Seinsordnung liegt auch der Behauptung zu Grunde, daß die
hypothetisch notwendige Verschiedenheit des zufällig Existierenden vom
nichtexistierenden Sein nicht auf den Einfluß der Wirkursache,
sondern der Formalursache zurückzuführen sei. Denn wahr ist an
dieser Anschauung nur, daß die Wirkursache keine absolute

Notwendigkeit in der idealen Begriffsordnung hervorzubringen vermag.
Unwahr dagegen ist, daß sie auch keine hypothetische Notwendigkeit
in der realen Daseinsordnung zu begründen vermag. Wäre dies nämlich
richtig, so müßte die hypothetisch notwendige Verschiedenheit, wie
die Gegner ja ausdrücklich versichern, ausschließlich auf das Wesen

des kontingenten Seins zurückgeführt werden. Damit würde aber die

hypothetische Notwendigkeit in eine absolute und das kontingente
Sein in ein notwendiges verwandelt. Denn was kraft seiner Wesenheit

vom nichtexistierenden Sein verschieden ist, muß kraft seiner Wesenheit

existieren, und kraft seiner Wesenheit mit absoluter Notwendigkeit

vom Nichtexistierenden verschieden sein. Das aber bedeutet
Aufhebung jeder Kontingenz und Wirkursächlichkeit überhaupt. Wenn
daher die Gegner des Reduktionsbeweises in der Zurückführung des

Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip eine Aufhebung des

Wesensunterschiedes zwischen dem kontingenten und notwendigen
Sein erblicken, so richtet sich in Wirklichkeit dieser Vorwurf nur
gegen seine eigenen Urheber. Denn in Wirklichkeit muß jede
Notwendigkeit auf das Wesen der Dinge zurückgeführt werden. Doch

kann eine hypothetische Notwendigkeit nicht ausschließlich auf die
Formalursache der Dinge zurückgeführt werden, weil es sonst nur
absolute Notwendigkeiten geben könnte. Darum muß eine hypothetische

Notwendigkeit im kontingenten Sein auch auf den Kausaleinfluß

einer Wirkursache reduziert werden. Gerade darum gehört die

Seinsabhängigkeit vom Kausaleinfluß einer Wirkursache zum Wesen
des kontingenten Seins.

Wegen dieses innern Wesenszusammenhanges zwischen der
Wirkursache und der hypothetisch notwendigen Verschiedenheit des zufällig
Existierenden vom Nichtexistierenden leugnen die Vertreter des

Reduktionsbeweises auch die Behauptung, daß nicht bloß der Begriff des



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 393

dynamischen Daseinsgrundes, sondern auch der « Durch- oder

Grundgedanke » überhaupt, sowie das Prinzip des zureichenden Grundes

unabhängig von der innern Kausalerfahrung nicht erkannt werden

könne. Denn diese Aufstellung beruht auf einer Verwechslung des

Kausalprinzips mit dem viel allgemeinern Prinzip des Grundes. Allerdings

kann der Begriff der Wirkursache nur aus der innern
Kausalerfahrung abstrahiert werden. Daher ist die Kausalerfahrung auch die

psychologische Vorbedingung, wenn auch nicht das logische Motiv für
die absolut notwendige Urteilssynthese, wie sie im Kausalprinzip
enthalten ist. Doch kann der allgemeinere Begriff des Grundes nicht
nur aus dem Kausalbegriff, sondern auch aus andern Begriffen gewonnen
werden. Eine der vorzüglichsten und ursprünglichsten Quellen des

allgemeinen « Durchgedankens » ist jedenfalls die Relationserkenntnis,
die ohne den « Grundgedanken » unmöglich ist. Eine der primitivsten
Beziehungen ist sicherlich die Beziehung der Verschiedenheit zwischen

Sein und Nichtsein. Wird aus ihr der « Durchgedanke » abgeleitet,
so bezeichnet der « hinreichende Grund » ursprünglich das, wodurch
sich etwas von seinem kontradiktorischen Gegenteil notwendig
unterscheidet. Da dieses Etwas sowohl ein wahres Urteil, wie ein Sosein

oder ein kontingentes Dasein sein kann, so unterscheidet man mit
Recht einen logischen Wahrheitsgrund, einen formalen Wesensgrund
und einen dynamischen Daseinsgrund. Wir können daher de Vries
nicht beipflichten, wenn er von dem Grund im Allgemeinen schreibt :

« Daß ,sich in Nichts unterscheiden' dasselbe ist wie ,sich nicht
unterscheiden' ergibt sich freilich aus dem Widerspruchsprinzip ; aber das

Etwas, worin sich nun zwei Dinge unterscheiden, ist wenigstens noch

nicht all das, was im Prinzip vom Grunde mit dem Wort .Grund'
gemeint ist. » (Scholastik VI [1931] 2T5 Anmerk.) Versteht man unter
« Grund » wirklich nur das dem Soseinsgrunde, Daseinsgrunde und

Erkenntnisgrunde Gemeinsame, so ist schwer einzusehen, warum dieser

gemeinsame Grundgedanke nicht in dem bestehen kann, worin sich

etwas von seinem kontradiktorischen Gegenteil notwendig
unterscheidet.

Es ist beachtenswert, daß der hl. Thomas den dreifachen Sinn
des Prinzips vom zureichenden Grund kennt. Doch muß zugegeben
werden, daß sich eine einheitliche Zusammenfassung im Sinne der von
Leibnitz gegebenen Formulierung bei ihm noch nicht findet. So leitet
er das Prinzip des logischen Wahrheitsgrundes aus der Natur des Urteils
ab, das vom realen Sein als äußerm Formalgrund normiert wird



394 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

(S. Th. I q. 85 a. 5). Das Prinzip des formalen Wesensgrundes stützt
er auf den Verschiedenheitsgedanken : « Alles, was verschieden ist,
muß durch etwas verschieden sein»1 (Contra Gent. I c. 17), in dem

man tatsächlich eine einheitliche Formulierung des allgemeinen Prinzips

vom zureichenden Grund erblicken könnte. Das Prinzip vom
zureichenden Daseinsgrunde untersucht der Aquinate sowohl in der
Summa Theologica (I q. 2 a. 3), wie in der Summa c. Gent. (I c. 13)

und im Kommentar zur Physik des Aristoteles (In VII Phys. lect. 1).

Der von Hume angeregten Frage nach der begrifflichen Möglichkeit
eines grundlos gewordenen Seins widmet Thomas in der Summa c. Gent.

(II c. 15) eine eingehende Untersuchung, indem er mit 7 Argumenten
die absolute Unmöglichkeit des ursachlos entstandenen Seins aufzuzeigen

versucht. Es muß auffallen, daß alle hier erörterten Gründe
sich auf eine abstrakte, vergleichende Begriffsanalyse des zufälligen
und notwendigen Seins stützen, während keiner der unmittelbaren
Analyse des Kausalerlebnisses und dem Wesensfundament der Kausalrelation

entnommen wird. Grundlos gewordenes Sein wird im letzten
Grund als begrifflich unmöglich abgelehnt, weil sonst das notwendige
Sein nicht unendlich vollkommen und die letzte Ursache alles Seins wäre.

Wenn daher Garrigou-Lagrange das Prinzip des dynamischen
Daseinsgrundes genau so, wie das des formalen Wesensgrundes, auf
das allgemeine Prinzip des Grundes zurückführt, soweit es sich aus
der wesentlichen Verschiedenheit des Seins vom Nichtsein unmittelbar
ergibt, so entspricht diese Vereinheitlichung der Begründungsgrundlage

nicht nur vollkommen dem Geiste des Aquinaten, sondern auch
den Forderungen der Logik. Denn hier liegt nicht ein logisch
unzulässiger Übergang von der Daseinsordnung zur Soseinsordnung oder

von der dynamischen Verschiedenheit zur formalen vor, sondern nur
die von der Logik geforderte Anerkennung der Tatsache, daß jede

dynamische oder tatsächliche Verschiedenheit eine formale oder
hypothetisch notwendige Verschiedenheit ebenso notwendig einschließt, wie

jedes konkrete Dasein das abstrakte begrifflich einschließt. Dabei
bleibt bestehen, daß nicht der absolut notwendige Widerspruch in
der idealen Begriffsordnung, sondern nur das hypothetisch notwendige
Vorhandensein dieses Widerspruches in der realen Daseinsordnung auf
den kausalen Einfluß der Wirkursache zurückzuführen ist. Eine
derartige Vereinheitlichung ist nichts anderes, als die praktische Anwendung

1 lOmne differens aliquo est differens.» (Contra Gent. I c. 17.)



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 395

des vom Aquinaten mit bewundernswerter Klarheit ausgesprochenen
Grundsatzes : « Es unterscheidet sich das absolut Notwendige von den

übrigen Notwendigkeiten. Denn die absolute Notwendigkeit kommt
einer Sache zu nach dem, was ihr am innersten und nächsten ist, sei

es die Form oder die Materie oder die Wesenheit selbst. Nicht
absolut, sondern relativ notwendig ist das, was von einer äußern
Ursache abhängt. Diese Ursache ist doppelter Art, nämlich Zweck-
und Wirkursache. »1 (In V. Metaph. lect. 6.) In diesem Prinzip sind
alle Elemente zum evidenten Aufweis der absoluten Notwendigkeit
des Kausalprinzips enthalten.

Wer also die hier entwickelten, in den letzten Tiefen der
Metaphysik verwurzelten Gedanken mit der Haltung hinhorchender
Sachgebundenheit auf sich wirken läßt, wird nicht leugnen können, daß

die von den Vertretern des Reduktionsbeweises gegebene Zurückführung
des Kausalprinzips vermittels des Prinzips vom zureichenden Grunde
auf das Kontradiktionsprinzip nicht nur mit den metaphysischen
Grundanschauungen der mittelalterlichen Scholastik besser in Einklang
steht, sondern daß sie sich auch durch größere Einfachheit und leichtere
Faßlichkeit auszeichnet, als der Reduktionsbeweis ihrer Gegner. Denn
das Prinzip, daß jede Beziehung notwendig einen innern oder äußern

Formalgrund haben muß, aus dem sie sich mit Notwendigkeit ergibt,
ist jedenfalls leichter einzusehen, als der zwar an sich richtige, aber
schwer zu beweisende Satz, daß nur im allgemeinen Wesen der
Kontingenz das Fundament der wirkursächlichen Abhängigkeitsbeziehung
enthalten sein kann. Ebenso ist es nicht schwer einzusehen, daß

jede absolut notwendige Verschiedenheit eines Daseienden vom Nicht-
daseienden nur im Wesen des Daseienden begründet sein kann, weil
alle absolute Notwendigkeit nur aus der Formalursache sich ergibt.
Ein Daseiendes aber, das kraft seiner Wesenheit vom Nichtdaseienden
verschieden ist, muß auch kraft seiner Wesenheit Dasein besitzen,
d. h. absolut notwendig existieren, weil alles zufällig Existierende
mit der hypothetisch notwendigen Existenz auch nur eine hypothetisch
notwendige Verschiedenheit von der Nichtexistenz besitzt. Daraus

folgt mit logisch zwingender Konsequenz, daß das kontingent Existie-

1 « Differt autem necessarium absolute ab aliis necessariis : quia nécessitas
absoluta competit rei secundum id, quod est intimum et proximum ei, sive sit
forma, sive materia, sive ipsa rei essentia. Necessarium autem secundum
quid et non absolute est, cujus nécessitas dependet ex causa extrinseca. Causa
autem extrinseca est duplex : sel. finis et efficiens. » (In V. Metaph. lect. 6.)

Divus Thomas. 27



396 Zur Krise der Kausal-Kontroverse

rende nicht eine absolute, sondern nur eine hypothetisch notwendige
Verschiedenheit vom Nichtexistierenden besitzen kann, wenn man den

Wesensunterschied zwischen dem kontingenten und notwendigen Sein

nicht aufheben will. Diese Notwendigkeit muß einerseits als

Notwendigkeit, wie alle übrigen Notwendigkeiten auf das innere Wesen
oder die Wesenseigentümlichkeiten des kontingenten Seins zurückgeführt

werden ; aber andererseits muß diese Notwendigkeit als
hypothetische Notwendigkeit außerdem auch noch in einer äußern Wirk-
und Zweckursache begründet sein, weil die Formalursache nur absolute

Notwendigkeiten, nicht aber hypothetische begründen kann. Daher

gehört es zu den Wesenseigentümlichkeiten des zufällig existierenden
Seins, daß seine Formalursache eine transzendentale Abhängigkeitsbeziehung

von einer Wirkursache einschließt. Gerade darum ist
ursachlos gewordenes Sein begrifflich unmöglich, weil die hypothetisch
notwendige Verschiedenheit des zufällig Existierenden vom
Nichtexistierenden entweder nur einen innern, oder gar keinen Grund haben

müßte. Im ersten Falle wird der Unterschied zwischen dem kontingenten

und notwendigen Sein aufgehoben ; im zweiten Falle hätten
wir eine Beziehung ohne Beziehungsgrundlage. Wer tiefer in die hier
angedeuteten Gedankengänge einzudringen wünscht, den verweisen wir
auf unsere Schrift : « Der analytische Charakter des Kausalprinzips. »1

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß wir Straubinger nicht zustimmen

können, wenn er behauptet : « Das Kausalitätsgesetz, bezw. das Gesetz

des zureichenden Grundes — Grund im dynamischen Sinne genommen —
kann auch nicht bewiesen werden mit Hilfe des Kontradiktionsprinzips,
weder direkt noch indirekt. Der Grund liegt darin, daß das

Kontradiktionsprinzip lediglich das Sein als Sein betrifft, gleichgültig, woher

es kommt. Ein Sein genügt dem Kontradiktionsprinzip vollauf durch
die Tatsache, daß es ist und nicht zugleich nicht ist, ob es einen Grund
hat oder nicht. Das Gesetz des zureichenden Grundes und mit ihm
das Kausalitätsgesetz steht vollkommen ebenbürtig und unabhängig
neben dem Kontradiktionsprinzip. » (Philos. Jahrb. d. G. 44 [1931] 39.)

Ebensowenig können wir L. Fuetscher beipflichten, wenn er in etwas

temperamentvollem Stile schreibt : « Die Meinung, das Kausalprinzip
müsse um jeden Preis aus dem Widerspruchsprinzip .abgeleitet'
werden, ist nichts anderes als ein rationalistisches Vorurteil ; wäre es

1 Dr. Th. Droege C. ss. R., Der analytische Charakter des Kausalprinzips.
(Bonn a. Rhein, Hofbauer-Verlag. 1930. RM. 4.)



Zur Krise der Kausal-Kontroverse 397

begründet, dann müßten — weil diese .Ableitung' prinzipiell unmöglich
ist — Thomas und Suarez ihren Platz an Kant abtreten. » (Zeitschrift
für katholische Theologie 55 [1931] 483.) Wir können dem gegenüber

nur fragen : Wie waren solche Auffassungen möglich, die die Wesenseinheit

des Denkens und Seins in gleicher Weise zerstören Unsere

Antwort kann nach dem Gesagten nur lauten : durch den Abfall von
der mittelalterlichen Metaphysik. Kehren wir darum zu der eingangs

gestellten Frage zurück : wo ist der Weg zu finden, um aus der
gegenwärtigen Kausalkrise herauszukommen, die aus der Abwendung von
der mittelalterlichen Metaphysik entstanden ist so ist unsere Antwort
bereits stillschweigend gegeben : in der Rückkehr zur Metaphysik der
mittelalterlichen Philosophie und ihres Führers, des hl. Thomas von
Aquin. Je rascher und gründlicher sich die Abkehr von der kantischen

Terminologie und Lehre und die Rückkehr zur Metaphysik des Doctor
communis vollzieht, um so schneller und vollständiger wird die
gegenwärtige Krise überwunden werden. Um so eher wird sich dann aber
auch die Einsicht Bahn brechen, daß die dem Mittelalter unbekannte

Unterscheidung der « dynamischen » und « formalen Betrachtungsweise »

nicht die entscheidende Bedeutung besitzt, die ihr die Gegner des

Reduktionsbeweises beimessen, daß vielmehr an ihre Stelle die
Unterscheidung des hl. Thomas von der absoluten und hypothetischen
Notwendigkeit treten muß, die wurzelhaft die metaphysische Evidenz
des Kausalprinzips einschließt.


	Zur Krise der Kausal-Kontroverse

