Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 9 (1931)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Geschichte.

M. Grabmann : Die Werke des hl. Thomas von Aquin. Eine literar-
historische Untersuchung und Einfiihrung. Zweite vollig neugearbeitete
und vermehrte Auflage. (Beitrage zur Geschichte der Philosophie und
Theologie des Mittelalters 22, 1-2.) Miinster, Aschendorff. 1931. xXv-372 SS.

Jede Veroftentlichung des gelehrten Kenners der Geschichte der mittel-
alterlichen Philosophie und Theologie, Prof. Martin Grabmann in Miinchen,
ist fiir die wissenschaftliche Welt eine hochst bedeutungsvolle Gabe und
eine ausschlaggebende Bereicherung unseres Wissens ; auf das hier zur
Besprechung vorliegende neueste Werk des groBen Gelehrten trifft das in
ganz besonderem Male zu.

Abgesehen vom rein historischen Interesse ist es fiir Philosophen und
Theologen gleich wichtig, daB die dem hl. Thomas von Aquin zugeteilten
Werke auf ihre Echtheit gepriift, ihre Entstehungszeit und ihre Veranlassung
festgestellt werden. Denn ihre literargeschichtliche Erforschung kann uns
fiir die Feststellung der Lehre des Heiligen und deren Werdegang hochst
aufschluBreich sein und so unser Wissen um den hl. Thomas und seine
Lehre entscheidend beeinflussen. Die Wichtigkeit dieser Fragen hat deshalb
schon seit alter Zeit immer wieder zahlreiche Gelehrte angeregt, ihre beste
Kraft der Erforschung der Thomasschriften zu widmen und, seitdem vor
allem die Dominikaner Echard und de Rubeis die wissenschaftliche Methode
der historischen Thomasforschung begriindeten, ist wohl keiner, der sich
mit historischen Fragen aus dem Gebiete der mittelalterlichen Scholastik
beschiftigte, achtlos an diesem Fragenkomplex vorbeigegangen ; als P. Man-
donnet O. P. 1910 sich in einem groBangelegten Werke mit neuen Methoden
an die endgiiltige Losung des Problems machte, trat die Erforschung der
Thomasschriften offensichtlich in eine neue Phase ein. 1920 setzte sich
Grabmann in der ersten Auflage des hier neu vorliegenden Buches mit
Mandonnets Thesen auseinander, wertete manches ganz neu oder doch
anders. Wohl dieser Polemik ist es zu danken, dal3 seither stets frische
Gesichtspunkte zur Diskussion kamen und die Forschung durch die Beitrige
zahlreicher Gelehrter neu und entscheidend belebt wurde. So wurden
manche der von Mandonnet und Grabmann verfochtenen Thesen in Einzel-
heiten von den Verfassern selbst oder andern geklart, teilweise auch ab-
+ gelehnt bzw. fallen gelassen ; dazu tauchten neue Materialien auf (vgl. die
anregende Schilderung der Geschichte der Erforschung der Thomasschriften
bei Grabmann 17-52).

Es war deshalb an der Zeit, eine dem heutigen Stande der Forschung
entsprechende Zusammenfassung der erworbenen wissenschaftlichen Ein-
sichten zu geben. Niemand war dazu berufener als Prof. Grabmann. Die



Literarische Besprechungen 341

Neuvauflage des Grabmann’schen Werkes konnte zudem mit Recht von der
einst im Mittelpunkt stehenden Polemik mit Mandonnet abriicken ; dadurch
wurde das Buch vorteilhaft entlastet, noch ruhiger und abgeklarter. Jede
Diskussion fremder Ansichten lieB sich ja nicht vermeiden ; aber sie ist
immer gleich, vornehm wie lehrreich. Aber aus der dadurch erfolgten
Klarung der Frage ergaben sich vor allem wichtige Moglichkeiten zu neuem
und aufbauendem Schaffen. Und der Wunsch Ciceros : Utinam tam facile
vera invenire possim quam falsa convincere ! (de nat. deor. I. 33) ist in
Grabmanns Werk zu einer begliickenden Wirklichkeit geworden.

Kernpunkt der Diskussion war eigentlich eine methodische Frage.
Mandonnet glaubte seinerzeit durch eine Kritik der uns iiberlieferten
Kataloge der Werke des Aquinaten (zu den 13 bzw. 15 bei Mandonnet
besprochenen Katalogen kommen noch die bei Grabmann 88 ff., r11 ff.
publizierten wertvollen Prager Kataloge und der Katalog aus Vatic. lat. 813)
und durch die Feststellung des Wertes des sog. « offiziellen » Kataloges des
Bartholomdus von Capua ein Mittel gefunden zu haben, durch welches
die Echtheitsfragen endgiiltig gelost werden koénnten. Der Wert dieser
Kataloge fiir solche Feststellungen ist gewil3 unbestritten und kein Forscher
wird dieselben ruhig iibergehen diirfen. Aber es stellte sich trotzdem die
methodische Frage, ob die Kataloge ein in jeder Beziehung tiber alle Zweifel
erhabenes und einwandfreies Mittel fiir die Zuerkennung oder Abstreichung
eines thomistischen Werkes bilden, ob insbesondere das Fehlen eines Werkes
im «offiziellen » Katalog jede Aussicht benehme, es doch noch Thomas
zuteilen zu diirfen, und ob hinwiederum von jedem in den Katalog auf-
genommenen Werke die Echtheit unmittelbar feststehe. Selbst auf die heute
von P. Synave O.P. unternommene Rekonstruktion eines «Catalogue
officiel primitif », die auf Grund eines Vergleiches des Kataloges des Logo-
theten und des Catalogus Ambrosianus erfolgte (Synave setzt ihn zeitlich
um 1279 an), ist diese doppelte Fragestellung, wie schon P. Synave selbst
forderte, immer wieder anwendbar.

Es bleibt nun das Verdienst Grabmanns, fiir die Untersuchung der
Echtheitsfragen ein neues bzw. ein seit Echard O. P. weniger beachtetes
Element betont zu haben : die Uberpriifung der Thomashandschriften selbst.
Sie erlauben eine Kontrolle der Werkkataloge, wie anderseits Angaben von
Handschriften durch die Mitteilungen der Kataloge selbst iiberpriift werden
kénnen. Es ergab sich aus diesen methodischen Grundsidtzen die Not-
wendigkeit, nach einer eingehenden Uberpriifung der Kataloge und der
Diskussion ihres Verhidltnisses und ihres historischen Wertes (Grabmann
53-115), auch auf die ilteste Uberlieferung der thomistischen Opuscula zu
sprechen zu kommen (Grabmann 116-240). Hier vor allem hat der gelehrte
Verfasser in lehrreichster Analyse zahlreicher Handschriften eine Riesen-
arbeit geleistet ; seine diesbeziiglichen Untersuchungen machen den eigent-
lichen und wertvollsten Kernpunkt des Buches aus. Wihrend mir die
Kritik der Kataloge in einigen Punkten etwas zaudernd zu sein scheint,
so daBl manche Einzelfrage selbst nach Grabmanns Untersuchungen offen
bleibt — die Tatsache, daB3 Mandonnet selbst inzwischen von seinem
frithern Standpunkt nicht unerheblich abriickte und daB Synave und

Divus Thwoas. 23



342 Literarische Besprechungen

andere bedeutungsvolle Einzelheiten in die Diskussion warfen, deren nihern
Priifung man sich erst noch zuzuwenden hat, liBt diese Vorsicht freilich
als begriindet und verstandlich erscheinen — bewegt sich Grabmann bei
der Besprechung der Opusculacodices auf ureigenstem Gebiecte. Seine Fest-
stellung, dal auch die Kataloge sich stellenweise in der Aufzihlung der
Opuscula auf die handschriftliche Uberlieferung stiitzen und daB die
Zusammenstellung der Thomaswerke in den Handschriften selbst nicht ohne
einen Seitenblick auf die Kataloge erfolgte, reihen diese Untersuchungen
methodisch vortrefflich in die mit der Priifung der Kataloge begonnene
Diskussion ein. Katalog und Handschrift erweisen sich deshalb nicht
mehr als zwei selbstindige Quellen fiir die Feststellung der Echtheit des
thomistischen Schrifttums, sondern wie Grabmann zu wiederholten Malen
sehr richtig bemerkt, als « koordinierte Erkenntnis- und Beweisquellen bei
der Feststellung der authentischen Thomasschriften» (vgl. 117); man
konnte hinzufiigen, daB sie sich gelegentlich selbst als subordinierte Quellen
erweisen. Grabmann wehrt sich deshalb auch mit Recht gegen die etwas
einseitige Uberschitzung, welche die Erforschung der Handschriften allein
durch A. Michelitsch erfahren hat. Ich hitte nach allem es als sehr lehr-
reich empfunden, wenn Grabmann am Schlusse seiner eingehenden Be-
schreibung der 22 alten Opusculasammlungen in einer Tabelle die Resultate
dhnlich iibersichtlich zusammengestellt hitte, wie es seinerzeit Mandonnet
fiir die Kataloge in seiner bekannten Ubersicht tat. (Mandonnet, 2. Aufl.
104 ft.) Wichtig ist schlieBlich der Hinweis darauf, dafB selbst in alten
Handschriften Unechtes unter des Thomas Namen umging (217 ff.) und
daB anderseits De fallaciis und die Expositio super Ave Maria durch die
Handschriften als sicher echt erwiesen werden (227 ff.); (vgl. auch die
Zusammenstellung 239 f.).

Ein kritischer Katalog der Werke des Aquinaten (241-344) wendet die
gewonnenen Ergebnisse auf die einzelnen Werke selbst an und ein Ver-
zeichnis der dem hl. Thomas zu Unrecht zugewiesenen Stiicke beschliel3t
das gelehrte Buch. Schliellich lassen die Ergdnzungen und Berichtigungen
(es sei nur an die neue Diskussion iiber die Summa contra Gentiles durch
Gorce O. P. erinnert) hoffen, daB3 sich Grabmann auch weiterhin mit den
neu auftauchenden Fragen aus dem Bereiche des thomistischen Schrifttums
beschiftigen wird, und daB die Erorterung iiber mehr als eine Einzelfrage
immer noch fruchtbringend sein kann. Eine angenehme Bereichung des
Buches wire es gewesen, wenn Grabmann eine vervollstindigte alphabetische
Liste der Incipit aller besprochenen Werke (bei den einzelnen Werken sind
sie ja gewissenhaft vermerkt), etwa in Erginzung der Liste bei Mandonnet
111 ff. geboten hitte.

Wir haben Grabmanns Buch absichtlich als Ganzes zu werten versucht
und besonders die von ihm mit Recht in den Vordergrund geriickten
Fragen rein methodischer Art, das Neue seiner Forschungsweise, zu betonen
versucht. Auf Kleinigkeiten hinzuweisen, in denen man zustimmen oder
anderer Meinung sein konnte, wiirde den Blick auf das Ganze, das eine
hochst erfreuliche und wissenschaftlich wertvolle Gabe ist, stéren. Man
legt in jedem Falle das Buch mit dem BewulBtsein aus den Handen, eines



Literarische Besprechungen 343

der schonsten Denkmiler der wissenschaftlichen IErforschung der mittel-
alterlichen Scholastik, ein auf Jahrzehnte hinaus einzigartig wertvolles
Instrument wissenschaftlicher Arbeit aus der Hand eines Meisters empfangen
zu haben. Man wiinschte nur, daf3 bald auch andere Scholastiker, ich
erinnere etwa an Albert den Groflen (erstmals hat sich kiirzlich Scheeben
mit Gliick an seinen Werkverzeichnissen versucht), eine dhnlich eingehende
und abschlieBende Priifung der Uberlieferung ihrer Werke erfahren wiirden.

Ich mochte aber diese Besprechung doch noch mit einer Anregung
beschlieBen. Grabmann hat mit Recht seinem Buche eine Reihe hochst
wertvoller Wahrnehmungen iiber die Methode der Erforschung der scho-
lastischen Handschriften iiberhaupt und der Thomashandschriften im
besondern einreihen miissen ; man nimmt diese nicht unbetrichtliche
Belastung des Buches schon aus dem Grunde dankbar hin, weil uns immer
noch, trotz der Ausfithrungen bei Fidelis a Fanna und Kard. Ehrle und
andern, eine eigentliche Einfiihrung in das Studium dev Handschriften der
mittelalterlichen lateinischen Philosophie und Theologie fehlt. Erst bei der
Lektiire des vorliegenden Buches begriff ich zu tiefst, eine wie wertvolle
Bereicherung unserer Literatur ein solches Buch fiir alle jene sein mii3te,
die das Gebiet der Erforschung der mittelalterlichen Scholastik erstmals
betreten, und wie selbst solche, die sich lidngst erfolgreich mit ihr
beschaftigen, fiir eine solche Veroéffentlichung dankbar sein miilten. Es
ware niemand berufener uns ein solches Buch zu schenken als Prilat
Grabmann selbst, der fast seit Beginn der Forschung als Meister in den
vordersten Reihen stand und heute iiber eine Erfahrung verfiigt, wie wohl
kein einziger Gelehrter dieses Spezialgebietes. Noch wertvoller wiirde eine
solche Einfiihrung, wenn sie — die zahlréichen Klagen und Wahrnehmungen,
die Grabmann an Hand der bisher veréftentlichten Handschriftenkataloge
fiihren muBte, beweisen die Notwendigkeit — mit einer Darstellung der
Geschichte der alten und modernen Handschriftensammlungen und einem
Uberblick iiber die Hilfsmittel der Erforschung der mittelalterlichen
Scholastikerhandschriften (spezielle Palidographie usw.) iiberhaupt ver-
bunden wiirde. Es erwiese sich dabei freilich die Mitarbeit eines guten
Kenners der mittelalterlichen lateinischen Philologie als unumginglich ;
aber es geniigt an das groBe Konnen des gelehrten Miinchener Kollegen
Grabmanns, Prof. Paul Lehmann, zu erinnern, um abmessen zu kénnen, ein
wie herrliches Buch uns durch die Zusammenarbeit dieser beiden Gelehrten
erstehen konnte. Es wiirde als ein Markstein am Schlusse einer nun gut
fiinfzigjahrigen Forschungsperiode auf dem Gebiete der mittelalterlichen
Scholastik stehen und fiir mehr als blof} einige Dezennien wegweisend sein.

Freiburg (Schweiz). P. Dominikus Planzer O. P.

R. Senn : Die Echtheit der Vita Heinrich Seuses. (Sprache und Dich-
tung, hrg. H. Maync und S. Singer, 45.) Bern, Haupt. 1930. vi-138 SS.

Nachdem man bis vor rund zwanzig Jahren nie an der Echtheit
der Vita Heinrich Seuses hatte Zweifel aufkommen lassen (eine AuBerung
I'. Vetters war so versteckt und zaghaft vorgebracht vorden, daB3 ihr der



344 Literarische Besprechungen

Herausgeber der deutschen Schriften Seuses, Prof. K. Bihlmeyer in Tiibingen
kaum weitere Beachtung beimessen zu miissen glaubte), war durch K. Rieder
und besonders durch H. Lichtenberger die Echtheitsfrage der genannten
Vita zu einem der dornenreichsten Probleme innerhalb der Literatur-
geschichte der deutschen Mystik geworden. Der Angriff auf die Echtheit
schien so gut gefiihrt, da3 die meisten, die sich mit Seuse beschiftigten,
dieselbe kurzerhand ablehnten: der neueste Ubersetzer der deutschen
Schriften Seuses, Nik. Heller, tat das mit noch gréBerer UUberzeugung als
alle seine Vorgianger, obwohl er keine neuen « Beweise » zu den bereits
iiblichen hinzufiigen konnte. Beruhigend wirkte in der ganzen Kontroverse
eigentlich nur, dafl Prof. Bihlmeyer nach wie vor an der Echtheit der Vita
festhielt und dieselbe in mehreren Besprechungen kurz, aber nachdriicklich
vertrat. Seine Kompetenz in der Frage muBite den Eindruck férdern, dal
wir mit der bloflen Verneinung der Echtheit weder Anfang noch Ende
der ganzen Frage erreicht hatten.

Seit Lichtenberger war das Proton-Pseudos der ganzen Angelegenheit
zwar einigermalen klar geworden ; es lag, wie der Kundige leicht ersehen
konnte, eine Verwechslung zwischen der Frage nach der Echtheit und der
weiteren Frage nach der historischen Zuverlissigkeit der Vita dem ganzen
Streite zugrunde. Objektiv gesehen, betrafen die Argumente Lichtenbergers,
ihre Stichhaltigkeit vorausgesetzt, mehrheitlich den historischen Wert des
Susonischen Berichtes, wahrend er selbst alle diese Gegengriinde auf die
Echtheit (Abfassung durch Seuse) abzielen lie. Rieder hatte diesen Fehler
noch nicht, oder doch nicht in dem gleichen Umfange, begangen.

Bei der Widerlegung der Lichtenbergerischen Argumentation liel sich
nun auf eine verschiedene Art und Weise vorgehen. Man konnte sich das
Problem iiberhaupt neu stellen und beispielsweise durch eine genaue text-
und stilkritische Untersuchung der Vita im Rahmen des ganzen unter
Seuses Namen gehenden Schrifttums zur Losung des Problems vordringen ;
man hétte auch, wie es Bihlmeyer schon oft in Kiirze getan hat, die dullern
Kriterien fiir die Echtheit der Vita ins Feld fiihren kénnen. Auch wire
der Weg einer Vergleichung zwischen der Vita Seuses und dem Schwestern-
leben der ToBer Dominikanerin Elsbeth Stagel, die man gemeiniglich als
die Verfasserin der Vita Seuses bezeichnete, durchaus gangbar gewesen.
Alle diese Untersuchungen hitten gewil zur Feststellung gefiihrt, dal3 die
Vita Seuses dessen echtes Werk ist, daB, wie Bihlmeyer einmal (vgl. Senn, 9)
ganz richtig sagte, selbst dort, wo Seuse Aufzeichnungen anderer beniitzte,
seine Arbeit tiefer eingedrungen ist, als man es nur vermuten koénnte.

Reinhard Senn ist in seiner schénen Untersuchung der Frage einen
wesentlich andern Weg gegangen, dem man die Berechtigung nicht abstreiten
darf. Man mag es zwar bedauern, daf3 der philologische und rein historische
Belang der Frage dabei etwas zu kurz kam, wenn auch seine Ausfiihrungen
S. 1-20 manchen guten Baustein zu einer solchen Untersuchung enthalten.
Da aber Lichtenbergers Argumentation von einem andern Punkte aus sich
bewegte und in dieser Gestalt auch andere beeinfluBte, wihlte Senn aus-
schliellich Lichtenbergers Ausfiihrungen zum Gegenstande seiner Kritik.
Das hatte unbestreitbare Vorteile ; denn mit der Erledigung dieser Gegen-



Literarische Besprechungen 345

grﬁnde.ﬁel der Zweifel an der Echtheit der Vita, wenigstens in der heute
iiblichen Gestalt, von selbst dahin. Senn hat das mit groBem Geschick
getan und seine Beweisfiihrung mit grofler Sachkenntnis und in vornehm-
sachlicher Form zu Ende gebracht: Die gewihlte Methode war nicht leicht,
vielleicht nicht einmal immer die dankbarste, da es oft miihsam sein mulfite,
den Gedankengingen Lichtenbergers in allem zu folgen ; lésen sich dort
doch rein innere Beurteilungen der Vorlage, Erorterungen iiber den Lauf
der Erzihlung, iiber Doppelberichte, iiber Liicken, mit einer fast ermiidenden
Aufzihlung von Unstimmigkeiten zwischen der Vita und den {ibrigen
Schriften Seuses in bunter Folge ab. Es mufiten in der Beweisfiihrung
zwar ermiidend grolle Umwege gemacht werden, weil schon Lichtenberger
nicht in gerader Linie aufs Ziel lossteuerte. Das war das beschwerliche
am hier eingeschlagenen Wege. Da Lichtenberger sehr oft mit Griinden
« geistesgeschichtlicher » Art umging, mulite die Widerlegung mehrheitlich
das gleiche Geprige aufweisen. Die Art, in der sich Senn besonders diesem
Teile seiner schwierigen Aufgabe widmete, verdient groBe Anerkennung.
Er zeigt ein gutes Verstindnis der mystischen Fragen und ein auch
Katholiken angenehm ansprechendes und sicheres Urteil ; ich will nicht
leugnen, daB einer, der in katholischen Kreisen gro3 geworden und sich
mit scholastisch-mystischen Studien eingehend beschaftigt hat, manchem
Einwand noch schiarfer, vielleicht auch mit andern Mitteln zu Leibe gertickt
wire als Senn und so auch Seuses Gesinnung in manchem ndher gekommen
wire, als wenn er seine Urteile nur vom Standpunkte des Allgemein-
mystischen und des Psychologischen in modernem Sinne formulierte ; denn
man wird, um selbst wissenschaftlich genau zu gehen, auch den katholischen
Mystiker innerhalb der ihn umgebenden Sphire werten und verstehen
miissen, wenn damit auch Vergleiche religionsgeschichtlicher und religions-
psychologischer Art nicht a priori ausgeschlossen werden. Fir Seuse hitte
z. B. die véllige Einordnung in die deutsche mittelalterliche Mystik und
Legendenschreibung viel niher gelegen als ein auch noch so instruktiver
Vergleich mit Madame Guyon de la Motte usw. (vgl. Senn, 8o u. 6. 128 u. 6.).
Freilich ist moglicherweise Senns Untersuchungsmethode in uns ferner
stehenden Kreisen verstiandlicher und zu einer Beurteilung des von Lichten-
berger gestellten Problems geeigneter als jede andere. Sie wird sich auch
dort Eintritt und Verstindnis erringen, wo man zum vornherein fiir andere
Griinde verschlossen wire.

Dafl durch Senns schoéne Schrift in jedem Falle die Echtheit eines
der gemiit- und sinnvollsten Werke der deutschen Mystik erwiesen wurde,
wird hiiben und driiben mit Freude anerkannt werden : Seuses Vita ist
sicher das literarische Eigentum des Konstanzer Mystikers. Auf Einzel-
heiten einzugehen, eriibrigt sich hier, da ich an anderm Orte mich mit
der Echtheit der Vita Seuses ausfiihrlich beschiftigen werde ; man vergleiche
zu Senn die anerkennende Besprechung durch “Bihlmeyer, ThQschr
111 (1930) 438 f. Ich wiinsche, daB R. Senn, dessen erste Beschiftigung
mit der deutschen Mystik zu so schonen und wohl begriindeten Ergebnissen
fithrte, sich nicht zum letzten Male dieses Arbeitsgebiet gewahlt hat.

Freiburg (Schweiz). P. Dominikus Planzer O. P.



346 Literarische Besprechungen

M. Aron : Un animateur de la jeunesse au XIII™e siécle. Vie, voyages
du bienheureux Jourdain de Saxe. (Temps et visages.) Paris-Bruges,
Desclée de Brouwer et Cie. s. a. [1930.] 396 SS.

Der selige Jordanus von Sachsen ist durch seine Briefsammlung zum
frithesten Vertreter der dominikanischen Mystik auf deutschem Sprach-
gebiet geworden ; deshalb sei ein seiner Lebensbeschreibung gewidmetes
Buch in diesen Bericht eingereiht. Die Verfasserin desselben hatte schon
vor mehreren Jahren eine franzésische Ubersetzung der Briefe des Seligen
herausgegeben. Seither war uns eine mustergiiltige Edition der Brief-
sammlung mit hoéchst wertvollem Kommentar von Prof. B. Altaner
geschenkt worden, die als Ausgangspunkt ciner jeden Biographie Jordans
gelten muBte. Man durfte deshalb erwarten, da3 die Verfasserin auf Grund
dieser neuen Ergebnisse und ihrer eigenen Forschungen berufen war, uns
eine wissenschaftliche Lebensbeschreibung des Seligen zu schenken. Sie hat
sich tatsiachlich um eine umfassende Beiziehung der Materialien bemiiht
und auch, wie man S. 376 entnehmen kann (in den Belegen freilich ist der
Niederschlag recht gering ausgefallen), ungedruckte Quellen herangezogen.
Wir wollen auch nicht leugnen, daBl es der Verfasserin gelungen ist, eine
durchaus lebendige und anschauliche Darstellung des Lebens Jordans zu
schreiben und durch Schilderungen des Universitatslebens von Paris und
Bologna die Erziahlung angenehm und lesbar zu gestalten. Wenn das ein
Lob ist, das man nicht allen historischen Veréffentlichungen zuerkennen
kann, so ist damit leider auch die Schwiche des ganzen Buches aus-
gesprochen ; es ist eher eine literarische Leistung als eine historische Arbeit
geworden. Und das ist sehr zu bedauern, da Jordans eines bessern wiirdig
gewesen ware.

Wie es etwa steht, das mag hier nur an einigen Beispielen erldutert
werden. Es war eine alte Streitfrage, ob der Mathematiker Jordanus Nemo-
rarius mit unserm Jordan identisch sei. Man glaubte nun, daf seit Denifles
Artikel Hist]b 10 (1889) 564-567 die Streitfrage endgiiltig und zwar negativ
entschieden sei. Die Annahme, Jordan sei Mathematiker gewesen, geht
im Grunde genommen auf Nikolaus Triveth zuriick, der von ihm erzdhlt :
« ... qui ... libros duos admodum utiles unum de Ponderibus et alium
de (dieses de fehlt im Zitat bei Aron 358) Lineis datis dicitur edidisse. »
Denifle hat das dicitfur unterstrichen und gesagt, Triveth driicke sich
behutsam aus. Ganz anders Aron. Da lesen wir: « Dicitur edidisse avait
d’ailleurs écrit Nicolas Trivet ; on le dit, on le sait, ¢'est une chose connue. »
Diese Ubersetzung ist schon etwas erzwungen, denn nach gewdhnlichem
Latein heiBt dicitur leider immer « On dit », was die Erinnerung an genaue
Quellen ausschlieBt ! Aber weshalb sollte Aron 59 nicht schreiben : « Il a
fallu les polémiques des érudits modernes pour dter sa clarté a cette affir-
mation sans reticence » ? Weiter kann die Ironie kaum getrieben werden.
Und dieser Text des Triveth ist der einzige Beleg !, den Aron firr die von

1 Eine weitere hier zugrunde gelegte Annahme, daB Jordan erst als gut
vierzigjahriger in den Orden eintrat, wird unten noch zu uberprifen sein.



Literarische Besprechungen 347

ihr verteidigte Echtheit der mathematischen Schriften Jordans anfiihren
kann ; denn psychologische Griinde von der Art, da3 nur eine mathematische
Lehrtitigkeit Jordans seine spitern Erfolge unter der studierenden Jugend
erkliren konne, wiegen in historicis kein Lot. DaB iibrigens G. Théry in
DictThCath sich fiir die Echtheit der Schriften Jordans einsetze, fand ich
dort nicht gesagt; er referiert einfach iiber die gewaltete Polemik und
zahlt die einschligigen Hss. auf. — Wenn in dieser m. E. aussichtslosen
Frage noch eine Aussicht vorhanden ist, so ist es die, daB ein erneutes
Studium der Handschriften zu einem Ergebnis fiihren kann ; leider hat sich
Aron nicht dazu verstehen wollen.

S. 315 werden Altaner und ich tiichtig hergenommen, weil wir eine
Gotthardreise des Seligen auf 1234 datierten. In ihrem friithern Buch
hatte "Aron noch keine Gotthardreise angenommen. Heute gibt sie die
Tatsache zu und kommt uns in der Datierung bis 1233 entgegen. Sie
meint S. 316 : « Il n’y a donc pas lieu, quelle que soit par ailleurs la valeur
des ouvrages d’Altaner et Planzer, de s’attarder a cette discussion. » Viel-
leicht wird in anderem Zusammenhang doch noch einmal auf diese Frage
zuriickzukommen sein. Hier méchte ich nur auf einen Umstand aufmerksam
machen. Die in Frage stehende Gotthardreise ist unabhingig durch zwei
Quellen bezeugt: durch die Vitae Fratrum und die unzweifelhaft zusammen-
hingende und in der Lombardei verfaBte Briefreihe n. 36, 7, 2, 47, In
welcher er « transeam montes ... in Allemaniam transire ... a LLombardia
recessi et jam usque temum ! ad capitulum iturus processeram » und
ahnliches schreibt [die Texte in Hist. Neujahrsbl. hrg. vom Verein f. Gesch.
und Altertiimer von Uri. 31 (1925) 13]. Aron hat diesen doppelten Quellen-
befund nicht gewiirdigt und vor allem die Briefe nicht richtig und im
Zusammenhang interpretiert. Es handelt sich also nach diesen Briefen
um eine Reise, die mit dem Besuch eines Generalkapitels zusammenhingt.
Nun fand aber 1233 das Generalkapitel in Bologna statt. Um aus der
LLombardei dorthin zu gelangen, geht man aber nach menschlichem Ermessen
nicht von der LLombardei weg und reist iiber den Gotthard nach Norden !
Fiir 1234, als das Kapitel in Paris tagte, ist das schon leichter verstandlich.
Brief n. 2 erwihnt ausdriicklich ein Pariser Kapitel. Im iibrigen halte ich
Arons Bericht iiber das Pariser Kapitel von 1234 (S. 322 f.) als nicht zu-
verlassig. — Wenn Aron S. 315 sagt, Altaner und ich hitten behauptet,
daB in Paris. 1232 kein « chapitre général, mais un chapitre de définiteurs »

! Ich hatte 1. ¢. 15 f. vorgeschiagen statt dieses unverstindlichen Wortes
aus paldographischen Grinden comum zu lesen; Aron hat diese Konjektur an-
scheinend nicht beachtet. Sie macht S. 306 gleich drei neue Vorschliage : Taurinum,
Genuam, Lugdunum. Hier kann einem die Auswahl wirklich schwer werden,
weil alle diese Ortschaften an einer Reiseroute liegen miissen, die aus der Lombardei
iiber die Berge nach Norden fithrt! Und nach Aron, Lettres 91, mul} zur
Bestimmung dieses Temuwm Thomas Cantimpr., Bonum univ. de apibus II. 357
n. 46 herangezogen werden : Hinc per Alpium juga non longe a montis pede
digressus, acutam febrim gravissimam, labore itineris fatigatus, incurrit. Episcopus
civitatis, ad quam declinavit ... hospitio recepit infirmum.



348 Literarische Besprechungen

getagt habe, so hat sie uns wahrscheinlich nicht verstanden ; unsere These
(und damit haben wir nur eine alte Binsenwahrheit gesagt) war einfach
die, dall die Generalkapitel der Dominikaner in Diffinitoren- und in
Provinzialkapitel (chapitre des provinciaux) zerfallen und daf3 in Paris 1232
ein Diffinitorenkapitel stattgefunden habe ; hitte es je eines Beweises fiir
diesen Satz gebraucht, so hitten wir jedenfalls die gleichen Stellen der
alten Konstitutionen anfithren miissen, die Aron gegen uns zitiert. Dal}
die Provinziale und ... die andern bei der Promulgation der Konstitutionen
definieven (. .. diffinient et constituent et tractabunt), war uns wohl bekannt,
tut aber nichts zur Sache. Aron scheint unsere ganze Argumentation
vielleicht sprachlich, jedenfalls aber sachlich millverstanden zu haben.

Auch im iibrigen wiirde das Buch noch mancher Kritik rufen. Wir
wollen dariiber hinweggehen. Hier sei nur noch auf die unregelmafige
Behandlung der Zitate hingewiesen ; da3 nicht wenige deutsche Biichertitel,
aber auch lateinische Texte durch Druckfehler ordentlich verstiimmelt
sind, darf ebenso gesagt werden.

Nachdem ich bisher in dieser Besprechung habe ernst werden miissen,
sei zu Schlusse noch etwas Heiteres mitgeteilt. Die Vitae Fratrum ed.
Reichert 117 berichten nach der Lesart der Hss. AC folgendes: « Unde
post spacium temporis, cum esset senis et in quodam pratello in quadam
recreacione sederet cum fratribus. ... » Aron 43 hat die Worte cum esset
sents unterstrichen und dazu im Text geschrieben : «Le narrateur nous
conte en effet, ,qu’étant déja vieux, ou mieux, parce qu'il était déja vieux’,
Maitre Jourdain avait consenti. ... » Der Leser wird vielleicht schon ver-
mutet haben, es handle sich hier um den Nachweis, dall Jordan bereits
ein Greis (zirka 60 Jahre alt) war, als diese Begebenheit etwa gegen Lebens-
ende geschah, so daB man annehmen diirfe, er sei bei seinem Eintritt in
den Orden 17 Jahre vorher etwa 43 Jahre alt gewesen. Tatsachlich versucht
Aron auf den Seiten 42-45 aus der oben angefiihrten Stelle und aus Griinden
mehr affektiver Ordnung diesen Nachweis zu fithren. Es wire dagegen
nichts einzuwenden, wenn senis allen grammatikalischen Regeln zum
Trotz vieux bedeutete ! und nicht der Ablativ von Senae-arum wire, was
zu deutsch ... Siena heiBt ; zu allem UberfluB fiigen die genannten Hss. AC
dem Text das Wort senonis ein, was schon Reichert in der von Aron
beniitzten Ausgabe in einer Note als Sens iibersetzte. Und diese letzte
Lesart scheint mir die richtige zu sein, da Jordan tatsdchlich in Sens
weilte (Aron 248, 264). Mit dem schénen Satz, daB Jordan bei seinem
Ordenseintritt : « ne pouvait guére avoir moins de quarante-trois ans. ... »

1 Ich habe mich tatsichlich bemiiht, dieses Wort nachzuweisen. Aber soviel
ich bei Du Cange und Forcellini-De Vit u. a. feststellen konnte, ist auch dem
schlimmsten mittelalterlichen Latein ein Nominativ senis = wvieurv unbekannt
geblieben. Er heiBt iiberall serexr und der Gen. senis ist aus senicis entstanden.
Dariiber Stolz-Schmalz, Lat. Grammatik (1928) 244, 261 ; Brugmann, Arch. f. lat.
Lexikographie und Grammatik 15 (1908) 1-9. Wie sehr iibrigens auch im Mittel-
alter iuvenis und senex in ihrer Bedeutung schwankten, hat A. Hofmeister, in
Papsttum und Kaisertum, Festgabe P. Kehr, 1926, 287-316, hervorgehoben.



Laterarische Besprechungen 349

und mit den Folgerungen, die Aron von S. 47 an daraus zieht (« Sz Jourdain
de Saxe avait atteint la quarantaine avant son entrée chez les Précheurs . .. »)
ist dann freilich nichts mehr anzufangen. Prizisionsarbeit nennt man das
allerdings nicht.

Man wird mich kaum der Verwegenheit zeihen kénnen, wenn ich am
Schlusse dieser Rezension den Wunsch ausspreche, daf3 Jordan von Sachsen
bald eine wissenschaftliche Biographie erhalten moge.

Freiburg (Schweiz). P. Dominikus Planzer O. P.

J. P. Kirsch : Kirchengeschichte. Unter Mitwirkung von A. Bigelmair,
J. Greven u. A. Veit herausgegeben.

I. Band : Die Kirche in der antiken griechisch-rémischen Kulturwelt,
von Dr. J. P. Kirsch. Freiburg, Herder. 1930. x1x-875 SS.

IV. Band : Die Kirche im Zeitalter des Individualismus, 1846 bis
zur Gegenwart, von Dr. L. A. Veit. 1. Hdlfte : Im Zeichen des vordringenden
Individualismus, 1648-1800. Freiburg, Herder. 1931. xxXI111-528 SS.

Das im Jahre 1876 erschienene « Handbuch der allgemeinen Kirchen-
geschichte » von Joseph Hergenrother hatte in den spiteren Auflagen
entsprechend dem Fortschritt der kirchengeschichtlichen Forschung so weit
gehende Verinderungen und Verbesserungen erfahren, dafl sich die Not-
wendigkeit ergab, an Stelle des bisherigen « Handbuches » von Hergenréther
eine neue allgemeine Darstellung der Kirchengeschichte treten zu lassen
und dabei die Arbeit zu teilen und jeden der vier Binde einem eigenen
Fachgelehrten zu iibertragen; daher wurde auch der Name « Hergenrother »
fallen gelassen und ein neues selbstindiges Werk geschaffen, wobei aber
die besonderen Vorziige des alten « Hergenroéther » gewahrt bleiben. Bisher
erschien der erste Band und die erste Hilfte des vierten Bandes ; der zweite
Band, bearbeitet von J. Greven, wird die Geschichte der Kirche vom
VIIL.-XIII. Jahrhundert, und der dritte Band von A. Bigelmair, die
Geschichte der Kirche vom XIV. Jahrhundert bis 1648 behandeln.

I. Mgr. Dr. J. P. Kirsch, der bereits die 4. bis 6. Auflage des « Hergen-
rother » bearbeitet hatte, bietet uns im vorliegenden ersten Band dieser
neuen, derzeit wohl vollstindigsten Kirchengeschichte, die Geschichte der
Kirche in den ersten sieben Jahrhunderten, in denen sich das Leben der
Kirche wesentlich im Rahmen der griechisch-romischen Kultur im antiken
Roémerreich entwickelt hat. — Unter Zugrundelegung des Textes der letzten
Auflage des Werkes von Hergenrother-Kirsch und unter Beibehaltung der
methodischen Einteilung des Stoffes wurde alles vollstindig neu durch-
gearbeitet, einzelnes gekiirzt oder erweitert und inhaltliche Anderungen an
vielen Stellen vorgenommen und dem Stand der heutigen Forschung an-
gepalit, und so darf dieses neue Werk mit Recht den Platz beanspruchen,
den der « Hergenréther » in seiner Zeit inne hatte.

Als besonders wertvoll mochte ich hervorheben das iiberaus reiche
Verzeichnis der Quellen und Literatur (S. 766-850), in welchem besonders
die neuere und neueste Literatur mit moéglichster Vollstindigkeit angefiihrt



350 Literarische Besprechungen

ist. — Hier aber mochte ich einen Wunsch #duBern: dieses Literatur-
Verzeichnis wiirde an Wert noch bedeutend gewinnen, wenn statt der
materiellen Auffiihrung der einzelnen Werke, dieselben methodisch gruppiert
und die Stellungnahme der Verfasser zu den verschiedenen Fragen kurz
charakterisiert wiirde ; um dafiir Raum zu gewinnen, koénnten altere Werke,
die nicht mehr von Bedeutung sind, weggelassen werden ; bei einzelnen
Fragen ist eine solche Gruppierung bereits gemacht, so z. B. bei § 8 (S. 776 {.).
Nach dieser Methode sollte m. E. das ganze Verzeichnis bearbeitet werden
und so sich zu einem kurzen Leitfaden der Quellen und Literatur der
Kirchengeschichte des Altertums ausgestalten, was nicht nur den Wert
des Werkes erhéhen, sondern auch seine Beniitzung ungemein erleichtern
wiirde, wozu auch die beigegebenen ausgezeichneten Register beitragen.

II. Die erste Halfte des 1V. Bandes behandelt die Zeit von 1648-1800,
der dann in der zweiten Hilfte die Darstellung der Zeit von 1800 bis zur
Gegenwart folgen wird. — Diese Zeit charakterisiert der Verf. mit folgenden
Worten : « Der Individualismus ist der groBe Nenner der Neuzeit. Von
ithm her fiihrt der Weg der Sikularisierung des Geistes in Staat, Kultur
und Gesellschaft durch die Zeiten des Fiirstenabsolutismus, der Aufklirung
und der Revolution — im Zeichen des vordringenden Individualismus —
hin zu den groflen Ismen des der iibernatiirlichen Bindungen ganz ent-
ledigten Menschentums — im Zeichen des siegenden Individualismus —
zum Liberalismus, zur Staatsallmacht, zum hemmungslosen Nationalismus,
zum Sozialismus und Bolschewismus » (S.vi). Im Vergleich zum alten
« Hergenréther » haben wir hier ein ganz neues Werk vor uns, und der
Verfasser selbst nennt es einen « ersten Wurf, der zudem von der tradi-
tionellen Form abweicht » (S. x).

In dieser Zeit « des vordringenden Individualismus » (1648-1800) wird,
geordnet nach Staaten, das ganze kirchliche LLeben umfassend geschildert :
die Beziehungen des Regenten zum Oberhaupt der Kirche und zur Kirche
des Landes, die Organisation der Kirche, Anteil der Kirche am kulturellen
Leben, das ganze kirchlich-religiése Leben, die Missionen finden eingehende
Darstellung und so viele Fragen werden behandelt, die bei Hergenréther
fehlten. — Besondere Aufmerksamkeit schenkt der Verf. mit Recht der
katholischen Kirche des Heiligen Rémischen Reiches Deutscher Nation ; dal
aber dabei die Geschichte der Kirche der anderen Lindern nicht zu kurz
kommt, beweisen die ausgezeichneten Ausfiithrungen iiber Gallikanismus
und Jansenismus in Frankreich, iiber Quietismus in Spanien, iiber die
Kirche in Italien und die Synode von Pistoja, iiber Josephinismus in
Osterreich usw. — Auch der Orient, besonders die kirchlichen Verhiltnisse
in RuBland, findet seine Darstellung.

Das Literaturverzeichnis dieses Bandes trigt die Uberschrift : « Litera-
tur-Auswahl », mit der Begriindung, die vollauf berechtigt ist, daf die
Bibliographie uniibersehbar ist. — Dennoch scheint mir, daB3 bei vielen
Fragen die Auswahl der Literatur zum Schaden der neueren und neuesten
getroffen wurde, wihrend altere Literatur zahlreicher aufgefiihrt ist, ein
Mangel, der fiir eine Neuauflage leicht zu beheben sein wird.



Literarische Besprechungen 351

Da nun auch die Bearbeitung des zweiten und dritten Bandes in
bewidhrten Handen liegt, diirfen wir hoffen, bald die beste und ausfiihrlichste
Kirchengeschichte zu besitzen, der man nur die weiteste Verbreitung
wiinschen kann.

Freiburg. P. M. Knar O. P.

Fritz Gerlich : Die stigmatisierte Therese Neumann von Konnersreuth.
Miinchen, Késel und Pustet. 1929. 2 Bde. : x1v-324 und 406 SS.

Der Protestant und frithere Hauptschriftleiter des groBen liberalen
Blattes « Miinchner Neueste Nachrichten» gibt in diesem iiberaus inte-
ressanten Werke Aufschluf {iber seine Besuche, Beobachtungen und Unter-
redungen in Konnersreuth und baut darauf eine eingehende wissenschaft-
liche, kritisch-historische Untersuchung iiber den Fall Konnersreuth. Dabei
« wird das Gesamtgebiet weltanschaulicher Erorterungen, wie sie in Arbeiten
anderer Forscher iiber den Fall Therese Neumann auftreten, beiseite gelassen »
und will einzig und allein kritisch und vollkommen vorurteilsfrei den Tat-
bestand und die Glaubwiirdigkeit der Vorginge in Konnersreuth untersuchen.

Demgemil enthalt der erste Band als Grundlage der folgenden Unter-
suchung den ausfiihrlichen Lebensgang der Stigmatisierten von Konners-
reuth (S. 1-172); dann folgt in chronologischer Ordnung die ausfiihrliche
Darstellung der verschiedenen Ekstasen, wobei auch die Aufzeichnungen
von Pfarrer Naber ausgiebig beniitzt werden (S. 172-324).

Anschliefend an die Lebensgeschichte der Therese Neumann, die der
Verfasser als gesichert ansieht, folgt im zweiten Bande die Hauptaufgabe,
namlich die Quellen, aus denen Gerlich schopfte, historisch-kritisch zu
untersuchen, um die biographischen Angaben zu rechtfertigen.

Einleitend daullert sich Gerlich iiber die Untersuchungsaufgabe, namlich
iber die angebliche Hysterie der Stigmatisierten und zeichnet kurz den
Weg der ganzen Untersuchung (S. 1-8). — Dann folgt als erster Hauptteil
der Untersuchung die Darlegung der Krankheit der Therese Neumann fiir
die Zeit vom 1o. Midrz 1918 bis zum 28. April 1923, und zwar auf Grund
aller vorliegenden Quellen und besonders aller drztlichen Gutachten, wobei
besonders das Urteil von Prof. Ewald einer eingehenden und scharfen Kritik
unterzogen wird (S. 9-276). — In den beiden folgenden Abschnitten bespricht
Gerlich die Heilungen und gibt eine iibersichtliche Zusammenfassung der
Krankheitsgeschichte, wobei immer auch die neueste einschligige medi-
zinische Literatur und Beurteilung herangezogen wird (S. 277-296).

Nun folgt der zweite und wichtigste Teil der Untersuchung, namlich
die Untersuchung und Beurteilung der Hysterie-Diagnosen (S. 297-356) ;
der Reihe nach werden die tendenziésen und armselig begriindeten Erkli-
rungsversuche der deutschen Professoren und Arzte scharf und glinzend
widerlegt und am Schlu3 das Urteil in die bezeichnenden Worte gefaBt :
« Eine Untersuchung der Therese Neumann durch einen Arzt, die den
wissenschaftlichen Anspriichen der Schulmedizin geniigt, liegt — soweit
mir Arbeiten bekannt wurden — bis heute nicht vor. Die Urteile, die



352 Literarische Besprechungen

diese Arbeiten enthalten, griinden sich auf eine vollig unzuldngliche Kenntnis
der Geschehnisse und sind deshalb ausnahmslos als wertlos zu erachten »
(S. 329).

Den Schluf3 bilden einige prinzipielle Erérterungen iiber den Charakter
der Hysterie-Diagnosen (S. 330-356), iiber die Mentalitiat der Gegner (S. 337
bis 366) und iiber das Urteil von Sanititsrat Dr. Seidl, der Therese Neumann
seit dem Friihjahr 1919 behandelt hatte (S. 367-374).

Dann folgt noch eine wichtige Spezial-Unsersuchung iiber die Nahrungs-
losigkeit der Stigmatisierten und iiber die Wiedergabe fremder Sprachen
durch Therese Neumann (S. 375-398) und als Resultat die Uberzeugung
des Verf. iiber die historische GewiBheit der Glaubwiirdigkeit der Therese
Neumann (S. 399-405) ; und Gerlich schlieft seine Untersuchung mit den
Worten : « Daraus ergibt sich fiir mich die Uberzeugung, daf3 der Gesamtfall
Therese Neumann nicht natiirlich erklirbar ist » (S. 406).

Man wird also dem Verf. gewil3 aufrichtig dankbar sein miissen fiir
seine griindliche Untersuchung und Klarlegung des Tatbestandes, wie auch
fiir seine mutige Verteidigung der Stigmatisierten gegeniiber Verleumdungen
und ungerechten Urteilen der Gegner. Seine Uberzeugung jedoch, daBl der
Gesamtfall nicht natiirlich erklarbar sei, wird man im Sinne der Kund-
gebung der bayrischen Bischofskonferenz von Oktober 1927 nehmen miissen,
wo es heil3t : « Die Bischofe Bayerns ... sprechen hiermit die eindringlichste
Mahnung aus, tiber die Vorginge in Konnersreuth nicht abschlieBend zu
urteilen, bis die kirchliche Autoritit selbst entschieden hat.» Und das
Regensburger Ordinariat macht dazu unter anderem die Bemerkung, daf3
die gewonnene wissenschaftliche Grundlage erst den Boden fiir die philo-
sophisch-theologische Priifung des Phdnomens abgebe, und diesbeziiglich
gehe die kirchliche Untersuchung, wie bisher, ruhig und sicher ihren Gang
(cf. Gerlich, I, S. 138 ff.). — Daher mochten wir auch hinweisen auf eine
Ausfiihrung in der « Schweizerischen Kirchenzeitung » (1931, Nr. 10, vom
5. Marz), wo es heillit: « Man mag fiir Konnersreuth noch so sehr ein-
genommen sein — bekanntlich gibt es auch heute noch sehr gutdenkende
und hochgebildete Geistliche, die den Beweis fiir die Ubernatiirlichkeit der
Vorginge nicht fiir erbracht halten, und sie verdienen darob keinen Tadel
— so fallen einem doch manche Schattenseiten unangenehm in die Augen,
die einmal zu beriihren nicht unangebracht sein diirfte. Die Ausbeutung
Konnersreuths als eine Art iibernatiirlichen Auskunftsbureaus mul} als
MiBbrauch angesehen werden. Es entspricht auch nicht den von den
Lehrern der Mystik aufgestellten Regeln. Der hl. Johannes vom Kreuz
tadelt in seinem « Aufstieg zum Berge Karmel », Beichtviter, die solch
gottbegnadete Seelen sogar bitten, sie moéchten doch zu Gott beten, daB
er ihnen dies und jenes offenbare und mitteile, was sie oder andere angeht.
... Jedenfalls sollte jede marktschreierische Reklame vermieden werden »
(a. a. O. S. 93).

Freiburg. P. M. Knar O.P.



Literarische Besprechungen 353

L. Hertling S.J.: Antonius der Einsiedler. Innsbruck, F. Rauch.
1929. XVI-g6 SS.

Es ist erfreulich, daB sich die Forschung immer mehr auch dem inner-
kirchlichen Leben zuwendet; zu diesem Zwecke gibt der Professor der
Kirchengeschichte an der Universitit Innsbruck Dr. Franz Pangul S. J.
seine « Forschungen zur Geschichte des innerkirchlichen ILebens » heraus
und als erstes Heft liegt uns eine interessante, wenn auch kurze Lebens-
beschreibung des Patriarchen der Monche, Antonius, vor.

In der Einleitung gibt der Verfasser einen Uberblick iiber alle bis-
herigen moglichen und unmdglichen Versuche, die Entstehung und Ent-
wicklung des dltesten Ménchtums zu erkldren ; diese Versuche haben zum
Resultate gefiihrt, dal heute der ganze Kreis der literarisch-kritischen
Fragen soweit erértert ist, da man mit der fiir den Historiker nétigen
Sicherheit arbeiten kann, was besonders von den beiden wichtigsten litera-
rischen Dokumenten, der Vita Antonii des hl. Athanasius und der Historia
Lausiaca des Palladius gilt.

Auf Grund dieser Quellen gibt der Verfasser nun ein mdoglichst quellen-
getreues Bild von Antonius dem Einsiedler und gibt damit auch einen
interessanten Einblick in das ganze Leben der dgyptischen Moénche, wobei
manche Kontroversfragen zu lésen versucht werden, so z. B. die Stellung
der Ménche zum praktisch-kirchlichen Leben, Teilnahme an den Sakramenten
u. a. m. (cf. besonders S. 76-86). — Ein Literatur- und Namenverzeichnis
schliet die Arbeit.

Damit ist ein gliicklicher Anfang gemacht und man darf hoffen, daB
dadurch das Interesse fiir diese Fragen neu geweckt wird und umfang-
reicheren Arbeiten die Wege gewiesen sind. Zugleich ist die Darstellung
so gehalten, daf3 nicht nur Fachkreise, sondern auch ein weiterer Leserkreis
daraus Belehrung und Erbauung schépfen koénnen.

Freiburg. P. M. Knar O. P.
Dogmatik.

Fr. J. v. Tessen-Wesierski : Wesen und Bedeutung des Zweifels mit
besonderer Beriicksichtigung des religiosen Glaubenszweifels. Breslau, Ost-
deutsche Verlagsanstalt. 1928.

Gegenstand dieser -Arbeit sind nicht die ungezdhlten Objekte, welche
auf dem Boden der natiirlichen und iibernatiirlichen Erkenntnis bezweifelt
werden konnen ; auch nicht die subjektiven oder psychologischen Formen,
welche der Zweifel annehmen kann ; sondern der eigentliche Begriff oder
das Wesen des Zweifels, wie es sich aus seiner Stellung zu den andern
Mitteln unseres Erkennens ergibt. Der Verfasser behandelt also die logische
Seite des Zweifels. Indem er sich auf diesen Standpunkt stellt, wird seine
Untersuchung einerseits auf den rein spekulativen oder wissenschaftlichen
Zweifel beschrinkt und andererseits auf den positiven Zweifel, d. h. auf
den zum BewuBtsein kommenden Widerstreit von GewiBheiten. Denn der
Zweifel besagt die Verhaltungsweise der urteilenden Vernunft gegeniiber



354 Literarische Besprechungen

zwel kontradiktorischen Urteilen, die bereits als wahr angenommen worden
sind, oder doch einzeln betrachtet so begriindet erscheinen, dal} sie als
wahr angenommen werden kénnten und auch als wahr angenommen wiirden,
wenn die Kontradiktion nicht bestinde. Das ist der Gegenstand der Arbeit
v. Tessen’s, die in die folgenden Abschnitte zerfillt: 1. Der Zweifel und
das Erkennen im allgemeinen. 2. Die Grundbegriffe des wissenschaftlichen
Zweifels. — Das Verhiltnis des Zweifels zum direkten und zum indirekten
Erkennen. — Die Beziehungen der Aussage und des Urteils zum Zweifel. —
Die Beziehung des Zweifels zur SchluBfolgerung. 3. Der Zweifel und die
GewiBheit. 4. Die Quellen des Zweifels im Subjekt des Erkennens. —
Diejenigen Ursachen, durch welche von Seiten des Subjekts eine Objek-
tivitit im Erkennen tuberhaupt unmdéglich gemacht wird. — Diejenigen
Quellen, welche zwar eine objektive, aber nur unvollendete Wahrheits-
erkenntnis bedingen. 5. Die Berechtigung oder Niitzlichkeit und die
Begrenzung des objektiv wahren Zweifels. 6. Das Wesen des Zweifels. —
Der Zweifel als spezielle Betdtigung des Verstandes. — Die Bedeutung
des Zweifels fiir den Willen. — Die Hauptarten des Zweifels.

Sicherlich wird hier ein Thema behandelt, das fiir uns, die wir noch
immer die Folgen der mit der subjektivistischen Philosophhie einsetzenden
Verherrlichung des Zweifels als der wissenschaftlichen Methode schlechthin
zu tragen haben, von gréBtem Interesse ist. Fest auf den erkenntnis-
theoretischen Grundlagen eines Aristoteles und hl. Thomas stehend, wiirdigt
der Verfasser den Wert des Zweifels fiir den Erkenntniserwerb. Im Verlaufe
seiner Untersuchung gelangt er zu folgendem Resultat: Der Zweifel, wenn
er richtig formuliert ist, hat einen nicht zu unterschitzenden Wert fiir den
Wahrheitserwerb. Er zeigt das Ziel an, nach welchem das noch nicht
vollendete Erkennen zu streben hat und besitzt in dem einen der sich
gegenseitig ausschlieBenden Urteile die Wahrheit. Der Zweifel kann aber
nicht die wissenschaftliche Methode schlechthin sein in dem Sinn, daf3
jede Wahrheitserkenntnis mit ihm zu beginnen habe, weil ihm ein
methodischer Wert nur dann zukommt, wenn er richtig formuliert ist,
d. h. wenn er auf das Wesentliche der Sache geht, und sodann, weil seine
Uberwindung, wodurch erst der in ihm liegende Wert fiir den Aufbau
unseres Wissens nutzbar wird, noch andere positive Denkarbeit und -Mittel
erfordert. Wir bedauern, dall der Verfasser in diesem Zusammenhang
auch gar nicht auf den hypothetischen oder fiktiven Zweifel zu sprechen
kommt, auf dessen Bedeutung als Methode in der Theologie K. Eschweiler
in seinem Werke «Die zwei Wege der neueren Theologie ), in hochst
interessanter Weise hingewiesen hat.

Die Ausfithrungen iiber den religiosen Glaubenszweifel sind sehr
zutreffend. Indessen hitte die Klarheit der Abhandlung, die sowieso durch
die eigenartige Anordnung des Stoffes gelitten hat, viel gewonnen, wenn
der religiose Glaubenszweifel in einem eigenen Abschnitt auf Grund der
gewonnenen Resultate behandelt worden wire. Hie und da fehlt es auch
an der Genauigkeit und Konsequenz der Terminologie. So wird z. B. bis
Seite 26 als indirektes Erkennen der Glaube bezeichnet, von da an aber
(Cf. S. 26, 29, 30, 88, 95 etc.) wird unter indirektem Erkennen die Schlub-



Literarische Besprechungen 355

folgerung verstanden. Wir haben auch hier auf dem Gebiete der Erkenntnis-
lehre die Verwechslung von direkt und unmittelbar und von indirekt und
mittelbar, dhnlich wie das in der Moral der Fall ist. Ferner ist das, was
auf Seite 112 {. als negativer Zweifel bezeichnet wird, ein positiver Zweifel.
Unter positivem Zweifel verstehen wir jenen Zweifel, dessen Contradictoria
begriindet sind ; es ist dann gleichgiiltig, ob diese Begriindung eine direkte
ist, d. h. positiv das fragliche Objekt betrifft, oder eine indirekte, d. h.
negativ die nicht in Frage kommenden Sachverhalte ausschlieBt. Den
Unterschied zwischen negativem und positivem Zweifel gibt der hl. Thomas
in Quaest. disp. de Veritate, q. 14 a. 1, an, wenn er schreibt : Intellectus
noster possibilis respectu partium contradictionis se habet diversimode.
Quandoque enim non inclinatur magis ad unum quam ad aliud, vel propter
defectum moventium sicut in illis problematibus de quibus rationes non
habemus ; vel propter apparentem aequalitatem eorum quae movent ad
utramque partem. LKt ita est dubitantis dispositio, qui fluctuat inter duas
partes contradictionis. Im negativen Zweifel steht die Vernunft den ver-
schiedenen Lo&sungen eines Problems gegeniiber, deren Inhalt sie wohl
erfaBt, um deren einzelne Begriindung sie jedoch noch nichts weil. Die
beiden Kontradiktoria erscheinen als gleich annehmbar, weil beide gleich
wenig, d. h. iiberhaupt noch nicht begriindet sind.

Die gemachten Aussetzungen sollen jedoch dem gesamten Wert der
vorliegenden Arbeit in nichts Abbruch tun. Jener, der sich die Miihe
nimmt, die Arbeit Fr. J. Tessen’s griindlich durchzustudieren, wird seine
Mihe reichlich belohnt sehen, ein Gewinn, der schon deswegen nicht zu
unterschiatzen ist, weil in unseren Handbiichern der Philosophie der Zweifel
nicht jene Beachtung und Behandlung findet, die ihm eigentlich zukommen
sollte.

Bern. Dr. G. Piintener.

Fr. Mitzka S.J. : Die Glaubenskrise. Schriftenreihe zum « Seelsorger », 2
Innsbruck—Wien—Miinchen, Tyrolia. 1927. 60 SS.

Die vorliegende Schrift hilt, was 1im Vorwort versprochen wird. Sie
ist tatsichlich eine « Theologie des Glaubenszweifels » in gedriangter Form,
die vor allem den beschiftigten Seelsorger klar und bestimmt orientieren
soll iiber eine Reihe von Fragen, welche die Bewahrung des katholischen
Glaubens betreffen und heute besonders brennend sind. Fiir den praktischen
Gebrauch in der Seelsorge bestimmt, zeichnet sich das kleine Buch aus
durch die Klarheit und Gedriangtheit der Darstellung. In dieser Einstellung
geht der Verfasser sogar so weit, dafl er moglichst alle theologischen Fach-
ausdriicke vermeidet, resp. sie umschreibt, da so der Stoff fiir Vortrige
leichter verwendbar sein diirfte. Und doch, trotz dieser Vermeidung jeder
wissenschaftlichen Aufmachung, kann man sich beim Durchlesen des
Biichleins nicht des Eindruckes erwehren, dall seiner Abfassung ein griind-
liches Studium der wissenschaftlichen Theologie des Glaubens voraus-
gegangen sein mufB}, ein Studium, das in beharrlicher Meditation allseitig
geklart worden ist .



356 Literarische Besprechungen

Klar und bestimmt werden in einem ersten Teil die Dunkelheit im
Glauben, die Glaubensschwierigkeit, die Glaubenskrise und der Glaubens-
zweifel beschrieben und definiert. Die Glaubenskrise ist der Kampf mit
dem Glaubenszweifel selbst. Darum werden in einem zweiten Teil die
verschiedenen Formen des Glaubenszweifels charakterisiert : der patho-
logische Glaubenszweifel, der Zweifel der Entwicklungsjahre, der rein
intellektuelle Glaubenszweifel, der religiose Zweifel, der ethische Glaubens-
zweifel, der Gefiihlszweifel, der nihilistische Zweifel, die latente Glaubens-
krise. Damit sind auch die verschiedenen Formen der religiosen Krise
gekennzeichnet. Der dritte Teil wertet den Glaubenszweifel vom logischen
Standpunkt aus. Er wird eingeleitet mit einer kurzen, aber ebenso griind-
lichen Darstellung des Glaubens. Da der theologische Glaube nur als Glaube
an die Kirche geleistet werden kann, wird mit besonderer Sorgfalt dargetan,
wie die Kirche selbst in ihrer Gesamterscheinung (als soziale Erscheinung,
als Geisteserscheinung, als geschichtliche Erscheinung) ein ausreichendes
und allen zugidngliches Zeugnis fiir ihren iiberweltlichen Ursprung gibt.
Sodann werden die Anweisungen und Griinde zur Uberwindung der einzelnen
Arten des Glaubenszweifels resp. der Glaubenskrise angegeben. Der vierte
Teil endlich handelt von der Verantwortlichkeit oder von der Schuldfrage
des Glaubenszweifels beim Katholiken, welche unter Hinweis auf die Praxis
der Kirche von jeher und insbesondere auf das dritte Kapitel der
Vatikanischen Constitutio de fide catholica durchwegs bejaht wird.

Es ist nur zu wiinschen, da3 noch andere Fragen der Theologie in dieser
Weise behandelt und dem Seelsorger zur praktischen Auswertung dargeboten
werden. Ein groBer Gewinn kdme der wissenschaftlichen Theologie selbst
zu, indem dadurch ihre Arbeit mehr und in weiteren Kreisen als ein Dienst
am Corpus mysticum Christi erkannt und geschitzt wiirde.

Bern. Dr. G. Piintener.

1. J. M. Bissen O.F.M. : L’exemplarisme divin selon saint Bonaventure.
(Etudes de philosophie médiévale 1X). Paris, J. Vrin. 1929. 304 SS.

2. J. Fr. Bonnefoy O.F. M. : Le Saint-Esprit et ses dons selon saint
Bonaventure. (Etudes de philosophie médiévale X.) Paris, J. Vrin. 19209.
237 SS.

1. Bissen behandelt im ersten Teil (S. 19-151) die gottlichen Ideen und
den Exemplarismus der zweiten gottlichen Person. Es treten hier Unter-
schiede zwischen der Auffassung Bonaventuras und des hl. Thomas zutage.
« Bonaventura betrachtet die gtttliche Wesenheit als die Wahrheit und die
Idee als Ausdruck dieser Wahrheit ; der hl. Thomas spricht von der géttlichen
Wesenheit schlechthin, die Idee ist fiir ihn dann die Wesenheit insofern
sie von den Geschopfen nachgebildet werden kann » (S. 91). Daraus begreifen
wir, daB Thomas die Idee als idea-forma (modele ou principe d'imitation
de I’étre) faBt, Bonaventura hingegen als idea-expressio (similitude engendrée
par la vérité, S. 30 f.). Im Gegensatz zu Thomas lilt Bonaventura eine
vollkommene Idee der materia prima in Gott zu (S. 84 f.). Die zweite



Literarische Besprechungen 357

gottliche Person ist Ebenbild des Vaters und zugleich ratio repraesentandi
aller Dinge. Wiihrend Bonaventura sich sonst in trinitarischen Lehren
oft der Auffassung der griechischen Viter ndhert, betrachtet er den Namen
imago in Ubereinstimmung mit der lateinischen Ausffasung als Eigennamen
der zweiten Person (S. 126). Im zweiten Teil (de l'influence exemplaire
de Dieu, S. 155-292) wird die gottliche Wahrheit als Quelle der geschaffenen
Wahrheit dargestellt, insofern sie die korperlichen und geistigen Geschopfe
hervorbringt und letztere als ratio intelligendi bei der Erkenntnistidtigkeit
erleuchtet. Den géttlichen Einflu3 auf den geschaffenen Intellekt verstand
Bonaventura als habitus, similitudo, species innata (S. 196 ff.). Weil er
ein Geschenk Gottes ist, wird er durch die Siinde gemindert, die demnach
die natiirliche Erkenntnis hemmt (S. 226 {.). Es beruht auf einem MiB-
verstandnis, wenn man glaubte, nach Bonaventura nehme Gott die Stelle
des intellectus agens ein (S. 229).

S. 256 ff. bespricht Bissen die Stellung des hl. Thomas zur Illuminations-
theorie. Er glaubt, Thomas und Bonaventura stiinden sich hier nicht
kontradiktorisch gegeniiber (u. a. gegen Gilson und Grabmann). Bissen
will nachweisen, daB3 der intellectus agens nach Thomas allein nicht die
Kraft hat, den intellectus possibilis in den Akt iiberzufiihren (S. 261), sodal}
dazu noch eine vom concursus generalis verschiedene (S. 264) Hilfe Gottes
erforderlich ist. Zum Beweis stiitzt sich B. hauptsidchlich auf De anima,
a. 5 ad g : Intellectus agens non sufficit per se ad reducendum intellectum
possibilem perfecte in actum, cum non sint in eo determinatae rationes
omnium rerum. ... Et ideo requiritur ad ultimam perfectionem intellectus
possibilis quod uniatur aliqualiter illi agenti in quo sunt rationes omnium
rerum, scilicet Deo. Als Stiitze dient auch 1 g. 105 a. 4 ff., wo gesagt wird :
Potest autem voluntas moveri sicut ab obiecto a quocumque bono : non
autem sufficienter et efficaciter nisi a Deo. Wenn also, so folgert B., eine
besondere Hilfe Gottes fiir den Willensakt erforderlich ist, so trifft dies
umso eher fiir das Erkennen zu, das doch eine hohere Tatigkeit ist (S. 265).
Jedoch an der erstgenannten Stelle will der hl. Thomas nicht sagen, da3
gottliche Hilfe die Tatigkeit des intellectus agens beim Erkennen erginze,
sondern, daf3 die vollkommenste Erkenntnis, zu welcher der menschliche
Verstand die Anlage in sich tragt (visio beatifica) nur durch gottliche Hilfe
moglich ist. Auch der Paralleltext iiber den Willen spricht nur von Gott
als dem einzigen, den Willen vollauf befriedigenden Objekt. Die Fortsetzung
der Thomasstelle liB3t dies erkennen : unde ipse solus implet voluntatem
et sufficienter eam movet ut obiectum. Der Versuch Bissens, die beiden
Scholastiker hier in Einklang zu bringen, mufl demnach als verfehlt
bezeichnet werden.

2. Bonnefoy behandelt im ersten Teil (S. 13-57) den Heiligen Geist als
die ungeschaffene Gabe. Mit Recht weist B. des 6fteren auf die Beziehungen
der Trinitatsspekulationen des hl. Bonaventura zu denen der Griechen hin.
In der Anwendung des Prinzips : bonum est diffusivum sui auf die inner-
gottlichen Hervorgange ist Bonaventura iiber den Areopagiten hinaus-
gegangen (S. 15 f.). Fiir die Beziehungen der Lehre des hl. Bonaventura

Dirus Thomas. 24



358 Literarische Besprechungen

zu Augustinus hitte die Arbeit von M. Schmaus: Die psychologische
Trinitdatslehre des hl. Augustinus (1927) manche Hinweise bieten konnen.
Der zweite Teil (S. 58-132) behandelt die Gaben des Heiligen Geistes im
allgemeinen. Bonaventura nimmt den Stufen des geistlichen Lebens ent-
sprechend drei verschiedene Gruppen von je sieben habitus infusi an
(virtutes, dona, beatitudines, S. 64 f.). Die dona faB3t er nicht als Vervoll-
kommnungen der tibernatiirlichen Tugenden, vielmehr lehrt er von ihnen :
potentias facilitant et ad actus excellentes expediunt (S. ro1. Gegen Gardeil,
Dict. théol. cath. IV 1773). Die zwolf Friichte des Heiligen Geistes
betrachtet Bonaventura nicht als eigene habitus. Wertvoll sind die Hinweise
auf das Verhiltnis zum thomistischen System. In den wesentlichen Punkten
kann B. Ubereinstimmung feststellen. Bonaventura bestimmt jedoch anders
als Thomas das unmittelbare Subjekt der Gnade und deren Verhiltnis zu
den Tugenden (S. 72 ff.). Im dritten Teil (S. 133-206) werden die dona
im besonderen besprochen. Den Schlufl dieses Teiles bildet ein Kapitel
iiber die Beschauung nach der Lehre des Heiligen.

Beide Monographien bilden einen wertvollen Beitrag zur Bonaventura-
forschung.

Rom, S. Anselmo. P. Anselm Stolz O. S. B.

Ethik.

R. Geis : Katholische Sozialethik *>. Paderborn. 1929. 120 SS.

Der Verfasser geht in den zwei Kapiteln der Einleitung aus von der
ersten, objektiven Norm des sittlichen Lebens im Willen Gottes und zeigt,
wie die Erkenntnis davon, theoretisch und praktisch, dem Menschen zuflie3t
durch Natur, Offenbarung, kirchliche Entscheidungen, die moraltheologische
Wissenschaft und das personliche Gewissen. In den folgenden vier Ab-
schnitten fithrt er aus: a) die korperliche Seite des Sexuallebens ; ) die
seelische Seite des Sexuallebens; ¢) die Ethik des Sexuallebens; d) die
Pidagogik des Sexuallebens. Am Schlusse seiner Schrift weist Geis hin
auf empfehlenswerte Werke und Abhandlungen der Sexualethik, Sexual-
padagogik, Psychologie und Physiologie, die er vielfach auch selbst zu-
sammen mit anderen Werken im Verlaufe seiner Arbeit in reichen Anmer-
kungen herangezogen hat. Die vorliegende zweite Auflage ist vermehrt
durch die Einleitungskapitel iiber Grundsitzliches zur Methode der Moral-
theologie und durch ein praktisches Kapitel iiber Gefahren der Keuschheit
in der Studentenzeit.

Der Verfasser hat es verstanden, ausgehend von den biologischen und
psychologischen Tatsachen, die grundlegenden Wahrheiten in genauer
Formulierung vorzulegen und deren Auswirkung in den verschiedenen Lagen
des praktischen Lebens aufzuzeigen. Dazu befdhigte ihn eine griindliche,
wissenschaftliche Sachkenntnis zusammen mit einer reichen Erfahrung als
Jugendseelsorger, so daB3 er mit seltener Klarheit die vielfachen Probleme
der « sexuellen Not » erschopfend darzustellen wuBite. Seine Arbeit gewihrt
dem Moraltheologen eine schéne Zusammenfassung in klarer logischer



Literarische Besprechungen 359

Gliederung und kann den Laien, insbesonders den katholischen Studenten,
in verstindnisvoller Weise zur Erkenntnis fiihren, die der Verfasser in seiner
Einleitung verspricht, — daB das katholische Keuschheitsideal nicht der
letzte, erzieherische Eigenwert der katholischen Kirche sei, vielmehr einer
der wichtigsten und schénsten Lebenswerte, den unsere heilige Kirche uns
zu schenken habe. Und so kann man nach der Lektiire dieser katholischen
Sexualethik den verschiedenen, anerkennenden Besprechungen und Empfeh-
lungen dieser Schrift gerne beitreten.

Seitenstetten. P. Hievonymus Gassner O. S. B.

Th. Brauer : Der moderne deutsche Sozialismus. Ireiburg i. Br.,
Herder. 1929. viii-4oo SS.

Schon die Tatsache, daB3 dieses Buch binnen sechs Monaten in zweiter
Auflage erscheint, spricht fiir seine Bedeutung. Mag auch eine Schrift
iiber ein so aktuelles Thema von vornherein auf Beachtung rechnen kénnen,
so iiberragt dieses Werk des Kolner Universitatsprofessors doch viele andere
an Griindlichkeit, Wahrhaftigkeit und prinzipieller Klarheit. Wir sagen
« prinzipieller » Klarheit, denn — um das gleich vorauszuschicken — die
Schrift leidet u. E. in ihrem Aufbau und ihrer Abfassung an einer gewissen
Undurchsichtigkeit. Sicherlich ist das zum Teil auf die Sache selbst zu
schieben. War es doch kein Leichtes, aus dem Wirrsal aller sich als
sozialistisch gebenden Richtungen die entscheidenden Linien klar heraus-
zustellen oder auch z. B. die abstrakten Ausfiihrungen von Karl Marx
anschaulich darzustellen. Dennoch glauben wir, auch die Schreibart des
Verfassers dafiir verantwortlich machen zu sollen. Das Buch ist zwar
anregend und geistvoll geschrieben, der Stil i1st im ganzen fliissig und
gepflegt ; langweilig ist die Schrift nirgendswo. Aber zunichst finden sich
an einigen Stellen iibermiBig lange Perioden, die das Verstindnis sehr
erschweren. Als Beispiel diene folgender Satz (S. 108) : « Es wird zu einer
Frage von Leben und Tod, ob sich die groBe Industrie dem notwendigen
Wechsel der Arbeit mittels Ersetzung der elenden, fiir das wechselnde
Ausbeutungsbediirfnis des Kapitals in Reserve gehaltenen, verwendbaren
Arbeiterbevolkerung durch Herbeifithrung der absoluten Verwendbarkeit
des Menschen fiir wechselnde Arbeitserfordernisse und Ersetzung des Teil-
individuums durch das allseitig entwickelte, verschiedene gesellschaftliche
Funktionen als einander ablésende Betitigungsweisen durchfiihrende Indivi-
duum anzupassen vermag.» Sodann vermift man eine gewisse Straffheit
und tektonische Kraft des Aufbaues der ganzen Schrift. Die Kapiteliiber-
schriften sind oft miBverstindlich und irrefithrend. Das ganze Werk macht
manchmal den Eindruck einer losen Zusammenstellung von mehreren,
unabhingig voneinander entstandenen Essays. Auch die hédufigen Ver-
weisungen, wie : « worauf wir spater einzugehen haben » (S. 142) oder so
Ahnlich, wirken stérend.

Nach diesen Ausstellungen gehen wir nun um so lieber daran, die
wirklich groBlen Vorziige des Buches herauszustellen. Was besonders



360 Literarische Besprechungen

sympathisch beriihrt, ist der Eindruck absoluter Objektivitit und tendenz-
losester Wahrhaftigkeit. Wenn B. am Schlufl seines Buches (S. 388) sagt :
« Wiirden wir den Sozialismus als richtig erkennen, so konnte uns keine
Welt abhalten, das anzuerkennen und 6ffentlich auszusprechen. Das einzige
uns leitende Moment ist das Bediirfnis nach voller und restloser Klarheit »,
so glauben wir es ihm unbedingt. Dafiir biirgt uns unter anderm die
Tatsache, daB er auch den Kritikern marxistischer Lehre lingst nicht in
allem durch die Finger sieht. Und so kommt es, da Verf. sich einmal
gedringt fiihlt, « Mary und sein Gedidchtnis vor denen zu retten, die ...
die Stirn haben, sich auf ihn zu berufen » (S. 355). Denn « Tatsache ist und
bleibt, daB Marx durch die Kraft seines eigengearteten Denkens die
Mechanisierung unseres gesamten Lebens mit einer Scharfe erfaBt und
in ihren Folgerungen aufgewiesen hat wie niemand vor ihm oder in seiner
eigenen Zeit» (S. 173).

Seinen Ausfiihrungen sendet Verf. eine Begriffsbestimmung des mo-
dernen Sozialismus voraus: « Der moderne Sozialismus ist eine aus der
Kritik der Gegenwart gewonnene soziale Zukunfisperspektive, eingestellt auf
die klassenlose Gesellschaft als Endziel. Grundsdtzlich ist jener Sozialismus,
der das Ziel der klassenlosen Gesellschaft um seiner selbst willen erstrebt
und diesem Ziele bzw. seiner Verwirklichung alles, insbesondere auch die
Personlichkeit jedes Einzelmenschen, unterzuordnen bereit und gewillt ist.
Wo diese Voraussetzung nicht gegeben ist, reden wir von taktischem
Sozialismus. Zum absoluten Sozialismus wird der grundsitzliche Sozialismus
dann, wenn das Endziel aus der immanenten GesetzmaBigkeit der Ent-
wicklung als ein naturnotwendiges erwartet wird » (S. 9).

Die Darstellung selbst weicht von der sonst iblichen in einigen
Punkten ab. Dariiber dulert sich Verf. wie folgt: « Abweichend von den
meisten Darstellungen, die mit der Darlegung der gesellschafts- und
geschichtsphilosophischen Anschauungen Maryens beginnen, wobei dann
auch die Frage der Dialektik eine iiberragende Bedeutung erhilt, haben
wir Wert daraufgelegt, zunichst die dkonomischen Lehren von Marx in
ihrer 6konomischen Begriindung darzustellen und ihnen die ,Kritik der
Kritik¢ Marxens gegeniiberzustellen, um erst danach auf die geschichts-
philosophische Einkleidung einzugehen. Denn der Kernpunkt der Marx’schen
Uberlegungen liegt in seiner (versuchten) Feststellung einer unertriglichen
Inkongruenz von wirtschaftlichen und sozialen Verhdltnissen, die mit
Notwendigkeit zum Umschlagen fithren miisse » (S. 294 f.). So kommt es,
daB Marx in Brauers Darstellung sachlicher und darum {iberzeugender
wirkt als in seinen eigenen, an Ubertreibungen reichen, oft von Tendenz
und Vorurteilen gefarbten Schriften. Freilich wird man nicht gut tun,
ohne alle Vorkenntnisse an B.s Buch heranzutreten, da, nach Marxens
eigener Aussage, die Dialektik seine Lehren leichter dem geistigen Menschen
eingdngig macht.

Nach der Darstellung der 6konomischen Lehren von Karl Marx geht
Verf. zur « Kritik der Kritik » iiber, d. h. zu der aus dem eigenen lLager
der Sozialisten entsprungenen Kritik des Marxismus. Da kommt denn
ausfiihrlich der auf Ed. Bernstein zuriickgehende « Revisionismus » zu Wort,



Literarische Besprechungen 361

der im neueren Sozialismus eine so bedeutende Rolle spielt. Es folgt ein
Abschnitt iiber Convad Schmidts Versuch einer Analyse der modernen
Volkswirtschaft, iiber die Kritik unter dem Eindruck der Kriegserschei-
nungen und die « Sozialisierungsniederlage », d. h. die miBgliickten Versuche
der Nachkriegszeit, einzelne Wirtschaftsbetriebe zu sozialisieren, aber auch
manche sympathische Vorschlige zur sozialen Gestaltung der Wirtschaft.
In einem andern Kapitel wird der Leser in die Gedankenwelt der bedeu-
tendsten « wissenschaftlichen Sozialisten von heute » (Emil Lederer und
Eduard Heimann) eingefithrt. Das Kapitel « Fortbildung des Marxismus »
macht mit dem « 6konomischen Imperialismus » bekannt, wie er vor allem
von Rosa Luxemburg und Fritz.Sternberg vertreten wird. Damit schlie3t
des Werkes erster Teil : « Sozialistische Darstellung und Kritik der Gegen-
wart ». Der zweite Teil betrachtet den « Sozialismus als weltanschauliches
Kampfobjekt ». Uber den Marxismus als Weltanschauung — wohlgemerkt,
auch abgesehen von der geschichtsphilosophischen Einkleidung — &ulert
sich Verf. so: « Der Marxismus ist 6konomischer Determinismus und als
solcher eine Weltanschauung. Diese Weltanschauung bezieht alles auf die
Gesellschaft. Sie ist das Absolute. Dieses Absolute jedoch, das verbindet
Marxens Auffassung mit derjenigen Hegels, steht nicht am Anfang, sondern
am Ende des Entwicklungsprozesses : es ist erst am Ende das, was es n
Wahrheit ist. Das « Ende » ist fiir Marxy der Sozialismus, bis zu dem das
Weltgeschehen unter Ausnutzung der Antriebskraft der Wirtschaft voran-
treibt. ... Marxismus als absoluter Sozialismus ist daher, dariiber kann
es gar keinen Zweifel geben, it Christentum wunvertviglich » (S. 297 f.).
In diesem Teil w'rd auch eingehend iiber den religidsen Sozialismus gehandelt,
der natiirlich nur ein taktischer sein kann.

Einige ausfiihrlichere Bemerkungen seien an den dritten Teil gekniipft,
der sich « Rechenschaft» betitelt. Je sachlicher und iiberzeugender Verf. vor-
her den Sozialismus dargestellt hat, um so iiberzeugender und schwerwiegen-
der wirkt nun seine Abrechnung. Mangel an Verstindnis wird man B. nicht
vorwerfen konnen. Dem rein wissenschaftlichen Streben aber erweist sich
die Lehre von der «urspriinglichen Akkumulation . (der Trennung des
Arbeiters von den Produktionsmitteln in marxistischer Darstellung),
vom Mehrwert, der nach Marx in der Produktionssphire als Abzug
vom Arbeitslohn entstehen soll, dann die Verelendungs- und Zusammen-
bruchstheorie als unhaltbar, wie schon die Revisionisten dartaten. B. ist
aber durchaus nicht blind fiir das soziale Elend unserer Tage und ist der
Uberzeugung, daB mit bloBer Moralpredigt nicht viel gewonnen sei.
Taktischer Sozialismus, der manchen als das Gebot der Stunde erscheint,
kommt fiir Verf. als eine innere Liige und Inkonsequenz nicht in Betracht.
Er kann sich nur um eine Durchdringung des wirtschaftlichen Lebens von
der christlichen Gemeinschaftsidee aus handeln, die einzig die Rechte des
Individuums und der Gesellschaft gerecht gegeneinander abwigt.

Wurde doch nach Siegmund Rubinstein das « Sozialistische » an der
Sozialisierung von den katholischen Wirtschaftspolitikern richtiger aufgefa3t
als von den Sozialdemokraten.

B. berithrt dann vor allem drei Punkte, an denen eine Wirtschafts-



362 Literarische Besprechungen

reform ansetzen miiffite : Familie, Eigentum und Beruf. Man muf} dem
Arbeiter die Familie und den Arbeiter der Familie wiedergeben, durch
die Eigenheimbewegung und besonders durch «eine allmdhliche Wieder-
ablosung der Frau vom Erwerbsleben, mindestens von dem Erwerbsleben
in der und durch die Fabrik» (S. 373). Bodenreform, Reform des Hypo-
thekenrechts, eine Orientierung der Wirtschaft an den Interessen der
Gesellschaft wiirden ein Ubriges zur Hebung der sozialen Not tun. Endlich
mull dem Arbeiter der Berufsgedanke wiedergegeben, ihm wieder Freude
an der Arbeit gemacht werden. Hier besonders ist es ermutigend, dal
Verf. auf einige schon in die Praxis iibergefiihrte Versuche hinweisen kann,
so die « related cycles of work » in Amerika, die « Dinta » (Deutsches Institut
fiir technische Arbeitsschulung) des Oberingenieurs Arnold, die Tatsache,
daB Henry Ford in Detroit ein eigenes Bureau fiir den Wechsel in der
Arbeitstatigkeit unterhidlt. (Man vermift vielleicht eine ausfiihrlichere
Stellungnahme zu dem, was Dessauer «kooperative Wirtschaft » nennt.)
Das wichtigste Mittel wird natiirlich immer das Streben nach hinreichendem
Einkommen des Arbeiters sein. Vor allem darf man nach B. nie vergessen,
daB die Sozialreform zum groBten Teil eine Frage der Erziehung zur
Gemeinschaft ist, die immer am Einzelmenschen angreifen mull. Das Werk
klingt aus in die nicht utopistischen, aber hofinungsvollen Worte (S. 388) :
« Fiir uns ist der Beweis bisher nicht geliefert, dal3 irgend ein Sozialismus
die soziale Frage zu lésen vermdchte. Dagegen scheint uns der Beweis
geliefert zu sein, daB3 bei einem Aufbau unserer Einrichtungen und bei einer
Gesinnungsbetitigung auf der Grundlage der christlichen Gemeinschaftsidee,
die Individuum und Gemeinschaft ihr Recht gibt, eine Kultur maglich ist,
in der die soziale Frage ihre bedenklichsten Schirfen verliert. Wir vermeiden
es ausdriicklich, zu sagen : in der die soziale Frage iiberwunden wird. Denn
das wird, weil die Menschen Menschen sind, nicht méglich sein. Es werden
sich in irgend einer Form immer soziale Differenzierungen ergeben. Jedoch
bietet die christliche Gemeinschaftsidee die Moglichkeit, diese Differenzen
auf das geringst mogliche Ma herabzumindern. Das ist offenbar alles,
was iiberhaupt erwartet werden darf. Jedenfalls ist dabei, wie das Beispiel
fritherer Zeiten zeigt, ein HoéchstmalB an Kultur méglich. »

Abtei Gerleve (Westfalen). P. Leo von Rudloff O. S. B.



	Literarische Besprechungen

