
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Geschichte.

M. Grabmann : Die Werke des hl. Thomas von Aquin. Eine
literarhistorische Untersuchung und Einführung. Zweite völlig neugearbeitete
und vermehrte Auflage. (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und
Theologie des Mittelalters 22, 1-2.) Münster, Aschendorff. 1931. xv-372 SS.

Jede Veröffentlichung des gelehrten Kenners der Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie und Theologie, Prof. Martin Grabmann in München,
ist für die wissenschaftliche Welt eine höchst bedeutungsvolle Gabe und
eine ausschlaggebende Bereicherung unseres Wissens ; auf das hier zur
Besprechung vorliegende neueste Werk des großen Gelehrten trifft das in
ganz besonderem Maße zu.

Abgesehen vom rein historischen Interesse ist es für Philosophen und
Theologen gleich wichtig, daß die dem hl. Thomas von Aquin zugeteilten
Werke auf ihre Echtheit geprüft, ihre Entstehungszeit und ihre Veranlassung
festgestellt werden. Denn ihre literargeschichtliche Erforschung kann uns
für die Feststellung der Lehre des Heiligen und deren Werdegang höchst
aufschlußreich sein und so unser Wissen um den hl. Thomas und seine
Lehre entscheidend beeinflussen. Die Wichtigkeit dieser Fragen hat deshalb
schon seit alter Zeit immer wieder zahlreiche Gelehrte angeregt, ihre beste
Kraft der Erforschung der Thomasschriften zu widmen und, seitdem vor
allem die Dominikaner Echard und de Rubeis die wissenschaftliche Methode
der historischen Thomasforschung begründeten, ist wohl keiner, der sich
mit historischen Fragen aus dem Gebiete der mittelalterlichen Scholastik
beschäftigte, achtlos an diesem Fragenkomplex vorbeigegangen ; als P. Man-
donnet O. P. 1910 sich in einem großangelegten Werke mit neuen Methoden
an die endgültige Lösung des Problems machte, trat die Erforschung der
Thomasschriften offensichtlich in eine neue Phase ein. 1920 setzte sich
Grabmann in der ersten Auflage des hier neu vorliegenden Buches mit
Mandonnets Thesen auseinander, wertete manches ganz neu oder doch
anders. Wohl dieser Polemik ist es zu danken, daß seither stets frische
Gesichtspunkte zur Diskussion kamen und die Forschung durch die Beiträge
zahlreicher Gelehrter neu und entscheidend belebt wurde. So wurden
manche der von Mandonnet und Grabmann verfochtenen Thesen in Einzelheiten

von den Verfassern selbst oder andern geklärt, teilweise auch
abgelehnt bzw. fallen gelassen ; dazu tauchten neue Materialien auf (vgl. die
anregende Schilderung der Geschichte der Erforschung der Thomasschriften
bei Grabmann 17-52).

Es war deshalb an der Zeit, eine dem heutigen Stande der Forschung
entsprechende Zusammenfassung der erworbenen wissenschaftlichen
Einsichten zu geben. Niemand war dazu berufener als Prof. Grabmann. Die



Literarische Besprechungen 341

Neuauflage des Grabmann'schen Werkes konnte zudem mit Recht von der
einst im Mittelpunkt stehenden Polemik mit Mandonnet abrücken ; dadurch
wurde das Buch vorteilhaft entlastet, noch ruhiger und abgeklärter. Jede
Diskussion fremder Ansichten ließ sich ja nicht vermeiden ; aber sie ist
immer gleich vornehm wie lehrreich. Aber aus der dadurch erfolgten
Klärung der Frage ergaben sich vor allem wichtige Möglichkeiten zu neuem
und aufbauendem Schaffen. Und der Wunsch Ciceros : Utinam tarn facile
vera invenire possim quam falsa convincere (de nat. deor. I. 33) ist in
Grabmanns Werk zu einer beglückenden Wirklichkeit geworden.

Kernpunkt der Diskussion war eigentlich eine methodische Frage.
Mandonnet glaubte seinerzeit durch eine Kritik der uns überlieferten
Kataloge der Werke des Aquinaten (zu den 13 bzw. 15 bei Mandonnet
besprochenen Katalogen kommen noch die bei Grabmann 88 ff., in ff.
publizierten wertvollen Prager Kataloge und der Katalog aus Vatic, lat. 813)
und durch die Feststellung des Wertes des sog. « offiziellen » Kataloges des

Bartholomäus von Capua ein Mittel gefunden zu haben, durch welches
die Echtheitsfragen endgültig gelöst werden könnten. Der Wert dieser

Kataloge für solche Feststellungen ist gewiß unbestritten und kein Forscher
wird dieselben ruhig übergehen dürfen. Aber es stellte sich trotzdem die
methodische Frage, ob die Kataloge ein in jeder Beziehung über alle Zweifel
erhabenes und einwandfreies Mittel für die Zuerkennung oder Abstreichung
eines thomistischen Werkes bilden, ob insbesondere das Fehlen eines Werkes
im « offiziellen » Katalog jede Aussicht benehme, es doch noch Thomas
zuteilen zu dürfen, und ob hinwiederum von jedem in den Katalog
aufgenommenen Werke die Echtheit unmittelbar feststehe. Selbst auf die heute
von P. Synave O. P. unternommene Rekonstruktion eines « Catalogue
officiel primitif », die auf Grund eines Vergleiches des Kataloges des
Logotheten und des Catalogus Ambrosianus erfolgte (Synave setzt ihn zeitlich
um 1279 an), ist diese doppelte Fragestellung, wie schon P. Synave selbst
forderte, immer wieder anwendbar.

Es bleibt nun das Verdienst Grabmanns, für die Untersuchung der
Echtheitsfragen ein neues bzw. ein seit Echard O. P. weniger beachtetes
Element betont zu haben : die Überprüfung der Thomashandschriften selbst.
Sie erlauben eine Kontrolle der Werkkataloge, wie anderseits Angaben von
Handschriften durch die Mitteilungen der Kataloge selbst überprüft werden
können. Es ergab sich aus diesen methodischen Grundsätzen die
Notwendigkeit, nach einer eingehenden Überprüfung der Kataloge und der
Diskussion ihres Verhältnisses und ihres historischen Wertes (Grabmann
53-H5), auch auf die älteste Überlieferung der thomistischen Opuscula zu
sprechen zu kommen (Grabmann 1 16-240). Hier vor allem hat der gelehrte
Verfasser in lehrreichster Analyse zahlreicher Handschriften eine Riesenarbeit

geleistet ; seine diesbezüglichen Untersuchungen machen den eigentlichen

und wertvollsten Kernpunkt des Buches aus. Während mir die
Kritik der Kataloge in einigen Punkten etwas zaudernd zu sein scheint,
so daß manche Einzelfrage selbst nach Grabmanns Untersuchungen offen
bleibt — die Tatsache, daß Mandonnet selbst inzwischen von seinem
frühern Standpunkt nicht unerheblich abrückte und daß Synave und

Divus Thuioas. 23



342 Literarische Besprechungen

andere bedeutungsvolle Einzelheiten in die Diskussion warfen, deren nähern
Prüfung man sich erst noch zuzuwenden hat, läßt diese Vorsicht freilich
als begründet und verständlich erscheinen — bewegt sich Grabmann bei
der Besprechung der Opusculacodices auf ureigenstem Gebiete. Seine
Feststellung, daß auch die Kataloge sich stellenweise in der Aufzählung der
Opuscula auf die handschriftliche Uberlieferung stützen und daß die
Zusammenstellung der Thomaswerke in den Handschriften selbst nicht ohne
einen Seitenblick auf die Kataloge erfolgte, reihen diese Untersuchungen
methodisch vortrefflich in die mit der Prüfung der Kataloge begonnene
Diskussion ein. Katalog und Handschrift erweisen sich deshalb nicht
mehr als zwei selbständige Quellen für die Feststellung der Echtheit des

thomistischen Schrifttums, sondern wie Grabmann zu wiederholten Malen
sehr richtig bemerkt, als « koordinierte Erkenntnis- und Beweisquellen bei
der Feststellung der authentischen Thomasschriften» (vgl. 117) ; man
könnte hinzufügen, daß sie sich gelegentlich selbst als subordinierte Quellen
erweisen. Grabmann wehrt sich deshalb auch mit Recht gegen die etwas
einseitige Überschätzung, welche die Erforschung der Handschriften allein
durch A. Michelitsch erfahren hat. Ich hätte nach allem es als sehr
lehrreich empfunden, wenn Grabmann am Schlüsse seiner eingehenden
Beschreibung der 22 alten Opusculasammlungen in einer Tabelle die Resultate
ähnlich übersichtlich zusammengestellt hätte, wie es seinerzeit Mandonnet
für die Kataloge in seiner bekannten Übersicht tat. (Mandonnet, 2. Aull.
104 ff.) Wichtig ist schließlich der Hinweis darauf, daß selbst in alten
Handschriften Unechtes unter des Thomas Namen umging (217 ff.) und
daß anderseits De fallaciis und die Expositio super Ave Maria durch die
Handschriften als sicher echt erwiesen werden (227 ff.) ; (vgl. auch die
Zusammenstellung 239 f.).

Ein kritischer Katalog der Werke des Aquinaten (241-344) wendet die

gewonnenen Ergebnisse auf die einzelnen Werke selbst an und ein
Verzeichnis der dem hl. Thomas zu Unrecht zugewiesenen Stücke beschließt
das gelehrte Buch. Schließlich lassen die Ergänzungen und Berichtigungen
(es sei nur an die neue Diskussion über die Summa contra Gentiles durch
Gorce O. P. erinnert) hoffen, daß sich Grabmann auch weiterhin mit den
neu auftauchenden Fragen aus dem Bereiche des thomistischen Schrifttums
beschäftigen wird, und daß die Erörterung über mehr als eine Einzelfrage
immer noch fruchtbringend sein kann. Eine angenehme Bereichung des
Buches wäre es gewesen, wenn Grabmann eine vervollständigte alphabetische
Liste der Incipit aller besprochenen Werke (bei den einzelnen Werken sind
sie ja gewissenhaft vermerkt), etwa in Ergänzung der Liste bei Mandonnet

in ff. geboten hätte.
Wir haben Grabmanns Buch absichtlich als Ganzes zu werten versucht

und besonders die von ihm mit Recht in den Vordergrund gerückten
Fragen rein methodischer Art, das Neue seiner Forschungsweise, zu betonen
versucht. Auf Kleinigkeiten hinzuweisen, in denen man zustimmen oder
anderer Meinung sein könnte, würde den Blick auf das Ganze, das eine
höchst erfreuliche und wissenschaftlich wertvolle Gabe ist, stören. Man
legt in jedem Falle das Buch mit dem Bewußtsein aus den Händen, eines



Literarische Besprechungen 343

der schönsten Denkmäler der wissenschaftlichen Erforschung der
mittelalterlichen Scholastik, ein auf Jahrzehnte hinaus einzigartig wertvolles
Instrument wissenschaftlicher Arbeit aus der Hand eines Meisters empfangen
zu haben. Man wünschte nur, daß bald auch andere Scholastiker, ich
erinnere etwa an Albert den Großen (erstmals hat sich kürzlich Scheeben

mit Glück an seinen Werkverzeichnissen versucht), eine ähnlich eingehende
und abschließende Prüfung der Überlieferung ihrer Werke erfahren würden.

Ich möchte aber diese Besprechung doch noch mit einer Anregung
beschließen. Grabmann hat mit Recht seinem Buche eine Reihe höchst
wertvoller Wahrnehmungen über die Methode der Erforschung der
scholastischen Handschriften überhaupt und der Thomashandschriften im
besondern einreihen müssen ; man nimmt diese nicht unbeträchtliche
Belastung des Buches schon aus dem Grunde dankbar hin, weil uns immer
noch, trotz der Ausführungen bei Fidelis a Fanna und Kard. Ehrle und
andern, eine eigentliche Einführung in das Studium der Handschriften der
mittelalterlichen lateinischen Philosophie und Theologie fehlt. Erst bei der
Lektüre des vorliegenden Buches begriff ich zu tiefst, eine wie wertvolle
Bereicherung unserer Literatur ein solches Buch für alle jene sein müßte,
die das Gebiet der Erforschung der mittelalterlichen Scholastik erstmals
betreten, und wie selbst solche, die sich längst erfolgreich mit ihr
beschäftigen, für eine solche Veröffentlichung dankbar sein müßten. Es
wäre niemand berufener uns ein solches Buch zu schenken als Prälat
Grabmann selbst, der fast seit Beginn der Forschung als Meister in den
vordersten Reihen stand und heute über eine Erfahrung verfügt, wie wohl
kein einziger Gelehrter dieses Spezialgebietes. Noch wertvoller würde eine
solche Einführung, wenn sie — die zahlreichen Klagen und Wahrnehmungen,
die Grabmann an Hand der bisher veröffentlichten Handschriftenkataloge
führen mußte, beweisen die Notwendigkeit — mit einer Darstellung der
Geschichte der alten und modernen Handschriftensammlungen und einem
Überblick über die Hilfsmittel der Erforschung der mittelalterlichen
Scholastikerhandschriften (spezielle Paläographie usw.) überhaupt
verbunden würde. Es erwiese sich dabei freilich die Mitarbeit eines guten
Kenners der mittelalterlichen lateinischen Philologie als unumgänglich ;

aber es genügt an das große Können des gelehrten Münchener Kollegen
Grabmanns, Prof. Paul Lehmann, zu erinnern, um abmessen zu können, ein
wie herrliches Buch uns durch die Zusammenarbeit dieser beiden Gelehrten
erstehen könnte. Es würde als ein Markstein am Schlüsse einer nun gut
fünfzigjährigen Forschungsperiode auf dem Gebiete der mittelalterlichen
Scholastik stehen und für mehr als bloß einige Dezennien wegweisend sein.

Freiburg (Schweiz). P. Dominikus Planzer O. P.

R. Senn : Die Echtheit der Vita Heinrich Seuses. (Sprache und Dichtung,

hrg. H. Maync und S. Singer, 45.) Bern, Haupt. 1930. vi-138 SS.

Nachdem man bis vor rund zwanzig Jahren nie an der Echtheit
der Vita Heinrich Seuses hatte Zweifel aufkommen lassen (eine Äußerung
F. Vetters war so versteckt und zaghaft vorgebracht vorden, daß ihr der



344 Literarische Besprechungen

Herausgeber der deutschen Schriften Seuses, Prof. K. Bihlmeyer in Tübingen
kaum weitere Beachtung beimessen zu müssen glaubte), war durch K. Rieder
und besonders durch H. Lichtenberger die Echtheitsfrage der genannten
Vita zu einem der dornenreichsten Probleme innerhalb der
Literaturgeschichte der deutschen Mystik geworden. Der Angriff auf die Echtheit
schien so gut geführt, daß die meisten, die sich mit Seuse beschäftigten,
dieselbe kurzerhand ablehnten : der neueste Übersetzer der deutschen
Schriften Seuses, Nik. Heller, tat das mit noch größerer Überzeugung als
alle seine Vorgänger, obwohl er keine neuen « Beweise » zu den bereits
üblichen hinzufügen konnte. Beruhigend wirkte in der ganzen Kontroverse
eigentlich nur, daß Prof. Bihlmeyer nach wie vor an der Echtheit der Vita
festhielt und dieselbe in mehreren Besprechungen kurz, aber nachdrücklich
vertrat. Seine Kompetenz in der Frage mußte den Eindruck fördern, daß
wir mit der bloßen Verneinung der Echtheit weder Anfang noch Ende
der ganzen Frage erreicht hatten.

Seit Lichtenberger war das Proton-Pseudos der ganzen Angelegenheit
zwar einigermaßen klar geworden ; es lag, wie der Kundige leicht ersehen
konnte, eine Verwechslung zwischen der Frage nach der Echtheit und der
weiteren Frage nach der historischen Zuverlässigkeit der Vita dem ganzen
Streite zugrunde. Objektiv gesehen, betrafen die Argumente Lichtenbergers,
ihre Stichhaltigkeit vorausgesetzt, mehrheitlich den historischen Wert des
Susonischen Berichtes, während er selbst alle diese Gegengründe auf die
Echtheit (Abfassung durch Seuse) abzielen ließ. Rieder hatte diesen Fehler
noch nicht, oder doch nicht in dem gleichen Umfange, begangen.

Bei der Widerlegung der Lichtenbergerischen Argumentation ließ sich
nun auf eine verschiedene Art und' Weise vorgehen. Man konnte sich das
Problem überhaupt neu stellen und beispielsweise durch eine genaue text-
und stilkritische Untersuchung der Vita im Rahmen des ganzen unter
Seuses Namen gehenden Schrifttums zur Lösung des Problems vordringen ;

man hätte auch, wie es Bihlmeyer schon oft in Kürze getan hat, die äußern
Kriterien für die Echtheit der Vita ins Feld führen können. Auch wäre
der Weg einer Vergleichung zwischen der Vita Seuses und dem Schwesternleben

der Tößer Dominikanerin Elsbeth Stagel, die man gemeiniglich als
die Verfasserin der Vita Seuses bezeichnete, durchaus gangbar gewesen.
Alle diese Untersuchungen hätten gewiß zur Feststellung geführt, daß die
Vita Seuses dessen echtes Werk ist, daß, wie Bihlmeyer einmal (vgl. Senn, 9)

ganz richtig sagte, selbst dort, wo Seuse Aufzeichnungen anderer benützte,
seine Arbeit tiefer eingedrungen ist, als man es nur vermuten könnte.

Reinhard Senn ist in seiner schönen Untersuchung der Frage einen
wesentlich andern Weg gegangen, dem man die Berechtigung nicht abstreiten
darf. Man mag es zwar bedauern, daß der philologische und rein historische
Belang der Frage dabei etwas zu kurz kam, wenn auch seine Ausführungen
S. 1-20 manchen guten Baustein zu einer solchen Untersuchung enthalten.
Da aber Lichtenbergers Argumentation von einem andern Punkte aus sich
bewegte und in dieser Gestalt auch andere beeinflußte, wählte Senn
ausschließlich Lichtenbergers Ausführungen zum Gegenstande seiner Kritik.
Das hatte unbestreitbare Vorteile ; denn mit der Erledigung dieser Gegen-



Literarische Besprechungen 345

gründe fiel der Zweifel an der Echtheit der Vita, wenigstens in der heute
üblichen Gestalt, von selbst dahin. Senn hat das mit großem Geschick

getan und seine Beweisführung mit großer Sachkenntnis und in
vornehmsachlicher Form zu Ende gebracht. Die gewählte Methode war nicht leicht,
vielleicht nicht einmal immer die dankbarste, da es oft mühsam sein mußte,
den Gedankengängen Lichtenbergers in allem zu folgen ; lösen sich dort
doch rein innere Beurteilungen der Vorlage, Erörterungen über den Lauf
der Erzählung, über Doppelberichte, über Lücken, mit einer fast ermüdenden
Aufzählung von Unstimmigkeiten zwischen der Vita und den übrigen
Schriften Seuses in bunter Folge ab. Es mußten in der Beweisführung
zwar ermüdend große Umwege gemacht werden, weil schon Lichtenberger
nicht in gerader Linie aufs Ziel lossteuerte. Das war das beschwerliche
am hier eingeschlagenen Wege. Da Lichtenberger sehr oft mit Gründen
« geistesgeschichtlicher » Art umging, mußte die Widerlegung mehrheitlich
das gleiche Gepräge aufweisen. Die Art, in der sich Senn besonders diesem
Teile seiner schwierigen Aufgabe widmete, verdient große Anerkennung.
Er zeigt ein gutes Verständnis der mystischen Fragen und ein auch
Katholiken angenehm ansprechendes und sicheres Urteil ; ich will nicht
leugnen, daß einer, der in katholischen Kreisen groß geworden und sich
mit scholastisch-mystischen Studien eingehend beschäftigt hat, manchem
Einwand noch schärfer, vielleicht auch mit andern Mitteln zu Leibe gerückt
wäre als Senn und so auch Seuses Gesinnung in manchem näher gekommen
wäre, als wenn er seine Urteile nur vom Standpunkte des
Allgemeinmystischen und des Psychologischen in modernem Sinne formulierte ; denn
man wird, um selbst wissenschaftlich genau zu gehen, auch den katholischen
Mystiker innerhalb der ihn umgebenden Sphäre werten und verstehen
müssen, wenn damit auch Vergleiche religionsgeschichtlicher und
religionspsychologischer Art nicht a priori ausgeschlossen werden. Für Seuse hätte
z. B. die völlige Einordnung in die deutsche mittelalterliche Mystik und
Legendenschreibung viel näher gelegen als ein auch noch so instruktiver
Vergleich mit Madame Guyon de la Motte usw. (vgl. Senn, 80 u. ö. 128 u. ö.).
Freilich ist möglicherweise Senns Untersuchungsmethode in uns ferner
stehenden Kreisen verständlicher und zu einer Beurteilung des von Lichtenberger

gestellten Problems geeigneter als jede andere. Sie wird sich auch
dort Eintritt und Verständnis erringen, wo man zum vornherein für andere
Gründe verschlossen wäre.

Daß durch Senns schöne Schrift in jedem Falle die Echtheit eines
der gemüt- und sinnvollsten Werke der deutschen Mystik erwiesen wurde,
wird hüben und drüben mit Freude anerkannt werden : Seuses Vita ist
sicher das literarische Eigentum des Konstanzer Mystikers. Auf Einzelheiten

einzugehen, erübrigt sich hier, da ich an anderm Orte mich mit
der Echtheit der Vita Seuses ausführlich beschäftigen werde ; man vergleiche
zu Senn die anerkennende Besprechung durch Bihlmeyer, ThQschr
in (1930) 438 f. Ich wünsche, daß R. Senn, dessen erste Beschäftigung
mit der deutschen Mystik zu so schönen und wohl begründeten Ergebnissen
führte, sich nicht zum letzten Male dieses Arbeitsgebiet gewählt hat.

Freiburg (Schweiz). P. Dominikus Planzer O. P.



34^ Literarische Besprechungen

M. Aron : Un animateur de la jeunesse au XIIIme siècle. Vie, voyages
du bienheureux Jourdain de Saxe. (Temps et visages.) Paris-Bruges,
Dcsclée de Brouwer et Cie. s. a. [1930.] 396 SS.

Der selige Jordanus von Sachsen ist durch seine Briefsammlung zum
frühesten Vertreter der dominikanischen Mystik auf deutschem Sprachgebiet

geworden ; deshalb sei ein seiner Lebensbeschreibung gewidmetes
Buch in diesen Bericht eingereiht. Die Verfasserin desselben hatte schon
vor mehreren Jahren eine französische Übersetzung der Briefe des Seligen
herausgegeben. Seither war uns eine mustergültige Edition der
Briefsammlung mit höchst wertvollem Kommentar von Prof. B. Altaner
geschenkt worden, die als Ausgangspunkt einer jeden Biographie Jordans
gelten mußte. Man durfte deshalb erwarten, daß die Verfasserin auf Grund
dieser neuen Ergebnisse und ihrer eigenen Forschungen berufen war, uns
eine wissenschaftliche Lebensbeschreibung des Seligen zu schenken. Sie hat
sich tatsächlich um eine umfassende Beiziehung der Materialien bemüht
und auch, wie man S. 37Ö entnehmen kann (in den Belegen freilich ist der
Niederschlag recht gering ausgefallen), ungedruckte Quellen herangezogen.
Wir wollen auch nicht leugnen, daß es der Verfasserin gelungen ist, eine
durchaus lebendige und anschauliche Darstellung des Lebens Jordans zu
schreiben und durch Schilderungen des Universitätslebens von Paris und
Bologna die Erzählung angenehm und lesbar zu gestalten. Wenn das ein
Lob ist, das man nicht allen historischen Veröffentlichungen zuerkennen
kann, so ist damit leider auch die Schwäche des ganzen Buches
ausgesprochen ; es ist eher eine literarische Leistung als eine historische Arbeit
geworden. Und das ist sehr zu bedauern, da Jordans eines bessern würdig
gewesen wäre.

Wie es etwa steht, das mag hier nur an einigen Beispielen erläutert
werden. Es war eine alte Streitfrage, ob der Mathematiker Jordanus Nemo-
rarius mit unserm Jordan identisch sei. Man glaubte nun, daß seit Denifles
Artikel Histjb 10 (1889) 564-567 die Streitfrage endgültig und zwar negativ
entschieden sei. Die Annahme, Jordan sei Mathematiker gewesen, geht
im Grunde genommen auf Nikolaus Triveth zurück, der von ihm erzählt :

«... qui libros duos admodum utiles unum de Ponderibus et alium
de (dieses de fehlt im Zitat bei Aron 58) Lineis datis dicitur edidisse. »

Denifle hat das dicitur unterstrichen und gesagt, Triveth drücke sich
behutsam aus. Ganz anders Aron. Da lesen wir : « Dicitur edidisse avait
d'ailleurs écrit Nicolas Trivet ; on le dit, on le sait, c'est une chose connue. »

Diese Übersetzung ist schon etwas erzwungen, denn nach gewöhnlichem
Latein heißt dicitur leider immer « On dit », was die Erinnerung an genaue
Quellen ausschließt Aber weshalb sollte Aron 59 nicht schreiben : « Il a
fallu les polémiques des érudits modernes pour ôter sa clarté à cette
affirmation sans reticence » Weiter kann die Ironie kaum getrieben werden.
Und dieser Text des Triveth ist der einzige Beleg 1, den Aron für die von

1 Eine weitere hier zugrunde gelegte Annahme, daß Jordan erst als gut
vierzigjähriger in den Orden eintrat, wird unten noch zu überprüfen sein.



Literarische Besprechungen 347

ihr verteidigte Echtheit der mathematischen Schriften Jordans anführen
kann ; denn psychologische Gründe von der Art, daß nur eine mathematische
Lehrtätigkeit Jordans seine spätem Erfolge unter der studierenden Jugend
erklären könne, wiegen in historicis kein Lot. Daß übrigens G. Théry in
DictThCath sich für die Echtheit der Schriften Jordans einsetze, fand ich
dort nicht gesagt ; er referiert einfach über die gewaltete Polemik und
zählt die einschlägigen Hss. auf. — Wenn in dieser m. E. aussichtslosen
Frage noch eine Aussicht vorhanden ist, so ist es die, daß ein erneutes
Studium der Handschriften zu einem Ergebnis führen kann ; leider hat sich
Aron nicht dazu verstehen wollen.

S. 315 werden Altaner und ich tüchtig hergenommen, weil wir eine
Gotthardreise des Seligen auf 1234 datierten. In ihrem frühern Buch
hatte Aron noch keine Gotthardreise angenommen. Heute gibt sie die
Tatsache zu und kommt uns in der Datierung bis 1233 entgegen. Sie
meint S. 316 : «Il n'y a donc pas lieu, quelle que soit par ailleurs la valeur
des ouvrages d'Altaner et Planzer, de s'attarder a cette discussion. »

Vielleicht wird in anderem Zusammenhang doch noch einmal auf diese Frage
zurückzukommen sein. Hier möchte ich nur auf einen Umstand aufmerksam
machen. Die in Frage stehende Gotthardreise ist unabhängig durch zwei

Quellen bezeugt : durch die Vitae Fratrum und die unzweifelhaft zusammenhängende

und in der Lombardei verfaßte Briefreihe n. 36, 7, 2, 47, in
welcher er « transeam montes in Allemaniam transire a Lombardia
recessi et jam usque temum 1 ad capitulum iturus processeram » und
ähnliches schreibt [die Texte in Hist. Neujahrsbl. hrg. vom Verein f. Gesch.
und Altertümer von Uri. 31 (1925) 13]. Aron hat diesen doppelten Quellenbefund

nicht gewürdigt und vor allem die Briefe nicht richtig und im
Zusammenhang interpretiert. Es handelt sich also nach diesen Briefen
um eine Reise, die mit dem Besuch eines Generalkapitels zusammenhängt.
Nun fand aber 1233 das Generalkapitel in Bologna statt. Um aus der
Lombardei dorthin zu gelangen, geht man aber nach menschlichem Ermessen
nicht von der Lombardei weg und reist über den Gotthard nach Norden
Für 1234, a^s das Kapitel in Paris tagte, ist das schon leichter verständlich.
Brief n. 2 erwähnt ausdrücklich ein Pariser Kapitel. Im übrigen halte ich
Arons Bericht über das Pariser Kapitel von 1234 (S. 322 f.) als nicht
zuverlässig. — Wenn Aron S. 315 sagt, Altaner und ich hätten behauptet,
daß in Paris, 1232 kein «chapitre général, mais un chapitre de définiteurs »

1 Ich hatte 1. c. 15 f. vorgeschlagen statt dieses unverständlichen Wortes
aus paläographischen Gründen comum zu lesen ; Aron hat diese Konjektur
anscheinend nicht beachtet. Sie macht S. 306 gleich drei neue Vorschläge : Taurinum,
Genua,m, Lugdunum. Hier kann einem die Auswahl wirklich schwer werden,
weil alle diese Ortschaften an einer Reiseroute liegen müssen, die aus der Lombardei
über die Berge nach Norden führt! Und nach Aron, Lettres 91, muß zur
Bestimmung dieses Temum Thomas Cantimpr., Bonum univ. de apibus II. 57

n. 46 herangezogen werden : Hinc per Alpium juga non longe a montis pede
digressüs, acutam febrim gravissimam, laborc itineris fatigatus, incurrit. Episcopus
civitatis, ad quam declinavit hospitio recepit infirmum.



34» Literarische Besprechungen

getagt habe, so hat sie uns wahrscheinlich nicht verstanden ; unsere These

(und damit haben wir nur eine alte Binsenwahrheit gesagt) war einfach
die, daß die Generalkapitel der Dominikaner in Diffmitoren- und in
ProvinzialkvcpiteX (chapitre des provinciaux) zerfallen und daß in Paris 1232
ein Dififinitoren'ka.ipitel stattgefunden habe ; hätte es je eines Beweises für
diesen Satz gebraucht, so hätten wir jedenfalls die gleichen Stellen der
alten Konstitutionen anführen müssen, die Aron gegen uns zitiert. Daß
die Provinziale und die andern bei der Promulgation der Konstitutionen
definieren dififinient et constituent et tractabunt), war uns wohl bekannt,
tut aber nichts zur Sache. Aron scheint unsere ganze Argumentation
vielleicht sprachlich, jedenfalls aber sachlich mißverstanden zu haben.

Auch im übrigen würde das Buch noch mancher Kritik rufen. Wir
wollen darüber hinweggehen. Hier sei nur noch auf die unregelmäßige
Behandlung der Zitate hingewiesen ; daß nicht wenige deutsche Büchertitel,
aber auch lateinische Texte durch Druckfehler ordentlich verstümmelt
sind, darf ebenso gesagt werden.

Nachdem ich bisher in dieser Besprechung habe ernst werden müssen,
sei zu Schlüsse noch etwas Heiteres mitgeteilt. Die Vitae Fratrum ed.

Reichert 117 berichten nach der Lesart der Hss. AC folgendes: « Unde
post spacium temporis, cum esset senis et in quodam pratello in quadam
recreacione sederet cum fratribus. ...» Aron 43 hat die Worte cum esset

senis unterstrichen und dazu im Text geschrieben : « Le narrateur nous
conte en effet, .qu'étant déjà vieux, ou mieux, parce qu'il était déjà vieux',
Maître Jourdain avait consenti. ...» Der Leser wird vielleicht schon
vermutet haben, es handle sich hier um den Nachweis, daß Jordan bereits
ein Greis (zirka 60 Jahre alt) war, als diese Begebenheit etwa gegen Lebensende

geschah, so daß man annehmen dürfe, er sei bei seinem Eintritt in
den Orden 17 Jahre vorher etwa 43 Jahre alt gewesen. Tatsächlich versucht
Aron auf den Seiten 42-45 aus der oben angeführten Stelle und aus Gründen
mehr affektiver Ordnung diesen Nachweis zu führen. Es wäre dagegen
nichts einzuwenden, wenn senis allen grammatikalischen Regeln zum
Trotz vieux bedeutete 1 und nicht der Ablativ von Senae-arum wäre, was
zu deutsch Siena heißt ; zu allem Überfluß fügen die genannten Hss. AC
dem Text das Wort senonis ein, was schon Reichert in der von Aron
benützten Ausgabe in einer Note als Sens übersetzte. Und diese letzte
Lesart scheint mir die richtige zu sein, da Jordan tatsächlich in Sens

weilte (Aron 248, 264). Mit dem schönen Satz, daß Jordan bei seinem
Ordenseintritt : « ne pouvait guère avoir moins de quarante-trois ans. ...»

1 Ich habe mich tatsächlich bemüht, dieses Wort nachzuweisen. Aber soviel
ich bei Du Cange und Forcellini-De Vit u. a. feststellen konnte, ist auch dem
schlimmsten mittelalterlichen Latein ein Nominativ senis vieux unbekannt
geblieben. Er heißt überall sencx und (1er Gen. senis ist aus senicis entstanden.
Darüber Stolz-Schmalz, Lat. Grammatik (1928) 244, 261 ; Brugmann, Arch. f. lat.
Lexikographie und Grammatik 15 (1908) 1-9. Wie sehr übrigens auch im Mittelalter

iuvenis und senex in ihrer Bedeutung schwankten, hat A. Hofmeister, in
Papsttum und Kaisertum, Festgabe P. Kehr, 1926, 287-316, hervorgehoben.



Literarische Besprechungen 349

und mit den Folgerungen, die Aron von S. 47 an daraus zieht (« Si Jourdain
de Saxe avait atteint la quarantaine avant son entrée chez les Prêcheurs »)

ist dann freilich nichts mehr anzufangen. Präzisionsarbeit nennt man das

allerdings nicht.
Man wird mich kaum der Verwegenheit zeihen können, wenn ich am

Schlüsse dieser Rezension den Wunsch ausspreche, daß Jordan von Sachsen
bald eine wissenschaftliche Biographie erhalten möge.

Freiburg (Schweiz). P. Dominikus Planzer O.P.

J. P. Kirsch : Kirchengeschichte. Unter Mitwirkung von A. Bigelmair,
J. Greven u. A. Veit herausgegeben.

I. Band : Die Kirche in der antiken griechisch-römischen Kulturwelt,
von Dr. J. P. Kirsch. Freiburg, Herder. 1930. xix-875 SS.

IV. Band : Die Kirche im Zeitalter des Individualismus, 1846 bis
zur Gegenwart, von Dr. L. A. Veit. 1. Hälfte : Im Zeichen des vordringenden
Individualismus, 1648-1800. Freiburg, Herder. 1931. xxm-528 SS.

Das im Jahre 1876 erschienene « Handbuch der allgemeinen
Kirchengeschichte » von Joseph Hergenröther hatte in den späteren Auflagen
entsprechend dem Fortschritt der kirchengeschichtlichen Forschung so weit
gehende Veränderungen und Verbesserungen erfahren, daß sich die
Notwendigkeit ergab, an Stelle des bisherigen « Handbuches » von Hergenröther
eine neue allgemeine Darstellung der Kirchengeschichte treten zu lassen
und dabei die Arbeit zu teilen und jeden der vier Bände einem eigenen
Fachgelehrten zu übertragen ; daher wurde auch der Name « Hergenröther »

fallen gelassen und ein neues selbständiges Werk geschaffen, wobei aber
die besonderen Vorzüge des alten « Hergenröther » gewahrt bleiben. Bisher
erschien der erste Band und die erste Hälfte des vierten Bandes ; der zweite
Band, bearbeitet von J. Greven, wird die Geschichte der Kirche vom
VIII.-XIII. Jahrhundert, und der dritte Band von A. Bigelmair, die
Geschichte der Kirche vom XIV. Jahrhundert bis 1648 behandeln.

I. Mgr. Dr. J. P. Kirsch, der bereits die 4. bis 6. Auflage des « Hergenröther

» bearbeitet hatte, bietet uns im vorliegenden ersten Band dieser

neuen, derzeit wohl vollständigsten Kirchengeschichte, die Geschichte der
Kirche in den ersten sieben Jahrhunderten, in denen sich das Leben der
Kirche wesentlich im Rahmen der griechisch-römischen Kultur im antiken
Römerreich entwickelt hat. — Unter Zugrundelegung des Textes der letzten
Auflage des Werkes von Hergenröther-Kirsch und unter Beibehaltung der
methodischen Einteilung des Stoffes wurde alles vollständig neu
durchgearbeitet, einzelnes gekürzt oder erweitert und inhaltliche Änderungen an
vielen Stellen vorgenommen und dem Stand der heutigen Forschung
angepaßt, und so darf dieses neue Werk mit Recht den Platz beanspruchen,
den der « Hergenröther » in seiner Zeit inne hatte.

Als besonders wertvoll möchte ich hervorheben das überaus reiche
Verzeichnis der Quellen und Literatur (S. 766-850), in welchem besonders
die neuere und neueste Literatur mit möglichster Vollständigkeit angeführt



35o Literarische Besprechungen

ist. — Hier aber möchte ich einen Wunsch äußern : dieses Literatur-
Verzeichnis würde an Wert noch bedeutend gewinnen, wenn statt der
materiellen Aufführung der einzelnen Werke, dieselben methodisch gruppiert
und die Stellungnahme der Verfasser zu den verschiedenen Fragen kurz
charakterisiert würde ; um dafür Raum zu gewinnen, könnten ältere Werke,
die nicht mehr von Bedeutung sind, weggelassen werden ; bei einzelnen
Fragen ist eine solche Gruppierung bereits gemacht, so z. B. bei § 8 (S. 776 f.).
Nach dieser Methode sollte m. E. das ganze Verzeichnis bearbeitet werden
und so sich zu einem kurzen Leitfaden der Quellen und Literatur der
Kirchengeschichte des Altertums ausgestalten, was nicht nur den Wert
des Werkes erhöhen, sondern auch seine Benützung ungemein erleichtern
würde, wozu auch die beigegebenen ausgezeichneten Register beitragen.

II. Die erste Hälfte des IV. Bandes behandelt die Zeit von 1648-1800,
der dann in der zweiten Hälfte die Darstellung der Zeit von 1800 bis zur
Gegenwart folgen wird. — Diese Zeit charakterisiert der Verf. mit folgenden
Worten : « Der Individualismus ist der große Nenner der Neuzeit. Von
ihm her führt der Weg der Säkularisierung des Geistes in Staat, Kultur
und Gesellschaft durch die Zeiten des Fürstenabsolutismus, der Aufklärung
und der Revolution — im Zeichen des vordringenden Individualismus —

hin zu den großen Ismen des der übernatürlichen Bindungen ganz
entledigten Menschentums — im Zeichen des siegenden Individualismus —
zum Liberalismus, zur Staatsallmacht, zum hemmungslosen Nationalismus,
zum Sozialismus und Bolschewismus» (S.vi). Im Vergleich zum alten
« Hergenröther » haben wir hier ein ganz neues Werk vor uns, und der
Verfasser selbst nennt es einen « ersten Wurf, der zudem von der
traditionellen Form abweicht » (S. x).

In dieser Zeit «des vordringenden Individualismus » (1648-1800) wird,
geordnet nach Staaten, das ganze kirchliche Leben umfassend geschildert :

die Beziehungen des Regenten zum Oberhaupt der Kirche und zur Kirche
des Landes, die Organisation der Kirche, Anteil der Kirche am kulturellen
Leben, das ganze kirchlich-religiöse Leben, die Missionen finden eingehende
Darstellung und so viele Fragen werden behandelt, die bei Hergenröther
fehlten. — Besondere Aufmerksamkeit schenkt der Verf. mit Recht der
katholischen Kirche des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation ; daß
aber dabei die Geschichte der Kirche der anderen Ländern nicht zu kurz
kommt, beweisen die ausgezeichneten Ausführungen über Gallikanismus
und Jansenismus in Frankreich, über Quietismus in Spanien, über die
Kirche in Italien und die Synode von Pistoja, über Josephinismus in
Österreich usw. — Auch der Orient, besonders die kirchlichen Verhältnisse
in Rußland, findet seine Darstellung.

Das Literaturverzeichnis dieses Bandes trägt die Uberschrift : «

Literatur-Auswahl », mit der Begründung, die vollauf berechtigt ist, daß die
Bibliographie unübersehbar ist. — Dennoch scheint mir, daß bei vielen
Fragen die Auswahl der Literatur zum Schaden der neueren und neuesten
getroffen wurde, während ältere Literatur zahlreicher aufgeführt ist, ein
Mangel, der für eine Neuauflage leicht zu beheben sein wird.



Literarische Besprechungen 351

Da nun auch die Bearbeitung des zweiten und dritten Bandes in
bewährten Händen liegt, dürfen wir hohen, bald die beste und ausführlichste
Kirchengeschichte zu besitzen, der man nur die weiteste Verbreitung
wünschen kann.

Freiburg. P. M. Knar O. P.

Fritz Gerlich : Die stigmatisierte Therese Neumann von Konnersreuth.
München, Kösel und Pustet. 1929. 2 Bde. : xiv-324 und 406 SS.

Der Protestant und frühere Hauptschriftleiter des großen liberalen
Blattes « Münchner Neueste Nachrichten » gibt in diesem überaus
interessanten Werke Aufschluß über seine Besuche, Beobachtungen und
Unterredungen in Konnersreuth und baut darauf eine eingehende wissenschaftliche,

kritisch-historische Untersuchung über den Fall Konnersreuth. Dabei
« wird das Gesamtgebiet weltanschaulicher Erörterungen, wie sie in Arbeiten
anderer Forscher über den Fall Therese Neumann auftreten,beiseite gelassen »

und will einzig und allein kritisch und vollkommen vorurteilsfrei den
Tatbestand und die Glaubwürdigkeit der Vorgänge in Konnersreuth untersuchen.

Demgemäß enthält der erste Band als Grundlage der folgenden
Untersuchung den ausführlichen Lebensgang der Stigmatisierten von Konnersreuth

(S. 1-172) ; dann folgt in chronologischer Ordnung die ausführliche
Darstellung der verschiedenen Ekstasen, wobei auch die Aufzeichnungen
von Pfarrer Naber ausgiebig benützt werden (S. 172-324).

Anschließend an die Lebensgeschichte der Therese Neumann, die der
Verfasser als gesichert ansieht, folgt im zweiten Bande die Hauptaufgabe,
nämlich die Quellen, aus denen Gerlich schöpfte, historisch-kritisch zu
untersuchen, um die biographischen Angaben zu rechtfertigen.

Einleitend äußert sich Gerlich über die Untersuchungsaufgabe, nämlich
über die angebliche Hysterie der Stigmatisierten und zeichnet kurz den
Weg der ganzen Untersuchung (S. 1-8). — Dann folgt als erster Hauptteil
der Untersuchung die Darlegung der Krankheit der Therese Neumann für
die Zeit vom 10. März 1918 bis zum 28. April 1923, und zwar auf Grund
aller vorliegenden Quellen und besonders aller ärztlichen Gutachten, wobei
besonders das Urteil von Prof. Ewald einer eingehenden und scharfen Kritik
unterzogen wird (S. 9-276). — In den beiden folgenden Abschnitten bespricht
Gerlich die Heilungen und gibt eine übersichtliche Zusammenfassung der
Krankheitsgeschichte, wobei immer auch die neueste einschlägige
medizinische Literatur und Beurteilung herangezogen wird (S. 277-296).

Nun folgt der zweite und wichtigste Teil der Untersuchung, nämlich
die Untersuchung und Beurteilung der Hysterie-Diagnosen (S. 297-356) ;

der Reihe nach werden die tendenziösen und armselig begründeten
Erklärungsversuche der deutschen Professoren und Ärzte scharf und glänzend
widerlegt und am Schluß das Urteil in die bezeichnenden Worte gefaßt :

« Eine Untersuchung der Therese Neumann durch einen Arzt, die den
wissenschaftlichen Ansprüchen der Schulmedizin genügt, liegt — soweit
mir Arbeiten bekannt wurden — bis heute nicht vor. Die Urteile, die



352 Literarische Besprechungen

diese Arbeiten enthalten, gründen sich auf eine völlig unzulängliche Kenntnis
der Geschehnisse und sind deshalb ausnahmslos als wertlos zu erachten »

(S. 32g).
Den Schluß bilden einige prinzipielle Erörterungen über den Charakter

der Hysterie-Diagnosen (S. 330-356), über die Mentalität der Gegner (S. 337
bis 366) und über das Urteil von Sanitätsrat Dr. Seidl, der Therese Neumann
seit dem Frühjahr 1919 behandelt hatte (S. 367-374).

Dann folgt noch eine wichtige Spezial-Unsersuchung über die Nahrungs-
losigkeit der Stigmatisierten und über die Wiedergabe fremder Sprachen
durch Therese Neumann (S. 375-398) und als Resultat die Überzeugung
des Verf. über die historische Gewißheit der Glaubwürdigkeit der Therese
Neumann (S. 399-405) ; und Gerlich schließt seine Untersuchung mit den
Worten : « Daraus ergibt sich für mich die Überzeugung, daß der Gesamtfall
Therese Neumann nicht natürlich erklärbar ist » (S. 406).

Man wird also dem Verf. gewiß aufrichtig dankbar sein müssen für
seine gründliche Untersuchung und Klarlegung des Tatbestandes, wie auch
für seine mutige Verteidigung der Stigmatisierten gegenüber Verleumdungen
und ungerechten Urteilen der Gegner. Seine Überzeugung jedoch, daß der
Gesamtfall nicht natürlich erklärbar sei, wird man im Sinne der
Kundgebung der bayrischen Bischofskonferenz von Oktober 1927 nehmen müssen,
wo es heißt : « Die Bischöfe Bayerns sprechen hiermit die eindringlichste
Mahnung aus, über die Vorgänge in Konnersreuth nicht abschließend zu
urteilen, bis die kirchliche Autorität selbst entschieden hat. » Und das

Regensburger Ordinariat macht dazu unter anderem die Bemerkung, daß
die gewonnene wissenschaftliche Grundlage erst den Boden für die
philosophisch-theologische Prüfung des Phänomens abgebe, und diesbezüglich
gehe die kirchliche Untersuchung, wie bisher, ruhig und sicher ihren Gang
(cf. Gerlich, I, S. 138 ff.). — Daher möchten wir auch hinweisen auf eine

Ausführung in der «Schweizerischen Kirchenzeitung» (1931, Nr. 10, vom
5. März), wo es heißt : « Man mag für Konnersreuth noch so sehr
eingenommen sein — bekanntlich gibt es auch heute noch sehr gutdenkende
und hochgebildete Geistliche, die den Beweis für die Übernatürlichkeit der
Vorgänge nicht für erbracht halten, und sie verdienen darob keinen Tadel
— so fallen einem doch manche Schattenseiten unangenehm in die Augen,
die einmal zu berühren nicht unangebracht sein dürfte. Die Ausbeutung
Konnersreuths als eine Art übernatürlichen Auskunftsbureaus muß als
Mißbrauch angesehen werden. Es entspricht auch nicht den von den
Lehrern der Mystik aufgestellten Regeln. Der hl. Johannes vom Kreuz
tadelt in seinem « Aufstieg zum Berge Karmel », Beichtväter, die solch
gottbegnadete Seelen sogar bitten, sie möchten doch zu Gott beten, daß
er ihnen dies und jenes offenbare und mitteile, was sie oder andere angeht.

Jedenfalls sollte jede marktschreierische Reklame vermieden werden »

(a. a. O. S. 93).

Freiburg. P. M. Knar O. P.



Literarische Besprechungen 353

L. Hertling S. J. : Antonius der Einsiedler. Innsbruck, F. Rauch.
1929. xvi-96 SS.

Es ist erfreulich, daß sich die Forschung immer mehr auch dem
innerkirchlichen Leben zuwendet ; zu diesem Zwecke gibt der Professor der
Kirchengeschichte an der Universität Innsbruck Dr. Franz Pangul S. J.
seine « Forschungen zur Geschichte des innerkirchlichen Lebens » heraus
und als erstes Heft liegt uns eine interessante, wenn auch kurze
Lebensbeschreibung des Patriarchen der Mönche, Antonius, vor.

In der Einleitung gibt der Verfasser einen Überblick über alle
bisherigen möglichen und unmöglichen Versuche, die Entstehung und
Entwicklung des ältesten Mönchtums zu erklären ; diese Versuche haben zum
Resultate geführt, daß heute der ganze Kreis der literarisch-kritischen
Fragen soweit erörtert ist, daß man mit der für den Historiker nötigen
Sicherheit arbeiten kann, was besonders von den beiden wichtigsten
literarischen Dokumenten, der Vita Antonii des hl. Athanasius und der Historia
Lausiaca des Palladius gilt.

Auf Grund dieser Quellen gibt der Verfasser nun ein möglichst
quellengetreues Bild von Antonius dem Einsiedler und gibt damit auch einen
interessanten Einblick in das ganze Leben der ägyptischen Mönche, wobei
manche Kontroversfragen zu lösen versucht werden, so z. B. die Stellung
der Mönche zum praktisch-kirchlichen Leben, Teilnahme an den Sakramenten
u. a. m. (cf. besonders S. 76-86). — Ein Literatur- und Namenverzeichnis
schließt die Arbeit.

Damit ist ein glücklicher Anfang gemacht und man darf hoffen, daß
dadurch das Interesse für diese Fragen neu geweckt wird und
umfangreicheren Arbeiten die Wege gewiesen sind. Zugleich ist die Darstellung
so gehalten, daß nicht nur Fachkreise, sondern auch ein weiterer Leserkreis
daraus Belehrung und Erbauung schöpfen können.

Freiburg. P. M. Knar O. P.

Dogmatik.

Fr. J. v. Tessen-Wesierski : Wesen und Bedeutung des Zweifels mit
besonderer Berücksichtigung des religiösen Glaubenszweifels. Breslau,
Ostdeutsche Verlagsanstalt. 1928.

Gegenstand dieser Arbeit sind nicht die ungezählten Objekte, welche
auf dem Boden der natürlichen und übernatürlichen Erkenntnis bezweifelt
werden können ; auch nicht die subjektiven oder psychologischen Formen,
welche der Zweifel annehmen kann ; sondern der eigentliche Begriff oder
das Wesen des Zweifels, wie es sich aus seiner Stellung zu den andern
Mitteln unseres Erkennens ergibt. Der Verfasser behandelt also die logische
Seite des Zweifels. Indem er sich auf diesen Standpunkt stellt, wird seine
Untersuchung einerseits auf den rein spekulativen oder wissenschaftlichen
Zweifel beschränkt und andererseits auf den positiven Zweifel, d. h. auf
den zum Bewußtsein kommenden Widerstreit von Gewißheiten. Denn der
Zweifel besagt die Verhaltungsweise der urteilenden Vernunft gegenüber



354 Literarische Besprechungen

zwei kontradiktorischen Urteilen, die bereits als wahr angenommen worden
sind, oder doch einzeln betrachtet so begründet erscheinen, daß sie als
wahr angenommen werden könnten und auch als wahr angenommen würden,
wenn die Kontradiktion nicht bestände. Das ist der Gegenstand der Arbeit
v. Tessen's, die in die folgenden Abschnitte zerfällt: i. Der Zweifel und
das Erkennen im allgemeinen. 2. Die Grundbegriffe des wissenschaftlichen
Zweifels. — Das Verhältnis des Zweifels zum direkten und zum indirekten
Erkennen. — Die Beziehungen der Aussage und des Urteils zum Zweifel. —
Die Beziehung des Zweifels zur Schlußfolgerung. 3. Der Zweifel und die
Gewißheit. 4. Die Quellen des Zweifels im Subjekt des Erkennens. —
Diejenigen Ursachen, durch welche von Seiten des Subjekts eine Objektivität

im Erkennen überhaupt unmöglich gemacht wird. — Diejenigen
Quellen, welche zwar eine objektive, aber nur unvollendete Wahrheitserkenntnis

bedingen. 5. Die Berechtigung oder Nützlichkeit und die
Begrenzung des objektiv wahren Zweifels. 6. Das Wesen des Zweifels. —
Der Zweifel als spezielle Betätigung des Verstandes. — Die Bedeutung
des Zweifels für den Willen. — Die Hauptarten des Zweifels.

Sicherlich wird hier ein Thema behandelt, das für uns, die wir'noch
immer die Folgen der mit der subjektivistischen Philosophhie einsetzenden
Verherrlichung des Zweifels als der wissenschaftlichen Methode schlechthin
zu tragen haben, von größtem Interesse ist. Fest auf den
erkenntnistheoretischen Grundlagen eines Aristoteles und hl. Thomas stehend, würdigt
der Verfasser den Wert des Zweifels für den Erkenntniserwerb. Im Verlaufe
seiner Untersuchung gelangt er zu folgendem Resultat : Der Zweifel, wenn
er richtig formuliert ist, hat einen nicht zu unterschätzenden Wert für den
Wahrheitserwerb. Er zeigt das Ziel an, nach welchem das noch nicht
vollendete Erkennen zu streben hat und besitzt in dem einen der sich

gegenseitig ausschließenden Urteile die Wahrheit. Der Zweifel kann aber
nicht die wissenschaftliche Methode schlechthin sein in dem Sinn, daß
jede Wahrheitserkenntnis mit ihm zu beginnen habe, weil ihm ein
methodischer Wert nur dann zukommt, wenn er richtig formuliert ist,
d. h. wenn er auf das Wesentliche der Sache geht, und sodann, weil seine

Überwindung, wodurch erst der in ihm liegende Wert für den Aufbau
unseres Wissens nutzbar wird, noch andere positive Denkarbeit und -Mittel
erfordert. Wir bedauern, daß der Verfasser in diesem Zusammenhang
auch gar nicht auf den hypothetischen oder fiktiven Zweifel zu sprechen
kommt, auf dessen Bedeutung als Methode in der Theologie K. Eschweiler
in seinem Werke « Die zwei Wege der neueren Theologie », in höchst
interessanter Weise hingewiesen hat.

Die Ausführungen über den religiösen Glaubenszweifel sind sehr
zutreffend. Indessen hätte die Klarheit der Abhandlung, die sowieso durch
die eigenartige Anordnung des Stoffes gelitten hat, viel gewonnen, wenn
der religiöse Glaubenszweifel in einem eigenen Abschnitt auf Grund der

gewonnenen Resultate behandelt worden wäre. Hie und da fehlt es auch
an der Genauigkeit und Konsequenz der Terminologie. So wird z. B. bis
Seite 26 als indirektes Erkennen der Glaube bezeichnet, von da an aber
(Cf. S. 26, 29, 30, 88, 95 etc.) wird unter indirektem Erkennen die Schluß-



Literarische Besprechungen 355

folgerung verstanden. Wir haben auch hier auf dem Gebiete der Erkenntnislehre

die Verwechslung von direkt und unmittelbar und von indirekt und
mittelbar, ähnlich wie das in der Moral der Fall ist. Ferner ist das, was
auf Seite 112 f. als negativer Zweifel bezeichnet wird, ein positiver ZweifeJ.
Unter positivem Zweifel verstehen wir jenen Zweifel, dessen Contradictoria
begründet sind ; es ist dann gleichgültig, ob diese Begründung eine direkte
ist, d. h. positiv das fragliche Objekt betrifft, oder eine indirekte, d. h.

negativ die nicht in Frage kommenden Sachverhalte ausschließt. Den
Unterschied zwischen negativem und positivem Zweifel gibt der hl. Thomas
in Quaest. disp. de Veritate, q. 14 a. 1, an, wenn er schreibt : Intellectus
noster possibilis respectu partium contradictionis se habet diversimode.
Quandoque enim non inclinatur magis ad unum quam ad aliud, vel propter
defectum moventium sicut in illis problematibus de quibus rationes non
habemus ; vel propter apparentem aequalitatem eorum quae movent ad

utramque partem. Et ita est dubitantis dispositio, qui fluctuât inter duas

partes contradictionis. Im negativen Zweifel steht die Vernunft den
verschiedenen Lösungen eines Problems gegenüber, deren Inhalt sie wohl
erfaßt, um deren einzelne Begründung sie jedoch noch nichts weiß. Die
beiden Kontradiktoria erscheinen als gleich annehmbar, weil beide gleich
wenig, d. h. überhaupt noch nicht begründet sind.

Die gemachten Aussetzungen sollen jedoch dem gesamten Wert der
vorliegenden Arbeit in nichts Abbruch tun. Jener, der sich die Mühe
nimmt, die Arbeit Fr. J. Tessen's gründlich durchzustudieren, wird seine
Mühe reichlich belohnt sehen, ein Gewinn, der schon deswegen nicht zu
unterschätzen ist, weil in unseren Handbüchern der Philosophie der Zweifel
nicht jene Beachtung und Behandlung findet, die ihm eigentlich zukommen
sollte.

Bern. Dr. G. Püntener.

Fr. Mitzka S. J. : Die Glaubenskrise. Schriftenreihe zum « Seelsorger », 2

Innsbruck-Wien-München, Tyrolia. 1927. 60 SS.

Die vorliegende Schrift hält, was im Vorwort versprochen wird. Sie
ist tatsächlich eine «Theologie des Glaubenszweifels» in gedrängter Form,
die vor allem den beschäftigten Seelsorger klar und bestimmt orientieren
soll über eine Reihe von Fragen, welche die Bewahrung des katholischen
Glaubens betreffen und heute besonders brennend sind. Für den praktischen
Gebrauch in der Seelsorge bestimmt, ze ichnet sich das kleine Buch aus
durch die Klarheit und Gedrängtheit der Darstellung. In dieser Einstellung
geht der Verfasser sogar so weit, daß er möglichst alle theologischen
Fachausdrücke vermeidet, resp. sie umschreibt, da so der Stoff für Vorträge
leichter verwendbar sein dürfte. Und doch, trotz dieser Vermeidung jeder
wissenschaftlichen Aufmachung, kann man sich beim Durchlesen des
Büchleins nicht des Eindruckes erwehren, daß seiner Abfassung ein gründliches

Studium der wissenschaftlichen Theologie des Glaubens
vorausgegangen sein muß, ein Studium, das in beharrlicher Meditation allseitig
geklärt worden ist



356 Literarische Besprechungen

Klar und bestimmt werden in einem ersten Teil die Dunkelheit im
Glauben, die Glaubensschwierigkeit, die Glaubenskrise und der Glaubenszweifel

beschrieben und definiert. Die Glaubenskrise ist der Kampf mit
dem Glaubenszweifel selbst. Darum werden in einem zweiten Teil die
verschiedenen Formen des Glaubenszweifels charakterisiert : der
pathologische Glaubenszweifel, der Zweifel der Entwicklungsjahre, der rein
intellektuelle Glaubenszweifel, der religiöse Zweifel, der ethische Glaubenszweifel,

der Gefühlszweifel, der nihilistische Zweifel, die latente Glaubenskrise.

Damit sind auch die verschiedenen Formen der religiösen Krise
gekennzeichnet. Der dritte Teil wertet den Glaubenszweifel vom logischen
Standpunkt aus. Er wird eingeleitet mit einer kurzen, aber ebenso gründlichen

Darstellung des Glaubens. Da der theologische Glaube nur als Glaube
an die Kirche geleistet werden kann, wird mit besonderer Sorgfalt dargetan,
wie die Kirche selbst in ihrer Gesamterscheinung (als soziale Erscheinung,
als Geisteserscheinung, als geschichtliche Erscheinung) ein ausreichendes
und allen zugängliches Zeugnis für ihren überweltlichen Ursprung gibt.
Sodann werden die Anweisungen und Gründe zur Überwindung der einzelnen
Arten des Glaubenszweifels resp. der Glaubenskrise angegeben. Der vierte
Teil endlich handelt von der Verantwortlichkeit oder von der Schuldfrage
des Glaubenszweifels beim Katholiken, welche unter Hinweis auf die Praxis
der Kirche von jeher und insbesondere auf das dritte Kapitel der
Vatikanischen Constitutio de fide catholica durchwegs bejaht wird.

Es ist nur zu wünschen, daß noch andere Fragen der Theologie in dieser
Weise behandelt und dem Seelsorger zur praktischen Auswertung dargeboten
werden. Ein großer Gewinn käme der wissenschaftlichen Theologie selbst
zu, indem dadurch ihre Arbeit mehr und in weiteren Kreisen als ein Dienst
am Corpus mysticum Christi erkannt und geschätzt würde.

Bern. Dr. G. Püntener.

1. J. M. Bissen O.F. M. : L'exemplarisme divin selon saint Bonaventure.
(Etudes de philosophie médiévale IX). Paris, J. Vrin. 1929. 304 SS.

2. J. Fr. Bonnefoy 0. F. M. : Le Saint-Esprit et ses dons selon saint
Bonaventure. (Etudes de philosophie médiévale X.) Paris, J. Vrin. 1929.
237 SS.

1. Bissen behandelt im ersten Teil (S. 19-151) die göttlichen Ideen und
den Exemplarismus der zweiten göttlichen Person. Es treten hier
Unterschiede zwischen der Auffassung Bonaventuras und des hl. Thomas zutage.
« Bonaventura betrachtet die göttliche Wesenheit als die Wahrheit und die
Idee als Ausdruck dieser Wahrheit ; der hl. Thomas spricht von der göttlichen
Wesenheit schlechthin, die Idee ist für ihn dann die Wesenheit insofern
sie von den Geschöpfen nachgebildet werden kann » (S. 91). Daraus begreifen
wir, daß Thomas die Idee als idea-forma (modèle ou principe d'imitation
de l'être) faßt, Bonaventura hingegen als idea-expressio (similitude engendrée
par la vérité, S. 30 f.). Im Gegensatz zu Thomas läßt Bonaventura eine
vollkommene Idee der materia prima in Gott zu (S. 84 f.). Die zweite



Literarische Besprechungen 357

göttliche Person ist Ebenbild des Vaters und zugleich ratio repraesentandi
aller Dinge. Während Bonaventura sich sonst in trinitarischen Lehren
oft der Auffassung der griechischen Väter nähert, betrachtet er den Namen
imago in Übereinstimmung mit der lateinischen Ausffasung als Eigennamen
der zweiten Person (S. 126). Im zweiten Teil (de l'influence exemplaire
de Dieu, S. 155-292) wird die göttliche Wahrheit als Quelle der geschaffenen
Wahrheit dargestellt, insofern sie die körperlichen und geistigen Geschöpfe
hervorbringt und letztere als ratio intelligendi bei der Erkenntnistätigkeit
erleuchtet. Den göttlichen Einfluß auf den geschaffenen Intellekt verstand
Bonaventura als habitus, similitudo, species innata (S. 196 ff.). Weil er
ein Geschenk Gottes ist, wird er durch die Sünde gemindert, die demnach
die natürliche Erkenntnis hemmt (S. 226 f.). Es beruht auf einem
Mißverständnis, wenn man glaubte, nach Bonaventura nehme Gott die Stelle
des intellectus agens ein (S. 229).

S. 256 ff. bespricht Bissen die Stellung des hl. Thomas zur Illuminationstheorie.

Er glaubt, Thomas und Bonaventura stünden sich hier nicht
kontradiktorisch gegenüber (u. a. gegen Gilson und Grabmann). Bissen
will nachweisen, daß der intellectus agens nach Thomas allein nicht die
Kraft hat, den intellectus possibilis in den Akt überzuführen (S. 261), sodaß
dazu noch eine vom concursus generalis verschiedene (S. 264) Hilfe Gottes
erforderlich ist. Zum Beweis stützt sich B. hauptsächlich auf De anima,
a. 5 ad 9 : Intellectus agens non sufAcit per se ad reducendum intellectum
possibilem perfecte in actum, cum non sint in eo determinatae rationes
omnium rerum. Et ideo requiritur ad ultimam perfectionem intellectus
possibilis quod uniatur aliqualiter illi agenti in quo sunt rationes omnium
rerum, scilicet Deo. Als Stütze dient auch I q. 105 a. 4 ff., wo gesagt wird :

Potest autem voluntas moveri sicut ab obiecto a quocumque bono : non
autem sufficienter et efflcaciter nisi a Deo. Wenn also, so folgert B., eine
besondere Hilfe Gottes für den Willensakt erforderlich ist, so trifft dies
umso eher für das Erkennen zu, das doch eine höhere Tätigkeit ist (S. 265).
Jedoch an der erstgenannten Stelle will der hl. Thomas nicht sagen, daß

göttliche Hilfe die Tätigkeit des intellectus agens beim Erkennen ergänze,
sondern, daß die vollkommenste Erkenntnis, zu welcher der menschliche
Verstand die Anlage in sich trägt (visio beatifica) nur durch göttliche Hilfe
möglich ist. Auch der Paralleltext über den Willen spricht nur von Gott
als dem einzigen, den Willen vollauf befriedigenden Objekt. Die Fortsetzung
der Thomasstelle läßt dies erkennen : unde ipse solus implet voluntatem
et sufficienter earn movet ut obiectum. Der Versuch Bissens, die beiden
Scholastiker hier in Einklang zu bringen, muß demnach als verfehlt
bezeichnet werden.

2. Bonnefoy behandelt im ersten Teil (S. 13-57) den Heiligen Geist als
die ungeschaffene Gabe. Mit Recht weist B. des öfteren auf die Beziehungen
der Trinitätsspekulationen des hl. Bonaventura zu denen der Griechen hin.
In der Anwendung des Prinzips : bonum est diffusivum sui auf die
innergöttlichen Hervorgänge ist Bonaventura über den Areopagiten
hinausgegangen (S. 15 f.). Für die Beziehungen der Lehre des hl. Bonaventura

Divus Thomas. 24



358 Literarische Besprechungen

zu Augustinus hätte die Arbeit von M. Schmaus : Die psychologische
Trinitätslehre des hl. Augustinus (1927) manche Hinweise bieten können.
Der zweite Teil (S. 58-132) behandelt die Gaben des Heiligen Geistes im
allgemeinen. Bonaventura nimmt den Stufen des geistlichen Lebens
entsprechend drei verschiedene Gruppen von je sieben habitus infusi an
(virtutes, dona, beatitudines, S. 64 f.). Die dona faßt er nicht als
Vervollkommnungen der übernatürlichen Tugenden, vielmehr lehrt er von ihnen :

potentias facilitant et ad actus excellentes expediunt (S. 101. Gegen Gardeil,
Diet, théol. cath. IV 1773). Die zwölf Früchte des Heiligen Geistes
betrachtet Bonaventura nicht als eigene habitus. Wertvoll sind die Hinweise
auf das Verhältnis zum thomistischen System. In den wesentlichen Punkten
kann B. Übereinstimmung feststellen. Bonaventura bestimmt jedoch anders
als Thomas das unmittelbare Subjekt der Gnade und deren Verhältnis zu
den Tugenden (S. 72 ff.). Im dritten Teil (S. 133-206) werden die dona
im besonderen besprochen. Den Schluß dieses Teiles bildet ein Kapitel
über die Beschauung nach der Lehre des Heiligen.

Beide Monographien bilden einen wertvollen Beitrag zur Bonaventuraforschung.

Rom, S. Anselmo. P. Anselm Stolz O. S. B.

Ethik.

R. Geis : Katholische Sozialethik 2. Paderborn. 1929. 120 SS.

Der Verfasser geht in den zwei Kapiteln der Einleitung aus von der
ersten, objektiven Norm des sittlichen Lebens im Willen Gottes und zeigt,
wie die Erkenntnis davon, theoretisch und praktisch, dem Menschen zufließt
durch Natur, Offenbarung, kirchliche Entscheidungen, die moraltheologische
Wissenschaft und das persönliche Gewissen. In den folgenden vier
Abschnitten führt er aus : a) die körperliche Seite des Sexuallebens ; b) die
seelische Seite des Sexuallebens ; c) die Ethik des Sexuallebens ; d) die
Pädagogik des Sexuallebens. Am Schlüsse seiner Schrift weist Geis hin
auf empfehlenswerte Werke und Abhandlungen der Sexualethik,
Sexualpädagogik, Psychologie und Physiologie, die er vielfach auch selbst
zusammen mit anderen Werken im Verlaufe seiner Arbeit in reichen Anmerkungen

herangezogen hat. Die vorliegende zweite Auflage ist vermehrt
durch die Einleitungskapitel über Grundsätzliches zur Methode der
Moraltheologie und durch ein praktisches Kapitel über Gefahren der Keuschheit
in der Studentenzeit.

Der Verfasser hat es verstanden, ausgehend von den biologischen und
psychologischen Tatsachen, die grundlegenden Wahrheiten in genauer
Formulierung vorzulegen und deren Auswirkung in den verschiedenen Lagen
des praktischen Lebens aufzuzeigen. Dazu befähigte ihn eine gründliche,
wissenschaftliche Sachkenntnis zusammen mit einer reichen Erfahrung als

Jugendseelsorger, so daß er mit seltener Klarheit die vielfachen Probleme
der « sexuellen Not » erschöpfend darzustellen wußte. Seine Arbeit gewährt
dem Moraltheologen eine schöne Zusammenfassung in klarer logischer



Literarische Besprechungen 359

Gliederung und kann den Laien, insbesonders den katholischen Studenten,
in verständnisvoller Weise zur Erkenntnis führen, die der Verfasser in seiner

Einleitung verspricht, — daß das katholische Keuschheitsideal nicht der
letzte, erzieherische Eigenwert der katholischen Kirche sei, vielmehr einer
der wichtigsten und schönsten Lebenswerte, den unsere heilige Kirche uns
zu schenken habe. Und so kann man nach der Lektüre dieser katholischen
Sexualethik den verschiedenen, anerkennenden Besprechungen und Empfehlungen

dieser Schrift gerne beitreten.

Seitenstetten. P. Hieronymus Gassner O. S. B.

Th. Brauer : Der moderne deutsche Sozialismus. Freiburg i. Br.,
Herder. 1929. vin-400 SS.

Schon die Tatsache, daß dieses Buch binnen sechs Monaten in zweiter
Auflage erscheint, spricht für seine Bedeutung. Mag auch eine Schrift
über ein so aktuelles Thema von vornherein auf Beachtung rechnen können,
so überragt dieses Werk des Kölner Universitätsprofessors doch viele andere

an Gründlichkeit, Wahrhaftigkeit und prinzipieller Klarheit. Wir sagen
« prinzipieller » Klarheit, denn — um das gleich vorauszuschicken — die
Schrift leidet u. E. in ihrem Aufbau und ihrer Abfassung an einer gewissem

Undurchsichtigkeit. Sicherlich ist das zum Teil auf die Sache selbst zu
schieben. War es doch kein Leichtes, aus dem Wirrsal aller sich als
sozialistisch gebenden Richtungen die entscheidenden Linien klar
herauszustellen oder auch z. B. die abstrakten Ausführungen von Karl Marx
anschaulich darzustellen. Dennoch glauben wir, auch die Schreibart des
Verfassers dafür verantwortlich machen zu sollen. Das Buch ist zwar
anregend und geistvoll geschrieben, der Stil ist im ganzen flüssig und
gepflegt ; langweilig ist die Schrift nirgendswo. Aber zunächst finden sich
an einigen Stellen übermäßig lange Perioden, die das Verständnis sehr
erschweren. Als Beispiel diene folgender Satz (S. 108) : «Es wird zu einer
Frage von Leben und Tod, ob sich die große Industrie dem notwendigen
Wechsel der Arbeit mittels Ersetzung der elenden, für das wechselnde
Ausbeutungsbedürfnis des Kapitals in Reserve gehaltenen, verwendbaren
Arbeiterbevölkerung durch Herbeiführung der absoluten Verwendbarkeit
des Menschen für wechselnde Arbeitserfordernisse und Ersetzung des
Teilindividuums durch das allseitig entwickelte, verschiedene gesellschaftliche
Funktionen als einander ablösende Betätigungsweisen durchführende Individuum

anzupassen vermag. » Sodann vermißt man eine gewisse Straffheit
und tektonische Kraft des Aufbaues der ganzen Schrift. Die Kapitelüberschriften

sind oft mißverständlich und irreführend. Das ganze Werk macht
manchmal den Eindruck einer losen Zusammenstellung von mehreren,
unabhängig voneinander entstandenen Essays. Auch die häufigen
Verweisungen, wie : « worauf wir später einzugehen haben » (S. 142) oder so

ähnlich, wirken störend.
Nach diesen Ausstellungen gehen wir nun um so lieber daran, die

wirklich großen Vorzüge des Buches herauszustellen. Was besonders



360 Literarische Besprechungen

sympathisch berührt, ist der Eindruck absoluter Objektivität und tendenzlosester

Wahrhaftigkeit. Wenn 13. am Schluß seines Buches (S. 388) sagt :

« Würden wir den Sozialismus als richtig erkennen, so könnte uns keine
Welt abhalten, das anzuerkennen und öffentlich auszusprechen. Das einzige
uns leitende Moment ist das Bedürfnis nach voller und restloser Klarheit »,

so glauben wir es ihm unbedingt. Dafür bürgt uns unter anderm die
Tatsache, daß er auch den Kritikern marxistischer Lehre längst nicht in
allem durch die Finger sieht. Und so kommt es, daß Verf. sich einmal
gedrängt fühlt, « Marx und sein Gedächtnis vor denen zu retten, die
die Stirn haben, sich auf ihn zu berufen » (S. 355). Denn « Tatsache ist und
bleibt, daß Marx durch die Kraft seines eigengearteten Denkens die
Mechanisierung unseres gesamten Lebens mit einer Schärfe erfaßt und
in ihren Folgerungen aufgewiesen hat wie niemand vor ihm oder in seiner
eigenen Zeit » (S. 173).

Seinen Ausführungen sendet Verf. eine Begriffsbestimmung des
modernen Sozialismus voraus : « Der moderne Sozialismus ist eine aus der

Kritik der Gegenwart gewonnene soziale Zukunftsperspektive, eingestellt auf
die klassenlose Gesellschaft als Endziel. Grundsätzlich ist jener Sozialismus,
der das Ziel der klassenlosen Gesellschaft um seiner selbst willen erstrebt
und diesem Ziele bzw. seiner Verwirklichung alles, insbesondere auch die
Persönlichkeit jedes Einzelmenschen, unterzuordnen bereit und gewillt ist.
Wo diese Voraussetzung nicht gegeben ist, reden wir von taktischem
Sozialismus. Zum absoluten Sozialismus wird der grundsätzliche Sozialismus
dann, wenn das Endziel aus der immanenten Gesetzmäßigkeit der
Entwicklung als ein naturnotwendiges erwartet wird » (S. 9).

Die Darstellung selbst weicht von der sonst üblichen in einigen
Punkten ab. Darüber äußert sich Verf. wie folgt : « Abweichend von den
meisten Darstellungen, die mit der Darlegung der gesellschafts- und
geschichtsphilosophischen Anschauungen Marxens beginnen, wobei dann
auch die Frage der Dialektik eine überragende Bedeutung erhält, haben
wir Wert daraufgelegt, zunächst die ökonomischen Lehren von Marx in
ihrer ökonomischen Begründung darzustellen und ihnen die .Kritik der
Kritik' Marxens gegenüberzustellen, um erst danach auf die geschichts-
philosophische Einkleidung einzugehen. Denn der Kernpunkt der Marx'sehen
Überlegungen liegt in seiner (versuchten) Feststellung einer unerträglichen
Inkongruenz von wirtschaftlichen und sozialen Verhältnissen, die mit
Notwendigkeit zum Umschlagen führen müsse» (S. 294 f.). So kommt es,
daß Marx in Brauers Darstellung sachlicher und darum überzeugender
wirkt als in seinen eigenen, an Übertreibungen reichen, oft von Tendenz
und Vorurteilen gefärbten Schriften. Freilich wird man nicht gut tun,
ohne alle Vorkenntnisse an B.s Buch heranzutreten, da, nach Marxens
eigener Aussage, die Dialektik seine Lehren leichter dem geistigen Menschen
eingängig macht.

Nach der Darstellung der ökonomischen Lehren von Karl Marx geht
Verf. zur « Kritik der Kritik » über, d. h. zu der aus dem eigenen Lager
der Sozialisten entsprungenen Kritik des Marxismus. Da kommt denn
ausführlich der auf Ed. Bernstein zurückgehende « Revisionismus » zu Wort,



Literarische Besprechungen

der im neueren Sozialismus eine so bedeutende Rolle spielt. Es folgt ein
Abschnitt über Conrad, Schmidts Versuch einer Analyse der modernen
Volkswirtschaft, über die Kritik unter dem Eindruck der Kriegserscheinungen

und die « Sozialisierungsniederlage », d. h. die mißglückten Versuche
der Nachkriegszeit, einzelne Wirtschaftsbetriebe zu sozialisieren, aber auch
manche sympathische Vorschläge zur sozialen Gestaltung der Wirtschaft.
In einem andern Kapitel wird der Leser in die Gedankenwelt der
bedeutendsten « wissenschaftlichen Sozialisten von heute » (Emil Lederer und
Eduard Heimann) eingeführt. Das Kapitel « Fortbildung des Marxismus »

macht mit dem « ökonomischen Imperialismus » bekannt, wie er vor allem
von Rosa Luxemburg und Fritz .Sternberg vertreten wird. Damit schließt
des Werkes erster Feil : « Sozialistische Darstellung und Kritik der Gegenwart

». Der zweite Teil betrachtet den « Sozialismus als weltanschauliches
Kampfobjekt ». Über den Marxismus als Weltanschauung — wohlgemerkt,
auch abgesehen von der geschichtsphilosophischen Einkleidung — äußert
sich Verf. so : « Der Marxismus ist ökonomischer Determinismus und als
solcher eine Weltanschauung. Diese Weltanschauung bezieht alles auf die
Gesellschaft. Sie ist das Absolute. Dieses Absolute jedoch, das verbindet
Marxens Auffassung mit derjenigen Hegels, steht nicht am Anfang, sondern
am Ende des Entwicklungsprozesses : es ist erst am Ende das, was es n
Wahrheit ist. Das » Ende » ist für Marx der Sozialismus, bis zu dem das
Weltgeschehen unter Ausnutzung der Antriebskraft der Wirtschaft vorantreibt.

Marxismus als absoluter Sozialismus ist daher, darüber kann
es gar keinen Zweifel geben, mit Christentum unverträglich » (S. 297 f.).
In diesem Teil w rd auch eingehend über den religiösen Sozialismus gehandelt,
der natürlich nur ein taktischer sein kann.

Einige ausführlichere Bemerkungen seien an den dritten Teil geknüpft,
der sich «Rechenschaft» betitelt. Je sachlicher und überzeugender Verf. vorher

den Sozialismus dargestellt hat, um so überzeugender und schwerwiegender

wirkt nun seine Abrechnung. Mangel an Verständnis wird man B. nicht
vorwerfen können. Dem rein wissenschaftlichen Streben aber erweist sich
die Lehre von der « ursprünglichen Akkumulation (der Trennung des

Arbeiters von den Produktionsmitteln in marxistischer Darstellung),
vom Mehrwert, der nach Marx in der Produktionssphäre als Abzug
vom Arbeitslohn entstehen soll, dann die Verelendungs- und
Zusammenbruchstheorie als unhaltbar, wie schon die Revisionisten dartaten. B. ist
aber durchaus nicht blind für das soziale Elend unserer Tage und ist der
Überzeugung, daß mit bloßer Moralpredigt nicht viel gewonnen sei.

Taktischer Sozialismus, der manchen als das Gebot der Stunde erscheint,
kommt für Verf. als eine innere Lüge und Inkonsequenz nicht in Betracht.
Er kann sich nur um eine Durchdringung des wirtschaftlichen Lebens von
der christlichen Gemeinschaftsidee aus handeln, die einzig die Rechte des

Individuums und der Gesellschaft gerecht gegeneinander abwägt.
Wurde doch nach Siegmund Rubinstein das « Sozialistische » an der

Sozialisierung von den katholischen Wirtschaftspolitikern richtiger aufgefaßt
als von den Sozialdemokraten.

B. berührt dann Vor allem drei Punkte, an denen eine Wirtschafts-



362 Literarische Besprechungen

reform ansetzen müßte : Familie, Eigentum und Beruf. Man muß dem
Arbeiter die Familie und den Arbeiter der Familie wiedergeben, durch
die Eigenheimbewegung und besonders durch « eine allmähliche
Wiederablösung der Frau vom Erwerbsleben, mindestens von dem Erwerbsleben
in der und durch die Fabrik» (S. 373). Bodenreform, Reform des
Hypothekenrechts, eine Orientierung der Wirtschaft an den Interessen der
Gesellschaft würden ein Übriges zur Hebung der sozialen Not tun. Endlich
muß dem Arbeiter der Berufsgedanke wiedergegeben, ihm wieder Freude
an der Arbeit gemacht werden. Hier besonders ist es ermutigend, daß
Verf. auf einige schon in die Praxis übergeführte Versuche hinweisen kann,
so die « related cycles of work » in Amerika, die « Dinta » (Deutsches Institut
für technische Arbeitsschulung) des Oberingenieurs Arnold, die Tatsache,
daß Henry Ford in Detroit ein eigenes Bureau für den Wechsel in der
Arbeitstätigkeit unterhält. (Man vermißt vielleicht eine ausführlichere
Stellungnahme zu dem, was Dessauer « kooperative Wirtschaft » nennt.)
Das wichtigste Mittel wird natürlich immer das Streben nach hinreichendem
Einkommen des Arbeiters sein. Vor allem darf man nach B. nie vergessen,
daß die Sozialreform zum größten Teil eine Frage der Erziehung zur
Gemeinschaft ist, die immer am Einzelmenschen angreifen muß. Das Werk
klingt aus in die nicht utopistischen, aber hoffnungsvollen Worte (S. 388) :

« Für uns ist der Beweis bisher nicht geliefert, daß irgend ein Sozialismus
die soziale Frage zu lösen vermöchte. Dagegen scheint uns der Beweis
geliefert zu sein, daß bei einem Aufbau unserer Einrichtungen und bei einer
Gesinnungsbetätigung auf der Grundlage der christlichen Gemeinschaftsidee,
die Individuum und Gemeinschaft ihr Recht gibt, eine Kultur möglich ist,
in der die soziale Frage ihre bedenklichsten Schärfen verliert. Wir vermeiden
es ausdrücklich, zu sagen : in der die soziale Frage überwunden wird. Denn
das wird, weil die Menschen Menschen sind, nicht möglich sein. Es werden
sich in irgend einer Form immer soziale Differenzierungen ergeben. Jedoch
bietet die christliche Gemeinschaftsidee die Möglichkeit, diese Differenzen
auf das geringst mögliche Maß herabzumindern. Das ist offenbar alles,
was überhaupt erwartet werden darf. Jedenfalls ist dabei, wie das Beispiel
früherer Zeiten zeigt, ein Höchstmaß an Kultur möglich. »

Abtei Gerleve (Westfalen). P. Leo von Rudioff O. S. B.


	Literarische Besprechungen

