Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762835

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P.
(Fortseizung.)

Die Weltschépfung bei Thomas von Aquin.

Die personliche Lehrselbstindigkeit war im Mittelalter groler als
viele Moderne meinen. Die mannigfaltig verschiedenen Geistesrichtungen
oder Schulen bestdtigen das. Mehr noch die Lehrabweichungen iiber
dieselben Fragen im SchoBle derselben Schule. Das Schépfungsproblem
ist ein schlagender Beweis fiir die mittelalterliche Vielgestaltigkeit.
Anselm Rohner O. P. hat hiefiir mit seiner griindlichen Studie iiber
die Creatio bei Maimonides, Albertus Magnus und Thomas einen frap-
panten Beweis erbracht.! Alle drei weichen in wesentlichen Punkten
voneinander ab, und merkwiirdigerweise ist die Kluft zwischen Lehrer
und Schiiler noch am allergrofSten. Eigentlich stimmen Albert und
Thomas nur darin iiberein, dall sie beide, die zeitliche Schopfung als
Glaubensartikel verteidigend, die Creatio aeterna des Aristoteles fiir
philosophisch unbeweisbar und theologisch hiretisch erkliren. > Von
allen dreien hilt nur der Aquinate die Creatio ex nihilo fiir philo-
sophisch streng beweisbar. * Dagegen hilt er weder die Notwendigkeit
der zeitlichen Schoépfung noch die Moglichkeit oder Unmdglichkeit
einer ewigen Creatio fiir philosophisch beweisbar und tritt damit wieder
teilweise mit Albert, teilweise mit Maimonides in Gegensatz. * Fiir
mich ist es vielsagend, dafl nicht einmal Albert d. Gr. und Maimonides,
die doch scharfe Koépfe waren, die Weltschépfung aus nichts fiir philo-
sophisch beweisbar hielten. Es zeigt das wieder auf die enorme
Schwierigkeit des Problems hin, die wir bei Aristoteles betonten. Auch
Thomas wire nicht zu seinem Resultate gelangt, ohne die véllige
Penetration der Akt- und Potenzlehre.

1 Das Schopfungsproblem bei Moses Maimonides, Albertus Magnus und
Thomas von Aquin. Minster i./W. 1913.

2 Das. S. 138.

3 Das. 136-137.

4 Das. 136-138.



Die Weltschoptfung bei Thomas von Aquin 321

In welch auBerordentlichem Mafle das Schopfungsproblem den
englischen Lehrer interessierte, zeigt und offenbart sich dadurch, daQ
er nicht bloB in allen groBen Werken, wie Sententiae, Summa theologica,
Summa contra Gentes, Quaestiones disputatae dazu Stellung bezog,
sondern iiberdies noch in besondern Schriften seinen Standpunkt zur
Frage eingehender erortert hat. !

Zwei Hauptfragen schweben uns hier vor Augen : der Beweis des
hi. Thowmas fiir die Weltschopfung und die Art und Weise, wie er die
Creatio ex nihilo aufgefaBt hat. Die erstere beriihrt die Existenz der
Weltschopfung, die andere die Natur derselben.

a) Der Beweis fiir die Weltschopfung.

Eigentlich hitten wir von den « Beweisen » fiir die Weltschopfung
reden sollen, denn die Argumente, die Thomas fiir die Creatio anfiihrt,
sind zahlreich, zumal in Contra Gentes und De Potentia. Wer in
der Geschichte der vorthomistischen Philosophie zu lesen versteht und
das Los des Schépfungsproblems bei Plato-Aristoteles und den Neu-
platonikern kennt, wird es besonders interessant finden, dal} Thomas
der Creatio der Materia prima und der Engel, d. h. iiberhaupt der
geistigen Substanzen seine spezielle Aufmerksamkeit schenkt. Die
Beweise, welche er fiir diese zwei Punkte anfiihrt, sind sogar zahlreicher
als wie jene, die er fiir die Weltschépfung im allgemeinen ins Feld fiihrt.
Er zeigt damit, dal} er die Klippen und Schwichen der frithern Zeiten
in bezug auf die Entwicklung des Problems sehr wohl kannte, wenn er
auch die Rollen der Anhdnger und Gegner nicht immer genau richtig
verteilte, was uns bei dem damaligen Stand der Geschichtskenntnisse
kaum stark in Staunen setzen wird. Wir werden, dem Gesagten ent-
sprechend, der Schopfung der ersten Materie und der Engel speziell
Bemerkungen widmen.

Selbstverstindlich mufite Thomas als Voraussetzung der Krea-
tionsbeweise die 5 Wege des Gottesbeweises zugrunde legen. Tatsichlich
laufen alle Argumente zugunsten der Weltschépfung aus Nichts mittel-

1 1I. Sent. D. 1. q. 1 ; q. 2 ; D. 17. q. 2. a. 2. Summa theol. L. q. 44-46; q. 61.
1;1.q.90.2. S.Contra Gent. II. ¢. 6 ; ¢. 15-38 ; ¢. 85. 97. Quaest. disp. de Potentia,
q. 3. a. 1-19; q. 4. a. 1 u. 2. Compend. Theol. c. 67-70 (Ed. Viués, 27. p. 22-23).
De aeternitate mundi contra murmurantes (Ed. Vivés, 27. p. 450-453). De substantiis
separatis seu de natura angelorum, c. 7-8 (Ed. Vivés, 27. 287-292). Quodl. II1.
a. 39 (Ed. Viwweés, 15. 430) Quodl. XII. a. 7 (ib. 599).



322 Die Weltschépfung bei Thomas von Aquin

bar oder unmittelbar auf Gott als erste einzige Weltursache a se, als
erste Wirkursache, als erstes absolut nofwendiges, vollkommenes, alles
ordnendes Sein zuriick.

Damit koénnen wir hier die Kreationsbeweise kurz und iiber-
sichtlich skizzieren — denn nur darum kann es sich hier handeln.
Weil Gott allein 1. die ursachlose Ursache ist, weil er 2. das summum
ens ist, weil er 3. die allgemeine Ursache, also die Ursache aller anderen
Ursachen ist, weil er 4. allein das Sein per essentiam ist, weil er 5. allein
das ens absolute necessarium ist, weil er 6. als absolute Vollkommenheit
alle Vollkommenheiten der Weltdinge in sich enthalten mul}, deshalb
mull 1. alles andere das Sein ab alio haben ; miissen 2. alle anderen
Dinge, die mehr und weniger Sein besitzen, dasselbe von ihm haben ;
miissen 3. alle anderen Ursachen als Partikulirursachen von ihm als
Universalursache des Seins als solchem abhangen ; miissen 4. alle Welt-
dinge als Participata ihr ganzes Sein von dem Sein per essentiam
haben ; miissen 5. alle anderen Dinge potenziell sein und selbst jene,
welche, wie die kreatiirlichen Geister, eine relative Notwendigkeit
besitzen, die Ursache ihrer Notwendigkeit in Gott haben ; miissen
6. alle Geschopfe ihre Vollkommenheiten, also alles Sein von Gott dem
absolut Vollkommenen empfangen haben. ! Damit ist die Notwendigkeit
der Schopfung der Weltdinge unwiderleglich bewiesen.

Von den sechs skizzierten Beweisen, die Thomas in Contra Gentes
ausgiebig entwickelte, bevorzugte er offensichtlich das Argument des
ens per essentiam und ens per participationem. Er hat es in alle Werke
aufgenommen, in denen er die Notwendigkeit der Creatio beweisen will.
In seinen Senfentiae und in der Summa theologica ist es das einzige
Argument, das er fiir die These anfiihrt. 2 In seinen Ausfithrungen iiber
die Natur der Engel fiihrt er es ausdriicklich auf die Lehre von Essenz
und Existenz zuriick. ® In seinem Compendium Theologiae fiigt er ihm
nur ein zweites Argument, das von der ersten « Wirkursache », bei. *
In De Potentia ist es von zwei weiteren Beweisen, die wir oben
erwihnten, begleitet. > Daselbst entwickelt er in einem folgenden,
berithmt gewordenen Artikel die tiefe, scharfsinnige Theorie iiber die
Gesamtkausalitit Gottes in der kreatiirlichen Tidtigkeit. Weil Gott das

II. C. Gent. 15.

II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2; S. th. I. 44. 1.

De substantiis separatis seu de natura angelorum, a. 7 (Ed. Vivés, 27. 288).
Comp. Theol. c. 67 (Ed. Vivés, 27. 22-23).

Pot. q. 3. a. 5.

LU U



Die Weltschépfung bei Thomas von Aquin 323

einzige Schépferprinzip alles Seins ist, gibt er der geschépflichen Ursache
nicht bloB die Kraft zu handeln und mub} er sie erhalten, sondern er mul3
sie auch zum Handeln bewegen, « movet eam ad agendum », und er ist
in bezug auf die Wirkung sowohl die Ursache des Seins als Sein, als
auch dieses oder jemes Seins, da die Kreatur als bloBe Instrumental-
ursache nur kraft Gottes, der Hauptursache, zu wirken vermag und
jeder Wirkung nichts intimer und tiefer ist als das Sein selbst, das nur
die erste schopferische Ursache hervorzubringen vermag.! Es zeigt
sich da, wie bei Thomas Creatio, die Realdistinctio von Essenz und
Existenz und Praemotio aufs innigste und unzertrennlich miteinander
verkettet sind !

Thomas hat, so bemerkten wir friiher, seine ganz spezielle Auf-
merksamkeit der Schopfung der Materia prima geschenkt. Er hat
diese Frage sogar in eigenen Artikeln zum Gegenstande seiner Forschung
gemacht. 2 Er hat, unseres Erachtens mit Unrecht, die Creatio der
Materia Plato und Aristoteles zuerteilt. Dennoch hat er dabei mit
auffallender Geistesschirfe den Grundirrtum der ganzen alten Philosophie
und die Ursache desselben erfaB3t. Die alten Philosophen, so bemerkt
er stetig, vermochten nicht zu unterscheiden zwischen dem Wirken
der Universalursache, welche das Sein als solches und damit das Totalsein
hervorbringt, und den Partikularursachen, die durch bloBe Verinderung
aus einem bereits vorliegenden Stoffe ein Partikuldrsein, dieses oder
jenes, verursachen. Daher ihr bekanntes Prinzip : « Aus Nichts wird
nichts. » 3 Faktisch wirkt die Partikulirursache nur durch Verdinderung
auf Grund von etwas Vorhandenem, das diese oder jene Form erhilt,
also ein Partikuldrsein ist ; ihre Tdtigkert ist nicht ihre Substanz selbst ;
sie mul3 daher in etwas Passivem, dem sie proportioniert sein mull,
aufgenommen werden.

Ganz anders wirkt Gott als Universalursache, deren Tdtigkeit ihre
eigene wumendliche Substanz selbst ist, die daher nicht in etwas auf-
genommen werden kann, und der nichts proportioniert sein kann. Eben

L Ib. a. 6.

2 S. Theol. 1. 44. 2 ; II. C. Gent. 16.

® « Ex hoc autem confutatur error antiquorum philosophorum, qui ponebant,
materiae omnino nullam causam esse, eo quod in actionibus particularium agentium
semper videbant aliquid actioni praejacere ; ex quo opinionem sumpserunt omnibus
communem, quod ex nihilo nihil fit, quod quidem in particularibus agentibus
verum est. Ad universalis autem agentis, quod est fotius esse activum, cognitionem
nondum pervenerant, quem nihil in sua actione praesupponere necesse est».
II. C. Gent. 16. Dasselbe S. Th. I. 44. 2 ; III. Pot. a. 3.



324 Die Weltschopfung bei Thomas von Aquin

weil Gott die erste einzige Universalursache ist, bringt er das Sein
als Sein, «ens ut ens», also alles Sein hervor, folglich aus Nichis !, denn
er kann doch nicht zu seiner Tdtigkeit voraussetzen, was er durch seine
Titigkeit selbst hervorbringt : « Nullum agens praeexigit ad suam
actionem id, quod per suam actionem producit. » 2 Aus all dem, was
die materia prima 7n sich ist, verlangt sie Gott als ihren Schoépfer :
denn sie ist etwas Real-Potentielles. Well sie real ist, muf} sie ihr Sein
auch von Gott, der Universalursache, haben. Weil sie potentiell ist,
setzt sie das absolut Aktuelle voraus, das prioritate naturae ihr voran-
gehen mufl. Wire alles das nicht so, dann gibe es in der materiellen
Erzeugung gar kein Erstes.® Die Materia prima mul} also selbst aus
Nichts erschaffen sein. — Damit hat Thomas eine Schwierigkeit gelost,
welche, meiner Ansicht nach, die alt-heidnische Philosophie nie iiber-
wand und iiber deren enorme Tragweite wir, von Aristoteles handelnd,
das Wichtigste sagten. Evident ging auch dieser Geistessieg nur aus
der mit ezserner Konsequenz durch und weiter gefiihrien Lehre von Akt
und Potenz hervor !

Neben der Herkunft der Materia prima war bei den alten Philo-
sophen der Seinsursprung der geistigen Geschopfe, also unserer Engel,
mit Einschlul3 der geistigen Seele ein Problem, vor dem sie ratlos
dastanden. Gewifl machten Plato und Aristoteles, denen Thomas die
Creatio zuschrieb, auch sie von dem ersten Beweger abhingig. Aber
iiber ihren Seinsursprung schwiegen sie. Die Schwierigkeit war eine
ganz besondere, die Thomas bei vielen alten Philosophen ganz richtig
durchschaute. Sie kannten nur ein « Werden », «ein Erzeugen », eine
Mutatio aus bereits vorhandener Materia. * Deshalb schrieben manche
auch den geistigen Geschopfen eine Zusammensetzung von Materie
und Form zu, um ihren Ursprung leichter zu erkliren. 3 Allein das geht
nicht an. Wie aber dann den Ursprung einfacher, geistiger fiir sich
existierender Formen erkliren ? Das konnten sie nicht und deshalb
hielten sie dieselben fiir unentstanden, zumal auch Plato und Aristoteles
jene geistigen Substanzen fiir ewig hielten. 8

Der Grund dieses Irrtums lag also darin, dal sie auller der Er-
zeugung und Mutatio keine andere hdhere Entstehungswerse kannten und

1 S. Th. 1. 44. 2.

2 Comp. Theol. c. 68.

3 IL. C. Gent. 16.

4 De natura angelorum, c. 7 ad. I.
5 Ib. 6 Ib. ad 4.



Die Weltschépfung bei Thomas von Aquin 325

daher zwischen Universalursache witd Partikuldrursache nicht zu unter-
scheiden vermochten und folgerichtig auch nicht zwischen der Hervor-
bringung dieses oder jenes Seins und des Seins als solchem, die nicht
Mutatio, sondern nur Emanatio ist. In Wahrheit mul3 auch die geistige,
menschliche Seele !, miissen auch alle geschopflichen Geister — Engel
— von Gott aus Nichts erschaffen sein. Als Universalursache mul
Gott das Totalsein alles dessen, was auller ihm ist, als Ursache zu-
gesprochen werden : «esse attribuitur toti universitati rerum a primo
ente». 2 Da in ihm als absolutem Sein allein Wesenheit und Existenz
identisch sind, muB} alles auller ihm von ihm empfangenes Sein haben *
und auf Gott als maximum ens zuriickgefithrt werden. * Folglich sind
auch die geschopflichen Geister geschaffen.

Welchen Wert gab Thomas seinen rationellen Argumenten fiir die
Schopfung aller Dinge von Gott ? Schrieb er diesen rein philosophischen
Beweisen zwingenden Wert zu ? Daran kann gar nicht gezweifelt
werden. Wer die Terminologie des Aquinaten kennt, weill, was bei
ihm das «necesse est » bedeutet. Das gebraucht er nun faktisch iiberall
da, wo er den Schopfungsbeweis erbringen will. 3 Ubrigens hat er schon
in seinem Sentenzenkommentar formell erklirt: « Respondeo, quod
creationem esse non tantum fides tenet, sed etiam ratio demonstrat. » ®

Damit geht Thomas weit iiber Maimonides und Albert d. Gr.
hinaus, welche beide die Beweisbarkeit der Creatio geleugnet hatten.
Auch da bestitigt es sich wieder, da3 Alberts Wissenschaftsbetrieb zwar
weiter war als der seines Schiilers, dal aber Thomas der Vernunft,
also der Philosophie und damit den Profanwissenschaften iiberhaupt
einen viel weiteren Forschungshorizont vorgesteckt hat. Auch das war
die Frucht seiner unvergleichlichen Penetratio der Akt-Potenzlehre !

b) Die Natur der Creatio.

Wir gedenken, diese zweite, offenbar schwierigere Frage mit der
Beantwortung zweier Fragen niher zu kliren : welches ist die Wirkung

1 1. go. 2.

2 De natura angelorum, c. 7.

3 « Solus enim Deus est suum esse ; in omnibus autem aliis differt essentia
rei et esse ejus. Et ex hoc manifestum est, quod solus Deus est ens per suam
essentiam ; omnia vero alia sunt entia per participationem. Omne autem, quod
est per participationem, causatur ab eo, quod est per essentiam. Unde necesse est
angelos a Deo creatos esse.» I. 61. 1.

4 De natura angelorum, c. 7.

51.44. 1; 1 45.2; 1 61. 1; 1 go. 2.

6 II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2. Genau dasselbe Pot. III. a. ;3.

Divus Thomas. 22



326 Die Weltschopfung bei Thomas von Aquin

der Creatio und wie ist die Ursache derselben aufzufassen ? Von der
Schopfertitigkeit als drittem konnen wir selbstverstiandlich nicht reden,
denn eben das ist der Schopfertitigkeit zum Unterschied von der
kreatiirlichen Titigkeit eigen, daB sie nicht ein Drittes-Mittleres ist
zwischen Wirkursache und Wirkung. Insofern die Schopfertitigkeit
aktiv gefait wird, ist sie das gottliche Wesen selbst, also weder Actio
noch eine Potenz, aus der die Actio als Prinzip hervorginge. Insofern
sie passiv betrachtet wird, ist sie identisch mit dem Entstandenen, also
mit der Wirkung, weil es in der Schopfung kein Werden gibt. !

a) Die Wirkung der Schépfung.

Als creatio passiva umfalit die Schopferwirkung die ganze Kreatur
mit ithrem von Gott aus Nichts empfangenen Sein, das, weil es von
Gott empfangen ist, zu ihm eine real transzendentale Beziehung —
relatio — ausdriickt. 2 Auch hier sind wieder zwei Momente zu unter-
scheiden : das Wassein der Wirkung und das Auswas, oder um genauer
mit Thomas zu reden, der terminus « ad quem » und der terminus «a
quo » 3 der Wirkung, des Entstandenen. Damit kénnen wir die beiden
Momente in zwei bestimmte Fragen kleiden : was wird in der Creatio
hervorgebracht und aus was wird es hervorgebracht ? Beides zusammen
wird die Schopferwirkung als solche charakterisieren !

Was wird in der Creatio hervorgebracht oder gewirkt 7 Was den
geschopflichen Ursachen, oder sagen wir es prignanter, den Natur-
ursachen eigen ist, das ist das, dal} sie immer nur Ursachen sind « dieses »
oder « jenes» Seins, « haec vel talia entia » mitverursachend hervor-
bringen 4, also Partikulirwirkung zum Terminus ad quem haben. Die
Naturtitigkeit und Erzeugung ist stets nur eine Seinsverleihung eines
Partikuliren an ein Partikulires, eine Emanatio « alicujus entis parti-
cularis ab aliquo particulari agente ». So ist es, wenn ein Mensch einen
Menschen erzeugt. ® Daher bringen die Natur oder Partikuldrursachen
nur FEtwas aus Etwas hervor, den Menschen aus Etwas, was Nicht-

1 1. 45. 3 ad 1 u. 2 ; Pot. III. 3.

2 « Si autem (creatio) sumatur passive, sic est quoddam accidens in creatura
et significat quandam rem, non quae sit in praedicamento passionis proprie loquendo,
sed quae est in genere relationis et est quaedam habttudo habentis esse ab alio conse-
quens operationem divinam. » II. Sent. D. 1. g. 1. a. 2 ad 4.

3 1. 45. 1 ad 2.

4 1. 44. 2. Das hebt Thomas in allen Hauptquellen hervor.

5 1. 45. 1. )



Die Weltschépfung bei Thomas von Aquin 327

mensch war, aber doch schon Etwas war. Damit sind sie erst recht
Partikulidrursachen, weil sie nicht blo3 etwas Bestimmtes verursachen,
sondern das Bestimmte nur zum Teile, weil aus etwas bereits Vor-
handenem, das sie selbst nicht bewirkten, sondern voraussetzen. Inso-
fern haben die alten Philosophen, die nur die Naturkausalitdt kannten,
ganz richtig das Axiom aufgestellt : « Aus Nichts wird Nichts.»1 Auch
die moderne Naturwissenschaft, welche nur das Naturwerden und die
Naturursichlichkeit in Betracht zieht, behauptet von ihrem Standpunkte
aus mit Recht : alles, was in der Natur wird, das wird aus Etwas.
Leugnet sie aber die Creatio ex nihilo, dann verlif3t sie ihr Gebiet, betritt
das philosophische Gebiet, wo die Kontingenz eines einzigen kontingenten
Atoms sie zur Creatio fithren miilte, wenn sie philosophisch geschult
wire und logisch vorgehen wiirde. 2

Weil nun Gott als absolutes Sein und erstes Prinzip die Universal-
ursache alles Seins ist und sein mul, ist der « terminus ad quem » seiner
Schépfertitigkeit unmdoglich blof ein Partikuldrsein. Er ist vielmehr
Ursache des Seins 1m absoluten Sinne, « esse absolute ». 3 Was will das
sagen ? Thomas driickt das verschieden aus, und oberflichlich betrachtet
wiirde man fast meinen, die Ausdriicke wiirden nicht immer dasselbe
bezeichnen. Was in der Creatio hervorgebracht wird, ist nach ihm
eine Emanatio des ganzen Dingseins : « emanatio totius entis » 4, seines
ganzen Seins, « totius esse » aus dem Nichts.  Die Creatio bedeutet den
Ursprung der ganzen Dingsubstanz : « producitur tota substantia
rerum» 8, oder des Seins als solchem : «ens inquantum ens », mit einem
Worte des Seins selbst, « ipsum esse ». 7 Alles das besagt ein und das-
selbe. Es will sagen : in der Creatio bringt Gott das Ganzsein der Kreatur
hervor 8, alles, was in derselben irgendwie zu ihrem Sein gehort : « causa-
litas creantis se extendit ad omne id, quod est in re.» Das ist der
Grund, warum die Kreatur aus Nichts hervorgebracht ist.* Auch

L' 1. 45. 2 ad 1; II. C. Gent. 16.

* Vgl. Dict. apol. de la Foi cath. « création », col. 724.
3 1. 45. 5.

4 1. 45. 1.

& 1. 46. 3 Pot. q- 3. 8 I.
6 I. 45. 2; II. C. Gent. 16 u. 17.
7 Pot. q. 3. a. 6; 1. 44. 2.
¥ « Cum autem quaelibet res et quidquid est in re aliquo modo esse participet
. oportet, quod omnes res secundum fotum id, quod in ea est a primo et perfecto
ente oriatur. » II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2.
? II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2.



328 Die Weltschépfung bei Thomas von Aquin

dann, wenn Thomas nur von einer Creatio der Dingsubstanz redet,
meint er das ganze Dingsein, denn die Dingprinzipien, wie Materia und
Form und die Accidentia im logischen und ontologischen Sinne, haben
ihr Sein nur 7z und mit der Substanz, werden also indirekt in letzterer
geschaffen. !

Einem argen Milverstindnis méchten wir hier noch vorbeugen.
Wenn wir sagen, der Schopfer sei Ursache des Seins als Sein, oder als
solchen, so schlieft das offenbar seine Ursichlichkeit auf das Parti-
kulirsein nicht aus, sondern vielmehr ein. Wire er nicht auch die
erste Ursache des Partikulirseins, so wire er wieder nicht die Universal-
ursache, d. h. die Ursache des Totalseins. Weil das Sein formell, ja
formalissime in allem ist, was ist, denn sonst wire ja Nichts, mul
Gott auch Hauptursache — causa principalis —, alles Partikuldrseins
und jeder Partikulirtitigkeit, die ja auch wieder ein Sein ist, sein.
Das ist denn auch der Grund, warum nach Thomas keine Kreatur Gott
gegeniiber mehr ist als eine Instrumentalursache, die nur von der
Hauptursache bewegt, titig zu sein vermag. ?

So konnen wir nun die beiden Begriffe: Gott als Universal-
ursache und die Kreatur als Partikularursache einander gegeniiber-
stellen : Go#t ist Universalursache, weil er das Sein als Sein und daher
aus Nichts schafft und folglich auch Hauptursache jedes Partikularseins
und Wairkens ist. Die Kreatur ist Teil- oder Partikuldrursache, weil sie
immer nur ein Teilsein und daher aus Etwas und als Instrumentalursache
der ersten gottlichen Ursache hervorbringt.

Gott schafft aus Nichts — ex nihilo. Damit sind wir beim zweiten
Momente der Schopferwirkung, dem terminus a gquo angelangt. Da
beide Termini, der «ad quem » und der «a quo» den Vollbegriff der
Wirkung ausmachen, kann man sich die Frage stellen : Welcher von
beiden ist wichtiger, oder von welchem hingt in erster Linie die Wiirde
der Schopferwirkung ab ? Von dem Terminus « ad quem », antwortet
Thomas. Diese Antwort verbliifft auf den ersten Blick. Und doch
ist sie wohl begriindet, denn weil Gott das Sein als solches, also das
dingliche Totalsein hervorbringt, schafft er aus Nichts.® Der Terminus
«ad quem » ist somit der Grund des Terminus «a quo ».

Dennoch bietet fiir unsere armselige menschliche Erkenntnisweise

L 1. 45. 4 3 Pot. LIL, 1 ad 12.
2 Pot. III. 6.
31 45. 1 ad 2.



Die Weltschopfung bei Thomas von Aquin 329

das «aus Nichts » die Hauptschwierigkeit. Und das ist so, weil wir
in der Natur nur ein Entstehen aus Efwas kennen. So kommt es, dal}
wir von der Creatio denken und reden wie von einem Werden, wie die
Redeweise : « facere ex nihilo» selbst andeutet.! Wir haben immer
die Mutatio, die bloBe Verdinderung, im Auge und denken uns das
Schaffen als eine Aufeinanderfolge des Einen auf das Andere : eine
successto. Damit verbinden wir dann ganz natiirlicherweise auch die
zeitliche Reihenfolge und reden wie von Einem, das zeitlich vorhergeht,
und dem Anderen, das nachher folgt. Alles das gehért zu unserer
unvollkommenen, mangelhaften Erkenntnisweise.

In Wirklichkeit ist die Creatio nichts von all dem und hitten gewisse
moderne Gegner der Schopfungslehre das gelesen, was Thomas hieriiber
schrieb und sehr ausfiihrlich schrieb, dann wiirden sie bei ihm die Losung
ihrer Einwinde bereits vorgefunden haben. Das « aus Nichts » setzt zwar
wohl eine logische Moglichkeit des zu schaffenden Dinges voraus, schlie3t
aber jede real-passive Dispositio im Dinge selbst aus, da es aus Nichts
geschieht. 2 Es ist daher auch unsinnig, davon zu reden, wie wenn die
Titigkeit Gottes in Etwas aufgenommen wiirde, da sie erst alles schaffen
mul}, mit anderen Worten, die Creatio ist nicht ein Bewegen des
Bewegten, da nichts zu Bewegendes da ist. 2 Das « Ausnichtsschaffen »
ist deshalb gar kein Werden, sondern ein Hervorbringen dessen, was
vorher schlechterdings nicht war, «ex non ente simpliciter » oder «ex
non aliquo». * So bedeutet die Creatio die Seinsabhiingigkeit des
Geschaffenen von Gott, seinem Prinzip, von dem es geschaffen wurde :
« Dependentia esse creati ad principium, a quo instituitur.»® In ihr
ist das Werden schon das Gewordensein und das Geschaffenwerden ein
Geschaffensein. ¢ Die Schopfung hat daher mit der bloBen Verinderung
— mutatio — nichts zu tun. Jede Verdnderung, sei sie eine substantielle
oder qualitative, oder quantitative, oder bloB ortliche, setzt bereits
ein Subjekt der Verdnderung, das von einer Seinsweise in die andere
iibergeht, voraus. Da die Creatio das Ganzsein des Dinges hervorbringt,
setzt sie eben nichts voraus und hat daher mit der Mutatio nichts

I. 45. 2 ad 2 ; II. C. Gent. 18.

Pot. 1 ad 2.

1. 44. 4 ad 1.

I. 45. 1 ad 3; Pot. II1. 4; II. C. Gent. 16.

II. C. Gent. 18.

« In his, quae fiunt sine motu, simul est fieri et factum esse ». I. 45. 2 ad 3 ;
«unde simul aliquid, dum creatur, creatum est ». II. C. Gent, 19.

(=] @ o o -



330 Die Weltschépfung bei Thomas von Aquin

zu tun.! Damit ist von der Schépfung auch jede successio aus-
geschlossen, die notwendig eine Verdnderung ist.* Auch von einer
zeitlichen Aufeinanderfolge kann bei der Schopfung aus Nichts nicht
die Rede sein. Ist doch die Zeit nur der Malstab der Bewegung, also
der Mutatio und Successio. Beide fehlen aber in der schépferischen
Titigkeit. Der Verstand denkt sich dieselbe Sache als wvorher nicht
existierend und dann nachher existierend : « intellectus noster accipit
unam et eandem rem ut non existentem et postea existentem. » * Dabei
gibt man dem « vorher » und « nachher » nicht zeitlichen Sinn. Aus der
Offenbarung wissen wir allerdings, daf8 die Welt tatsdchlich nicht ewig
ist, sondern einen zeitlichen Anfang hat.* Aber die blofe Vernunft
vermag stringent weder die zeitliche noch die ewige Welt zu beweisen. ?
Was innerlich-notwendig zum Schopfungsbegriffe gehort, ist nicht eine
zeitliche Aufeinanderfolge von Nihilum und Creatum, denn « motus»
und « Zeit » als Mal3 desselben entsteht ja erst, wie Philo schon gesagt,
mit dem Geschaffenen. Das Nihilum geht dem ens creatum nur der
Naturordnung nach vorher, insofern das Geschaffene ehedem schlechter-
dings nichts war. ¢ Die Passivschopfung driickt formell nur das Total-
entstandensein eines Seins von Seite Gottes aus.

Beide Momente oder Termini der Schopferwirkung hat Thomas
mit schlagender Prizision in jene wenigen Worte gefalit : «creatio,
quae est emanatio totius esse, est ex non ente, quod est nihil. » 7 Weil
«aus Nichts », unterscheidet sich die Creatio von dem geschopflichen
Schaffen. Weil das Sein dem Nichts der Naturordnung nach erst folgt,
unterscheidet sie sich von der Erzeugung des gittlichen Wortes. ®

B) Die Ursache der Creatio.

Gott ist in einem mehrfachen Sinne die Ursache der Schépfung :
als Final-Exemplar- und Wirkursache. Die letztere setzt die beiden
ersteren voraus und spielt hier unbestritten die Hauptrolle, da sie
mehr als die beiden anderen den eminent géttlichen Charakter der
Schopfertitigkeit hervortreten laft.

Pot. III1. 2 ; II. C. Gent. 17 u. 18.

II. C. Gent. 19.

IT. C. Gent. 18.

1. 46. 2.

I. 46. 1 u. 2 ; IL. C. Gent. 31 ss. ; de aet. mundi contra murmurantes (27. 451).
II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2.

7 1. 45. 1.

8 II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2.

& e Lo =



Die Weltschopfung bei Thomas von Aquin 331

Weil iiberhaupt nur das Gufe Zielursache von etwas sein kann
und Gott das Gut aller Giiter ist als summum bonum, kann nur Gott
die Zweckursache aller Dinge, also auch der Creatio sein.! Dasselbe
ergibt sich auch aus der Natur Gottes als erster, absolut vollkommener
Wirkursache, die keines anderen als Ziel bedarf, sonst wire sie nicht
vollig bediirfnislos und aus demselben Grunde, folglich nur aus reiner
interesseloser Giite sich zum Ziele der Schopfung setzen konnte, um
den Dingen durch die Seinsverleihung seine Giite: mitzuteilen. 2 Aus
diesem tiefsten Grunde ist Gott der groBe « Freigebige », weil er ohne
Eigennutz, nur aus Giite spendet : «ipse solus est maxime liberalis
quia non agit propter suam utilitatem, sed solum propter suam
bonitatem. » 3

Als unendlich weiser Urheber und Kiinstler des vielgestaltigen
Weltalls, das er gedacht, ehe es war, mull Gott auch die vorbildliche
Ursache — causa exemplaris — aller Geschépfe sein, deren Idealbilder
mit Gottes Wesenheit eins und nicht von ihr real verschieden, erst in
den nachgeahmten Dingen zur wunderbaren Vielheit und Mannig-
faltigkeit geworden sind. *

Die iiberragende Bedeutung der gottlichen Wirkursache fiir die
Schopfungslehre des hl. Thomas zwingt uns, verschiedene Momente
ins Auge zu fassen.

1. Die Weltschopfung ist entweder frei, oder sie ist iiberhaupt
nicht. Das betonten wir frither. Der ganze Neuplatonismus mit seiner
mnerlich-naturnotwendigen Emanation aus Gott ist ein Beweis dafiir.
Seine Tendenz war dem hl. Thomas, trotz der liickenhaften geschicht-
lichen Kenntnisse, die er von ihm besal3, nicht vollig unbekannt. Gewisse
Verweise auf den Liber der causis und die Araber, welche von jener
Tendenz beeinflu3t waren, scheinen das anzudeuten. Tatsichlich hat
der Aquinate wenige Momente der Schopfungslehre so stark betont,
wie die Fretheit der schopferischen Tiétigkeit Gottes, iibrigens ganz im
Sinne der Offenbarung und des groflen Aurelius Augustinus. Die
These wird genau und scharf formuliert: «dicendum, quod absque
omni dubio tenendum est, quod Deus ex libero arbitrio suae voluntatis
creaturas in esse produxit, nwulla naturali necessitate. »® Die Haupt-
griinde fiir die These holt er aus der géttlichen Final- und Exemplar-

1 III. C. Gent. 17.
2 1. 44. 4. 3 Ib. ad 1. 4 1. 44. 3.
5 Pot. IIL. 15 ; dasselbe 1. 19. 4 ; I1. C. Gent. 23.



332 Die Weltschopfung bei Thomas von Aquin

ursache, aus der Natur der blinden Naturursichlichkeit und aus der
Eigenheit des gottlichen Wirkens iiberhaupt. 1. Aus der Finalursich-
lichkeit : ist die absolut bediirfnislose Giite Gottes das Ziel aller
Geschopfe, dann mul er alles, was auller ihm ist, frei erschaffen haben,
denn sonst wire er eben nicht bediirfnislos. ! 1I. Aus der Exemplar-
ursdachlichkeit : die Naturtatigkeit ist immer «ad unum », d. h. zu einer
bestimmten Wirkung, Form, hingeordnet. Nun ist aber das Weltall
ein Gebilde von ungeheuer verschiedengestaltigen géttlichen Wirkungen.
Also setzt es in Gott, der Ursache, ein Wirken und Wollen nach ver-
schiedenen Ideen voraus, d. h. ein Schaffen nach Verstand und Wille. 2
ITI. Aus dem Wesen des Naturwirkens : alliiberall, wo in der Welt die
blinde Natur zweckmiBig wirkt, ist sie geleitet von einem Verstande,
der ihr das Ziel und die Mittel zum Ziele weist und von einem Willen,
der sie zum Ziele bewegt. Die blinde Naturtitigkeit setzt also jene des
Verstandes und Willens, als die urspriinglichere voraus ; folglich vor
allem in Gott, der ersten Ursache, die keine andere voraussetzen kann,
weil sie die erste ist. ® IV. Aus der Eigenart des géttlichen Wirkens :
Gottes Tatigkeit ist dasselbe wie Gottes Wesenheit. * Sie ist also eine
immanente. Die zwei einzigen immanenten Titigkeiten in einem geistigen
Wesen sind Erkennen und Wollen. Also mufl Gott die Schépfung durch
Erkennen und Wollen hervorgebracht haben. 3

Aus der These von der freien, d. h. durch Wissen und freies Wollen
hervorgebrachten Schépfung zieht dann Thomas eine Reihe von Folge-
rungen, von denen wir nur die eine und andere beriihren. So iiber das
Verhiltnis derselben zur Trinitdét. Wenn auch die Schépfung an sich
das Werk Gott des Einen ist, weil die Wirkung der allen drei Personen
gemeinsamen Natur %, so kann sie den drei Personen doch auch zu-
geeignet werden, insofern die von Gottes Allmacht durch Wissen und
Wollen hervorgebrachte Schopfung auf den Hervorgang der ewigen
Weisheit aus dem Vater und der ewigen Liebe aus Vater und Sohn
zuriickbezogen werden. 7 Auch allda, wo Thomas auf die Beweisbarkeit
der ewigen und zeitlichen Welt zu sprechen kommt, weist er dieselbe
zuriick aus dem Hauptgrunde : die Schopfung ist das Werk des freien

I. 19. 3.
1. 1.q.4;Pot. IIIL 15 ; IL. C. Gent. 23.
Ib.

Pot. II1. 15 ; IL. C. Gent. 23; L. C. Gent. 45 ; L. 19. 4 ad 2.
Pot. III. 15; II. C. Gent. 23.

I. 45. 6.

I..45. 7

-l & > E W -



Die Weltschépfung bei Thomas von Aquin Sam

gottlichen Willens, den zu ergriinden wir nicht im Stande sind. Die
zeitliche Schopfung ist uns geoffenbart. Im iibrigen wissen wir aus der
blofen Vernunft nur, daB3 Gott sich selbst notwendig will, alles andere
aber frei. 1

2. Mit seinem ganzen ithm angeborenen Scharfsinn sucht Thomas
vor allem den géttlichen Charakter der Schépfung rationell zu beweisen.
Die Frage: «utrum solius Dei sit creare» kehrt in allen grolleren
Werken wieder. 2 Die Argumente fiir die These vermehren sich ihm
wie unter der Hand fast ins Unendliche. Seine Stellung fiir Gott, den
etnzigen, unmittelbaren Schopfer alles Geschépflichen ist scharf und spitzt
sich schlieBlich auf die Ansicht zu : ein jeglich Schaffen setzt unendliche
Macht voraus, folglich ist Schaffen eine uniibertragbare M achtbefugnis
Gottes. Vom Standpunkt der Offenbarung aus ist die These « De fide »
und das Gegenteil behaupten, wire hdretisch. 3

Thomas erwidhnt verschiedene Gegner seiner These. Er ahnt, im
Neuplatonismus einen Gegner zu haben. Den Liber de Causis, den er
ganz richtig dem Neuplatonismus zuschrieb, zitierend, fand er dort die
Theorie : Gott schafft die niedrigeren Wesen nicht unmittelbar, sondern
nur mittels der héheren. Ahnlich irrten Avicenna und Algazel, die,
weil sie den freien Ursprung der Dinge leugneten, meinten, Gott konnte
unmittelbar nur die erste Kreatur schaffen, durch die dann die iibrigen
hervorgebracht wiirden. Auch katholische Gelehrte gab es, die glaubten,
Gott konnte wenigstens den Engeln die Schopfergewalt mitteilen,
damit sie als seine Stellvertreter und Hilfsursachen — ministri, instrumen-
taliter — mit und in seiner Kraft schaffen kénnten. Diese Moglichkeit
hat sogar Petrus Lombardus, der Magister Sententiarum, verteidigt. ¢
Gegen alle diese Gegner hat Thomas die obige These ohne Einschrinkung
verfochten.

Will man die zahlreichen Argumente des Englischen Lehrers auf
gewisse Hauptgedanken zuriickfithren, so ergeben sich Beweise, die
allgemein dem Begriffe der Creatio entnommen sind, andere, die

V1. 47. 1 u. 2. IL C. Gent. 31 ss. ; Pot. IIL. 17 ; De aet. mundi, 1. c.

* I. 15. 5; I1. C. Gent. 21 ; Pot. II1. 4 ; IL. Sent. D. 1. q. 1. a. 4. Comp. Theol.
c. 69.

3 «Ideo sec. fidem catholicam ponimus, quod omnes substantias spirituales
et materiam corporalium Deus immediate creavit, haerveticum reputantes si dicatur
per angelum vel aliquam creaturam aliquid esse creatum » (Pot. ITI. 4. dass. II. Sent.
D.1.q.1.a. 3.

4 1. 45. 5; II. C. Gent. 21 ; IL Sent. D. 1. q. 1. a. 3 ; besonders ausfiihrlich
Pot. 111. 4.



334 Die Weltschopfung bei Thomas von Aquin

speziell jede Instrumentalursache ausschlieBen sollen und endlich
andere, welche die Unendlichkeit der Schépfermacht beweisend, end-
giiltig das Schaffen in die uniibertragbare Machtbefugnis Gottes ver-
setzen sollen.

Aus dem Begriffe der Creatio : weil die Creatio aus ihrem innersten
Wesen als terminus «ad quem » das Sein als Sein und als terminus
«a quo» das Nichts hat und daher nur eine causa «universalis » als
Wirkursache haben kann, anderseits aber jede Kreatur als solche nur
«dieses » oder «jenes» Sein «aus Etwas» hervorbringt, also immer
« Partikularwirkursache » ist, kann die Schopfertitigkeit unmdoglich
irgend einem geschopflichen Wesen zukommen. !

Aus dem Begriffe der Instrumentalursache : jede Kreatur ist, weil
hervorgebracht, Gott gegeniiber nur Instrumentalursache. Nun setzt
aber jede Instrumentalursache, die durch Bewegung aus Etwas etwas
Bestimmtes hervorbringt, jene schopferische Titigkeit Gottes, in der
er das Sein als Sein aus Nichts hervorbringt, schon voraus, denn sie
wirkt nicht, ohne von ihm als Hauptursache bewegt zu werden. Das
Geschopf kann also nicht bloB nicht schatfen, sondern auch nicht
irgendwie mithelfen, da das Mithelfen selbst schon die schopferische
Tatigkeit Gottes voraussetzt : « Creatio autem est prima actio, eo quod
nullam aliam praesupponit et omnes aliae praesupponunt eam.»?
Wie koénnte da die Kreatur bei der Schopfertitigkeit irgendwelche
Hilfs- und Handlangerdienste leisten, oder disponierend, vorbereitend
eingreifen, da all ihr Wirken und Titigsein die schopferische Tatigkeit
Gottes voraussetzt und nichts disponiert werden kann, weil vorher
nichts vorhanden ist.?

Endlich : Schaffen bedingt unendliche Macht, die Gott allein zu-
kommt und als solche uniibertragbar auf irgend eine Kreatur ist.

Beim Beweise fiir diesen abschlieBenden Satz, der die Creatio als
absolut gottliche Titigkeit erweisen soll, kann Thomas allerdings nicht
von dem Terminus «ad quem » der Wirkung ausgehen. Jede Kreatur
ist ein endliches, begrenztes Sein, ein ens finitum, das als solches keine

1 1. a5.5 ; II. C. ‘Gent. 21  Pot. 1II. 4.; I1. Seat. D. 1. 4. 1./a..4.

® II. C. Gent. 21. Dasselbe tiberall in der zitierten Hauptquelle.

3 «Illud autem, quod est proprius effectus Dei creantis, est illud, quod prae-
supponitur omnibus aliis sc. esse absolute. Unde non potest aliquid operari dis-
positive et instrumentaliter ad hunc effectum, cum creatio non sit ex aliquo prae-
supposito, quod possit disponi per actionem instrumentalis agentis.» I. 45. 5;
Pot. III. 4.



Die Weltschépfung bei Thomas von Aquin 335

unendliche Wirkursache postuliert. ! Dagegen wird der Terminus «a
quo», das ex mihilo zum Ausgangspunkt der ganzen Beweisfithrung,
und zwar im folgenden Sinne : I. Je weiter das, aus was etwas hervor-
gebracht wird und das, was hervorgebracht ist, auseinander stehen, mit
anderen Worten : je groller die Kluft ist zwischen dem « ens potentiale »
und dem ihm entsprechenden actuale, desto groBer mull die Macht
der Wirkursache sein, die das Potentielle in den Akt iiberfithrt. Nun
ist aber zwischen dem Nichts und dem Sein in der Creatio gar keine
Proportion, weil eine potentia passiva realis {iberhaupt nicht vorhanden
ist. Also ist die Kluft eine grenzenlose, die eine grenzenlose, unendliche
Wirkkraft voraussetzt. 2 Das Argument fullt auf dem aristotelischen
Satze : zwischen dem Nichts und dem Sein ist die Distanz eine unend-
liche, oder : « non esse simpliciter in infinitum ab esse distat. » # II. Das-
selbe bestdtigt der Grundsatz : wie die Wirkung hervorgebracht wird,
so handelt die Ursache : « hoc modo factum agitur quo faciens agit. »
In der Creatio wird die Wirkung, weil aus Nichts, ihrem Vollsein nach
gewirkt, dem im Agens nur das Vollsein, der actus purus infinitus ent-
spricht. + III. Allda, wo die Ursache aus Etwas schaftt, ist die T'dtigkent
ein accidens in einem Subjekte, die wieder in dem vorhandenen Subjekte
— potentia passiva — aufgenommen wird. Folglich kann nur jener
aus Nichts schaffen, dessen Tiatigkeit kein Accidens ist, sondern die
Substanz und das Wesen des Titigen selbst. Das ist nur bei Gott,
dem Unendlichen, der Fall.

Selbst, wenn man nicht allen diesen Griinden den gleichen oder
durchschlagenden Wert beimif3t, so liegt in ihnen doch eine wunderbare
logische Gliederung. Das gilt {ibrigens von der ganzen Schiopfungslehre
des hl. Thomas. Und wenn irgendwo in einem seiner Lehrstiicke, springt
diese eiserne logische Verkettung der Lehrteile in seiner Kreations-
theorie in die Augen. Alles das ist aber nur dem Resultat der strengen
Durchfithrung der Aki- und Potenzlehre.

Aufbauend auf Gott als ens a se, dem ens per essentiam, in dem
Wesenheit und Existenz allein real dasselbe sind, stellt er, im Gegen-
satze zu den kiihnsten Denkern seiner Zeit, Albert und Maimonides,
die These auf von der Beweisbarkeit der Schopfung aller Dinge aus

I. 45. 5 ad 3.
Ib. ; Pot. III. 4.
3 Pot. III. 4.
4 Ib.

5 Ib.

134 -



336 Die Weltschopfung bei Thomas von Aquin

Nichts. In dem einen grollen Gedanken : Gott allein ist das esse per
essentiam, also das unempfangene Sein selbst, alles andere besitzt nur
von ihm als erster Ursache empfangenes Sein, laufen ihm schlieBlich
alle Argumente fiir die Creatio zusammen. Gott actus purus; alles
andere nur ens potentiale ! Ist Gott wirklich prima causa omnium,
dann ist er eben die Universalursache von allem und er allein, und dann
mul er alles aus Nichts erschaffen haben und mul} diese Schépfermacht
ihm alletn und absolut ausschlieBlich zustehen. In der letzten These :
aus Nichts schaffen bedingt eine infinita potentia, tritt die Akt-Potenz-
lehre noch in ihrer besondern ganzen Wucht hervor. Weil zwischen
dem Nichts und dem Sein in der Creatio kein Verhiltnis mehr von
potentia passiva und Akt ist, denn die potentia passiva fehlt voll-
stindig, deswegen ist die in der Creatio zu {iberwindende Kluft eine
unendliche, die folgerichtig nur von einer unendlichen Macht, also nur
von Gott, iiberwunden werden kann. Wer Gott wirklich und ernstlich
bis in die letzten logischen Folgerungen als prima Causa aller Dinge
annehmen will, kann iiber die Creatio nicht anders denken, als Thomas
gedacht hat !




	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

