
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.
Von G. M. MANSER 0. P.

(Fortsetzung.)

Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin.

Die persönliche Lehrselbständigkeit war im Mittelalter größer als
viele Moderne meinen. Die mannigfaltig verschiedenen Geistesrichtungen
oder Schulen bestätigen das. Mehr noch die Lehrabweichungen über
dieselben Fragen im Schöße derselben Schule. Das Schöpfungsproblem
ist ein schlagender Beweis für die mittelalterliche Vielgestaltigkeit.
Anselm Rohner O. P. hat hiefür mit seiner gründlichen Studie über
die Creatio bei Maimonides, Albertus Magnus und Thomas einen

frappanten Beweis erbracht. 1 Alle drei weichen in wesentlichen Punkten
voneinander ab, und merkwürdigerweise ist die Kluft zwischen Lehrer
und Schüler noch am allergrößten. Eigentlich stimmen Albert und
Thomas nur darin überein, daß sie beide, die zeitliche Schöpfung als

Glaubensartikel verteidigend, die Creatio aeterna des Aristoteles für
philosophisch unbeweisbar und theologisch häretisch erklären. 2 Von
allen dreien hält nur der Aquinate die Creatio ex nihilo für
philosophisch streng beweisbar. 3 Dagegen hält er weder die Notwendigkeit
der zeitlichen Schöpfung noch die Möglichkeit oder Unmöglichkeit
einer ewigen Creatio für philosophisch beweisbar und tritt damit wieder
teilweise mit Albert, teilweise mit Maimonides in Gegensatz. 4 Für
mich ist es vielsagend, daß nicht einmal Albert d. Gr. und Maimonides,
die doch scharfe Köpfe waren, die Weltschöpfung aus nichts für
philosophisch beweisbar hielten. Es zeigt das wieder auf die enorme
Schwierigkeit des Problems hin, die wir bei Aristoteles betonten. Auch
Thomas wäre nicht zu seinem Resultate gelangt, ohne die völlige
Penetration der Akt- und Potenzlehre.

1 Das Schöpfungsproblem bei Moses Maimonides, Albertus Magnus und
Thomas von Aquin. Münster i./W. 1913.

2 Das. S. 138.
3 Das. 136-137.
4 Das. 136-138.



Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin 321

In welch außerordentlichem Maße das Schöpfungsproblem den

englischen Lehrer interessierte, zeigt und offenbart sich dadurch, daß

er nicht bloß in allen großen Werken, wie Sententiae, Summa theologica,
Summa contra Gentes, Quaestiones disputatae dazu Stellung bezog,
sondern überdies noch in besondern Schriften seinen Standpunkt zur
Frage eingehender erörtert hat. 1

Zwei Hauptfragen schweben uns hier vor Augen : der Beweis des

hl. Thomas für die Weltschöpfung und die Art und Weise, wie er die
Creatio ex nihilo aufgefaßt hat. Die erstere berührt die Existenz der
Weltschöpfung, die andere die Natur derselben.

a) Der Beweis für die Weltschöpfung.

Eigentlich hätten wir von den « Beweisen » für die Weltschöpfung
reden sollen, denn die Argumente, die Thomas für die Creatio anführt,
sind zahlreich, zumal in Contra Gentes und De Potentia. Wer in
der Geschichte der vorthomistischen Philosophie zu lesen versteht und
das Los des Schöpfungsproblems bei Plato-Aristoteles und den Neu-

platonikern kennt, wird es besonders interessant finden, daß Thomas
der Creatio der Materia prima und der Engel, d. h. überhaupt der
geistigen Substanzen seine spezielle Aufmerksamkeit schenkt. Die
Beweise, welche er für diese zwei Punkte anführt, sind sogar zahlreicher
als wie jene, die er für die Weltschöpfung im allgemeinen ins Feld führt.
Er zeigt damit, daß er die Klippen und Schwächen der frühern Zeiten
in bezug auf die Entwicklung des Problems sehr wohl kannte, wenn er
aifch die Rollen der Anhänger und Gegner nicht immer genau richtig
verteilte, was uns bei dem damaligen Stand der Geschichtskenntnisse
kaum stark in Staunen setzen wird. Wir werden, dem Gesagten
entsprechend, der Schöpfung der ersten Materie und der Engel speziell
Bemerkungen widmen.

Selbstverständlich mußte Thomas als Voraussetzung der
Kreationsbeweise die 5 Wege des Gottesbeweises zugrunde legen. Tatsächlich
laufen alle Argumente zugunsten der Weltschöpfung aus Nichts mittel-

1 II. Sent. D. 1. q. 1 ; q. 2 ; D. 17. q. 2. a. 2. Summa theol. I. q. 44-46 ; q. 61.
1 ; I. q. 90. 2. S. Contra Gent. II. c. 6 ; c. 15-38 ; c. 85. 97. Quaest. disp. de Potentia,
q. 3. a. 1-19 ; q. 4. a. 1 u. 2. Compend. Theol. c. 67-70 (Ed. Vives, 27. p. 22-23).
De aeternitate mundi contra murmurantes (Ed. Vives, 27. p. 450-453). De sübstantiis
~separatis seu de natura angelorum, c. 7-8 (Ed. Vives, 27. 287-292). Quodl. III.
-a. 39 (Ed. Vivès, 15. 430) Quodl. XII. a. 7 (ib. 599).



322 Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin

bar oder unmittelbar auf Gott als erste einzige Weltursache a se, als
erste Wirkursache, als erstes absolut notwendiges, vollkommenes, alles
ordnendes Sein zurück.

Damit können wir hier die Kreationsbeweise kurz und
übersichtlich skizzieren — denn nur darum kann es sich hier handeln.
Weil Gott allein i. die ursachlose Ursache ist, weil er 2. das summum
ens ist, weil er 3. die allgemeine Ursache, also die Ursache aller anderen
Ursachen ist, weil er 4. allein das Sein per essentiam ist, weil er 5. allein
das ens absolute necessarium ist, weil er 6. als absolute Vollkommenheit
alle Vollkommenheiten der Weltdinge in sich enthalten muß, deshalb
muß 1. alles andere das Sein ab alio haben ; müssen "2. alle anderen

Dinge, die mehr und weniger Sein besitzen, dasselbe von ihm haben ;

müssen 3. alle anderen Ursachen als Partikulärursachen von ihm als

Universalursache des Seins als solchem abhangen ; müssen 4. alle Weltdinge

als Participata ihr ganzes Sein von dem Sein per essentiam
haben ; müssen 5. alle anderen Dinge potenziell sein und selbst jene,
welche, wie die kreatürlichen Geister, eine relative Notwendigkeit
besitzen, die Ursache ihrer Notwendigkeit in Gott haben ; müssen
6. alle Geschöpfe ihre Vollkommenheiten, also alles Sein von Gott dem
absolut Vollkommenen empfangen haben. 1 Damit ist die Notwendigkeit
der Schöpfung der Weltdinge unwiderleglich bewiesen.

Von den sechs skizzierten Beweisen, die Thomas in Contra Gentes

ausgiebig entwickelte, bevorzugte er offensichtlich das Argument des

ens per essentiam und ens per participationem. Er hat es in alle Werke
aufgenommen, in denen er die Notwendigkeit der Creatio beweisen will.
In seinen Sententiae und in der Summa theologica ist es das einzige

Argument, das er für die These anführt. 2 In seinen Ausführungen über
die Natur der Engel führt er es ausdrücklich auf die Lehre von Essenz

und Existenz zurück. 3 In seinem Compendium Theologiae fügt er ihm

nur ein zweites Argument, das von der ersten « Wirkursache », bei. J

In De Potentia ist es von zwei weiteren Beweisen, die wir oben

erwähnten, begleitet.5 Daselbst entwickelt er in einem folgenden,
berühmt gewordenen Artikel die tiefe, scharfsinnige Theorie über die
Gesamtkausalität Gottes in der kreatürlichen Tätigkeit. Weil Gott das

1 II. C. Gent. 15.
2 II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2 ; S. th. I. 44. I.
3 De substantiis separatis seu de natura angelorum, a. 7 (Ed. Vivès, 27. 288),
4 Comp. Theol. c. 67 (Ed. Vives, 27. 22-23).
5 Pot. q. 3. a. 5.



Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin 323

einzige Schöpferprinzip alles Seins ist, gibt er der geschöpflichen Ursache

nicht bloß die Kraft zu handeln und muß er sie erhalten, sondern er muß

sie auch zum Handeln bewegen, « movet earn ad agendum », und er ist
in bezug auf die Wirkung sowohl die Ursache des Seins als Sein, als

auch dieses oder jenes Seins, da die Kreatur als bloße Instrumentalursache

nur kraft Gottes, der Hauptursache, zu wirken vermag und

jeder Wirkung nichts intimer und tiefer ist als das Sein selbst, das nur
die erste schöpferische Ursache hervorzubringen vermag. 1 Es zeigt
sich da, wie bei Thomas Creatio, die Realdistinctio von Essenz und
Existenz und Praemotio aufs innigste und unzertrennlich miteinander
verkettet sind

Thomas hat, so bemerkten wir früher, seine ganz spezielle
Aufmerksamkeit der Schöpfung der Materia prima geschenkt. Er hat
diese Frage sogar in eigenen Artikeln zum Gegenstande seiner Forschung

gemacht. 2 Er hat, unseres Erachtens mit Unrecht, die Creatio der

Materia Plato und Aristoteles zuerteilt. Dennoch hat er dabei mit
auffallender Geistesschärfe den Grundirrtum der ganzen alten Philosophie
und die Ursache desselben erfaßt. Die alten Philosophen, so bemerkt
er stetig, vermochten nicht zu unterscheiden zwischen dem Wirken
der Universalursache, welche das Sein als solches und damit das Totalsein
hervorbringt, und den Partikularursacken, die durch bloße Veränderung
aus einem bereits vorliegenden Stoffe ein Partikulärsein, dieses oder

jenes, verursachen. Daher ihr bekanntes Prinzip : « Aus Nichts wird
nichts. » 3 Faktisch wirkt die Partikulärursache nur durch Veränderung
auf Grund von etwas Vorhandenem, das diese oder jene Form erhält,
also ein Partikulärsein ist ; ihre Tätigkeit ist nicht ihre Substanz selbst ;

sie muß daher in etwas Passivem, dem sie proportioniert sein muß,
aufgenommen werden.

Ganz anders wirkt Gott als Universalursache, deren Tätigkeit ihre
eigene unendliche Substanz selbst ist, die daher nicht in etwas

aufgenommen werden kann, und der nichts proportioniert sein kann. Eben

1 Ib. a. 6.
2 S. Theol. I. 44. 2 ; II. C. Gent. 16.
3 « Ex hoc autem confutatur error antiquorum philosophorum, qui ponebant,

materiae omnino nullam causam esse, eo quod in actionibus particularium agentium
semper videbant aliquid actioni praejacere ; ex quo opinionem sumpserunt omnibus
communem, quod ex nihilo nihil fit, quod quidem in particularibus agentibus
verum est. Ad universalis autem agentis, quod est totius esse activum, cognitionem
nondum pervenerant, quem nihil in sua actione praesupponere necesse est».
II. C. Gent. 16. Dasselbe S. Th. I. 44. 2 ; III. Pot. a. 5.



324 ßie Weltschöpfung bei Thomas von Aquin

weil Gott die erste einzige Universalursache ist, bringt er das Sein

als Sein, «ens ut ens », also alles Sein hervor, folglich aus Nichts x, denn

er kann doch nicht zu seiner Tätigkeit voraussetzen, was er durch seine

Tätigkeit selbst hervorbringt : « Nullum agens praeexigit ad suam
actionem id, quod per suam actionem producit. »

2 Aus all dem, was
die materia prima in sich ist, verlangt sie Gott als ihren Schöpfer :

denn sie ist etwas Real-Potentielles. Weil sie real ist, mu!3 sie ihr Sein

auch von Gott, der Universalursache, haben. Weil sie potentiell ist,
setzt sie das absolut Aktuelle voraus, das prioritate naturae ihr vorangehen

muß. Wäre alles das nicht so, dann gäbe es in der materiellen

Erzeugung gar kein Erstes. 3 Die Materia prima muß also selbst aus

Nichts erschaffen sein. — Damit hat Thomas eine Schwierigkeit gelöst,
welche, meiner Ansicht nach, die alt-heidnische Philosophie nie
überwand und über deren enorme Tragweite wir, von Aristoteles handelnd,
das Wichtigste sagten. Evident ging auch dieser Geistessieg nur aus

der mit eiserner Konsequenz durch und weiter geführten Lehre von Akt
und Potenz hervor

Neben der Herkunft der Materia prima war bei den alten
Philosophen der Seinsursprung der geistigen Geschöpfe/ also unserer Engel,
mit Einschluß der geistigen Seele ein Problem, vor dem sie ratlos
dastanden. Gewiß machten Plato und Aristoteles, denen Thomas die

Creatio zuschrieb, auch sie von dem ersten Beweger abhängig. Aber
über ihren Seinsursprung schwiegen sie. Die Schwierigkeit war eine

ganz besondere, die Thomas bei vielen alten Philosophen ganz richtig
durchschaute. Sie kannten nur ein « Werden », « ein Erzeugen », eine

Mutatio aus bereits vorhandener Materia. 4 Deshalb schrieben manche

auch den geistigen Geschöpfen eine Zusammensetzung von Materie
und Form zu, um ihren Ursprung leichter zu erklären. 5 Allein das geht
nicht an. Wie aber dann den Ursprung einfacher, geistiger für sich

existierender Formen erklären Das konnten sie nicht und deshalb

hielten sie dieselben für unentstanden, zumal auch Plato und Aristoteles

jene geistigen Substanzen für ewig hielten. 6

Der Grund dieses Irrtums lag also darin, daß sie außer der

Erzeugung und Mutatio keine andere höhere Entstehungsweise kannten und

1 S. Th. I. 44. 2.
2 Comp. Theol. c. 68.
3 II. C. Gent. 16.
4 De natura angelorum, c. 7 ad. 1.
5 Ib. 6 Ib. ad 4.



Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin 325

daher zwischen Universalursache und Partikulärursache nicht zu
unterscheiden vermochten und folgerichtig auch nicht zwischen der

Hervorbringung dieses oder jenes Seins und des Seins als solchem, die nicht
Mutatio, sondern nur Emanatio ist. In Wahrheit muß auch die geistige,
menschliche Seele \ müssen auch alle geschöpflichen Geister — Engel

— von Gott aus Nichts erschaffen sein. Als Universalursache muß

Gott das Totalsein alles dessen, was außer ihm ist, als Ursache

zugesprochen werden : « esse attribuitur toti universitati rerum a primo
ente ». 2 Da in ihm als absolutem Sein allein Wesenheit und Existenz
identisch sind, muß alles außer ihm von ihm empfangenes Sein haben 3

und auf Gott als maximum ens zurückgeführt werden. 1 Folglich sind
auch die geschöpflichen Geister geschaffen.

Welchen Wert gab Thomas seinen rationellen Argumenten für die

Schöpfung aller Dinge von Gott Schrieb er diesen rein philosophischen
Beweisen zwingenden Wert zu Daran kann gar nicht gezweifelt
werden. Wer die Terminologie des Aquinaten kennt, weiß, was bei

ihm das « necesse est » bedeutet. Das gebraucht er nun faktisch überall
da, wo er den Schöpfungsbeweis erbringen will. 5 Übrigens hat er schon

in seinem Sentenzenkommentar formell erklärt : « Respondeo, quod
creationem esse non tantum fides tenet, sed etiam ratio demonstrat. »6

Damit geht Thomas weit über Maimonides und Albert d. Gr.

hinaus, welche beide die Beweisbarkeit der Creatio geleugnet hatten.
Auch da bestätigt es sich wieder, daß Alberts Wissenschaftsbetrieb zwar
weiter war als der seines Schülers, daß aber Thomas der Vernunft,
also der Philosophie und damit den Profanwissenschaften überhaupt
einen viel weiteren Forschungshorizont vorgesteckt hat. Auch das war
die Frucht seiner unvergleichlichen Penetratio der Akt-Potenzlehre

b) Die Natur der Creatio.

Wir gedenken, diese zweite, offenbar schwierigere Frage mit der

Beantwortung zweier Fragen näher zu klären : welches ist die Wirkung

1 I. 90. 2.
2 De natura angelorum, c. 7.
3 « Solus enim Deus est suum esse ; in omnibus autem aliis differt essentia

rei et esse ejus. Et ex hoc manifestum est, quod solus Deus est ens per suarn
essentiam ; omnia vero alia sunt entia per participationem. Omne autem, quod
est per participationem, causatur ab eo. quod est per essentiam. Unde necesse est

angelos a Deo creatos esse. » I. 61. 1.
4 De natura angelorum, c. 7.
5 I. 44. 1 ; I. 45. 2 ; I. 61. 1 ; I. 90. 2.
6 II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2. Genau dasselbe Pot. III. a. 5.

Divus Thomas. 22



326 Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin

der Creatio und wie ist die Ursache derselben aufzufassen Von der
Schöpfertätigkeit als drittem können wir selbstverständlich nicht reden,
denn eben das ist der Schöpfertätigkeit zum Unterschied von der

kreatürlichen Tätigkeit eigen, daß sie nicht ein Drittes-Mittleres ist
zwischen Wirkursache und Wirkung. Insofern die Schöpfertätigkeit
aktiv gefaßt wird, ist sie das göttliche Wesen selbst, also weder Actio
noch eine Potenz, aus der die Actio als Prinzip hervorginge. Insofern
sie passiv betrachtet wird, ist sie identisch mit dem Entstandenen, also

mit der Wirkung, weil es in der Schöpfung kein Werden gibt. 1

a) Die Wirkung der Schöpfung.

Als creatio passiva umfaßt die Schöpferwirkung die ganze Kreatur
mit ihrem von Gott aus Nichts empfangenen Sein, das, weil es von
Gott empfangen ist, zu ihm eine real transzendentale Beziehung —
relatio — ausdrückt. 2 Auch hier sind wieder zwei Momente zu
unterscheiden : das Wassein der Wirkung und das Auswas, oder um genauer
mit Thomas zu reden, der terminus « ad quem » und der terminus « a

quo » 3 der Wirkung, des Entstandenen. Damit können wir die beiden
Momente in zwei bestimmte Fragen kleiden : was wird in der Creatio

hervorgebracht und aus was wird es hervorgebracht Beides zusammen
wird die Schöpferwirkung als solche charakterisieren

Was wird in der Creatio hervorgebracht oder gewirkt Was den

geschöpflichen Ursachen, oder sagen wir es prägnanter, den
Naturursachen eigen ist, das ist das, daß sie immer nur Ursachen sind « dieses »

oder « jenes » Seins, « haec vel talia entia » mitverursachend
hervorbringen 4, also Partikulärwirkung zum Terminus ad quem haben. Die

Naturtätigkeit und Erzeugung ist stets nur eine Seinsverleihung eines

Partikulären an ein Partikuläres, eine Emanatio « alicujus entis
particulars ab aliquo particulari agente ». So ist es, wenn ein Mensch einen
Menschen erzeugt. 5 Daher bringen die Natur oder Partikulärursachen
nur Etwas ans Etwas hervor, den Menschen aus Etwas, was Nicht-

1 I. 45. 3 ad i u. 2 ; Pot. III. 3.
2

« Si autem (creatio) sumatur passive, sie est quoddam accidens in creatura
et significat quandam rem, non quae sit in praedicamento passionis proprie loquendo,
sed quae est in genere relationis et est quaedam habitudo habentis esse ab alio conse-
quens operationem divinam. » II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2 ad 4.

3 I. 45. 1 ad 2.
4 I. 44. 2. Das hebt Thomas in allen Hauptquellen hervor.
6 I- 45- 1.



Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin 327

mensch war, aber doch schon Etwas war. Damit sind sie erst recht
Partikulärursachen, weil sie nicht bloß etwas Bestimmtes verursachen,
sondern das Bestimmte nur zum Teile, weil aus etwas bereits
Vorhandenem, das sie selbst nicht bewirkten, sondern voraussetzen. Insofern

haben die alten Philosophen, die nur die Naturkausalität kannten,

ganz richtig das Axiom aufgestellt : «Aus Nichts wird Nichts.»1 Auch
die moderne Naturwissenschaft, welche nur das Naturwerden und die

Naturursächlichkeit in Betracht zieht, behauptet von ihrem Standpunkte
aus mit Recht : alles, was in der Natur wird, das wird aus Etwas.
Leugnet sie aber die Creatio ex nihilo, dann verläßt sie ihr Gebiet, betritt
das philosophische Gebiet, wo die Kontingenz eines einzigen kontingenten
Atoms sie zur Creatio führen müßte, wenn sie philosophisch geschult
wäre und logisch vorgehen würde. 2

Weil nun Gott als absolutes Sein und erstes Prinzip die Universalursache

alles Seins ist und sein muß, ist der « terminus ad quem » seiner

Schöpfertätigkeit unmöglich bloß ein Partikulärsein. Er ist vielmehr
Ursache des Seins im absoluten Sinne, « esse absolute ». 3 Was will das

sagen Thomas drückt das verschieden aus, und oberflächlich betrachtet
würde man fast meinen, die Ausdrücke würden nicht immer dasselbe

bezeichnen. Was in der Creatio hervorgebracht wird, ist nach ihm
eine Emanatio des ganzen Dingseins : « emanatio totius entis » 4, seines

ganzen Seins, « totius esse » aus dem Nichts. 5 Die Creatio bedeutet den

Ursprung der ganzen Dingsubstanz : « producitur tota substantia
rerum »6, oder des Seins als solchem : «ens inquantum ens », mit einem
Worte des Seins selbst, « ipsum esse ».

7 Alles das besagt ein und
dasselbe. Es will sagen : in der Creatio bringt Gott das Ganzsein der Kreatur
hervor 8, alles, was in derselben irgendwie zu ihrem Sein gehört : « causa-
litas creantis se extendit ad omne id, quod est in re. » Das ist der
Grund, warum die Kreatur aus Nichts hervorgebracht ist. 9 Auch

1 I. 45. 2 ad i ; II. C. Gent. 16.
2 Vgl. Diet. apol. de la Foi cath. « création », col. 724.
3 h 45- 5-
4 I- 45- I-
5 I. 46. 3 ; Pot. q. 3. a. 1.
6 I. 45. 2 ; II. C. Gent. 16 u. 17.
7 Pot. q. 3. a. 6 ; I. 44. 2.
8 « Cum autem quaelibet res et quidquid est in re aliquo modo esse participet

oportet, quod omnes res secundum totum id, quod in ea est a primo et perfecto
ente oriatur. » II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2.

9 II. Sent. D. i. q. 1. a. 2.



328 Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin

dann, wenn Thomas nur von einer Creatio der Dingsubstanz redet,
meint er das ganze Dingsein, denn die Dingprinzipien, wie Materia und
Form und die Accidentia im logischen und ontologischen Sinne, haben

ihr Sein nur in und mit der Substanz, werden also indirekt in letzterer
geschaffen. 1

Einem argen Mißverständnis möchten wir hier noch vorbeugen.
Wenn wir sagen, der Schöpfer sei Ursache des Seins als Sein, oder als

solchen, so schließt das offenbar seine Ursächlichkeit auf das
Partikulärsein nicht aus, sondern vielmehr ein. Wäre er nicht auch die

erste Ursache des Partikulärseins, so wäre er wieder nicht die Universalursache,

d. h. die Ursache des Totalseins. Weil das Sein formell, ja
formalissime in allem ist, was. ist, denn sonst wäre ja Nichts, muß

Gott auch Hauptursache — causa principalis —, alles Partikulärseins
und jeder Partikulärtätigkeit, die ja auch wieder ein Sein ist, sein.

Das ist denn auch der Grund, warum nach Thomas keine Kreatur Gott
gegenüber mehr ist als eine Instrunientalursache, die nur von der

Hauptursache bewegt, tätig zu sein vermag. 2

So können wir nun die beiden Begriffe : Gott als Universalursache

und die Kreatur als Partikularursache einander gegenüberstellen

: Gott ist Universalursache, weil er das Sein als Sein und daher

aus Nichts schafft und folglich auch Hauptursache jedes Partikularseins

tmd Wirkens ist. Die Kreatur ist Teil- oder Partikulärursache, weil sie

immer nur ein Teilsein und daher aus Etwas und als Instrumentalursache
der ersten göttlichen Ursache hervorbringt.

Gott schafft aus Nichts — ex nihilo. Damit sind wir beim zweiten
Momente der Schöpferwirkung, dem terminus a quo angelangt. Da

beide Termini, der « ad quem » und der « a quo » den Vollbegriff der

Wirkung ausmachen, kann man sich die Frage stellen : Welcher von
beiden ist wichtiger, oder von welchem hängt in erster Linie die Würde

der Schöpferwirkung ab Von dem Terminus « ad quem », antwortet
Thomas. Diese Antwort verblüfft auf den ersten Blick. Und doch

ist sie wohl begründet, denn weil Gott das Sein als solches, also das

dingliche Totalsein hervorbringt, schafft er aus Nichts. 3 Der Terminus
<( ad quem » ist somit der Grund des Terminus « a quo ».

Dennoch bietet für unsere armselige menschliche Erkenntnisweise

1 I. 45. 4 ; Pot. III. i ad 12.
2 Pot. III. 6.
3 I. 45. 1 ad 2.



Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin 329

das « aus Nichts » die Hauptschwierigkeit. Und das ist so, weil wir
in der Natur nur ein Entstehen aus Etwas kennen. So kommt es, daß

wir von der Creatio denken und reden wie von einem Werden, wie die
Redeweise : « facere ex nihilo » selbst andeutet. 1 Wir haben immer
die Mutatio, die bloße Veränderung, im Auge und denken uns das

Schaffen als eine Aufeinanderfolge des Einen auf das Andere : eine

successio. Damit verbinden wir dann ganz natürlicherweise auch die
zeitliche Reihenfolge und reden wie von Einem, das zeitlich vorhergeht,
und dem Anderen, das nachher folgt. Alles das gehört zu unserer
unvollkommenen, mangelhaften Erkenntnisweise.

In Wirklichkeit ist die Creatio nichts von all dem und hätten gewisse
moderne Gegner der Schöpfungslehre das gelesen, was Thomas hierüber
schrieb und sehr ausführlich schrieb, dann würden sie bei ihm die Lösung
ihrer Einwände bereits vorgefunden haben. Das « aus Nichts » setzt zwar
wohl eine logische Möglichkeit des zu schaffenden Dinges voraus, schließt
aber jede real-passive Dispositio im Dinge selbst aus, da es aus Nichts
geschieht. 2 Es ist daher auch unsinnig, davon zu reden, wie wenn die

Tätigkeit Gottes in Etwas aufgenommen würde, da sie erst alles schaffen

muß, mit anderen Worten, die Creatio ist nicht ein Bewegen des

Bewegten, da nichts zu Bewegendes da ist. 3 Das « Ausnichtsschaffen »

ist deshalb gar kein Werden, sondern ein Hervorbringen dessen, was
vorher schlechterdings nicht war, « ex non ente simpliciter » oder « ex
non aliquo ». 4 So bedeutet die -Creatio die Seinsabhängigkeit des

Geschaffenen von Gott, seinem Prinzip, von dem es geschaffen wurde :

« Dependentia esse creati ad principium, a quo instituitur. » 5 In ihr
ist das Werden schon das Gewordensein und das Geschaffenwerden ein

Geschaffensein. 6 Die Schöpfung hat daher mit der bloßen Veränderung
— mutatio — nichts zu tun. Jede Veränderung, sei sie eine substantielle
oder qualitative, oder quantitative, oder bloß örtliche, setzt bereits
ein Subjekt der Veränderung, das von einer Seinsweise in die andere

übergeht, voraus. Da die Creatio das Ganzsein des Dinges hervorbringt,
setzt sie eben nichts voraus und hat daher mit der Mutatio nichts

1 I. 45. 2 ad 2 ; II. C. Gent. 18.
2 Pot. 1 ad 2.
3 I. 44. 4 ad I.
4 I. 45. 1 ad 3 ; Pot. III. 4 ; II. C. Gent. 16.
5 II. C. Gent. 18.
6 « In his, quae hunt sine motu, simul est fieri et factum esse ». I. 45. 2 ad 3 ;

« unde simul aliquid, dum creatur, creatum est». II. C. Gent. 19.



330 Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin

zu tun. 1 Damit ist von der Schöpfung auch jede successio

ausgeschlossen, die notwendig eine Veränderung ist. 2 Auch von einer
zeitlichen Aufeinanderfolge kann bei der Schöpfung aus Nichts nicht
die Rede sein. Ist doch die Zeit nur der Maßstab der Bewegung, also

der Mutatio und Successio. Beide fehlen aber in der schöpferischen

Tätigkeit. Der Verstand denkt sich dieselbe Sache als vorher nicht
existierend und dann nachher existierend : « intellectus noster accipit
unam et eandem rem ut non existentem et postea existentem. » 3 Dabei

gibt man dem « vorher » und « nachher » nicht zeitlichen Sinn. Aus der

Offenbarung wissen wir allerdings, daß die Welt tatsächlich nicht ewig
ist, sondern einen zeitlichen Anfang hat. 4 Aber die bloße Vernunft

vermag stringent weder die zeitliche noch die ewige Welt zu beweisen. 5

Was innerlich-notwendig zum Schöpfungsbegriffe gehört, ist nicht eine

zeitliche Aufeinanderfolge von Nihilum und Creatum, denn « motus »

und « Zeit » als Maß desselben entsteht ja erst, wie Philo schon gesagt,
mit dem Geschaffenen. Das Nihilum geht dem ens creatum nur der

Naturordnung nach vorher, insofern das Geschaffene ehedem schlechterdings

nichts war. 6 Die Passivschöpfung drückt formell nur das Total-
entstandensein eines Seins von Seite Gottes aus.

Beide Momente oder Termini der Schöpferwirkung hat Thomas

mit schlagender Präzision in jene wenigen Worte gefaßt : « creatio,

quae est emanatio totius esse, est ex non ente, quod est nihil. »7 Weil
« aus Nichts », unterscheidet sich die Creatio von dem geschöpflichen

Schaffen. Weil das Sein dem Nichts der Naturordnung nach erst folgt,
unterscheidet sie sich von der Erzeugung des göttlichen Wortes. 8

ß) Die Ursache der Creatio.

Gott ist in einem mehrfachen Sinne die Ursache der Schöpfung :

als Final-Exemplar- und Wirkursache. Die letztere setzt die beiden

ersteren voraus und spielt hier unbestritten die Hauptrolle, da sie

mehr als die beiden anderen den eminent göttlichen Charakter der

Schöpfertätigkeit hervortreten läßt.

1 Pot. III. 2 ; II. C. Gent. 17 u. 18.
2 II. C. Gent. 19.
3 II. C. Gent. 18.
4 I. 46. 2.
5 I. 46. 1 u. 2 ; II. C. Gent. 31 ss. ; de aet. mundi contra murmurantes (27. 451).
6 II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2.
7 I. 45- I-
8 II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2.



Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin 331

Weil überhaupt nur das Gute Zielursache von etwas sein kann
und Gott das Gut aller Güter ist als summum bonum, kann nur Gott
die Zweckursache aller Dinge, also auch der Creatio sein. 1 Dasselbe

ergibt sich auch aus der Natur Gottes als erster, absolut vollkommener

Wirkursache, die keines anderen als Ziel bedarf, sonst wäre sie nicht
völlig bedürfnislos und aus demselben Grunde, folglich nur aus reiner
interesseloser Güte sich zum Ziele der Schöpfung setzen konnte, um
den Dingen durch die Seinsverleihung seine Güte mitzuteilen. 2 Aus
diesem tiefsten Grunde ist Gott der große « Freigebige », weil er ohne

Eigennutz, nur aus Güte spendet : « ipse solus est maxime liberalis
quia non agit propter suam utilitatem, sed solum propter suam
bonitatem. »3

Als unendlich weiser Urheber und Künstler des, vielgestaltigen
Weltalls, das er gedacht, ehe es war, muß Gott auch die vorbildliche
Ursache — causa exemplaris — aller Geschöpfe sein, deren Idealbilder
mit Gottes Wesenheit eins und nicht von ihr real verschieden, erst in
den nachgeahmten Dingen zur wunderbaren Vielheit und
Mannigfaltigkeit geworden sind. 4

Die überragende Bedeutung der göttlichen Wirkursache für die

Schöpfungslehre des hl. Thomas zwingt uns, verschiedene Momente
ins Auge zu fassen.

1. Die Weltschöpfung ist entweder frei, oder sie ist überhaupt
nicht. Das betonten wir früher. Der ganze Neuplatonismus mit seiner

innerlich-naturnotwendigen Emanation aus Gott ist ein Beweis dafür.
Seine Tendenz war dem hl. Thomas, trotz der lückenhaften geschichtlichen

Kenntnisse, die er von ihm besaß, nicht völlig unbekannt. Gewisse

Verweise auf den Liber der causis und die Araber, welche von jener
Tendenz beeinflußt waren, scheinen das anzudeuten. Tatsächlich hat
der Aquinate wenige Momente der Schöpfungslehre so stark betont,
wie die Freiheit der schöpferischen Tätigkeit Gottes, übrigens ganz im
Sinne der Offenbarung und des großen Aurelius Augustinus. Die
These wird genau und scharf formuliert : « dicendum, quod absque
omni dubio tenendum est, quod Deus ex libero arbitrio suae voluntatis
creaturas in esse produxit, nulla naturali necessitate. » 5 Die
Hauptgründe für die These holt er aus der göttlichen Final- und Exemplar-

1 III. C. Gent. 17.
2 I. 44. 4. 3 Ib. ad 1. 4 I. 44. 3.
5 Pot. III. 15 ; dasselbe I. 19. 4 ; II. C. Gent. 23.



332 Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin

Ursache, aus der Natur der blinden Naturursächlichkeit und aus der

Eigenheit des göttlichen Wirkens überhaupt. I. Aus der Finalursäch-
lichkeit : ist die absolut bedürfnislose Güte Gottes das Ziel aller
Geschöpfe, dann muß er alles, was außer ihm ist, frei erschaffen haben,
denn sonst wäre er eben nicht bedürfnislos. 1 II. Aus der Exemplar-
ursächlichkeit : die Naturtätigkeit ist immer « ad unum », d. h. zu einer
bestimmten Wirkung, Form, hingeordnet. Nun ist aber das Weltall
ein Gebilde von ungeheuer verschiedengestaltigen göttlichen Wirkungen.
Also setzt es in Gott, der Ursache, ein Wirken und Wollen nach
verschiedenen Ideen voraus, d. h. ein Schaffen nach Verstand und Wille. 2

III. Aus dem Wesen des Naturwirkens : allüberall, wo in der Welt die

blinde Natur zweckmäßig wirkt, ist sie geleitet von einem Verstände,
der ihr das Ziel und die Mittel zum Ziele weist und von einem Willen,
der sie zum Ziele bewegt. Die blinde Naturtätigkeit setzt also jene des

Verstandes und Willens, als die ursprünglichere voraus ; folglich vor
allem in Gott, der ersten Ursache, die keine andere voraussetzen kann,
weil sie die erste ist. 3 IV. Aus der Eigenart des göttlichen Wirkens :
Gottes Tätigkeit ist dasselbe wie Gottes Wesenheit. 4 Sie ist also eine
immanente. Die zwei einzigen immanenten Tätigkeiten in einem geistigen
Wesen sind Erkennen und Wollen. Also muß Gott die Schöpfung durch
Erkennen und Wollen hervorgebracht haben. 5

Aus der These von der freien, d. h. durch Wissen und freies Wollen
hervorgebrachten Schöpfung zieht dann Thomas eine Reihe von
Folgerungen, von denen wir nur die eine und andere berühren. So über das

Verhältnis derselben zur Trinität. Wenn auch die Schöpfung an sich
das Werk Gott des Einen ist, weil die Wirkung der allen drei Personen

gemeinsamen Natur6, so kann sie den drei Personen doch auch

zugeeignet werden, insofern die von Gottes Allmacht durch Wissen und
Wollen hervorgebrachte Schöpfung auf den Hervorgang der ewigen
Weisheit aus dem Vater und der ewigen Liebe aus Vater und Sohn

zurückbezogen werden. 7 Auch allda, wo Thomas auf die Beweisbarkeit
der ewigen und zeitlichen Welt zu sprechen kommt, weist er dieselbe
zurück aus dem Hauptgrunde : die Schöpfung ist das Werk des freien

1 1- 19- 3-
2 I. i. q. 4 ; Pot. III. 15 ; II. C. Gent. 23.
3 Ib.
4 Pot. III. 15 ; II. C. Gent. 23 ; I. C. Gent. 45 ; I. 19. 4 ad 2.
5 Pot. III. 15 ; II. C. Gent. 23.
« I. 45- 6.
7 I- 45- 7-



Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin 333

göttlichen Willens, den zu ergründen wir nicht im Stande sind. Die
zeitliche Schöpfung ist uns geoffenbart. Im übrigen wissen wir aus der
bloßen Vernunft nur, daß Gott sich selbst notwendig will, alles andere
aber frei. 1

2. Mit seinem ganzen ihm angeborenen Scharfsinn sucht Thomas

vor allem den göttlichen Charakter der Schöpfung rationell zu beweisen.
Die Frage : « utrum solius Dei sit creare » kehrt in allen größeren
Werken wieder. 2 Die Argumente für die These vermehren sich ihm
wie unter der Hand fast ins Unendliche. Seine Stellung für Gott, den

einzigen, unmittelbaren Schöpfer alles Geschöpflichen ist scharf und spitzt
sich schließlich auf die Ansicht zu : ein jeglich Schaffen setzt unendliche
Macht voraus, folglich ist Schaffen eine unübertragbare Machtbefugnis
Gottes. Vom Standpunkt der Offenbarung aus ist die These « De fide »

und das Gegenteil behaupten, wäre häretisch. 3

Thomas erwähnt verschiedene Gegner seiner These. Er ahnt, im
Neuplatonismus einen Gegner zu haben. Den Liber de Causis, den er

ganz richtig dem Neuplatonismus zuschrieb, zitierend, fand er dort die
Theorie : Gott schafft die niedrigeren Wesen nicht unmittelbar, sondern

nur mittels der höheren. Ähnlich irrten Avicenna und Algazel, die,
weil sie den freien Ursprung der Dinge leugneten, meinten, Gott könnte
unmittelbar nur die erste Kreatur schaffen, durch die dann die übrigen
hervorgebracht würden. Auch katholische Gelehrte gab es, die glaubten,
Gott könnte wenigstens den Engeln die Schöpfergewalt mitteilen,
damit sie als seine Stellvertreter und Hilfsursachen — ministri, instrumen-
taliter — mit und in seiner Kraft schaffen könnten. Diese Möglichkeit
hat sogar Petrus Lombardus, der Magister Sententiarum, verteidigt. 4

Gegen alle diese Gegner hat Thomas die obige These ohne Einschränkung
verfochten.

Will man die zahlreichen Argumente des Englischen Lehrers auf
gewisse Hauptgedanken zurückführen, so ergeben sich Beweise, die

allgemein dem Begriffe der Creatio entnommen sind, andere, die

1 I. 47. i u. 2. II. C. Gent. 31 ss. ; Pot. III. 17 ; De aet. mundi, 1. c.
- I. 15. 5 ; II. C. Gent. 21 ; Pot. III. 4 ; II. Sent. D. 1. q. 1. a. 4. Comp. Theol.

c. 69.
3

« Ideo sec. fidem catholicam ponimus, quod omnes substantias spirituales
et materiam corporalium Deus immediate creavit, haereticum reputantes si dicatur
per angelum vel aliquam creaturam aliquid esse creatum » (Pot. III. 4. dass. II. Sent.
D. 1. q. I. a. 3.

4 I. 45. 5 ; II. C. Gent. 21 ; II. Sent. D. 1. q. 1. a. 3 ; besonders ausführlich
Pot. III. 4.



334 Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin

speziell jede Instrumentalursache ausschließen sollen und endlich
andere, welche die Unendlichkeit der Schöpfermacht beweisend,
endgültig das Schaffen in die unübertragbare Machtbefugnis Gottes
versetzen sollen.

Aus dem Begriffe der Creatio : weil die Creatio aus ihrem innersten
Wesen als terminus « ad quem » das Sein als Sein und als terminus
« a quo » das Nichts hat und daher nur eine causa « universalis » als

Wirkursache haben kann, anderseits aber jede Kreatur als solche nur
« dieses » oder « jenes » Sein « aus Etwas » hervorbringt, also immer
« Partikularwirkursache » ist, kann die Schöpfertätigkeit unmöglich
irgend einem geschöpflichen Wesen zukommen. 1

Aus dem Begriffe der Instrumentalursache : jede Kreatur ist, weil
hervorgebracht, Gott gegenüber nur Instrumentalursache. Nun setzt
aber jede Instrumentalursache, die durch Bewegung aus Etwas etwas
Bestimmtes hervorbringt,- jene schöpferische Tätigkeit Gottes, in der

er das Sein als Sein aus Nichts hervorbringt, schon voraus, denn sie

wirkt nicht, ohne von ihm als Hauptursache bewegt zu werden. Das

Geschöpf kann also nicht bloß nicht schaffen, sondern auch nicht
irgendwie mithelfen, da das Mithelfen selbst schon die schöpferische

Tätigkeit Gottes voraussetzt : « Creatio autem est prima actio, eo quod
nullam aliam praesupponit et omnes aliae praesupponunt earn. »2

Wie könnte da die Kreatur bei der Schöpfertätigkeit irgendwelche
Hilfs- und Handlangerdienste leisten, oder disponierend, vorbereitend
eingreifen, da all ihr Wirken und Tätigsein die schöpferische Tätigkeit
Gottes voraussetzt und nichts disponiert werden kann, weil vorher
nichts vorhanden ist. 3

Endlich : Schaffen bedingt unendliche Macht, die Gott allein
zukommt und als solche unübertragbar auf irgend eine Kreatur ist.

Beim Beweise für diesen abschließenden Satz, der die Creatio als

absolut göttliche Tätigkeit erweisen soll, kann Thomas allerdings nicht
von dem Terminus « ad quem » der Wirkung ausgehen. Jede Kreatur
ist ein endliches, begrenztes Sein, ein ens finitum, das als solches keine

1 I. 45. 5 ; II. C. Gent. 21 ; Pot. III. 4 ; II. Sent. D. 1. q. 1. a. 4.
2 II. C. Gent. 21. Dasselbe überall in der zitierten Hauptquelle.
3 « Illud autem, quod est proprius effectus Dei creantis, est illud, quod prae-

supponitur omnibus aliis sc. esse absolute. Unde non potest aliquid operari
dispositive et instrumentaliter ad hunc effectum, cum creatio non sit ex aliquo prae-
supposito, quod possit disponi per actionem instrumentalis agentis. » I. 45. 5 ;

Pot. III. 4.



Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin 335

unendliche Wirkursache postuliert. 1 Dagegen wird der Terminus « a

quo », das ex nihilo zum Ausgangspunkt der ganzen Beweisführung,
und zwar im folgenden Sinne : I. Je weiter das, ans was etwas
hervorgebracht wird und das, was hervorgebracht ist, auseinander stehen, mit
anderen Worten : je größer die Kluft ist zwischen dem « ens potentiale »

und dem ihm entsprechenden actuale, desto größer muß die Macht
der Wirkursache sein, die das PotentieUe in den Akt überführt. Nun
ist aber zwischen dem Nichts und dem Sein in der Creatio gar keine

Proportion, weil eine potentia passiva realis überhaupt nicht vorhanden
ist. Also ist die Kluft eine grenzenlose, die eine grenzenlose, unendliche
Wirkkraft voraussetzt. 2 Das Argument fußt auf dem aristotelischen
Satze : zwischen dem Nichts und dem Sein ist die Distanz eine unendliche,

oder : « non esse simpliciter in infinitum ab esse distat. »3 II.
Dasselbe bestätigt der Grundsatz : wie die Wirkung hervorgebracht wird,
so handelt die Ursache : « hoc modo factum agitur quo faciens agit. »

In der Creatio wird die Wirkung, weil aus Nichts, ihrem Vollsein nach

gewirkt, dem im Agens nur das Vollsein, der actus purus infinitus
entspricht. 4 III. Allda, wo die Ursache aus Etwas schafft, ist die Tätigkeit
ein accidens in einem Subjekte, die wieder in dem vorhandenen Subjekte
— potentia passiva — aufgenommen wird. Folglich kann nur jener
aus Nichts schaffen, dessen Tätigkeit kein Accidens ist, sondern die
Substanz und das Wesen des Tätigen selbst. Das ist nur bei Gott,
dem Unendlichen, der Fall. 5

Selbst, wenn man nicht allen diesen Gründen den gleichen oder

durchschlagenden Wert beimißt, so liegt in ihnen doch eine wunderbare

logische Gliederung. Das gilt übrigens von der ganzen Schöpfungslehre
des hl. Thomas. Und wenn irgendwo in einem seiner Lehrstücke, springt
diese eiserne logische Verkettung der Lehrteile in seiner Kreationstheorie

in die Augen. Alles das ist aber nur dem Resultat der strengen
Durchführung der Akt- und Potenzlehre.

Aufbauend auf Gott als ens a se, dem ens per essentiam, in dem
Wesenheit und Existenz allein real dasselbe sind, stellt er, im Gegensatze

zu den kühnsten Denkern seiner Zeit, Albert und Maimonides,
die These auf von der Beweisbarkeit der Schöpfung aller Dinge aus

1 I. 45. 5 ad 3.
2 Ib. ; Pot. III. 4.
3 Pot. III. 4.
4 Ib.
5 Ib.



Die Weltschöpfung bei Thomas von Aquin

Nichts. In dem einen großen Gedanken : Gott allein ist das esse per
essentiam, also das unempfangene Sein selbst, alles andere besitzt nur
von ihm als erster Ursache empfangenes Sein, laufen ihm schließlich
alle Argumente für die Creatio zusammen. Gott actus purus ; alles
andere nur ens potentiate Ist Gott wirklich prima causa omnium,
dann ist er eben die Universalursache von allem und er allein, und dann
muß er alles aus Nichts erschaffen haben und muß diese Schöpfermacht
ihm allein und absolut ausschließlich zustehen. In der letzten These :

aus Nichts schaffen bedingt eine infinita potentia, tritt die Akt-Potenzlehre

noch in ihrer besondern ganzen Wucht hervor. Weil zwischen
dem Nichts und dem Sein in der Creatio kein Verhältnis mehr von
potentia passiva und Akt ist, denn die potentia passiva fehlt
vollständig, deswegen ist die in der Creatio zu überwindende Kluft eine

unendliche, die folgerichtig nur von einer unendlichen Macht, also nur
von Gott, überwunden werden kann. Wer Gott wirklich und ernstlich
bis in die letzten logischen Folgerungen als prima Causa aller Dinge
annehmen will, kann über die Creatio nicht anders denken, als Thomas

gedacht hat


	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

