
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Sacrificarum Mediatoris : die Opferanschauungen des Aquinaten

Autor: Rupprecht, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sacrificium Mediatoris.
Die Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Grüssau.

I. Sacrificium Internum.

1. Ausgangspunkt für die Untersuchung.

Um die Eigenart des Opfers herauszustellen und es von den andern

Handlungen der Gottesverehrung klar zu unterscheiden, erweist es sich

zunächst als notwendig, einen geeigneten Ausgangspunkt festzulegen.
Da bietet sich II-II 85 an. Jedoch schon ein Überfliegen der

Überschriften der einzelnen Artikel läßt uns ahnen, daß wir kaum eine

fertige Definition des Opfers finden werden. Sie lauten : Utrum offerre
sacrificium Deo sit de lege naturae. — Utrum soli Deo sit sacrificium
offerendum. — Utrum oblatio sacrificii sit specialis actus virtutis. —
Utrum omnes teneantur ad sacrificia offerenda.

Das sacrificium ist als actus cultus externi der oblatio (Weihegabe)

verwandt. « Omne sacrificium est oblatio, sed non omnis oblatio
est sacrificium. »1 « Sacrificia proprie dicuntur, quando circa res oblatas

aliquid fit. Oblatio autem directe dicitur, cum Deo aliquid offertur,
etiamsi nihil circa ipsum fiat. Unde omne sacrificium est oblatio,
sed non convertitur. »

2

Dieses « aliquid fit » zeigt nur einen Unterschied des sacrificium

von der Weihegabe im Ritus an, ist außerdem zu wenig umrissen, um
einen geeigneten Ausgangspunkt für die Untersuchung über das Wesen
des Opfers zu bieten. Dies gilt auch trotz der veranschaulichenden
Zusätze : quod animalia occidebantur et comburebantur, quod panis
frangitur et comeditur et benedicitur — und auch trotz der
Wortdeutung : Et hoc ipsum nomen sonat : nam sacrificium dicitur ex hoc,

1 In ps. 39, 7.
2 II-II 85, 3 ad 3.

Divus Thomas. 20



294 Sacrifie ium Mediator is

quod homo facit aliquid sacrum. Dieser Ausdruck bedeutet wohl :

eine heilige Handlung vornimmt. « Nihil sacrum circa eas fiebat (Ob-
latio). » 1 « Sacrificium importât factionem sacri. » 2

Es ist überhaupt fraglich, ob in unserm Falle der Gang der
Untersuchung vom äußern Akt ausgehen soll, um den Wesenskern des Opfers
zu bestimmen. An und für sich gilt der Satz : per sensibilia ad intelli-
gibilia. Da uns aber der Aquinate keine Zusammenstellung der
kennzeichnenden äußern Züge des sacrificium gibt, wir vielmehr auf eine

Fülle zerstreut liegender Äußerungen angewiesen sind, erscheint dieser

Weg nicht ungefährlich. Wir könnten leicht wesentliche Züge unbeachtet
lassen und andere, nebensächlicher Natur, zu hoch werten.

Der Mensch findet ferner aus Sinnbildern nur solche Gedanken

heraus, die ihm geläufig sind. Seine Formulierungen geben somit leicht
nur ein Spiegelbild seiner eigenen Denkungsart, da er alles am Maßstabe
seiner Anschauungen mißt und oft nicht genug Zeit und Sorgfalt
aufbringt, einen ihm fremden Inhalt nach dessen Eigensein zu erfassen

und zu verstehen. Wie nun das stete Mühen um den Opferbegriff
zeigt, ist gerade der Wesensinhalt dieses Kultaktes uns fremd geworden.
Die große Zahl der Opfertheorien aber ist ein Beweis dafür, wie jeder
nur das aus der Erscheinungsform des sacrificium herausgelesen hat,
was ihm besonders vertraut war, sofern nicht überhaupt die Autorität
des heiligen Lehrers angeführt wurde, um vorher aufgestellte Ansichten
zu bekräftigen. So sind wir bisher zu einer allseitig befriedigenden
Antwort über das Eigenwesen des Opfers noch nicht gelangt.

Es empfiehlt sich vielleicht der umgekehrte Weg. Zum Glück
bietet uns der heilige Lehrer nicht nur eine Fülle von Äußerungen
über die Erscheinungsform des Opfers, sondern auch über seinen geistigen
Gehalt, über seine Idee. Es wären nun zunächst die darauf bezüglichen
Sätze zu sammeln, zu sichten und zu ordnen. Gelingt es, ihre
gegenseitigen Beziehungen zu durchschauen, so gelangt man zur Erkenntnis
des formalen Elementes, sozusagen der Seele des sacrificium. Hat man
aber erst den geistigen Gehalt, so ist eine Deutung der äußern Formen
nicht mehr schwer, da diese ja vom Innern bedingt sind, deren

Verkörperung sie gleichsam darstellen. Irrwege in ihrer Erklärung sind
dann leichter zu vermeiden. Zugleich bietet ihre Harmonisierung eine
Probe auf das rechte Erschließen des Wesens des Opfers. Denn nur

1 1. c.
2 In ps. 39, 7.



Sacrificium Mediatoris 295

dann kann dies gelungen sein, wenn die äußeren Elemente sich zwangslos

vom geistigen Inhalt aus deuten lassen, ja sich gleichsam von selbst

ergeben.

2. Das Sacrificium internum, an sich betrachtet.

Zunächst ist das sacrificium von den andern Kultakten zu scheiden.
Sämtliche gottesdienstliche Handlungen haben etwas Gemeinsames,
eben als actus virtutis religionis. Es genügt dieses festzustellen. Dann
kann die folgende Untersuchung von einer Menge von Zitaten frei bleiben.

Gottes unendliche Lebensfülle zieht Verstand und Willen des

Geschöpfes auf verschiedene Weise an sich. Somit ergeben sich seitens
des religiösen Menschen verschiedene Akte, durch die er die Gemeinschaft

mit Gott erstrebt : « Consistit autem interior cultus in hoc, quod
anima coniungatur Deo per intellectum et affectum. Et ideo secundum

quod diversimode intellectus et affectus colentis Deum, Deo recte

coniungitur, secundum hoc diversimode exteriores actus hominis ad

cultum Dei applicantur. »1

Die gemeinsame Grundlage für alle diese verschiedenen
gottesdienstlichen Handlungen ist die Devotio, der Wille des Geschöpfes,
sich selbst Gott darzubieten, um ihm zu dienen : «... invenitur in
diversis generibus actuum sicut motio moventis. » 2 Es erübrigt sich
also, alle die Äußerungen des Aquinaten zu verzeichnen, die diese

allgemeine Seite der religiösen Akte betreffen, wie : cultus debitus,
reverentia, honor, famulatus, servitus, ordinatio mentis in Deum. Sie

kennzeichnen das sacrificium ja nur als actus virtutis religionis, geben
die Gattung, nicht das Eigensein. Hieraus folgt aber auch das Ungenügen
jener Formulierungen, die beim sacrificium nur die Symbolisierung der
innern Hingabe an Gott als wesentlich hervorheben. Diese gehört
natürlich zum sacrificium wie zu jedem Kultakt. Worauf es aber
ankommt ist die besondere Art in der sich die Hingabe an Gott im
sacrificium vollzieht und dementsprechenden Ausdruck im Ritus findet.

Wie steht es mit St. Augustins oft zitiertem Wort : Verum
sacrificium est omne opus, quod agitur, ut sancta societate inhaereamus

Deo, relatum scilicet ad illum finem boni, quo veraciter beati esse

possumus — 3 Es ist hier nur das allgemein religiöse Moment hervor-

1 I-II 101, 2c. Cf. I-II 103, 3c.
3 II-II 82, 1 ad 2.
3 De civitate Dei X. cp. 6.



296 Sacrificium Mediatoris

gehoben, da jeder Kultakt uns irgendwie für die Gnadengemeinschaft
disponiert. « Hoc ipsum, quod Deo quadam spirituali societate volumus
inhaerere, ad divinum reverentiam pertinet ; et ideo cuiuscumque virtutis
actus rationem sacrificii accipit ex hoc, quod agitur, ut sancta societate
Deo inhaereamus. »

1

Da die virtus religionis Akte anderer Tugenden informieren kann

(actus religionis imperati), so teilt sie ihnen auch die ihr eigene Wirkung
mit, den Menschen für die heilige Gemeinschaft zu befähigen. So erklärt
es sich auch, daß der Name des hauptsächlichsten religiösen Aktes :

sacrificium — auf sie übertragen wird. 2 Der Vorgang ist folgender.
Der Name des wichtigsten Kultaktes teilt sich den andern mit und

geht auch auf Akte anderer Tugenden über, insoweit diese aus
religiösen Motiven geschehen. Der innere Grund hiefür liegt wohl darin,
daß zunächst die Akte der Religion und dann auch die von ihr
« befohlenen » Akte anderer Tugenden an der eigentlichen Wirkung des

sacrificium participieren. Die Menschen haben das Bewußtsein, das

sacrificium geschieht zur Herstellung der heiligen Gemeinschaft mit
Gott. An den andern actus religionis eliciti et imperati sehen wir auch

ein gewisses Streben, mit dem Schöpfer zu gnadenvollem Zusammenwirken

zu kommen ; so können wir sie auch sacrificia nennen.
Somit können wir hieraus schließen : das sacrificium hat als besondere

Aufgabe, die Menschen mit Gott in heiliger Gemeinschaft zu verbinden.

Und zwar ist es der eigentliche Akt, der dieses Ziel hat und es auch in

weit höherem und intensiverem Grade ermöglicht als die andern
gottesdienstlichen Handlungen. Es muß dann jener Ritus sein, durch den

am meisten die Egozentrik des Menschen abgebaut und am wirksamsten
seine Gnadenempfänglichkeit ausgestaltet wird. Wir müssen also mit
der Möglichkeit rechnen, im Opfer den Akt zu sehen, durch den die

grundlegende Ordnung zur Lebensgemeinschaft zwischen Gott und uns
gelegt und nicht die bereits vorhandene nur noch mehr ausgebaut

1 II-II 85, 3 ad 1.

II-II 81, 4 ad i : Omne opus virtutis dicitur esse sacrificium, inquantum
ordinatur ad Dei reverentiam. Unde ex hoc habetur, quod religio sit generalis
virtus, secundum quod imperat omnibus aliis virtutibus.

II-II 188, 2c ; in ps. 19, 4.
2 II-II 85, 3c : Contingit autem et ea, quae secundum alias virtutes fiunt,

in divinam reverentiam ordinari et secundum hoc etiam actus aliarum vir-
tutum sacrificia dici possunt.

In ps. 19, 4 : Omne opus bonum est sicut sacrificium, quia omnia debent
Deo offerri.



Sacrificium Mediatoris 297

wird. Es würde sich also um die Begründung oder Wiederherstellung

jenes segensreichen Verhältnisses handeln. Die Heilsgeschichte lehrt
uns : die sancta societas war eine freie Gabe Gottes. Gleichzeitig mit
der Schöpfung wurde sie Engeln und Menschen gewährt. Ihnen erwuchs

nur die Aufgabe, sie nachträglich bewußt zu bejahen und damit zu

verewigen. Mithin kann das sacrificium nicht die Aufgabe haben, die

sancta societas erstmalig herzustellen. Die Paradiesesprobe selbst hat
nicht den Charakter des sacrificium, obwohl ihr Zweck der Gnadenbund

war. Sie verlangte ja kein offerre, sondern ein abstinere. Jedes
sacrificium ist aber eine oblatio, wie der Aquinate lehrt.

Da selbst dieses so wichtige Ereignis keine Opferfeier ist, die ihrerseits

das Gnadenverhältnis grundlegend anzubahnen berufen scheint, so

wird es sich — dürfen wir wohl folgern — beim sacrificium um die

Wiederknüpfung der durch die Sünde zerrissenen Einheit handeln. Dann

wäre es wirklich ein Kultakt sondergleichen. Hier gilt es, die größte

Unordnung zu bannen und Gottesferne zu überwinden. Durch nichts
wird der Mensch unzugänglicher für das Leben der Gnade als durch
die Sünde, die den Gnadenbund zerreißt. Enthält sie doch Abkehr

von Gott, als dem Leben, und ein Sich-Binden des Geschöpfes an

Irdisches, Vergängliches. Der Kultakt, der die Sünde vernichtet und
den Sünder wieder mit dem ewigen Leben in Verbindung bringt, ist
in Wahrheit der höchste. Durch ihn wird auch Gottes Ehre am
wirksamsten gefördert. Zunächst durch Entfernung jeglicher Zersetzung
aus seinem Lebenswerke. Dann ganz besonders, weil ein solcher Akt —
menschlich gesprochen — die intensivste Mitwirkung des Allheiligen
und Allbarmherzigen erfordert. Somit wird Gott gerade nach seiner

unendlichen Vollkommenheit geehrt, aus der selbst einem Todverfallenen

neues Leben zuströmen kann, und nach seiner größten Liebe, die als

Barmherzigkeit sich sogar zum abtrünnigen Geschöpf herabläßt, es

wieder als Kind anzunehmen.
Es ist dann wohl auch ohne weiteres ersichtlich, warum das

sacrificium Gott allein dargebracht werden darf. Er allein ist ja das unendliche

Sein, das selbst eine Welt sündverderbter Geschöpfe in seiner

eigenen Fülle wiederherstellen und zum göttlichen Leben führen kann.

Er allein ist die unendliche Liebe, die sich in vollkommener Uneigen-
nützigkeit zum ärgsten Hasser niederlassen kann, ihm Barmherzigkeit
über Barmherzigkeit zu erweisen.

Auch von Seiten der Menschen gesehen, kann man das sacrificium in
dieser Auffassung als den höchsten Kultakt eines sündigen Geschlechtes



298 Sacrificium Mediatoris

verstehen. Bei seiner Gottesverehrung liegt aller Nachdruck auf der

Beseitigung der Schuld und der Versöhnung der Gottheit. Selbst die

Kulthandlungen, die im Stand der Unschuld als Ausdruck der Ehrfurcht
möglich waren, erhalten jetzt ein neues Gepräge. Dazu kommen noch
besondere Riten, wie z. B. Sakramente, Schwören. Der Mittelpunkt
muß aber jener Kultakt sein, der das gnadenvolle Verhältnis zwischen

Gott und der Menschheit neu begründet. St. Thomas bestimmt ihn als

sacrificium. Schreibt er doch diesem die Kraft zu, uns mit Gott zu
versöhnen : « Est hoc proprie sacrificii effectus, ut per ipsum placetur Deus. »

1

Von den Altbundopîern lesen wir : «... non erat dignum quod
eodem placaretur Deus et coleretur diabolus non placabant Deum
sed magis offendebant. » 2

Aus der Tatsache der Versöhnung Gottes mit der Welt erschließt
der heilige Lehrer den Opfercharakter des ivm<zessterbens : « Passio

Christi agit per modum sacrificii, inquantum per earn reconciliamur
Deo. 3 Passio Christi est Deo sacrificium acceptissimum ; est enim
hic proprius effectus huius sacrificii, ut per ipsum placetur Deus

placatus est super omni offensa generis humani. »4 Die Einschränkung
(huius sacrificii) braucht uns nicht zu beirren. Ist doch das Kreuzesopfer

das einzig wahre, Sünden aus eigener Kraft tilgende Sühnopfer
der Welt. 6 Da die Annahme des Opfers die Placatio voraussetzt,
gehört auch hierher : « Christus seipsum obtulit in passione Deo

maxime acceptum fuit. Unde manifestum est, quod passio Christi
fuerit verum sacrificium. » 6

Auch dem heiligen Meßopier wird Versöhnungskraft zugeschrieben :

Cum hoc sacramentum sit ad reconciliandum nos Deo. 7

Da das sacrificium also die Sünder mit Gott versöhnt, muß es

1 III 49, 4c ; Opusc. 60, 18.

III D. 9, 1, 1, 2 ad 1 : Offerre sacrificium est tantum de illis, quae pertinent
ad latriam elicitive. Unde hoc, quod dicitur, omne opus, quo Deo iungimur, esse

sacrificium, est metaphorice dictum ; inquantum Deum placabilem reddit, ad quod
sacrificium offertur.

III 48, 3c : Sacrificium proprie dicitur aliquid factum in honorem proprie
Deo debitum ad eum placandum.

2 In Is. 1.
3 III 48, 6 ad 3.
4 Opusc. 60, 18. Cf. III 49, 4c.
5 III 47, 2C : Conveniens erat reconciliationi Dei ad homines inquantum

scilicet ipsa mors Christi fuit quoddam sacrificium acceptissimum Deo.
6 III 48, 3C.
7 IV D. 13, 1, 3, 2c.



Sacrificium Mediatoris 299

zunächst die Kraft haben, die Sünden, jene Hemmnisse der göttlichen
Liebe, zu beseitigen und uns in einen gottgefälligen Zustand zu versetzen.

Der hl. Thomas schreibt ihm auch diese Doppelkraft zu : vis satis-

factiva 1 und vis vivificativa (pax et salus, perfectio gloriae). 2

Hier seien aber weniger die Äußerungen angeführt, die diese

Gnadenwirkungen des Opfers erwähnen, als vielmehr jene, die sie als

wesentliche Wirkungen desselben bekunden. Dabei ist der innige
Zusammenhang zwischen sacrificium und sacerdotium zu beachten. « Pro-

prius autem effectus sacerdotii est id, quod sequitur ex ipso sacrificio. 3

Sed in sacrificio offerendo potissime sacerdotis consistit officium. »
4

Somit sind die hauptsächlichsten Wirkungen des Priestertums den

Opferfrüchten gleichzusetzen. 5

Die Altbundopter : « Sacrificia erant instituta ad satisfaciendum pro
peccatis actualibus. » 6 Selbstverständlich hatten sie diese Kraft nicht
aus sich selbst : « non quod sacrificia ilia carnalia habebant ex seipsis

virtutem expiandi peccatum, sed quia significabant expiationem pecca
torum futuram per Christum. » 7

Das Golgathaopier : « Virtus remissiva peccatorum speciali quodam
modo pertinet ad passionem ipsius Christi. » 8

1 III 79, 5c.
2 III 22, 2C.

3 III 22, 4 ad 2. 4 1. c. Sed contra.
6 III 22, 4 ad 2 : (Sacrificium) offertur per modum satislactionis.

1. c. 2c : Indiget homo sacrificio ad remissionem peccati.
1. c. 5, obj. 1 : Uli soli effectu sacerdotii indigent, qui habent infirmitatem

peccati, quae per sacerdotis sacrificium expiari potest.
1. c. 4. Sed contra ; ad 3 : Non enim indiguit sacrificio, qui peccatum

neseivit.
6 IV D. 1, 2, 4, 2 ad 1. Cf. II-II 54, 3 obj. 3.

I-II 102, 3 ad 8 : Expiatio peccatorum fit a Deo per ministerium sacerdotum.
III 79, 5 obj. 2 : Per sacrificia veteris legis homo satisfaciebat pro peccatis

suis (Lev. 4. und 5.). In der Erwiderung wird nur klar gelegt, warum nicht alle
Sünden durch sie getilgt wurden.

7 I-II 102, 5 ad 4.
8 III 62, 5 ad 2.

III 79, 3c : ex passione Christi, quae est fons et causa remissionis
peccatorum.

III D. 19, 1, 1 ad 4 : Mors Christi est verum sacrificium, per quod peccata
delentur.

III 22, 3 ad 1 : Illud sacrificium erat efficacissimum ad delenda peccata.
III D. 19, 3, 1 ad 2 : Quamvis illi, qui peccant mortaliter post passionem

Christi in infernum vadunt, tarnen passio Christi poterat eos praeservare a peccato
et etiam sanare vulnus peccati in ipsis ; et ideo quantum in se est, a poena inferni
libérât.

III 22, 3c : Patet Christi sacerdotium habet plenam vim expiandi peccata.



300 Sacrificium Mediatoris

Das eucharistische Opfer : « Inquantum est sacrificium habet vim
satisfactivam haec oblatio ex sui quantitate sufficiat ad
satisfaciendum pro omni poena. » 1 Die Quelle dieser Wirkung ist natürlich
das Kreuzesopfer. 2

Zur Placatio Dei genügt aber nicht die Beseitigung der Schuld.

Notwendig ist auch die Wiederherstellung der übernatürlichen Ebenbildlichkeit

und des Gnadenlebens. So finden wir mit dem Opfergedanken
auch den der Heiligung verbunden (vis vivificativa) : « Indiget homo
sacrificio propter tria : Secundo ut homo in statu gratiae conser-
vetur semper Deo inhaerens. Tertio ad hoc, quod spiritus hominis

perfecte Deo uniatur, quod maxime erit in gloria. » 3 Adams Opfer werde

nicht erwähnt, damit nicht in ihm, von dem die Sünde ihren Ursprung
genommen hat, « simul etiam sanctificationis origo signaretur ». 4

Diese lebensspendende Kraft wird an uns wirksam besonders im
Zuwendungsopfer des Neuen Bundes. « Nostra sacrificia in seipsis
continent gratiam sanctificationis. » 5 Im übrigen ist die ganze Eucharistie-

1 III 79, 5c.
IV D. 12, 2, 2, 3C : Inquantum est sacrificium, accipit rationem satisfactionis.
III 52, 8 ad 2 : Sacramentum Eucharistie libérât hominem a purgatorio,

inquantum est sacrificium quoddam satisfactorium pro peccato.
III 83, 4c : In missis tarnen defunctorum, in quibus sacrificium offertur

non pro pace praesenti, sed pro requie mortuorum.
2 IV D. 8, 2, 2, 3 ad 8 : Remissio peccatorum non ponitur hic ut proprius

effectus huius sacramenti, sed ut effectus passionis, quae per consecrationem
exprimitur. Cf. in Joan. 6, 52, lect. 6.

III 78, 3c : Per verba sequentia (bei der Kelchwandlung) designatur virtus
sanguinis effusi in passione, quae operatur in hoc sacramento.

3 III 22, 2C. Cf. Opusc. 60, 18.
4 II-II 85, i ad 2.

IV D. 1, 1, 5, 2. Sed contra : Dicit Beda, quod sacramenta veteris legis
suo tempore custodita vitam conferrebant aeternam.

III 79, 7 ad 2 : Passio Christi prodest quidem omnibus quantum ad sufficien-
tiam ad remissionem culpae et adeptionem gratiae et gloriae.

I-II 103, 3 ad 2 : Mysterium redemptionis humani generis completum fuit
in passione Christi. Zur Vollendung gehört aber auch die Neubelebung.

III 79, 2c : Ipse Christus per suam passionem aperuit nobis aditum vitae
aeternae.

HI 39. 5 a(I 3 : Per passionem Christi aperitur caelum hominibus, sicut
per causam communem aperitionis caelorum.

III 22, ic : Christo maxime convenit (esse sacerdotem), nam per ipsum
divina bona hominibus sunt collata.

5 In Is. 1, 3. Cf. I-II 102, 4 ad 3.

I-II ioi, 4 ad 2 : Sacrificium novae legis, i. e. Eucharistia continet ipsum
Christum, qui est sanctificationis auctor. Et ideo hoc sacrificium etiam
sacramentum est.

III 82, 7c : fructum sacrificii quod est sacrificium spirituale.



Sacrificium Mediatoris 301

lehre des Heiligen ein dauerndes Bekenntnis zur belebenden und
vollendenden Kraft dieser Opferspeise, der caro vivificativa.1 Unter dieser

belebenden Wirkung ist natürlich nicht nur die Wiederverleihung der

heiligmachenden Gnade zu verstehen. Die Menschheit verlor ja durch
die Sünde der Stammeltern auch die Befähigung ihrer Natur für die

Gottgemeinschaft, da sie die sogenannte Integrität einbüßte.
Diese schildert Scheeben2 : « In der Urgerechtigkeit des ersten

Menschen bewirkte die Heiligkeit eine übernatürliche Hinwendung oder

Zugewandtheit der Seele zu Gott, die Integrität eine übernatürliche
Abwendung oder Abgewandtheit von der Kreatur, d. h. einen solchen

Zustand der Seelenkräfte, kraft dessen dieselben nicht ohne und gegen
die Entscheidung des freien Willens ihrem natürlichen Hange folgend,
nach den geschaffenen Gütern hin gravitieren, also auch den Willen
nicht zur Abwendung von Gott anreizen konnten. » Der Verlust der

Integrität bedeutet für die menschliche Natur ein Herabsinken aus

ihrem übernatürlichen Stande, eine Verschlechterung, wenn auch nicht
der Natur als solcher, so doch ihres gottgewollten Zustandes. In diesem

Sinne kann man von einem Verderben der Natur sprechen.

Dementsprechend wird ihre Wiederherstellung im gnadenvollen
Zustande als Heilung bezeichnet. Die intégra corruptionis curatio
erfolgt durch Aufhebung der Finsternisse der Unkenntnis, durch Ordnen
der Begierlichkeit im Fleische und durch Überwinden des Todes in
Geist und Fleisch. 3

Dieses Bestehen unserer Natur ohne die ordnenden und erhebenden

Auswirkungen der Gnade in den Gaben der Integrität meint wohl der

heilige Lehrer, wenn er unter den zwei Hindernissen für den Eintritt
ins Paradies neben dem persönlichen, das natürliche der Erbsünde

aufzählt : « unum ex parte personae quod est peccatum actuale ;

aliud ex parte naturae quod est peccatum originale. » 4 Letzteres nennt
er auch : impedimentum naturae, reatus naturae, wie aus einigen bald
folgenden Zitaten ersichtlich ist. Die persönliche Seite jeder Sünde

wird bereinigt durch Hinkehr des Herzens zu Gott : « Macula culpae
deletur per gratiam, qua cor peccatoris convertitur ad Deum. » 5

1 In Joan. 6, 35, lect. 4.
3 Mysterien des Christentums 3 234.
3 Cf. Opusc. 58, 6.
4 III D. 18, 6 2c.
1 III 22, 3c.

IV D. 14, 1, 4, 1 ad 1 : Sicut offensa habuit infinitatem, ita etiam unus



302 Sacrificium Mediatoris

Zur Behebung der Strafe (reatus poenae), zu der der Verlust der

Integrität gehört, ist eine eigene äußere Bußleistung notwendig :

« Reatus poenae totaliter tollitur per hoc, quod homo Deo satisfacit. » 2

« Meritum satisfactionis non consistit tantum in caritate, sed requirit
passionem Christi » 3 Somit haben wir die Erklärung dafür, wie es

im Alten Bunde Gerechte geben konnte, denen anderseits der Zugang
zum Paradies nicht offen stand : « Sancti patres, operando opera iustitiae,
meruerunt introitum regni caelestis per fidem passionis Christi (Hebr. Ii,
33), per quam etiam unusquisque a peccato purgabatur, quantum
pertinet ad emundationem propriae personae. »4

Aber eine Beseitigung des zweiten Hindernisses war ohne geleistete
satisfactio nicht möglich, so daß sie trotz ihrer Gerechtigkeit die volle
Gemeinschaft mit Gott nicht erhalten konnten : « lila iustificatio
extendebat se non ad removendum impedimentum naturae : et

propter hoc ipsi quidem a peccato mundabantur sed paradisi ianuam non
intrabant, quia nondum erat amotum impedimentum naturae. » 5 Im
Opfer mußte erst die Genugtuung geleistet werden. « Ideo requirebatur
meritum Christi et satifactio, ut reatus ille tolleretur. »6

Es folgt daraus, daß das sacrificium auch das Naturverderben
(im oben festgestellten Sinn) zu beheben vermag. Aber während die
Sünde nach ihrer Verschuldung (reatus culpae) bei Wiederhinwendung
des Willens in Liebe zu Gott nachgelassen und der Gnadenstand
wiederhergestellt wird, ist die übernatürliche Erneuerung oder Heilung der
Natur (reatus naturae) an die zuvor geleistete Sühne gebunden. So

erklärt sich auch die verschiedene Stellung der Gerechten im Alten
und im Neuen Bunde : « Quamvis etiam ex tunc (a principio mundi)
passio Christi efficaciam haberet, non tarnen tantam efficaciam in

contritionis actus habet quandam infinitatem tum ex virtute gratiae tum ex
merito Christi.

2 III 22, 3c.
III 49, 3c : Exhibita satisfactione sufficienti, tollitur reatus poenae.
De Verit. 26, 6 : Sed contra 4. Poenalitas ad satisfactionem requiritur

per modum cuiusdam recompensationis contra delectationem peccati.
3 III D. 18, 6, 3 ad I.
1 III 49, 5 ad 1.

III D. 19, 1, 2 ad 2 : lila iustificatio non extendebat se nisi ad
removendum personale impedimentum.

5 1. c. — De Verit. 29, 7 ad 7. .: patet in antiquis patribus, qui gratiam
habentes propter reatum naturae ad gloriam pervenire non poterant.

6 1. c. Cf. ad 6. — III 49, 5 ad 1 : impedimentum, quod erat per reatum
totius humanae creaturae, quod quidem remotum est pretio sanguinis Christi. Cf. 5c.



Sacrificium Mediatoris 303

humana natura, pro qua nondum satisfactum erat, habebat, sicut post
satisfactionem habuit. »1 Am Kreuz ist die menschliche Natur entsühnt,
durch die Kraft des Kreuzes wird auch jede Spur der Sünde aus ihr
getilgt, soweit der Mensch die Früchte dieses sacrificium für sich

auswertet : « Passio Christi est quidem causa sufficiens gloriae, non
tarnen ita, quod statim per ipsam introducamur in gloriam, sed oportet,
quod prius simul compatiamur, ut postea simul glorificemur. » 2 Die
Sühne Christi wird auf unser Mühen stets wieder unser durch die

Sakramente und vor allem durch deren größtes : das eucharistische

Opfer. 3

Ist die Uberwindung des reatus naturae eine Opferwirkung, so

folgt daraus, daß das sacrificium einen universellen Charakter haben

muß. Die menschliche Natur beruht ja auf dem Geschlechte. Ihr
Geschick im Guten und im Bösen trifft wie den einzelnen so die

Gemeinschaft. Das sacrificium erhält so den Charakter eines

Gemeinschaftssakramentes im Gegensatz zu den Individualsakramenten, die wir
sonst im Kult vorfinden. 4 Von Christi Opfersterben empfängt alle

Welt Nachlaß der Sünden, das neue Leben und ewige Glorie. Die

Weltbedeutung seines Kreuzesopfers braucht nicht erst eingehend

belegt zu werden. 6 Auch die Altbundopfer hatten diesen ins
Gemeinschaftliche gehenden Zug. Die Opfer waren dort stets Kult seitens
des ganzen Volkes, an dem der einzelne durch seine Oblationen Anteil
nahm. Bezüglich des heiligen Meßopfers sagt der hl. Thomas : « In

1 IV D. 2, 1, 4, 2 ad 2. — De Verit. 29, 7 ad 10 : Post passionem Christi
humana conditio est multum immutata, quia iam expiato reatu naturae humanae,
homines possunt libere ad patriam evolare.

2 III 79, 2 ad 1. — De Malo, 4, 6 ad 7 : Sic Christus assumpsit vetustatem
poenae, ut per mortem nos a morte redimeret, et sic resurgendo vitam repararet ;

ita quod homines per Christum primo quidem Christo conformantur per gratiam
manente vetustate poenali, ut tandem résurgentes transferantur in gloriam. Cf.
C. G. 4, 55, 25 ; I-II 85, 5 ad 2 ; Opusc. 60, 18 ; III 49, 3 ad 2, ad 3.

3 III 62, 2 ad 2 : quantum ad praeterita peccata, quae transeunt actu
er permanent reatu, adhibetur homini remedium specialiter per sacramenta.

In Joan. 6, 52, lect. 6 : Quidquid est effectus dominicae passionis, totum
etiam est effectus huius sacramenti destructio mortis reparatio vitae.

1 III 49, 1 ad 4 : Passio Christi praecessit ut causa quaedam universalis
remissionis peccatorum.

III 69, 1 ad 3 : passionis Christi, quae est universalis medicina
•omnium peccatorum.

C. G. 4, 55, 26 : Mors Christi est quaedam universalis causa salutis.
6 Opusc. 60, 18 : ut scias sacrificium esse commune, quod totius terrae

est oblatio, quod communis est omnium purificatio (Sterben außerhalb Jerusalems).



304 Sacrificium Mediatoris

immolatione huius sacramenti est universalis effectus quia con-
tinetur in ipso ipsa causa universalis omnium sacramentorum, scilicet
Christus. »1

Somit leistet das sacrificium alles, was zur Placatio Dei nötig ist.
Es beseitigt die Schuld, erhebt die Natur und bringt das neue Gnadenleben

: « Passio Christi non dicitur quantum ad hoc nos Deo reconciliasse,

quod de novo nos amare inciperet, sed quia per passionem Christi
sublata est odii causa tum per ablationem peccati, tum per recompen-
sationem acceptabilioris boni. 2 » Peccatum ist hier wohl in weiterem
Sinne zu nehmen, nicht nur als Akt. Den Sinn des : reconciliare gibt
der heilige Lehrer : « Reconciliatio nihil aliud est quam amicitiae repa-
ratio. »

3 Zur Freundschaft gehört aber, daß Gott uns lieben kann.
Dies ist nur möglich, wenn an uns alles wieder gut wird. 4

Ein Rückblick auf unsere Darlegungen gibt uns die Gewißheit,
daß die eingangs aufgestellte Vermutung richtig war. Das sacrificium
hat wirklich die Aufgabe, das Gnadenverhältnis zwischen Gott und

unserm Geschlecht wiederherzustellen. Während die durch die Sünde

gestörte Erkenntnisordnung durch die Selbstoffenbarung Gottes wieder

hergestellt wird, wird die unterbrochene Lebensgemeinschaft durch das

Versöhnungswirken des Opferdienstes erneuert. « Beides, die

Versöhnung und die Offenbarung, deutet auf denselben Punkt. » 5 Aber
weil die Lebensstörung noch tiefer ist als die Erkenntnisstörung,
darum ist die Versöhnung das letzte und tiefste Wort für das ganze
Christusgeschehen.

Hiermit können wir den bisherigen Darlegungen einen gewissen
Abschluß geben und sagen : Das sacrificium ist jene Kulthandlung, in
der die durch die Sünde gestörte heilige Gemeinschaft zwischen Gott und
der Menschheit grundlegend erneuert wird. Es handelt sich also um das

ganze Menschengeschlecht, nicht um einen Einzelmenschen. Alles

1 In joan. 6, 52, lect. 6.
1. c. Universalis autem (est utilitas) quia vita, quem confert, non solum

est vita unius hominis, sed quantum in se est, totius mundi, ad quam sufficiens
est mors Christi.

III 83, 4 ad 5 : totius populi christiani, pro quo sacrificium offertur.
IV D. 8, 2, 2, 3 ad 2 : huius sacramenti, quod in renovatione mundi

institutum est tempore gratiae.
2 III 49, 4 ad 2.
3 IV D. 15, 1, 5, 2c.
4 1. c. Manente causa dissolutionis amicitiae amicitia reparari non potest-
5 Brunner, Der Mittler, 439.



Sacrificium Mediatoris 305

Trennende muß kraft des Kultaktes beseitigt, Schuld und Strafe getilgt
werden, so daß Gott wieder mit Liebe auf uns schauen kann. Ferner
muß die Gnade wieder herabgezogen und der Mensch für das
Gemeinschaftsleben mit seinem Herrn allseitig wieder befähigt werden. Ein
solches gottesdienstliches Handeln ist nur durch die göttliche
Barmherzigkeit zu erklären. Diese hat hier ihre großartigste Offenbarung.
Seitens des Menschen ist das sacrificium die wirksamste invocatio
nominis divini, die volle Hingabe an das göttliche Heilswirken und
somit die höchste Ehrung der unendlichen Gutheit.

3. Das Sacrificium internum, als Leistung der Menschen.

Bisher hat das sacrificium internum an sich unsere Aufmerksamkeit
in Anspruch genommen. Wie zeigt es sich nun von Seiten des opfernden
Menschen Welche Sonderausprägung erfährt seine devotio

Die devotio erstrebt ein Sich-in-Gottes-Dienst-stellen des Menschen,
auf daß er und die Welt dem Einströmen der göttlichen Gutheit bereitet
werden : « Devotio actus voluntatis hominis offerentis seipsum Deo
ad ei serviendum, qui est ultimus finis. » 1 Sie verlangt innere und
äußere Hingabe, ein volles Sich-Erschließen dem Lebensspender gegenüber.

Da das sacrificium die Rückkehr aus der Sünde bewirkt, wird
auch die entsprechende devotio das Streben nach Versöhnung mit
Gott zum Inhalt haben müssen. Ihr Ausgangspunkt ist somit die

Abkehr von der Sünde. « Invisibile autem sacrificium est, per quod
homo Deo spiritum suum offert secundum illud Ps. 50. Sacrificium
Deo spiritus contribulatus. »

2

In weiterem Sinne, gleich devotio, ist der Ausdruck : Sacrificium
interius — gebraucht : «... bonum animae, quod Deo offertur interiori
quodam sacrificio per devotionem et orationem et alios huiusmodi
interiores actus, et hoc est principale sacrificium. 3 Primum et principale

est sacrificium interius, ad quod omnes tenentur, omnes enim

1 II-II 82, 1 ad 1.

II-II 85, 2c : Anima autem se offert Deo in sacrificium, sicut principio
suae creationis et sicut fini suae beatificationis.

2 III 22, 2C.

II-II 85, 2c : interius spirituale sacrificium, quo anima seipsam offert
Deo secundum illud Psalmistae (Ps. 50) Sacrificium Deo spiritus contribulatus.
Cf. in ps. 50, 19, 9 ; I-II 54, 3 ad 3 ; in ps. 28, 1 ; in ps. 26, 6.

3 II-II 85, 3 ad 2.



3°6 Sacrificium Mediatoris

tenentur Deo devotam mentem offerre. »1 Beide Zitate bezeugen nur
den überragenden Wert des innern Kultes.

(Zu unterscheiden ist vom sacrificium interius das sacrificium spiri-
tuale, als der Gnadenfrucht der wahren Opferfeier : Extra Ecclesiam

non potest esse spirituale sacrificium quod est verum veritate fructus,
licet sit verum veritate sacramenti. 2 Die Häretiker und Schismatiker
können es nicht empfangen. 3)

Der Hingabewille muß sich auf alles, was der Mensch ist und
hat, erstrecken : « in cordibus nostris invisibile sacrificium esse nos

ipsi debemus »4 ; «... invisibilis sacrificii, quo quis se et sua in Dei

obsequium exhibet. »5

Die Anwendung des Ausdruckes sacrificium auf die Hingabe des

Leibes an Gott durch Nachtwachen, Leiden und Fasten, wie auf die
der äußern Güter durch Almosen, ist nur in weiterem Sinne zu
verstehen (actus religionis imperati). 6

Das dem sacrificium innewohnende Streben, aus der Sünde heraus

und zur Gottgemeinschaft zu kommen, wird natürlich in der äußern

Hingabe entsprechenden Ausdruck finden müssen. Das Opfer verlangt
ja nicht nur innere Unterwerfung und deren Symbolisierung, sondern

volle Hinordnung des ganzen Geschöpfes. Die Art, wie diese äußerlich
in Erscheinung tritt, wird durch den näheren Zweck bestimmt, der bei
der Überwindung der Sünde durch die persönliche Hingabe erreicht
werden soll.

Äußerst lehrreich ist bezüglich des innern Opfers und seiner

Ausprägung die Betrachtung des Kreuzesleidens. Ein näheres Eingehen
darauf ist nicht nur — wie die Geschichte zeigt — für die Theorie über
das sacrificium notwendig, sondern auch für die Praxis der Meßopfererklärung.

Wird in diesem Punkte Genauigkeit des Ausdruckes

beobachtet, so wird man nicht in die Zwangslage geraten, im
eucharistischen Opfer wiederfinden zu müssen, was gar nicht in ihm
ausgedrückt ist, und dabei das signum zu ignorieren.

Zunächst : das Leiden und Sterben gibt dem Kreuzesakt nicht
den Opferwert : « Si autem (passio) consideretur secundum quod est

1 1. c. 4C.
2 III 82, 7 ad i.
3 1. c. : Fructum sacrificii non percipiunt, quod est sacrificium spirituale.
1 II-II 94, 2C.
5 ad Rom. 12, I, lect. i.
6 1. c. ; II-II 85, 3 ad 2.



Sacrificium Mediatoris 307

passio tantum, scilicet inquantum adimit vitam, nihil aliud conside-

rando ; sic est malum in genere mali naturae. »1 Nur als Ausdruck
der innern Hingabe, die als Liebe und Gehorsam gekennzeichnet wird,
erhält sie Bedeutung für das sacrificium : « Passio inquantum huiusmodi

non est meritoria, quia habet principium ab exteriori ; sed secundum

quod earn aliquis voluntarie sustinet, sie habet principium ab interiori,
et hoc modo est meritoria. »2 Diese Liebe war Gehorsam gegen den

Vater und die erhaltene Sendung : «Per passionem suam, quam ex caritate
et obedientia sustinuit, liberavit nos a peccatis. »

3 Dieses sustinere

passionem ex caritate erforderte vom Heiland eine große Aktivität, den

Einsatz seiner ganzen Persönlichkeit. 4

Dazu einige Stellen moderner Autoren. « Dulden ist nur äußerlich
rein passiv, denn die Seele ist kaum jemals so tätig wie im Leiden.
Schon der Volksmund spricht deshalb von Seelenstärke fast nur bei

geduldig leidenden Seelen. »5 « Wie anders, wenn der Mensch die

Reize, die auf ihn einstürmen und alsbald auf der motorischen Nervenbahn

zur Bewegung und Handlung ausbrechen wollen, innerlich in

1 III D. 20, 5, 2C.
1. c. ad 1. Passio Christi, inquantum est corruptionis induetiva, sie est mala.
1. c. ad 3 : Opus operans Judaeorum est malum simpliciter.
III 47, 4 ad 2 : Inquantum a persecutoribus est passus, non fuit sacrificium,

sed peccatum gravissimum.
III 22, 2 ad 2 : Christi occisio uno modo ad voluntatem occidentium,

et sie von habet rationem hostiae.
2 III 48, 1 ad 1. Cf, III D. ig, 1, 1 ad 2.

III 47, 4 ad 2 : Passio Christi fuit sacrificii oblatio, inquantum propter
voluntatem mortem sustinuit ex charitate.

III 48, 3 ad 3 : Ex parte ipsius ex charitate patientis fuit sacrificium.
Unde hoc sacrificium ipse Christus obtulisse dicitur.

III D. 19, 5, 1 ad 3 : Ex parte Christi, qui pro nobis mortem sustinuit,
fuit immensa Charitas, quae fecit passionem ex parte patientiae Deo aeeeptam ;

et sie per ipsam sumus reconciliati.
C. G. 4, 55, 22. Mors Christi virtutem satisfaciendi habuit ex charitate

ipsius, qua voluntarie mortem sustinuit. Cf. De Verität. 26, 9. Sed contra, 2.
3 III 49, ic. Cf. Opusc. 60, 18 ; III 47, 2c.
4 III D. 20, 5, 2 ad 3 : Sed passio, quae est opus operatum, est quidem simpliciter

bona, secundum quod est in patiente.
II D. 40, 1, 4 ad 1 : Meritum non est in passione secundum quod est

passio, sed in operations patientis, qua passionem voluntarie sustinet propter
Deum ; quam operationem constat non esse eandem cum operatione agentis.

III 22, 2 ad 1 : non se occidit, sed seipsum voluntarie morti exposuit
(Is. 5, 37) et ideo dicitur seipsum obtulisse.

Opusc. 60, 18 : Et in vita passivam habuit actionem et in morte passionem
activam sustinuit.

5 Siemer, Mystische Seelenentfaltung 117.



308 Sacrificium Mediatoris

der Hand des Geistes behält, geistig durcharbeitet, die vom Gewissen

beratene Vernunft entscheiden läßt. Und wenn er äußerlich ganz
inaktiv erschiene, Energie und Stärke wären doch sein Eigentum. Die

geistige Verarbeitung ist dabei wesentlich. » 1 « Dieses Handeln
(Sichhergeben), bei dem der Handelnde ganz und gar leidend ist, nennen wir
Opfer. »2 « Nicht der bloße Vollzug des Todes ist wichtig. Dieser
Gehorsam ist ebenso wichtig, wie das Geschehnis selbst. Gerade der

Opfergedanke im Unterschied zum juristischen Strafgedanken bringt
dies zum Ausdruck: Es ist persönliche Tat. »3

Das Wesentliche ist also beim sacrificium das Sich-zur-Verfügungstellen,

zum Neuknüpfen der heiligen Gemeinschaft. Dieses wird sich

nur da als Leiden ausprägen, wo die satisfactio noch zu leisten ist. 4

Ist dieses aber bereits geschehen und handelt es sich zur vollen

Durchführung der heiligen Gemeinschaft nur um das Versöhnen Gottes,
soweit in unserer Natur die Sündenfolgen überwunden werden, so

wird diese Selbsthingabe nicht mehr den Charakter des Leidens und
Sterbens tragen können. Sie wird vielmehr, entsprechend der neuen
Aufgabe, eine andere Ausprägung erfahren müssen, und zwar eine
solche, die eine Vermittlung der Sühne ermöglicht.

(Fortsetzung folgt.)
1 Bopp, Liturgische Erziehung 46.
2 Brunner, a. a. O. 448.
3 A. a. O. 449.
4 III D. 18, 6, 3 ad 1 : Meritum satisfactionis requirit passionem Christi.


	Sacrificarum Mediatoris : die Opferanschauungen des Aquinaten

