Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Sacrificarum Mediatoris : die Opferanschauungen des Aquinaten
Autor: Rupprecht, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sacrificium Mediatoris.

Die Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Griissau.

I. Sacrificium Internum.

1. Ausgangspunkt fiir die Untersuchung.

Um die Eigenart des Opfers herauszustellen und es von den andern
Handlungen der Gottesverehrung klar zu unterscheiden, erweist es sich
zunidchst als notwendig, einen geeigneten Ausgangspunkt festzulegen.

Da bietet sich II-II 85 an. Jedoch schon ein Uberfliegen der
Uberschriften der einzelnen Artikel liBt uns ahnen, daf3 wir kaum eine
fertige Definition des Opfers finden werden. Sie lauten : Utrum offerre
sacrificium Deo sit de lege naturae. — Utrum soli Deo sit sacrificium
offerendum. — Utrum oblatio sacrificii sit specialis actus virtutis. —
Utrum omnes teneantur ad sacrificia offerenda.

Das sacrificium ist als actus cultus externi der oblatio (Weihe-
gabe) verwandt. « Omne sacrificium est oblatio, sed non omnis oblatio
est sacrificium. » ! « Sacrificia proprie dicuntur, quando circa res oblatas
aliquid fit. ... Oblatio autem directe dicitur, cum Deo aliquid offertur,
etiamsi nihil circa ipsum fiat. ... Unde omne sacrificium est oblatio,
sed non convertitur. » 2

Dieses «aliquid fit » zeigt nur einen Unterschied des sacrificium
von der Weihegabe im Ritus an, ist aullerdem zu wenig umrissen, um
einen geeigneten Ausgangspunkt fiir die Untersuchung iiber das Wesen
des Opfers zu bieten. Dies gilt auch trotz der veranschaulichenden
Zusitze : quod animalia occidebantur et comburebantur, quod panis
frangitur et comeditur et benedicitur — und auch trotz der Wort-
deutung : Et hoc ipsum nomen sonat : nam sacrificium dicitur ex hoc,

1 In ps. 39, 7.
2 1I-1T 85, 3 ad 3.
Divus Thomas. 20



204 Sacrificium Mediatoris

quod homo facit aliquid sacrum. Dieser Ausdruck bedeutet wohl :
eine heilige Handlung vornimmt. « Nihil sacrum circa eas fiebat (Ob-
latio). » 1« Sacrificium importat factionem sacri. » 2

Es ist iiberhaupt fraglich, ob in unserm Falle der Gang der Unter-
suchung vom dullern Akt ausgehen soll, um den Wesenskern des Opfers
zu bestimmen. An und fiir sich gilt der Satz : per sensibilia ad intelli-
gibilia. Da uns aber der Aquinate keine Zusammenstellung der kenn-
zeichnenden &dullern Ziige des sacrificium gibt, wir vielmehr auf eine
Fiille zerstreut liegender AuBerungen angewiesen sind, erscheint dieser
Weg nicht ungefdhrlich. Wir kénnten leicht wesentliche Ziige unbeachtet
lassen und andere, nebensichlicher Natur, zu hoch werten.

Der Mensch findet ferner aus Sinnbildern nur solche Gedanken
heraus, die ithm geldufig sind. Seine FFormulierungen geben somit leicht
nur ein Spiegelbild seiner eigenen Denkungsart, da er alles am Malstabe
seiner Anschauungen mifit und oft nicht genug Zeit und Sorgfalt auf-
bringt, einen ihm fremden Inhalt nach dessen Eigensein zu erfassen
und zu verstehen. Wie nun das stete Miihen um den Opferbegriff
zeigt, ist gerade der Wesensinhalt dieses Kultaktes uns fremd geworden.
Die groBle Zahl der Opfertheorien aber ist ein Beweis dafiir, wie jeder
nur das aus der Erscheinungsform des sacrificium herausgelesen hat,
was ithm besonders vertraut war, sofern nicht tiberhaupt die Autoritit
des heiligen Lehrers angefithrt wurde, um vorher aufgestellte Ansichten
zu bekriftigen. So sind wir bisher zu einer allseitig befriedigenden
Antwort iiber das Eigenwesen des Opfers noch nicht gelangt.

Es empfiehlt sich vielleicht der umgekehrte Weg. Zum Gliick
bietet uns der heilige Lehrer nicht nur eine Fiille von Auflerungen
iiber die Erscheinungsform des Opfers, sondern auch iiber seinen geistigen
Gehalt, iiber seine Idee. Es wiren nun zunichst die darauf beziiglichen
Sidtze zu sammeln, zu sichten und zu ordnen. Gelingt es, ihre gegen-
seitigen Beziehungen zu durchschauen, so gelangt man zur Erkenntnis
des formalen Elementes, sozusagen der Seele des sacrifictum. Hat man
aber erst den geistigen Gehalt, so ist eine Deutung der dullern Formen
nicht mehr schwer, da diese ja vom Innern bedingt sind, deren Ver-
korperung sie gleichsam darstellen. Irrwege in ihrer Erklirung sind
dann leichter zu vermeiden. Zugleich bietet ihre Harmonisierung eine
Probe auf das rechte Erschliefen des Wesens des Opfers. Denn nur

1] c
* In ps. 39, 7.



Sacrificium Mediatoris 295

dann kann dies gelungen sein, wenn die dulleren Elemente sich zwangslos
vom geistigen Inhalt aus deuten lassen, ja sich gleichsam von selbst
ergeben.

2. Das Sacrificium internum, an sich betrachtet.

Zunichst ist das sacrificium von den andern Kultakten zu scheiden.
Siamtliche gottesdienstliche Handlungen haben etwas Gemeinsames,
eben als actus virtutis religionis. Es geniigt dieses festzustellen. Dann
kann die folgende Untersuchung von einer Menge von Zitaten frei bleiben.

Gottes unendliche Lebensfiille zieht Verstand und Willen des
Geschopfes auf verschiedene Weise an sich. Somit ergeben sich seitens
des religiosen Menschen verschiedene Akte, durch die er die Gemein-
schaft mit Gott erstrebt : « Consistit autem interior cultus in hoc, quod
anima coniungatur Deo per intellectum et affectum. Et ideo secundum
quod diversimode intellectus et affectus colentis Deum, Deo recte
coniungitur, secundum hoc diversimode exteriores actus hominis ad
cultum Dei applicantur. » !

Die gemeinsame Grundlage fiir alle diese verschiedenen gottes-
dienstlichen Handlungen ist die Devotio, der Wille des Geschopfes,
sich selbst Gott darzubieten, um ihm zu dienen : « ... invenitur in
diversis generibus actuum ... sicut motio moventis. » 2 Es ertibrigt sich
also, alle die AuBerungen des Aquinaten zu verzeichnen, die diese
allgemeine Seite der religiosen Akte betreffen, wie : cultus debitus,
reverentia, honor, famulatus, servitus, ordinatio mentis in Deum. Sie
kennzeichnen das sacrificium ja nur als actus virtutis religionis, geben
die Gattung, nicht das Eigensein. Hieraus folgt aber auch das Ungeniigen
jener Formulierungen, die beim sacrificium nur die Symbolisierung der
innern Hingabe an Gott als wesentlich hervorheben. Diese gehart
natiirlich zum sacrificium wie zu jedem Kultakt. Worauf es aber
ankomm t ist die besondere Art in der sich die Hingabe an Gott im
sacrificium vollzieht und dementsprechenden Ausdruck im Ritus findet.

Wie steht es mit St. Augustins oft zitiertem Wort : Verum sacri-
fictum est omme opus, quod agitur, ut sancta societate inhaereamus
Deo, relatum scilicet ad illum finem boni, quo veraciter beati esse
possumus — ? 3 Es ist hier nur das allgemein religidse Moment hervor-

1 I-II ro1, 2c. Cf. I-II 103, 3cC.
2 II-1I 82, 1 ad 2.
3 De civitate Dei X. cp. 6.



296 Sacrificium Mediatoris

gehoben, da jeder Kultakt uns irgendwie fiir die Gnadengemeinschaft
disponiert. « Hoc ipsum, quod Deo quadam spirituali societate volumus
inhaerere, ad divinam reverentiam pertinet ; et ideo cuiuscumque virtutis
actus rationem sacrificii accipit ex hoc, quod agitur, ut sancta societate
Deo inhaereamus. » !

Da die virtus religionis Akte anderer Tugenden informieren kann
(actus religionis imperati), so teilt sie ihnen auch die ihr eigene Wirkung
mit, den Menschen fiir die heilige Gemeinschaft zu befihigen. So erklirt
es sich auch, dall der Name des hauptsichlichsten religiosen Aktes :
sacrificium — auf sie {ibertragen wird.® Der Vorgang ist folgender.
Der Name des wichtigsten Kultaktes teilt sich den andern mit und
geht auch auf Akte anderer Tugenden {iber, insoweit diese aus reli-
giosen Motiven geschehen. Der innere Grund hiefiir liegt wohl darin,
dall zunichst die Akte der Religion und dann auch die von ihr
« befohlenen » Akte anderer Tugenden an der eigentlichen Wirkung des
sacrificium participieren. Die Menschen haben das BewuBtsein, das
sacrificium geschieht zur Herstellung der heiligen Gemeinschaft mit
Gott. An den andern actus religionis eliciti et imperati sehen wir auch
ein gewisses Streben, mit dem Schopfer zu gnadenvollem Zusammen-
wirken zu kommen ; so konnen wir sie auch sacrificia nennen.

Somit kénnen wir hieraus schliellen : das sacrificium hat als besondere
Aufgabe, die Menschen mit Gott in heiliger Gemeinschaft zu verbinden.
Und zwar ist es der eigentliche Akt, der dieses Ziel hat und es auch in
weit hoherem und intensiverem Grade ermdoglicht als die andern gottes-
dienstlichen Handlungen. Es mull dann jener Ritus sein, durch den
am meisten die Egozentrik des Menschen abgebaut und am wirksamsten
seine Gnadenempfinglichkeit ausgestaltet wird. Wir miissen also mit
der Moglichkeit rechnen, im Opfer den Akt zu sehen, durch den die
grundlegende Ordnung zur Lebensgemeinschaft zwischen Gott und uns
gelegt und nicht die bereits vorhandene nur noch mehr ausgebaut

1 II-IT 85, 3 ad 1.

II-II 81, 4 ad 1: Omne opus virtutis dicitur esse sacrificium, inquantum
ordinatur ad Dei reverentiam. Unde ex hoc habetur, quod religio sit generalis
virtus, secundum quod imperat omnibus aliis virtutibus.

II-1T 188, 2c; in ps. 19, 4.

2 II-1I 85, 3c: Contingit autem et ea, quae secundum alias virtutes fiunt,
in divinam reverentiam ordinari ... et secundum hoc etiam actus aliarum vir-
tutum sacrificia dici possunt.

In ps. 19, 4: Omne opus bonum est sicut sacrificium, quia omnia debent
Deo offerri.



Sacrificium Mediatoris 297

wird. Es wiirde sich also um die Begriindung oder Wiederherstellung
jenes segensreichen Verhidltnisses handeln. Die Heilsgeschichte lehrt
uns : die sancta societas war eine freie Gabe Gottes. Gleichzeitig mit
der Schopfung wurde sie Engeln und Menschen gewidhrt. Ihnen erwuchs
nur die Aufgabe, sie nachtriglich bewufit zu bejahen und danmit zu
verewigen. Mithin kann das sacrificium nicht die Aufgabe haben, die
sancta societas erstmalig herzustellen. Die Paradiesesprobe selbst hat
nicht den Charakter des sacrificium, obwohl ihr Zweck der Gnadenbund
war. Sie verlangte ja kein offerre, sondern ein abstinere. Jedes sacri-
ficium ist aber eine oblatio, wie der Aquinate lehrt.

Da selbst dieses so wichtige Ereignis keine Opferfeier ist, die ihrer-
seits das Gnadenverhiltnis grundlegend anzubahnen berufen scheint, so
wird es sich — diirfen wir wohl folgern — beim sacrificium wm die
Wiederkniipfung der durch die Siinde zerrissenen Einheit handeln. Dann
wiire es wirklich ein Kultakt sondergleichen. Hier gilt es, die grol3te
Unordnung zu bannen und Gottesferne zu iiberwinden. Durch nichts
wird der Mensch unzuginglicher fiir das Leben der Gnade als durch
die Siinde, die den Gnadenbund zerrei3t. Enthilt sie doch Abkehr
von Gott, als dem Leben, und ein Sich-Binden des Geschopfes an
Irdisches, Vergidngliches. Der Kultakt, der die Siinde vernichtet und
den Siinder wieder mit dem ewigen Leben in Verbindung bringt, ist
in Wahrheit der hochste. Durch ihn wird auch Gottes Ehre am
wirksamsten geférdert. Zundchst durch Entfernung jeglicher Zersetzung
aus seinem Lebenswerke. Dann ganz besonders, weil ein solcher Akt —
menschlich gesprochen — die intensivste Mitwirkung des Allheiligen
und Allbarmherzigen erfordert. Somit wird Gott gerade nach seiner
unendlichen Vollkommenheit geehrt, aus der selbst einem Todverfallenen
neues Leben zustromen kann, und nach seiner groBten Liebe, die als
Barmherzigkeit sich sogar zum abtriinnigen Geschopf herabldBBt, es
wieder als Kind anzunehmen.

Es ist dann wohl auch ohne weiteres ersichtlich, warum das sacri-
ficlum Goit allein dargebracht werden darf. Er allein ist ja das unend-
liche Sein, das selbst eine Welt siindverderbter Geschoépfe in seiner
eigenen Fiille wiederherstellen und zum goéttlichen Leben fithren kann.
Er allein ist die unendliche Liebe, die sich in vollkommener Uneigen-
niitzigkeit zum &rgsten Hasser niederlassen kann, ihm Barmherzigkeit
iiber Barmherzigkeit zu erweisen.

Auch von Seiten der Menschen gesehen, kann man das sacrificium in
dieser Auffassung als den héchsten Kultakt eines siindigen Geschlechtes



298 Sacrificium Mediatoris

verstehen. Bei seiner Gottesverehrung liegt aller Nachdruck auf der
Beseitigung der Schuld und der Verschnung der Gottheit. Selbst die
Kulthandlungen, die im Stand der Unschuld als Ausdruck der Ehrfurcht
moglich waren, erhalten jetzt ein neues Geprige. Dazu kommen noch
besondere Riten, wie z. B. Sakramente, Schworen. Der Mittelpunkt
mufs aber jener Kultakt sein, der das gnadenvolle Verhdltnis zwischen
Gott und der Menschheit neu begriindet. St. Thomas bestimmt ihn als
sacrifictum. Schreibt er doch diesem die Kraft zu, uns mit Gott zu ver-
sohmen : « Est hoc proprie sacrificii effectus, ut per ipsum placetur Deus. » !

Von den Altbundopfern lesen wir: « ... non erat dignum quod
eodem placaretur Deus et coleretur diabolus ... non placabant Deum
sed magis offendebant. » 2

Aus der Tatsache der Verschnung Gottes mit der Welt erschlieit
der heilige Lehrer den Opfercharakter des Kreuzessterbens : « Passio
Christi ... agit per modum sacrificii, inquantum per eam reconciliamur
Deo. 3 Passio Christi ... est Deo sacrificium acceptissimum ; est enim
hic proprius effectus huius sacrificii, ut per ipsum placetur Deus
placatus est super omni offensa generis humani. »* Die Einschrankung
(huius sacrificii) braucht. uns nicht zu beirren. Ist doch das Kreuzes-
opfer das einzig wahre, Siinden aus eigener Kraft tilgende Siihnopfer
der Welt.> Da die Annahme des Opfers die Placatio voraussetzt,
gehort auch hierher : « Christus seipsum obtulit in passione ... Deo
maxime acceptum fuit. ... Unde manifestum est, quod passio Christi
fuerit verum sacrificium. » 8

Auch dem heiligen Mefopfer wird Versohnungskraft zugeschrieben :
Cum hoc sacramentum sit ad reconciliandum nos Deo. ... 7

Da das sacrificium also die Siinder mit Gott verséhnt, mul es

1 III 49, 4¢; Opusc. 60, 18.

III D. g, 1, 1, 2 ad 1 : Offerre sacrificium est tantum de illis, quae pertinent
ad latriam elicitive. Unde hoc, quod dicitur, omne opus, quo Deo iungimur, esse
sacrificium, est metaphorice dictum ; inquantum Deum placabilem reddit, ad quod
sacrificium offertur.

IIT 48, 3c: Sacrificium proprie dicitur aliquid factum in honorem proprie
Deo debitum ad eum placandum,

2 In Is. 1.

3 1II 48, 6 ad 3.

% Opusc. 60, 18. Cf. III 49, 4c.

5 III 47, 2c : Conveniens erat reconciliationi Dei ad homines ... inquantum
scilicet ipsa mors Christi fuit quoddam sacrificium acceptissimum Deo.

6 TIT 48, 3c.

IV D. 13, 1, 3, 2cC.



Sacrificium Mediatoris 299

zunichst die Kraft haben, die Siinden, jene Hemmnisse der gottlichen
Liebe, zu beseitigen und uns in einen gottgefilligen Zustand zu versetzen.
Der hl. Thomas schreibt ihm auch diese Doppelkraft zu: vis satis-
factiva ! und vis vivificativa (pax et salus, perfectio gloriae).

Hier seien aber weniger die AuBerungen angefiihrt, die diese
Gnadenwirkungen des Opfers erwihnen, als vielmehr jene, die sie als
wesentliche Wirkungen desselben bekunden. Dabei ist der innige Zu-
sammenhang zwischen sacrificium und sacerdotium zu beachten. « Pro-
prius autem effectus sacerdotii est id, quod sequitur ex ipso sacrificio. ®
Sed in sacrificio offerendo potissime sacerdotis consistit officium. » 4
Somit sind die hauptsichlichsten Wirkungen des Priestertums den
Opferfriichten gleichzusetzen. ®

Die Altbundopfer : « Sacrificia erant instituta ad satisfaciendum pro
peccatis actualibus. » & Selbstverstindlich hatten sie diese Kraft nicht
aus sich selbst : « . .. non quod sacrificia illa carnalia habebant ex seipsis
virtutem expiandi peccatum, sed quia significabant expiationem pecca
torum futuram per Christum. »?

Das Golgathaopfer : « Virtus remissiva peccatorum speciali quodam
modo pertinet ad passionem ipsius Christi. » 8

L IIT 79, sc. 2 III 22, 2c.
3 IIT 22, 4 ad 2. 41, c. Sed contra.
5 IIT 22, 4 ad 2 : (Sacrificium) offertur per modum satisfactionis.
1. ¢. 2¢: Indiget homo sacrificio ... ad remissionem peccati.
1. ¢. 5, obj. 1: Illi soli effectu sacerdotii indigent, qui habent infirmitatem
peccati, quae per sacerdotis sacrificium expiari potest.
l. c. 4. Sed contra; ad 3: Non enim indiguit sacrificio, qui peccatum
nescivit.
IV D. 1, 2, 4, 2 ad 1. Cf. II-II 54, 3 obj. 3.
I-IT 102, 3 ad 8 : Expiatio peccatorum fit a Deo per ministerium sacerdotum.
IIT 79, 5 obj. 2 : Per sacrificia veteris legis homo satisfaciebat pro peccatis
suis (Lev. 4. und 5.). In der Erwiderung wird nur klar gelegt, warum nicht alle
Siinden durch sie getilgt wurden.
7 I-IT 102, 5 ad 4.
8 III 62, 5 ad 2.
IIT 79, 3¢: ... ex passione Christi, quae est fons et causa remissionis
peccatorum.
IIT D. 19, 1, 1 ad 4 : Mors Christi est verum sacrificium, per quod peccata
delentur.
IIT 22, 3 ad 1 : Illud sacrificium erat efficacissimum ad delenda peccata.
IIT D. 19, 3, 1 ad 2 : Quamvis illi, qui peccant mortaliter post passionem
Christi in infernum vadunt, tamen passio Christi poterat eos praeservare a peccato
et etiam sanare vulnus peccati in ipsis ; et ideo quantum in se est, a poena inferni
liberat.
IIT 22, 3c: Patet Christi sacerdotium habet plenam vim expiandi peccata.



300 Sacrificium Mediatoris

Das eucharistische Opfer : « Inquantum est sacrificium habet vim
satisfactivam ... haec oblatio ex sui quantitate sufficiat ad satis-
faciendum pro omni poena.»! Die Quelle dieser Wirkung ist natiirlich
das Kreuzesopfer. 2

Zur Placatio Dei geniigt aber nicht die Beseitigung der Schuld.
Notwendig ist auch die Wiederherstellung der iibernatiirlichen Ebenbild-
lichkeit und des Gnadenlebens. So finden wir mit dem Opfergedanken
auch den der Heiligung verbunden (vis vivificativa) : « Indiget homo
sacrificio propter tria: ... Secundo ut homo in statu gratiae conser-
vetur semper Deo inhaerens. ... Tertio ad hoc, quod spiritus hominis
perfecte Deo uniatur, quod maxime erit in gloria. » # Adams Opfer werde
nicht erwihnt, damit nicht in ihm, von dem die Siinde ihren Ursprung
genommen hat, «simul etiam ... sanctificationis origo signaretur ». *
Diese lebensspendende Kraft wird an uns wirksam besonders im Zu-
wendungsopfer des Neuen Bundes. «Nostra sacrificia in seipsis con-
tinent gratiam sanctificationis. » > Im {ibrigen ist die ganze Eucharistie-

1 III 79, sc.

IV D. 12, 2, 2, 3¢ : Inquantum est sacrificium, accipit rationem satisfactionis.

III 52, 8 ad 2 : Sacramentum Eucharistiae liberat hominem a purgatorio,
inquantum est sacrificium quoddam satisfactorium pro peccato.

IIT 83, 4c: In missis tamen defunctorum, in quibus sacrificium offertur
non pro pace praesenti, sed pro requie mortuorum. ...

21V D. 8, 2, 2, 3 ad 8: Remissio peccatorum non ponitur hic ut proprius
effectus huius sacramenti, sed ut effectus passionis, quae per consecrationem
exprimitur. Cf. in Joan. 6, 52, lect. 6.

IIT 78, 3c: Per verba sequentia (bei der Kelchwandlung) designatur virtus

sanguinis effusi in passione, quae operatur in hoc sacramento.
3 III 22, 2c. Cf. Opusc. 60, 18.
4 TI-1I 85, 1 ad 2.

IV D. 1, 1, 5, 2. Sed contra : Dicit Beda, quod sacramenta veteris legis
suo tempore custodita vitam conferrebant aeternam.

III 79, 7 ad 2 : Passio Christi prodest quidem omnibus quantum ad sufficien-
tiam ad remissionem culpae et adeptionem gratiae et gloriae.

I-II 103, 3 ad 2 : Mysterium redemptionis humani generis completum fuit
in passione Christi. Zur Vollendung gehort aber auch die Neubelebung.

IIT 79, 2c: Ipse Christus per suam passionem aperuit nobis aditum vitae
aeternae.

IIT 39, 5 ad 3: Per passionem Christi aperitur caclum hominibus, sicut
per causam communem aperitionis caelorum.

IIT 22, 1c: Christo maxime convenit (esse sacerdotem), nam per ipsum
divina bona hominibus sunt collata.

5 In Is. 1, 3. Cf. I-II 102, 4 ad 3.

I-IT 101, 4 ad 2 : Sacrificium novae legis, i. e. Eucharistia continet ipsum
Christum, qui est sanctificationis auctor. ... Et ideo hoc sacrificium etiam
sacramentum est.

IIT 82, 7c¢: ... fructum sacrificii ... quod est sacrificium spirituale.



Sacrificium Mediatoris 301

lehre des Heiligen ein dauerndes Bekenntnis zur belebenden und voll-
endenden Kraft dieser Opferspeise, der caro vivificativa.! Unter dieser
belebenden Wirkung ist natiirlich nicht nur die Wiederverleihung der
heiligmachenden Gnade zu verstehen. Die Menschheit verlor ja durch
die Siinde der Stammeltern auch die Befihigung ihrer Natur fiir die
Gottgemeinschaft, da sie die sogenannte Integritit einbiilite.

Diese schildert Scheeben ?: «In der Urgerechtigkeit des ersten
Menschen bewirkte die Heiligkeit eine iibernatiirliche Hinwendung oder
Zugewandtheit der Seele zu Gott, die Imtegritit eine tibernatiirliche
Abwendung oder Abgewandtheit von der Kreatur, d. h. einen solchen
Zustand der Seelenkrifte, kraft dessen dieselben nicht ohne und gegen
die Entscheidung des freien Willens ihrem natiirlichen Hange folgend,
nach den geschaffenen Giitern hin gravitieren, also auch den Willen
nicht zur Abwendung von Gott anreizen konnten.» Der Verlust der
Integritit bedeutet fiir die menschliche Natur ein Herabsinken aus
ihrem iibernatiirlichen Stande, eine Verschlechterung, wenn auch nicht
der Natur als solcher, so doch ihres gottgewollten Zustandes. In diesem
Sinne kann man von einem Verderben der Natur sprechen.

Dementsprechend wird ihre Wiederherstellung im gnadenvollen
Zustande als Heilung bezeichnet. Die integra corruptionis curatio
erfolgt durch Aufhebung der Finsternisse der Unkenntnis, durch Ordnen
der Begierlichkeit im Fleische und durch Uberwinden des Todes in
Geist und Fleisch. 3

Dieses Bestehen unserer Natur ohne die ordnenden und erhebenden
Auswirkungen der Gnade in den Gaben der Integritit meint wohl der
heilige Lehrer, wenn er unter den zwei Hindernissen fiir den Eintritt
ins Paradies neben dem persénlichen, das natiirliche der Erbsiinde
aufzahlt : ... «unum ex parte personae quod est peccatum actuale ;
aliud ex parte naturae quod est peccatum originale. » * Letzteres nennt
er auch : impedimentum naturae, reatus naturae, wie aus einigen bald
folgenden Zitaten ersichtlich ist. Die persénliche Seite jeder Siinde
wird bereinigt durch Hinkehr des Herzens zu Gott: « Macula culpae
deletur per gratiam, qua cor peccatoris convertitur ad Deum. »

In Joan. 6, 35, lect. 4.

Mysterien des Christentums 3 234.

Cf. Opusc. 38, 6.

IIT D. 18, 6 2c.

IIT 22, 3c.

IV D. 14, 1, 4, 1 ad 1 : Sicut offensa habuit infinitatem, ita etiam unus

- W o



302 Sacrificium Mediatoris

Zur Behebung der Strafe (reatus poenae), zu der der Verlust der
Integritit gehort, ist eine eigene dullere Bubleistung notwendig :
« Reatus poenae totaliter tollitur per hoc, quod homo Deo satisfacit. »
« Meritum satisfactionis non consistit tantum in caritate, sed requirit
passionem Christi »3 Somit haben wir die Erklirung dafiir, wie es
im Alten Bunde Gerechte geben konnte, denen anderseits der Zugang
zum Paradies nicht offen stand : « Sancti patres, operando opera iustitiae,
meruerunt introitum regni caelestis per fidem passionis Christi (Hebr. 11,
33), per quam etiam unusquisque a peccato purgabatur, quantum
pertinet ad emundationem propriae personae. » 4

Aber eine Beseitigung des zweiten Hindernisses war ohne geleistete
satisfactio nicht moglich, so dall sie trotz ihrer Gerechtigkeit die volle
Gemeinschaft mit Gott nicht erhalten konnten : « Illa iustificatio
extendebat se ... non ad removendum impedimentum naturae: et
propter hoc ipsi quidem a peccato mundabantur sed paradisi ianuam non
intrabant, quia nondum erat amotum impedimentum naturae.»® Im
Opfer mullte erst die Genugtuung geleistet werden. « Ideo requirebatur
meritum Christi et satifactio, ut reatus ille tolleretur. » ¢

Es folgt daraus, dall das sacrificium auch das Naturverderben
(im oben festgestellten Sinn) zu beheben vermag. Aber wiithrend die
Stinde nach ihrer Verschuldung (reatus culpae) bei Wiederhinwendung
des Willens in Liebe zu Gott nachgelassen und der Gnadenstand wieder-
hergestellt wird, ist die iibernatiirliche Erneuerung oder Heilung der
Natur (reatus naturae) an die zuvor geleistete Siihne gebunden. So
erklart sich auch die verschiedene Stellung der Gerechten im Alten
und im Neuen Bunde : « Quamvis etiam ex tunc (a principio mundi)
passio Christi efficaciam haberet, non tamen tantam efficaciam in

contritionis actus habet quandam infinitatem tum ex virtute gratiae ... tum ex
merito Christi.
2 IIT 22, j3c.
IIT 49, 3c: Exhibita satisfactione sufficienti, tollitur reatus poenae.
De Verit. 26, 6: Sed contra 4. Poenalitas ad satisfactionem requiritur
per modum cuiusdam recompensationis contra delectationem peccati.
3 III D. 18, 6, 3 ad 1.
4 111 49, 5 ad 1.
IIT D. 19, 1, 2 ad 2 : Illa ijustificatio ... non extendebat se nisi ad remo-
vendum personale impedimentuin. ’
5 1. c. — De Verit. 29, 7 ad 7. ...: patet in antiquis patribus, qui gratiam
habentes propter reatum naturae ad gloriam pervenire non poterant.
61.c Cf.ad 6. —1III 49, 5 ad 1: ... impedimentum, quod erat per reatum
totius humanae creaturae, quod quidem remotum est pretio sanguinis Christi. Cf. 5c.



Sacrificium Mediatoris 303

humana natura, pro qua nondum satisfactum erat, habebat, sicut post
satisfactionem habuit. » 1 Am Kreuz ist die menschliche Natur entsiihnt,
durch die Kraft des Kreuzes wird auch jede Spur der Siinde aus ihr
getilgt, soweit der Mensch die Friichte dieses sacrificium fiir sich aus-
wertet : « Passio Christi ... est quidem causa sufficiens gloriae, non
tamen ita, quod statim per ipsam introducamur in gloriam, sed oportet,
quod prius simul compatiamur, ut postea simul glorificemur. »* Die
Sithne Christi wird auf unser Miihen stets wieder unser durch die
Sakramente und vor allem durch deren grotes: das eucharistische
Opfer. ?

Ist die Uberwindung des reatus naturae eine Opferwirkung, so
folgt daraus, dall das sacrificium einen wuniversellen Charakter haben
mull. Die menschliche Natur beruht ja auf dem Geschlechte. Ihr
Geschick im Guten und im Bosen trifft wie den einzelnen so die
Gemeinschaft. Das sacrificium erhilt so den Charakter eines Gemein-
schaftssakramentes im Gegensatz zu den Individualsakramenten, die wir
sonst im Kult vorfinden.* Von Christi Opfersterben empfingt alle
Welt NachlaB8 der Siinden, das neue Leben und ewige Glorie. Die
Weltbedeutung seines Kreuzesopfers braucht nicht erst eingehend
belegt zu werden. 3 Auch die Altbundopfer hatten diesen ins Gemein-
schaftliche gehenden Zug. Die Opfer waren dort stets Kult seitens
des ganzen Volkes, an dem der einzelne durch seine Oblationen Anteil
nahm. Beziiglich des heiligen MeBopfers sagt der hl. Thomas: «In

LIV D. 2,1, 4, 2 ad 2. — De Verit. 29, 7 ad 10 : Post passionem Christi
humana conditio est multum immutata, quia iam expiato reatu naturae humanae,
homines possunt libere ad patriam evolare.

2 1II 79, 2 ad 1. — De Malo, 4, 6 ad 7 : Sic Christus assumpsit vetustatem
poenae, ut per mortem nos a morte redimeret, et sic resurgendo vitam repararet ;
ita quod homines per Christum primo quidem Christo conformantur per gratiam
manente vetustate poenali, ut tandem resurgentes transferantur in gloriam. Cf.
‘C. G. 4, 55, 25; I-IT 85, 5 ad 2 ; Opusc. 60, 18 ; III 49, 3 ad 2, ad 3.

3 11T 62, 2 ad 2: ... quantum ad praeterita peccata, quae transeunt actu
-er permanent reatu, adhibetur homini remedium specialiter per sacramenta.

In Joan. 6, 52, lect. 6 : Quidquid est effectus dominicae passionis, totum
etiam est effectus huius sacramenti . .. destructio mortis ... reparatio vitae.

4 TII 49, 1 ad 4 : Passio Christi praecessit ut causa quaedam wuniversalis
remissionis peccatorum.

IIT 69, 1 ad 3: ... passionis Christi, quae est universalis medicina
-omnium peccatorum.
C. G. 4, 55, 26 : Mors Christi est quaedam universalis causa salutis.

5 Opusc. 60, 18 : ... ut scias sacrificium esse commune, quod totius terrae

«st oblatio, quod communis est omnium purificatio (Sterben aullerhalb Jerusalems).



304 Sacrificium Mediatoris

immolatione huius sacramenti est universalis effectus ... quia con-
tinetur in ipso ipsa causa universalis omnium sacramentorum, scilicet
Christus. »!

Somit leistet das sacrificium alles, was zur Placatio Dei nétig ist.
Es beseitigt die Schuld, erhebt die Natur und bringt das neue Gnaden-
leben : « Passio Christi non dicitur quantum ad hoc nos Deo reconciliasse,
quod de novo nos amare inciperet, sed quia per passionem Christi
sublata est odit causa tum per ablationem peccati, tum per recompen-
sationem acceptabilioris boni. 2» Peccatum ist hier wohl in weiterem
Sinne zu nehmen, nicht nur als Akt. Den Sinn des : reconciliare gibt
der heilige Lehrer : « Reconciliatio nihil aliud est quam amicitiae repa-
ratio. » 3 Zur Freundschaft gehort aber, dal Gott uns lieben kann.
Dies ist nur moglich, wenn an uns alles wieder gut wird. *

Ein Riickblick auf unsere Darlegungen gibt uns die GewiBheit,
dafl die eingangs aufgestellte Vermutung richtig war. Das sacrificium
hat wirklich die Aufgabe, das Gnadenverhiltnis zwischen Gott und
unserm Geschlecht wiederherzustellen. Wihrend die durch die Siinde
gestorte Erkenntnisordnung durch die Selbstoffenbarung Gottes wieder
hergestellt wird, wird die unterbrochene Lebensgemeinschaft durch das
Versohnungswirken des Opferdienstes erneuert. « Beides, die Ver-
sohnung und die Offenbarung, deutet auf denselben Punkt.» 3 Aber
weil die Lebensstorung noch tiefer ist als die Erkenntnisstorung,
darum ist die Versohnung das lelzte und tiefste Wort fiir das ganze
Christusgeschehen.

Hiermit kénnen wir den bisherigen Darlegungen einen gewissen
Abschlull geben und sagen : Das sacrificium ist jene Kulthandlung, in
der die durch die Siinde gestirte heilige Gemeinschaft zwischen Gott und
der Menschheit grundlegend erneuert wird. Es handelt sich also um das
ganze Menschengeschlecht, nicht um einen Einzelmenschen. Alles

I In Joan. 6, 52, lect. 6.

l. ¢. Universalis autem (est utilitas) quia vita, quem confert, non solum
est vita unius hominis, sed quantum in se est, totius mundi, ad quam sufficiens
est mors Christi.

IIT 83, 4 ad 5: ... totius populi christiani, pro quo sacrificium offertur.

IV D. 8, 2, 2, 3 ad 2: ... huius sacramenti, quod in renovatione mundi
institutum est tempore gratiae.

2 111 49, 4 ad 2.

3 IV D. 15, 1, 5, 2cC.

4 1. ¢. Manente causa dissolutionis amicitiae amicitia reparari non potest.
5 Brunner, Der Mittler, 439.



Sacrificium Mediatoris 305

Trennende mul} kraft des Kultaktes beseitigt, Schuld und Strafe getilgt
werden, so daB3 Gott wieder mit Liebe auf uns schauen kann. Ferner
muf3 die Gnade wieder herabgezogen und der Mensch fiir das Gemein-
schaftsleben mit seinem Herrn allseitig wieder befihigt werden. Ein
solches gottesdienstliches Handeln ist nur durch die géttliche Barm-
herzigkeit zu erkliren. Diese hat hier ihre groBartigste Offenbarung.
Seitens des Menschen ist das sacrificium die wirksamste invocatio
nominis divini, die volle Hingabe an das gottliche Heilswirken und
somit die héchste Ehrung der unendlichen Gutheit.

3. Das Sacrificium internum, als Leistung der Menschen.

Bisher hat das sacrificium internum an sich unsere Aufmerksamkeit
in Anspruch genommen. Wie zeigt es sich nun von Seiten des opfernden
Menschen ? Welche Sonderausprigung erfihrt seine devotio ?

Die devotio erstrebt ein Sich-in-Gottes-Dienst-stellen des Menschen,
auf dall er und die Welt dem Einstrémen der gottlichen Gutheit bereitet
werden : « Devotio ... actus voluntatis hominis offerentis sezpsum Deo
ad el serviendum, qui est wltimus finis.»!' Sie verlangt innere und
dublere Hingabe, ein volles Sich-ErschlieBen dem Lebensspender gegen-
iiber. Da das sacrificium die Riickkehr aus der Siinde bewirkt, wird
auch die entsprechende devotio das Streben nach Vers6hnung mit
Gott zum Inhalt haben miissen. Thr Ausgangspunkt ist somit die
Abkehr von der Siinde. «Invisibile autem sacrificium est, per quod
homo Deo spiritum suum offert secundum illud Ps. 50. Sacrificium
Deo spiritus contribulatus. » 2

In weiterem Sinne, gleich devotio, ist der Ausdruck : Sacrificium
Interius — gebraucht : «... bonum animae, quod Deo offertur interiori
quodam sacrificio per devotionem et orationem et alios huiusmodi
interiores actus, et hoc est principale sacrificium. * Primum et princi-
pale est sacrificium interius, ad quod omnes tenentur, omnes enim

1 II-IT 82, 1 ad 1.
II-IT 85, 2¢: Anima autem se offert Deo in sacrificium, sicut principio
suae creationis et sicut fini suae beatificationis.
2 IIT 22, 2c.
II-II 85, 2c: ... interius spirituale sacrificium, quo anima seipsam offert
Deo secundum illud Psalmistae (Ps. 50) Sacrificinm Deo spiritus contribulatus.
Cf. in ps. 50, 19, 9; I-II 54, 3 ad 3; in ps. 28, 1 ; in ps. 26, 6.
3 1I-11 85, 3 ad 2.



306 Sacrificium Mediatoris

tenentur Deo devotam mentem offerre. » ' Beide Zitate bezeugen nur
den iiberragenden Wert des innern Kultes.

(Zu unterscheiden ist vom sacrificium interius das sacrificium spiri-
tuale, als detv Guadenfrucht der wahren Opferfeier : Extra Ecclesiam
non potest esse spirituale sacrificium quod est verum veritate fructus,
licet sit verum veritate sacramenti. 2 Die Hiretiker und Schismatiker
kénnen es nicht empfangen. )

Der Hingabewille mul3 sich auf alles, was der Mensch ist und
hat, erstrecken : « ... in cordibus nostris invisibile sacrificium esse nos
ipsi debemus» 4 ; « ... invisibilis sacrificii, quo quis se et sua in Dei
obsequium exhibet. » 3

Die Anwendung des Ausdruckes sacrificium auf die Hingabe des
Leibes an Gott durch Nachtwachen, Leiden und Fasten, wie auf die
der #dullern Giiter durch Almosen, ist nur in weiterem Sinne zu
verstehen (actus religionis imperati). ¢

Das dem sacrificium innewohnende Streben, aus der Siinde heraus
und zur Gottgemeinschaft zu kommen, wird natiirlich in der duflern
Hingabe entsprechenden Ausdruck finden miissen. Das Opfer verlangt
ja nicht nur innere Unterwerfung und deren Symbolisierung, sondern
volle Hinordnung des ganzen Geschopfes. Die Art, wie diese dullerlich
in Erscheinung tritt, wird durch den ndheren Zweck bestimmt, der bei
der Uberwindung der Siinde durch die personliche Hingabe erreicht
werden soll.

AuBerst lehrreich ist beziiglich des innern Opfers und seiner Aus-
prigung die Betrachtung des Kreuzesleidens. Ein niheres Eingehen
darauf ist nicht nur — wie die Geschichte zeigt — fiir die Theorie iiber
das sacrificium notwendig, sondern auch fiir die Praxis der MeBopfer-
erklirung. Wird in diesem Punkte Genauigkeit des Ausdruckes
beobachtet, so wird man nicht in die Zwangslage geraten, im
eucharistischen Opfer wiederfinden zu miissen, was gar nicht in ihm
ausgedriickt ist, und dabei das signum zu ignorieren.

Zuniichst : das Leiden und Sterben gibt dem Kreuzesakt nicht
den Opferwert : «Si autem (passio) consideretur secundum quod est

1.1. c. 4c.

2 111 82, 7 ad 1.

3 1. c. : Fructum sacrificii non percipiunt, quod est sacrificium spirituale.
4 TI-II 94, 2c.

5 ad Rom. 12, 1, lect. 1.

61, c.; II-II 83, 3 ad 2.



Sacrificinm Mediatoris 307

passio tantum, scilicet inquantum adimit vitam, nihil aliud conside-
rando ; sic est malum in genere mali naturae.»! Nur als Awusdruck
der innern Hingabe, die als Liebe und Gehorsam gekennzeichnet wird,
erhiilt sie Bedeutung fiir das sacrificium : « Passio inquantum huiusmodi
non est meritoria, quia habet principium ab exteriori ; sed secundum
quod eam aliquis voluntarie sustinet, sic habet principium ab interiori,
et hoc modo est meritoria. »2 Diese Liebe war Gehorsam gegen den
Vater und die erhaltene Sendung : « Per passionem suam, quam ex caritate
et obedientia sustinuit, liberavit nos ... a peccatis. »  Dieses sustinere
passionem ex caritate erforderte vom Heiland eine grofle Aktivitit, den
Einsatz seiner ganzen Personlichkeit. 4

Dazu einige Stellen moderner Autoren. « Dulden ist nur dullerlich
rein passiv, denn die Seele ist kaum jemals so titig wie im Leiden.
Schon der Volksmund spricht deshalb von Seelenstirke fast nur bei
geduldig leidenden Seelen.»5 «Wie anders, wenn der Mensch die
Reize, die auf ihn einstiirmen und alsbald auf der motorischen Nerven-
bahn zur Bewegung und Handlung ausbrechen wollen, innerlich in

1 III D. 20, 5, 2c.

1. c. ad 1. Passio Christi, inquantum est corruptionis inductiva, sic est mala.

. c. ad 3: Opus operans Judaeorum est malum simpliciter.

IIT 47, 4 ad 2 : Inquantum a persecutoribus est passus, non fuit sacrificium,
sed peccatum gravissimum.

IITI 22, 2 ad 2 : Christi occisio ... uno modo ad voluntatem occidentium,
et sic non habet rationem hostiae.

2 IIT 48, 1 ad 1. Cf, III D. 19, 1, 1 ad 2.

11T 47, 4 ad 2: Passio Christi fuit sacrificii oblatio, inquantum propter
voluntatem mortem sustinuit ex charitate.

IIT 48, 3 ad 3: Ex parte ipsius ex charitate patientis fuit sacrificium.
Unde hoc sacrificium ipse Christus obtulisse dicitur.

III D. 19, 5, 1 ad 3: Ex parte Christi, qui pro nobis mortem sustinuit,
fuit immensa charitas, quae fecit passionem ex parte patientiae Deo acceptam ;
et sic per ipsam sumus reconciliati.

C. G. 4, 55, 22. Mors Christi virtutem satisfaciendi habuit ex charitate
ipsius, qua voluntarie mortem sustinuit. Cf. De Veritat. 26, 9. Sed contra, 2.

3 IIT 49, 1c. Cf. Opusc. 60, 18 ; III 47, 2c.
4 11T D. 20, 5, 2 ad 3 : Sed passio, quae est opus operatum, est quidem simpli-
citer bona, secundum quod est in patiente.

I D. 40, 1, 4 ad 1: Meritum non est in passione secundum quod est
passio, sed in operatione patientis, qua passionem voluntarie sustinet propter
Deum ; quam operationem constat non esse eandem cum operatione agentis.

IIT 22, 2 ad 1: ... non se occidit, sed seipsum voluntarie morti exposuit
(Is. 5, 37) et ideo dicitur seipsum obtulisse.

Opusc. 60, 18 : Et in vita passivam habuit actionem et in morte passionem
activam sustinuit.

5 Siemer, Mystische Seelenentfaltung 117.



308 Sacrificium Mediatoris

der Hand des Geistes behilt, geistig durcharbeitet, die vom Gewissen
beratene Vernunft entscheiden lilt. Und wenn er &dullerlich ganz
inaktiv erschiene, Energie und Stirke wiiren doch sein Eigentum. Die
geistige Verarbeitung ist dabei wesentlich. »! « Dieses Handeln (Sich-
hergeben), bei dem der Handelnde ganz und gar leidend ist, nennen wir
Opfer. » 2 « Nicht der bloBe Vollzug des Todes ist wichtig. ... Dieser
Gehorsam ist ebenso wichtig, wie das Geschehnis selbst. Gerade der
Opfergedanke im Unterschied zum juristischen Strafgedanken bringt
dies zum Ausdruck : Es ist personliche Tat. » 3

Das Wesentliche ist also beim sacrificium das Sich-zur-Verfiigung-
stellen, zum Neukniipfen der heiligen Gemeinschaft. Dieses wird sich
nur da als Leiden ausprigen, wo die satisfactio noch zu leisten ist. *
Ist dieses aber bereits geschehen und handelt es sich zur vollen
Durchfiihrung der heiligen Gemeinschaft nur um das Verséhnen Gottes,
soweit in unserer Natur die Siindenfolgen iiberwunden werden, so
wird diese Selbsthingabe nicht mehr den Charakter des Leidens und
Sterbens tragen konnen. Sie wird vielmehr, entsprechend der neuen
Aufgabe, eine andere Ausprigung erfahren miissen, und zwar eine
solche, die eine Vermittlung der Siihne ermdaglicht.

(Fortsetzung folgt.)

Bopp, Liturgische Erziehung 46.

Brunner, a. a. O. 448.

A, a. O. 449.

III D. 18, 6, 3 ad 1 : Meritum satisfactionis ... requirit passionem Christi.

[




	Sacrificarum Mediatoris : die Opferanschauungen des Aquinaten

