
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes
bewusstseinsjenseitig?

Autor: Wintrath, Petrus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Inwiefern ist der Gegenstand

unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig?

Von P. Petrus WINTRATH O.S.B., Maria-Laach.

Mehr noch als über die Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne

wird von den Erkenntnistheoretikern über die Natur des Gegenstandes

unseres Verstandes gestritten. Wie unser Verstand höher steht als die
Sinne, so ist auch der Verstandesgegenstand wichtiger als der

Sinnesgegenstand. Und wenn wir auch als aus Leib und Seele bestehende
Menschen die Sinne nicht entbehren können, so ist doch die Verstandestätigkeit,

das ratiocinari, die Tätigkeit, die dem animal rationale, dem
Menschen als solchem zukommt, sind die Wissenschaften, die den Gegenstand

der Verstandestätigkeit bilden, der vornehmste Gegenstand
menschlichen Bemühens überhaupt.

Um so mehr, sollte man meinen, müßte über den gegenständlichen
Wert unserer Verstandeserkenntnis, über die Natur des

Verstandesgegenstandes auf der ganzen Linie Einigkeit bestehen, die, wenn sie

auch nicht von Anfang an da war, wenigstens im Lauf der Zeiten
erzielt worden wäre. Das gerade Gegenteil ist der Fall. Hat man schon

im Altertum mitunter gezweifelt, ob wir überhaupt die Wahrheit
erkennen, den Verstandesgegenstand also für ungewiß und trügerisch
gehalten — die Sophisten und die Skeptiker unter den griechischen

Philosophen — oder, um seine Objektivität zu retten, das Reich der
subsistierenden Ideen ausgedacht — Piaton — oder ihn in den existierenden

Einzeldingen verwirklicht sein lassen — Aristoteles — oder in das

denkende Subjekt verlegt — die Konzeptualisten, u. a. Zeno, und die
Stoiker — oder endlich zum bloßen Namen verflüchtigt — die Nominalisten,

z. B. Heraklit, und die Epikuräer —, so zeigen später ähnliche
Tendenzen — man denke an den Universalienstreit im Mittelalter, an
den Nominalismus und den Konzeptualismus im XIV. und XV.
Jahrhundert — und erst recht die verschiedenen Ansichten der neueren
und neuesten Erkenntnistheoretiker, der Idealisten, Subjektivisten,
Immanenzphilosophen, Solipsisten und wie sie alle heißen mögen,



266 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

wieweit die Meinungen über die Natur des Verstandesgegenstandes
auseinander gingen und noch auseinander gehen.

Indessen, auch für den, der auf dem Standpunkt steht, daß

diejenigen im Unrecht sind, die den Verstandesgegenstand vollständig in
das Reich der Bewußtseinsdiesseitigkeit verweisen, und selbst den so

genannten gemäßigten Realismus vertritt, ist es nicht leicht zu sagen,
inwieweit und inwiefern der Verstandesgegenstand subjektunabhängig
ist, bzw. worin seine Bewußtseinsjenseitigkeit besteht. Beim Gegenstand
der äußeren Sinne läßt sich dies leichter dartun. Ist man einmal
überzeugt, daß das an sich Sinnfällige, das sensibile per se von der

Empfindung, die es erkennt, unabhängig ist, dann ist sein Daseinsbereich
kein anderer, als die konkrete körperliche Außenwelt, es ist existierende

physische Körperbeschaffenheit. Der Gegenstand der äußeren Sinne

wird eben in keiner Weise von der Empfindung verarbeitet, er wird
von den Sinnen schlechthin vorgefunden und so aufgenommen und

erkannt, wie er vorgefunden wird. Der Gegenstand des Verstandes

dagegen wird beim Erkennen vielfach verarbeitet, aus den

Sinnesgegebenheiten herausgehoben und vermittelst eines ausgeprägten
Erkenntnisbildes erkannt. Und das erschwert die eindeutige Bestimmung
seiner Bewußtseinsjenseitigkeit und macht auch in etwa verständlich,
daß so viele Auffassungen über ihn bestehen. Trotzdem soll im folgenden

versucht werden, die Bewußtseinsjenseitigkeit des eigentümlichen
Formalgegenstandes des Verstandes vom Standpunkt des gemäßigten
Realismus aus aufzuweisen und zu bestimmen. Die Erkenntnisse, die
dadurch gewonnen werden, bilden die naturgemäße Stütze, Bestätigung
und Rechtfertigung des gemäßigten Realismus, der selbst bei vielen,
denen es ernstlich um die Realität unserer Erkenntnisgegenstände zu

tun ist, nicht die gebührende Achtung und Anerkennung findet. 1

I.

Zwei Vorfragen sind zunächst zu erledigen : i. Was versteht man
unter dem eigentümlichen Formalgegenstand unseres Verstandes.

2. Was lehrt der gemäßigte Realismus

1 Es soll also nicht erst nachgewiesen werden, daß der Verstandesgegenstand
bewnßtseinsjenseitig ist, sondern unter Voraussetzung dieses Nachweises gezeigt
werden, inwiefern er es ist und wo er seine Bewußtseinsjenseitigkeit herleitet.
Bezüglich des Nachweises sei auf Jos. Gredt, Elementa Philosophiae 5, vol. II.
n. 658 ff. verwiesen.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 267

Zu 1. Unser Verstand bzw. die verstandesbegabte Menschenseele

hat das Eigentümliche, da Li sie sich in verschiedenen Lagen befinden
und dementsprechend verschiedene Erkenntnisgegenstände haben kann.
Sie kann erstens mit dem Körper physisch zu einem Wesen verbunden
sein. Das ist bei dem auf dieser Erde lebenden Menschen der Fall. Der
Mensch besteht wesentlich aus Leib und Seele. Sie kann zweitens vom
Körper getrennt sein — nach dem Tode des Menschen. Sie kann
drittens, wie der Glaube lehrt, sich in dem Zustande übernatürlicher
Glückseligkeit befinden, in dem der Verstand durch das Glorienlicht
erhöht und gestärkt Gottes Wesenheit schaut. Da es jedesmal derselbe
Menschenverstand ist, der sich in entsprechender Weise mit seinem
substantiellen Prinzip, der Seele, in diesen drei Lagen befindet, so kann
man den Verstand nach den Bestimmungen betrachten, die ihm als

solchem, seiner Wesenheit nach, also notwendig und immer zukommen,
und man kann ihn betrachten, insofern er in einer der drei Lagen ist.

Dementsprechend unterscheidet man einen Gegenstand, der dem
Verstand seinem Wesen nach eigen ist, also ihm in jeder Lage entspricht,
und einen solchen, der ihm in dieser und jener Lage zukommt. Letzterer
ist der eigentümliche Formalgegenstand, das objectum formale proprium,
ersterer das objectum formale commune. Das objectum formale
commune als das allgemeinere umfaßt das objectum formale proprium.
Dieses ist eine Beschränkung des ersteren.

Der Formalgegenstand, der dem Verstand in jeder Lage, also an
sich zukommt, ist das Seiende als solches. Denn einmal ist es der
Verstand, der als solcher die Wesenheiten der Dinge erkennt, d. h. erkennt,
welche Bestimmungen den Dingen notwendig zukommen, ohne die sie

nicht sein und gedacht werden können, und der diese unterscheidet von
jenen Bestimmungen, die den Dingen nur zufällig und vorübergehend
anhaften. Ganz allgemein die Wesenheiten der Dinge erkennen heißt
aber das Sein als solches erkennen. Denn das Sein als solches ist
allgemeinste Wesenheit, durch keine Sonderbestimmung beschränkt.
Darum erkennt das Vermögen, das die Wesenheiten der Dinge oder die
verschiedensten Seinsweisen erkennt, das Sein in seiner Unbeschränkt -

heit. Sodann entspricht das Sein als solches, als Gegenstand, auch der

Natur des Verstandes an sich genommen. Wie der Verstand an sich

betrachtet davon absieht, ob er mit der Seele verbunden ist, sofern
diese Körperform ist, oder ob er mit ihr verbunden ist, insofern sie

vom Körper getrennt ist, sich aber in beiden Lagen befinden kann, so

sieht auch das Sein an sich davon ab, d. h. es sagt nichts darüber aus,



268 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

ob es ein materielles oder ein immaterielles Sein ist, und doch kann es

beides sein. Subjekt und Objekt haben also in dieser Beziehung
dieselbe Se insweise.

Der eigentümliche Formalgegenstand des mit dem Körper geeinten
Verstandes, der uns hauptsächlich interessiert, ist die aus den

Vorstellungsbildern abstrahierte Körperwesenheit. Das erweist die Erfahrung,
nach der unser Verstand, obgleich sein Gegenstand ein wesentlich
anderer ist, als der der äußeren und der inneren Sinne, doch bezüglich
desselben, bezüglich der Gewinnung und des Gebrauches seiner Begriffe,
in vielfacher Weise ständig von den Sinnen abhängig ist. Das erweist
auch der Umstand, daß, insofern die Phantasie als körperliches Organ
den Stoff liefert für die Gewinnung der Verstandesbegriffe, der Körper
in der Wesensverbindung von Leib und Seele dem Geiste dienstbar ist,
das heißt also, daß er, wie es seine Bestimmung und Aufgabe ist, als

Körper zur Entwicklung und Vervollkommnung des Geistes beiträgt.
Nur nebenbei sei bemerkt, daß der eigentümliche Formalgegenstand

des körperlosen Verstandes die Substanz der getrennten Seele ist. Diese

zu erkennen, ist der Verstand determiniert als das Vermögen, das aus
der Substanz hervorgeht, die Fürsichsein in actu primo und damit
wurzelhaftes substantielles Selbsterkennen ist. Der eigentümliche
Formalgegenstand des verklärten Verstandes wurde schon genannt. Er
ist die Wesenheit Gottes unmittelbar in ihrem Ansich erkannt.

Foma/gegenstand wird insbesondere die abstrahierte
Körperwesenheit genannt zum Unterschied vom Materialgegenstand und allen
anderen so genannten sekundären Gegenständen, die sonst noch durch
den Verstand erreicht werden. Der Formalgegenstand wird zuerst

erkannt, unmittelbar und direkt, der Materialgegenstand und die
anderen Gegenstände werden indirekt erkannt, vermittelst des

Formalgegenstandes und je nachdem nach Analogie desselben. Der
Formalgegenstände können es mehrere sein bei einem und demselben

Materialgegenstand. Bei demselben konkreten Einzelmenschen Piaton als dem

Materialgegenstand bildet die aus ihm abstrahierte menschliche Wesenheit,

bilden die einzelnen Seinsstufen, aus denen sie besteht, Substanz-
Sein, Lebewesen- Sinnenwesen-Sein, Vernünftig-Sein die verschiedenen
Formalgegenstände.

Zu 2. Der gemäßigte Realismus wird dem übertriebenen Realismus

entgegengestellt. Beide lehren, im Gegensatz zum erkenntnistheoretischen

Idealismus, daß die Inhalte unserer Allgemeinbegriffe nicht
wie diese selbst vom Verstand hervorgebracht, sondern von ihm unab-



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 269

hängig, bewußtseinsjenseitig sind. Während aber der übertriebene
Realismus meint,- der Inhalt sei in seiner Allgemeinheit, z. B die

menschliche Wesenheit sei als solche, in Unabhängigkeit von der

Beschränkung auf Einzelmenschen, nicht nur bewußtseinsjenseitig,
sondern habe auch reale Existenz, sei es in den existierenden körperlichen

Einzeldingen, sei es außerhalb derselben, ist der gemäßigte oder,

wie man ihn besser nennt, der natürliche Verstandesrealismus der

Überzeugung, daß die Wesenheit als solche, unabhängig von der Individuation
und der Existenz zwar bewußtseinsjenseitig ist, nicht aber in der
Wirklichkeit, in rerum natura, existiert, sondern daß hier die Wesenheit
immer nur in Verbindung bzw. realer Identität mit der Individuation
und den individuierenden Merkmalen vorhanden ist.

Daß der Inhalt unserer Begriffe in seiner Allgemeinheit, d. h.

unabhängig von jeder Beschränkung, außerhalb der körperlichen Dinge
als subsistierende Idee, als Typus für sich existiere, hat nach Aristoteles
und den Scholastikern, wie eingangs erwähnt wurde, Platon gelehrt.
Die andere Ansicht, daß der Zahl nach eine und dieselbe Wesenheit in
allen Einzeldingen derselben Art sich finde, wird Wilhelm von Cham-

peaux zugeschrieben, während Duns Skotus die merkwürdige Auffassung
hat, die Wesenheit oder Natur (Mensch, Tier usw.) sei zwar allen Einzeldingen

der betreffenden Art positiv gemeinsam — sie existiere also

gewissermaßen als Universale in der Wirklichkeit — sei aber trotzdem
in den Einzeldingen mit der jeweiligen Haecceitas vervielfältigt, —
ein Widerspruch, den er durch seine bekannte distinctio formalis actualis
a parte rei aufheben zu können wähnt. Diese distinctio nimmt er an
zwischen der Natur an sich und der Haecceitas des Einzeldinges. Sie

ist keine reale Unterscheidung (keine distinctio realis separationis), aber
auch keine bloß gedankliche (etwa eine distinctio rationis ratiocinatae
cum fundamento in re, wie die Thomisten sie zwischen der im Einzelding

verwirklichten Natur und der Individuation annehmen). Da sie

keine nur gedankliche Unterscheidung ist, sondern mehr als eine solche

— actualis a parte rei —, kann die Natur an sich im Einzelding positiv
gemeinsam bleiben : die Natur an sich ist nicht so identisch mit der
Haecceitas, daß es ihr in ihrer Verbindung mit dieser nicht möglich
wäre, positiv gemeinsam, d. h. also außer mit dieser auch noch mit
anderen Haecceitates verbunden und so mehreren Einzeldingen gemeinsam

zu sein. Da aber andererseits zwischen der Natur und ihrer
Haecceitas im Einzelding keine realis separatio besteht, sondern eine

distinctio, die geringer ist, so hindert auch nichts, anzunehmen, daß



270 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

die Natur im Einzelding mit der Haecceitas vervielfältigt werden kann,
das heißt also, daß mit jeder Haecceitas eine besondere Natur verbunden
ist. Der Natur eignen demnach in rerum natura beide Bestimmungen :

sie ist positiv gemeinsam — und so ist das Universale des Begriffes
auch in der Wirklichkeit (in den Dingen) vorhanden. Und sie ist vervielfältigt

— und so hat doch jedes Einzelding seine ihm eigene Natur.
Und der Monismus scheint ausgeschlossen zu sein, der bei Wilhelm
von Champeaux unvermeidlich ist. So Skotus.

Der natürliche Verstandesrealismus, der Aristoteles, Boëthius, Anselm,
Thomas von A quin und die meisten Scholastiker zu seinen Anhängern
zählt, beruft sich für seine Lehre auf das Zeugnis des Bewußtseins
und weiterhin auf die Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermögen.
Ihnen zufolge entsprechen den Allgemeinbegriffen unseres Verstandes

vom Verstände unabhängige Wesenheiten, die in diesen Begriffen
erfaßt sind. Die Inhalte der Allgemeinbegriffe sind also bewußtseinsjenseitig,

in der Wirklichkeit existieren aber die Wesenheiten nur als

konkrete Einzelwesenheiten. Diese Auffassung hält die Mitte ein
zwischen dem übertriebenen Realismus und dem Idealismus oder

Subjektivismus. Sie anerkennt die subjektive Verarbeitung des

Verstandesgegenstandes, wahrt aber dabei seine reale Objektivität.
Der natürliche Verstandesrealismus unterscheidet zunächst zwischen

dem Universale oder Allgemeinen — dem Konkretum — und der

Universalitas, der Allgemeinheit — dem Abstraktum. Ersteres ist
etwas Zusammengesetztes und besteht aus dem Inhalt des Allgemeinbegriffes,

der Materie, und der Form, der Universalitas. Die Materie
ist die vom Verstand erkannte Natur oder Wesenheit. Die Form,
durch die die Natur allgemeine Natur ist, ist eine gedankliche Beziehung,
also vom Verstand gebildet und hergestellt zwischen der Natur, so

wie sie sich von den individuellen Merkmalen abstrahiert im Verstand
befindet und den nebenbei miterkannten körperlichen Einzelwesenheiten,

von denen sie abstrahiert ist. Nächster Stützpunkt für die Beziehung
der Allgemeinheit ist also die abstrakte Natur, ihr Abstrahiertsein durch
den Verstand. Weil die Natur aus den konkreten Einzeldingen abstrahiert

ist und deshalb diese konnotiert, ist sie fähig, zu ihnen
zurückbezogen und so Universale im strengen Sinne, d. h. aktuell Universale

zu werden. 1 Das Abstrahiert- und Bezogensein hat also die Natur

1 Universale im eigentlichen Sinn ist also nur die abstrakte Natur insofern
sie auf die Einzeldinge, von denen sie abstrahiert ist, actu zurückbezogen ist.
Wird die Natur insofern sie nur abstrahiert ist oder auch insofern sie an sich



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 271

vom Verstand. Sie selbst aber, die abstrahiert und mit der Beziehung
der Allgemeinheit umkleidet ist, ist, wie das zurückdenkende Bewußtsein

bekundet, etwas vom Verstand Unabhängiges, ihm Vorliegendes.
Trotzdem ist, wie uns dasselbe Bewußtsein.sagt, die Natur oder Wesenheit

an sich, die Inhalt des Allgemeinbegritfes ist, nicht in der physischen
Wirklichkeit, sondern hier existieren immer nur konkrete Einzelwesenheiten,

Wesenheiten in Identität mit der Individuation, aber doch

Wesenheiten, die als solche wieder identisch sind mit der im Verstand
abstrahierten und verallgemeinerten Wesenheit, d. h. dieselben Merkmale

besitzen wie sie.

Die Natur, um die es sich handelt, wird also in dieser Lehre unter
verschiedenen Gesichtspunkten betrachtet : insofern sie 1. in den

konkreten Einzelwesen verwirklicht, 2. vom Verstand abstrahiert,
3. von ihm verallgemeinert, d. h. auf Einzeldinge aktuell zurückbezogen

ist, und 4. insofern sie weder das eine noch das andere ist,
sondern nur in ihren wesentlichen Merkmalen vor uns steht. Demnach

gibt es die konkrete, die abstrakte, die allgemeine Natur und die Natur
an sich. Ist die abstrakte Natur das nächste Fundament für die

Beziehung der Allgemeinheit, so kann die konkrete Natur, wie auch die
Natur an sich, das entfernte Fundament genannt werden. Letztere,
wie auch die Natur in ihrer Konkretheit, kann als negativ gemeinsam
oder als gemeinsam in gewisser Hinsicht (secundum quid) bezeichnet
werden : die Natur an sich, insofern sie weder allgemein (also nicht,
wie Skotus meint, positiv gemeinsam), noch Einzelnatur (also nicht
absolut eine) ist, sondern sich diesbezüglich indifferent, negativ verhält ;

die Natur in ihrer Konkretheit, insofern selbst in der konkreten
Wirklichkeit die Naturen in gewisser Hinsicht, d. h. der Art oder der Gattung
nach dieselben sind (übereinstimmen, ähnlich sind). Diese

Ubereinstimmung bildet das Fundament für die reale Beziehung der spezifischen
bzw. generischen Ähnlichkeit der Naturen. Gegenstand der Wissenschaft

und damit der in Frage stehende eigentümliche Formalgegenstand

unseres Verstandes ist immer die abstrakte Natur. Denn die
Wissenschaft hat die Abstraktion, die Heraushebung ihres Gegenstandes
aus den konkreten Einzeldingen zur Vorsaussetzung : de singularibus
non datur scientia. Die abstrakte (wie auch die allgemeine) Natur
ist aber, wie schon angedeutet wurde, ein Doppelding : sie gehört dem

betrachtet wird, ebenfalls allgemein genannt, so geschieht dies nur, weil sie fähig
ist, auf Einzeldinge actu bezogen zu werden.



272 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

Verstandesbereich an, wie auch dem Bereich der Bewußtseinsjenseitig-
keit : letzterem, insofern sie eben Natur, Mensch, Tier, Substanz.
Akzidens ist — denn als solche wird sie nicht vom Verstand
hervorgebracht, ist aber auch nicht in rerum natura vorhanden — ; ersterem,
insofern sie abstrahiert und verallgemeinert ist — denn abstrahiert
und verallgemeinert wird sie nur vom und im Verstand. 1 Worin besteht
also ihre Objektivität, ihre Bewußtseinsjenseitigkeit, und mit welchem
Recht nennt sich jene Lehre den vernünftigen Verstandesrealismus, die
diese Natur für den eigentümlichen Formalgegenstand unseres
Verstandes ausgibt

II a.

1. Wie schon erwähnt wurde, erkennen die äußeren Sinne ihren
Gegenstand so, wie er ihnen objektiv vorliegt. Sie verarbeiten ihn nicht,
sie prägen kein Erkenntnisbild aus, sondern terminieren unmittelbar
auf den ihnen in seinem physischen Ansich gegebenen Gegenstand. So-

entspricht es ihrer Natur und ihrer Aufgabe. Darum sind sie auch nur
dann und so lange tätig, wenn und so lange ihnen ein Gegenstand in
seinem physischen Ansich vorliegt, d. h. auf das vom Sinnesvermögen
informierte körperliche Organ, das mit dem Vermögen das Prinzip ihrer
Tätigkeit bildet, einwirkt. Fehlt diese physische Einwirkung, dann ist
der äußere Sinn nicht tätig. Die Tätigkeit des äußeren Sinnes steht und
fällt mit der realen physischen Gegenwart seines Gegenstandes. Infolgedessen

gehört der Gegenstand der äußeren Sinne schlechthin der
physischen, körperlichen Wirklichkeit an. Daß die äußeren Sinne jeweils
nur bestimmte Körperbeschaffenheiten erkennen, daß z. B. das Auge

nur die Farbe erkennt und nicht die anderen Beschaffenheiten, den

Geschmack, den Geruch usw., die in Wirklichkeit im Materialgegenstand
mit der Farbe verbunden sind, steht dieser Tatsache nicht im Wege.
Von dieser scheidenden, abstrahierenden Tätigkeit unserer Erkenntnisfähigkeiten

soll weiter unten noch die Rede sein.

2. Schon bei den inneren Sinnen ist es anders. Ihr Gegenstand
wird ihnen durchweg durch andere Sinne, seien es äußere, seien es

innere, dargeboten. Weil sie nur auf Grund anderer Sinne erkennen,
werden sie innere Sinne, im Gegensatz zu den äußeren, genannt. Der

1 Freilich verallgemeinert der Verstand die Natur nicht willkürlich, sondern
auf die Wirklichkeit sich stützend, denn in dieser ist die Natur, wie eben dargetan
wurde, in gewisser Hinsicht gemeinsam.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 273

erste innere Sinn ist der Gemeinsinn (sensus communis), das sinnliche
« Bewußtsein », durch das die Empfindungen, die Tätigkeiten der äußeren

Sinne, klar und ausdrücklich bewußt werden. (Dunkel und nebenbei

erkennt jeder Erkenntnisakt, auch der der Sinne, sich selber.) Sein

formeller Gegenstand sind diese Tätigkeiten, insofern sie subjektive
Behaftungen der äußeren Sinne sind. Diese erkennt der Gemeinsinn,

wenn und so lange die äußeren Sinne tätig sind. Er bringt infolgedessen

ebensowenig wie die äußeren Sinne ein Erkenntnisbild hervor,
sondern terminiert ebenfalls unmittelbar und direkt auf seinen

Gegenstand.
Aber nicht, weil ihm seine Formalgegenstände, die Tätigkeiten der

äußeren Sinne, von diesen dargeboten werden, kommt er hier in Betracht,
sondern aus folgendem Grund. Indem er die Tätigkeiten der äußeren

Sinne erkennt, erkennt er durch diese Tätigkeiten, also durch die

äußeren Sinne, auch deren Gegenstände, die physischen Körperbeschaffenheiten

der Außenwelt. Er könnte ja diese Tätigkeiten nicht als das

erkennen, was sie sind, wenn er sie nicht als Erfassen dieser bestimmten
physischen Gegenstände erkännte. Er stößt also auf die physischen
Körperbeschaffenheiten, sie erkennend, nicht so unmittelbar und direkt
wie die äußeren Sinne dies tun, sie sind nicht unmittelbar in ihrem
körperlichen Ansich sein Terminus, sondern er erkennt sie, insofern
sie ihm in den Tätigkeiten der äußeren Sinne gegeben sind. Und insofern

verhält sich schon der Gemeinsinn anders als die äußeren Sinne.

Wir haben hier ein Erkennen des physischen Gegenstandes, der Außenwelt,

das nicht direkt auf diesen physischen Gegenstand, wie die

Empfindung es tut, hinausläuft. Wohl muß, wie gesagt, die Empfmdungs-
tätigkeit actu vorhanden sein, soll der Gemeinsinn sie erkennen, und
folglich mit ihr auch ihr Gegenstand, die physische Körperbeschaffenheit.

Aber auf die direkt dem äußeren Sinn (dem Sinnesorgan)
vorliegende physische Körperbeschaffenheit terminiert unmittelbar nicht
der Akt des Gemeinsinnes, sondern nur die Empfindungstätigkeit.
Gerade weil der Gemeinsinn mit Hilfe der Empfindungstätigkeiten, die
als subjektive Behaftungen des Erkennenden für ihn ein einheitliches

Objekt bilden, deren Gegenstände erkennt, ist er auch imstande, alle
diese verschiedenen Gegenstände, also die Farben, Töne, Gerüche,
Geschmäcke usw. zu erkennen und zu unterscheiden. Während es der
äußeren Sinne mehrere sind, die diese verschiedenen Beschaffenheiten
einzeln und unmittelbar erreichen, genügt der eine Gemeinsinn, dieselben
Beschaffenheiten in ihrer Gesamtheit mit Hilfe der Empfindungs-



274 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

tätigkeiten zu erreichen. Nichtsdestoweniger erkennt er sie ebenso wahr,
wie die äußeren Sinne die ihnen jeweils entsprechenden Einzelobjekte
erkennen.

3. Noch deutlicher zeigt sich die eben beschriebene Art des

Erkennens des außenweltlichen Gegenstandes bei der Phantasie, die man
gewöhnlich als den zweiten inneren Sinn auf den Gemeinsinn folgen
läßt. Ihre Aufgabe ist es, gerade die Gegenstände, die die äußeren
Sinne (und der Gemeinsinn) erkannt haben, vorzustellen. Ihre Gegenstände

sind also ebenfalls die physischen Körperbeschaffenheiten. Gewiß,
die Phantasie kann auch (unter Leitung von Verstand und Willen,
aber auch ohne deren Mitwirkung) diese Gegenstände ändern, Merkmale,
die die äußeren Sinne erkannt haben, weglassen, Dinge, die den äußeren
Merkmalen nach einander ähnlich sind, in gemeinsamen Umrissen,
skizzenhaft darstellen ; sie kann andere Merkmale, die die äußeren
Sinne nicht an ihrem Gegenstand erkannt haben, diesem Gegenstand
hinzufügen : sie kann goldene Berge und Luftschlösser vorstellen. Aber
auch dann ist sie stets an die äußeren Sinne gebunden, so daß sie ihren
Gebilden keine Merkmale andichten könnte, die durch die äußeren
Sinne nicht schon irgendwie wahrgenommen wären. Sie kann keine
Farben vorstellen, wenn das Auge von Anfang an farbenblind ist.
Jedenfalls erkennt die Phantasie — und darauf kommt es uns hier an

— als ihren formellen Gegenstand die Gegenstände der äußeren Sinne

sich dieselben vorstellend. Sie stößt also ebenfalls nicht unmittelbar
auf diese Gegenstände, sondern erkennt sie erst auf Grund der äußeren
Sinne und des Gemeinsinnes. Auf letzteren ist sie ja ihrer Natur nach

unmittelbar hingewiesen.
Und nicht nur das. Sie stellt sich, wie gesagt wurde, die physischen

Körperbeschaffenheiten vor. Sie schaut also nicht etwa in den Gemeinsinn

und die äußeren Sinne hinein, hier ihren Gegenstand gewahrend,
sie erkennt ihn, die physische Körperbeschaffenheit, auch nicht wie
der Gemeinsinn diese erkennt. Sie erkennt ihren Gegenstand vielmehr
mit Hilfe eines ausgeprägten Erkenntnishildes : sie schafft sich, der
Natur nach früher, als sie ihren Gegenstand erkennt, durch ihre

Erkenntnistätigkeit das Mittel, in dem diese Erkenntnistätigkeit auf
ihren Gegenstand terminiert. Sie erkennt ja die physischen Gegenstände

unabhängig davon, ob diese den äußeren Sinnen vorliegen oder
nicht. Ob die weiße Farbe des vor mir liegenden Papieres oder genauer,
ob das ausgedehnte Farbige, Weiße, dem Gesichtssinn gegeben ist und
auf diesen einwirkt oder nicht, ist für die Phantasie nicht von Belang,.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 275

sie erkennt es doch. Ja, gerade wenn der Gegenstand nicht
gegenwärtig ist, entfaltet sie ihre Tätigkeit. In dem von ihr ausgeprägten
Erkenntnisbild terminiert sie auf den für den äußeren Sinn und den

Gemeinsinn abwesenden Gegenstand, und das heißt : sie stellt sich ihn

vor. Und insofern geht sie noch weit über den Gemeinsinn hinaus,
bei dem eine Vermittlung durch ein ausgeprägtes Erkenntnisbild nicht
in Betracht kommt.

Und trotzdem ist es wiederum der außenweltliche, vom äußeren

Sinn erfaßte Gegenstand, den auch die Phantasie erkennt. Wohl bin
ich mir bewußt, daß ich diesen Gegenstand nicht so intensiv, lebhaft
und konkret mit der Phantasie vorstellen kann, wie ich ihn mit den

äußeren Sinnen erfasse. Er weist, von der Phantasie vorgestellt, oft
Lücken auf, die er als Gegenstand der äußeren Sinne nicht hat. Und

jemehr Zeit vergeht zwischen der Empfindung des Gegenstandes und
der Vorstellung desselben, desto größer werden erfahrungsgemäß die

Lücken, die er aufweist, desto blasser und verschwommener ist er.

Trotzdem, was ich mit der Phantasie von ihm erfasse, ist dasselbe, was
ich mit den äußeren Sinnen erkannt habe. Und es wird mir nicht
einfallen — wenn ich die Objektivität der Empfindungsgegenstände
anerkenne — zu behaupten, daß das, was die Phantasie vorstellt —
abgesehen von den Fällen, in denen sie « phantasiert » —, etwas
Subjektives, d. h. von ihr Erfundenes und Gemachtes sei. Vielmehr halte
ich es für identisch mit dem, was die äußeren Sinne erkannt haben.
Ob ich z. B. das weiße Blatt Papier oder das grüne Baumblatt mit den

Augen sehe (d. h. streng genommen sehe ich mit den Augen das

ausgedehnte Grüne, das grüne Baumblatt ist Gegenstand der Wahrnehmung,
der Zusammenschau von äußeren und inneren Sinnen) oder mit der
Phantasie mir vorstelle, in beiden Fällen ist es das grüne Baumblatt,
das ich erkenne. Daß ich mir im zweiten Falle nebenbei und dunkel
bewußt bin, daß ich vermittelst eines Vorstellungsbildes das grüne Blatt
erkenne, ändert an der Tatsache nichts, daß ich (auch in diesem Falle)
das grüne Baumblatt erkenne.

Und selbst wenn die Phantasie von ihrer Fähigkeit, frei zu gestalten,
Gebrauch macht, also « phantasiert », ist wohl die Zusammensetzung
ihr Werk und auch das Zusammengesetzte als solches, nicht aber sind
dies die einzelnen Bestandteile ihres Gebildes. Die Phantasie ist also

imstande, nicht nur Gegenstände zu erkennen, die mit bezug auf die
äußeren Sinne und den Gemeinsinn gerade abwesend sind, in der körperlichen

Wirklichkeit aber doch irgendwo existieren, sondern auch solche,



276 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

die in derselben nicht existieren, sei es, daß sie in ihr existiert haben oder

existieren können, sei es auch, daß sie in ihr nicht existieren können.

4. Wir können in unserer Betrachtung der inneren Sinne vorläufig
bei der Phantasie stehen bleiben. Unter dem Namen der Phantasie
werden ja auch später, wenn es gilt zu zeigen, wie der Verstand seinen

Formalgegenstand aus den Sinnen gewinnt, die inneren Sinne zusammengefaßt.

Die anderen inneren Sinne, die noch zu nennen wären, das

sinnliche Gedächtnis und das triebhafte Erkennen (das Schätzungsvermögen),

verarbeiten zwar den ihnen von den vorhergehenden Sinnen

dargebotenen Gegenstand noch mehr als die Phantasie, insofern das

sinnliche Gedächtnis seinen Gegenstand erkennt als schon vorher
wahrgenommen, und das triebhafte Erkennen in den von den anderen
Sinnen vorgelegten Gegenständen gewisse zur Lebensführung notwendige
Bestimmtheiten gewahrt. Indessen, diese Verarbeitungen des

Sinnesgegenstandes interessieren uns jetzt noch nicht.
Zusammenfassend können wir sagen : schon im Bereich der Sinnes-

erkenntnis haben wir die Tatsache, daß Gegenstände, d. h. konkrete,
der körperlichen Außenwelt angehörige Beschaffenheiten, in ihrem
Ansich erkannt werden, ohne daß diese in ihrer Körperlichkeit unmittelbar

den betreffenden Sinnen vorliegen und auf sie einwirken : Gemeinsinn
und Phantasie (und die anderen inneren Sinne) erkennen diese
Körperbeschaffenheiten nur, insofern sie ihnen von den vorhergehenden Sinnen

dargeboten werden. Ja, die Phantasie und die folgenden inneren Sinne
erkennen Gegenstände, die in der körperlichen Außenwelt nicht
vorhanden sind und selbst nicht vorhanden sein können.

II b.

1. Welchem Zwecke dient aber im Rahmen gegenwärtiger Abhandlung

die Betrachtung dieser eigentümlichen Erkenntnisweise des

physischen Gegenstandes, und worin hat diese Erkenntnisweise ihren
Grund Das sind die Fragen, die nunmehr zu beantworten sind.

Zur ersten krage sei vorläufig folgendes gesagt. Wie die inneren
Sinne ihren Gegenstand, die physischen Körperbeschaffenheiten,
erkennen, obgleich diese ihnen nicht in ihrem körperlichen Ansich
vorliegen, und wie die Phantasie und die ihr folgenden inneren Sinne

Gegenstände erkennen, die davon absehen, ob sie in der körperlichen
Außenwelt existieren oder nicht, so erkennt auch der Verstand seinen

eigentümlichen Formalgegenstand, ohne daß dieser ihm in physischer
Wirklichkeit vorliegt. Ja, dieser Gegenstand besitzt actu keine phy-



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 277

sische Wirklichkeit. Denn die Körperwesenheit, die in ihrem Abstrahiertsein

von der Individuation der eigentümliche Formalgegenstand des

Verstandes ist, existiert als solche nicht in der physischen Wirklichkeit,
in ihr existiert die Wesenheit nur in Verbindung mit der Individuation.
Insofern ist also bezüglich der Erkenntnisweise der inneren Sinne und
der des Verstandes eine gewisse Parallelität vorhanden. Freilich bestehen

daneben bedeutende Unterschiede, die im Verlauf der Abhandlung noch

herausgestellt werden müssen.

Beantworten wir jedoch vorher die zweite Frage, woher es komme,
daß die inneren Sinne die körperlichen Beschaffenheiten erkennen, ohne

daß diese ihnen in ihrem körperlichen Ansich vorliegen. Dabei wird
dann von selber auf die erste Frage zurückzukommen sein.

2. Um die zweite Frage zu beantworten, muß man auf die Natur
und Struktur des Erkennens im allgemeinen zurückgehen. Erkennen

ganz allgemein ist kein physisches Ergreifen und Besitzen des

Gegenstandes, sondern ein intentionales. Das ist vor allem festzuhalten.

a) Schon die Empfindung, das Erkennen des äußeren Sinnes —
und die Empfindung ist wirkliches, in ihrem Bereiche vollwertiges
Erkennen —, erfaßt und besitzt ihren Gegenstand nicht etwa wie die
Hand ein Geldstück ergreift und festhält. Noch verkehrter wäre es

natürlich anzunehmen, daß, wenn ein körperlicher Gegenstand in seinem
Ansich erkannt werden solle, das Erkennende diesen Gegenstand
physisch in sich aufnehmen und sich gleichsam materiell einverleiben müsse.

Wohl « terminiert », wie wir uns ausdrücken, die Empfindung unmittelbar
auf das physische Ansich des Gegenstandes, dieser steht mit dem Organ
der Empfindung in direktem, physischem Kontakt, wirkt physisch und
wirkursächlich auf dasselbe ein. Aber trotzdem ist die Empfindung
selber kein physischer Vorgang, ihr Terminieren ist nicht so aufzufassen,
als ob sie auf den körperlichen Gegenstand gleichsam physisch aufstoßen
und in ihm ihren Abschluß, ihre Grenze finden würde. Vielmehr ist
auch schon die Empfindung ein intentionales Haben des Gegenstandes.
Dieser geht als Form auf das Erkennende liber. Freilich ist auch dieser

Formenübergang kein physischer, sondern ein intentionaler. Aus dem
Aufnehmenden (dem Erkennenden) und der Form entsteht kein Drittes,
sondern eins, das Erkennende wird das Erkannte ; die Form wird nicht
aufgenommen in die Potentialität des Aufnehmenden, so daß ihre
Gegenständlichkeit ausgelöscht würde, vielmehr nimmt das Erkennende
die Form a]s Akt auf, der Akt besitzt den Akt. Und so steht das Objekt
dem erkennenden Subjekt als Objekt gegenüber, das Erkennende (in

Divus Thomas. 19



278 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

unserem Fall das Empfindende) hat die Form gegenständlich. Und das

heißt : es erkennt den physischen Gegenstand, es terminiert auf ihn.
Der Empfindung wird also ein Terminus keineswegs abgesprochen.

Es wird auch nicht behauptet, daß ihr Terminus in ihr liege und der

Gegenstand in der intentionalen Seinsweise sei, die er in der Empfindung
hat. Nein, der Terminus liegt außerhalb der Empfindung und ist die

physische Körperbeschaffenheit. Aber diesen Terminus erreichen, auf
den physischen Gegenstand terminieren ist : den physischen Gegenstand
intentionaliter und gegenständlich in sich tragen. Und umgekehrt : den

physischen Gegenstand intentionaliter und gegenständlich in sich tragen
(der physische Gegenstand intentionaliter und gegenständlich sein), ist :

auf den physischen Gegenstand terminieren, d. h. ihn erkennen. In
der intentionalen Seinsweise, die der Gegenstand im Erkennenden hat,
ist er das Erkennen selber und nicht dessen Terminus. In der physischen
Seinsweise dagegen, die er außerhalb des Erkennenden in sich selber

hat, ist er dessen Terminus. Wenn wir auch Vorgänge und
Verursachungen der physischen Ordnung heranziehen müsseh und Termini
gebrauchen, die dieser Ordnung entnommen sind, um den Erkenntnisvorgang

dem Verständnis näher zu bringen, so müssen wir uns doch
bewußt bleiben, daß dieser selbst etwas anderes ist, als ein physischer
Vorgang, daß er sich in der intentionalen Ordnung vollzieht.

Darum muß auch schon bei den äußeren Sinnen, trotz des physischen
Kontaktes und physischen Einwirkens des körperlichen Gegenstandes
auf das Organ, in Abhängigkeit von dieser Einwirkung in der Sinnes-

potenz ein eingeprägtes Erkenntnisbild entstehen, durch das in inten-
tionaler, gleichsam werkzeuglicher Forwa/ursächlichkeit der körperliche
Gegenstand in actu primo als Form dem Empfindenden übermittelt
wird. Die physische Einwirkung des körperlichen Gegenstandes genügt
nicht für das Zustandekommen der intentionalen Identität mit dem

Gegenstand. Die physische Einwirkung determiniert das Sinnesorgan,
das eingeprägte Erkenntnisbild das Sirmesvermögen. Die physische
Einwirkung determiniert (wirkursächlich) in der entitativen, physischen
Ordnung, das Erkenntnisbild vorwiegend (formalursächlich) in der
intentionalen Ordnung. 1

1 Als akzidentelle Seinsheit informiert und determiniert das eingeprägte
Erkenntnisbild das Erkenntnisvermögen auch in der entitativen Ordnung. Siehe
über diese Frage und überhaupt über die Natur des Erkennens die beiden Aufsätze
in dieser Zeitschrift : Der Begriff des Erkennens und die Bewußtseinsjenseitigkeit
des Erkenntnisgegenstandes, Jahrgang 1928, S. 129 ff., und Wirklichkeit und
Bild im Erkennenden, Jahrgang 1929, S. 61 ff. und S. 184 ff.



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 279

0) Was von der Empfindung gesagt wurde, gilt in entsprechender
Weise auch von den inneren Sinnen und dem Verstand. Auch ihr
Erkennen ist intentionales, gegenständliches Form-besitzen. Die inneren
Sinne terminieren nicht wie die äußeren Sinne unmittelbar auf das

physische Ansich der Körperbeschaffenheiten, und doch erkennen sie

sie — nur der Gemeinsinn terminiert unmittelbar auf das physische
Ansich seines Formalgegenstandes, der Empfindungsakte, und steht
insofern auf derselben Stufe wie die äußeren Sinne. Auch der Verstand
terminiert nicht direkt auf die körperlichen Wesenheiten, die in der
Wirklichkeit existieren, und doch sind sein Formalgegenstand die

körperlichen Wesenheiten.
c) Wenn das aber der Fall ist, ja, wenn schon das Erkennen der

äußeren Sinne und des Gemeinsinnes, obgleich diese unmittelbar und
direkt auf das physische Ansich ihres Gegenstandes terminieren, nicht
ein physisches Sichaneignen, sondern ein intentionales Aufnehmen und
Besitzen des Gegenstandes ist, dann ist es für das Erkennen
bewußtseinsjenseitiger und selbst körperlicher Gegenstände an sich nicht
notwendig und wesentlich, daß ihm diese Gegenstände unmittelbar in ihrem
bewußtseinsjenseitigen oder körperlichen Ansich, in ihrer physischen
Daseins- und Gegenwartsweise vorliegen. Wenn den Gegenstand
erkennen den Gegenstand intentionaliter in sich tragen ist, dann ist
da, wo intentionales Besitzen des Gegenstandes vorliegt, auch wirkliches
Erkennen selbst bewußtseinsjenseitiger und körperlicher Gegenstände

vorhanden, auch wenn dieses Erkennen nicht direkt auf die physische
Wirklichkeit des Gegenstandes terminiert, sondern dieser ihm, wie es

beim Erkennen der inneren Sinne und des Verstandes der Fall ist, in
einer der intentionalen Seinsweise, die er im Erkenntnisakt hat,
entsprechenden erkenntnismäßigen Weise gegenwärtig gemacht wird, mit
anderen Worten, wenn dem Erkennen der Gegenstand in einem von ihm
ausgeprägten Erkenntnisbild entgegentritt. 1

d) Gewiß für die Empfindung ist es ein notwendiges Erfordernis,
daß der Gegenstand in seiner physischen Konkretheit dem äußeren Sinn

vorliegt ; ist dies nicht der Fall, dann hat die Empfindung keinen

1 Man halte fest, daß der Gemeinsinn zur Erkenntnis des Gegenstandes der
von ihm erkannten Empfindungstätigkeit (der physischen Körperbeschaffenheit)
ebensowenig ein Erkenntnisbild ausprägt, wie zur Erkenntnis dieser ihm konkret
gegenwärtigen Tätigkeit selber. Trotzdem erkennt er diesen Gegenstand der
Empfindungstätigkeit nur durch letztere. Diese enthält ja ihren Gegenstand, ist
ihr Gegenstand, intentionaliter.



28o Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

Terminus, d. h. sie ist überhaupt nicht vorhanden. Aber das liegt
zunächst in der Beschaffenheit der äußeren Sinne. Diese stehen in ihrer
Körperlichkeit den körperlichen Dingen am nächsten, sozusagen mitten
unter ihnen. Darum terminieren sie auf deren körperliches Ansich.

Allein das ist nicht der einzige, nicht der tiefste Grund. Vielmehr
terminieren die äußeren Sinne deshalb unmittelbar und direkt auf das

körperliche Ansich der Außenwelt, weil sie die Aufgabe haben, durch
diesen Kontakt die Bewußtseinsjenseitigkeit der Gegenstände aller unserer

Erkenntnisvermögen einschließlich des Verstandes zu begründen und zu

gewährleisten. Sie bilden die Außenwerke unseres ganzen Erkenntnisapparates,

von ihnen nimmt das Erkennen der inneren Sinne und des

Verstandes seinen Ausgang : darum ist ihr unmittelbarer Kontakt mit
dem körperlichen Gegenstand bestimmend und ausschlaggebend für den

Kontakt und die transzendente Beziehung der übrigen Erkenntnisvermögen

mit der Außenwelt. Die Gegenstände dieser Erkenntnisvermögen,

zunächst der inneren Sinne, sind ja im Grunde dieselben
konkreten Körperbeschaffenheiten, die Gegenstände der äußeren Sinne
sind. Und selbst der Formalgegenstand des Verstandes ist unmittelbar
die Wesenheit dieser akzidentellen Körperbeschaffenheiten. Erst durch
sie kommt er zur Erkenntnis der substantiellen Wesenheit. Und selbst
die höchste Wesenheit, die unserem Verstand zugänglich ist, Gott,
erkennt er nur in Anlehnung an die körperlichen Wesenheiten.

Sodann ist wohl zu beachten, daß die einzelnen Erkenntnisvermögen,

die wir besitzen, also auch die äußeren Sinne, nicht isolierte und
für sich selbständige Erkenntnisprinzipien sind, die miteinander nichts
zu tun hätten, sie stehen vielmehr zueinander in harmonischer
Zuordnung und Abhängigkeit. Sind die äußeren Sinne tätig, dann treten,
normale Zustände im leiblich-seelischen Substrat vorausgesetzt, auch die
inneren Sinne und schließlich der Verstand in Tätigkeit. Sie sind ja
alle nur Werkzeuge derselben Seele, bzw. des aus Leib und Seele

zusammengesetzten Ganzen, das durch sie tätig ist. Dieses ist principium
quod und substantiate des Erkennens, das einzelne Erkenntnisvermögen
ist nur principium quo, partiale und accidentale.

Und nun tragen die äußeren Sinne infolge der physischen und
wirkursächlichen Einwirkung ihres Gegenstandes auf das Sinnesorgan
und durch die intentionale formalursächliche Wirksamkeit desselben auf
das Sinnesvermögen eben diesen Gegenstand in intentionaler Identität in
sich : cognoscens jit cognitum. Nicht irgend ein subjektives von ihnen
selbst geschaffenes Gebilde, ein Symbol, Bild oder sonst eine Ähnlichkeit



Inwiefern ist (1er Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 281

desselben ist in ihnen entstanden. Sondern der Gegenstand selber, der
den Erkenntnisvorgang eingeleitet hat, und den Terminus desselben

bildet, die physische Körperbeschaffenheit, hat sich ihnen mitgeteilt und
ist in intentionaler Seinsweise in ihnen. Und eben diesen Gegenstand

geben die äußeren Sinne, nachdem sie ihn sozusagen erstmalig auf die

intentionale Ebene erhoben haben, in seiner Identität und damit in
seiner physischen Bewußtseins]enseitigkeit weiter und verbürgen so die

Transzendenz auch der übrigen Erkenntnisvermögen. Darum können
diese jetzt auch auf den ihnen im ausgeprägten Erkenntnisbild entgegentretenden

Gegenstand terminieren : sie erkennen ihren Gegenstand doch

in seinem bewußtseinsjenseitigen, ja körperlichen Ansich.
e) Wegen dieser grundlegenden Bedeutung für die Transzendenz

der übrigen Erkenntnisvermögen haben die äußeren Sinne auch die

Fähigkeit, vermöge der eigenartigen Zusammensetzung von Organ und
Potenz die physische Determination des Organs sofort in eine

entsprechende intentionale der Potenz umzusetzen. Denn das physische
Organ und die psychische Potenz sind ebenfalls keine für sich

selbständigen Prinzipien, wie auch Leib und Seele für sich genommen nicht,
sondern nur Teilprinzipien, und bilden zusammen das einheitliche,
unmittelbare Prinzip der Erkenntnistätigkeit. Das Organ ist prineipium
quo potentiate, die Potenz prineipium quo actuate (weil sie das Organ
informiert) auf der Linie der Akzidenzien, wie der Leib das prineipium
quo potentiale und die Seele das prineipium quo actuale auf der Linie
der Substanz ist. Und wie letztere zusammen das prineipium quod
remotnm der Erkenntnistätigkeit sind, so sind Organ und Sinnespotenz
zusammen das prineipium quod (oder mit Rücksicht auf ihr substantielles

Substrat das prineipium quo) proximum derselben. 1 Darum hat
die Determination, die vom physischen Gegenstand auf das Organ des

äußeren Sinnes ausgeübt wird, unmittelbar die intentionale, die

Entstehung des eingeprägten Erkenntnisbildes im Sinnesvermögen, zur
Folge. Denn mit dem vom Sinnesvermögen informierten Organ wird
sofort dieses Vermögen selber affiziert. Der Erkenntnisvorgang nimmt
auf physischem Boden seinen Anfang, erhebt sich aber allsogleich in
die intentionale Ordnung. Übrigens wirkt die physische Determination
durch das ganze körperliche Substrat der sinnlichen Erkenntnisvermögen

1 Die Probleme, die der psychophysische Parallelismus und andere Lehren
haben, die das Physische und das Psychische zu viel verselbständigen, kennt also
die thomistische Lehre nicht, d. h. sie sind für sie keine Probleme, die noch der
Lösung bedürften.



282 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

hindurch. Denn letztere sind, wie die äußeren Sinne ebenfalls wesentlich
an körperliche Organe gebunden (siehe unten).

/) Und auch folgendes ist bezüglich der Bewußtseinsjenseitigkeit,
die die Gegenstände der anderen Erkenntnisvermögen mit Hilfe der
äußeren Sinne erhalten, noch zu beachten. Wenn auch die äußeren
Sinne gemäß ihrer Beschaffenheit und ihrer Aufgabe nur die konkrete
Außenseite der ihnen entsprechenden Körperbeschaffenheiten erfassen,
d. h. erkennen und nicht das Wesen dieser Beschaffenheiten, nicht die

Beschaffenheiten, die mit ihnen in tatsächlichem oder notwendigem
Zusammenhang stehen, auch nicht die Substanz, von der diese

Beschaffenheiten alle getragen werden, so vermitteln diese äußeren Sinne

doch dadurch, daß die ihnen zugeordneten Beschaffenheiten unmittelbar
physisch und intentional auf sie einwirken, auch den übrigen Erkenntnisvermögen

und selbst dem in der Seele allein wurzelnden Verstand die
ihnen entsprechenden Formalgegenstände, d. h. die diesen Erkenntnisvermögen

entsprechenden Seiten oder Aspekte desselben

Materialgegenstandes.

Grund dafür ist einerseits wiederum der organische Zusammenhang,
in dem alle Erkenntnisvermögen mit der Seele und untereinander
stehen. Dann aber vor allem die Zusammengehörigkeit der in Betracht
kommenden objektiven Seinsheiten selber. Denn wie die einzelnen

Körperbeschaffenheiten, die auf die äußeren Sinne unmittelbar
einwirken, nicht sind und nicht sein können ohne ihr Wesen, ohne die
anderen Beschaffenheiten, die mit ihnen verbunden sind, ohne die
Substanz, die sie trägt, so können sie auch nicht wirken, ohne diese

Seinsheiten. Agere sequitur esse, dieses Axiom gilt auch hier. Diese

Seinsheiten wirken also auf die äußeren Sinne mit ein und sind infolgedessen

auch irgendwie intentionaliter in ihnen enthalten, freilich nicht so,

daß sie von den äußeren Sinnen wahrgenommen würden, aber doch so,

daß die folgenden Erkenntnisvermögen, informiert durch eingeprägte
Erkenntnisbilder, die auf Grund der Betätigung der äußeren Sinne in
ihnen entstehen, diese Seinsheiten erkennen. In der Betätigung der
äußeren Sinne und in den eingeprägten Erkenntnisbildern der folgenden
Erkenntnisfähigkeiten macht sich also ihre intentionale Gegenwart
geltend.

Darum sind auch der Gemeinsinn und die Phantasie imstande, zum
Beispiel die Farbe, den Geschmack und die anderen Beschaffenheiten
des Apfels zu einem Ganzen zu verbinden, so daß der Gegenstand der
« Wahrnehmung » entsteht ; darum ist es dem triebhaften Erkennen (der



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 283

vis aestimativa oder dem instinctus der Scholastiker) möglich, in den

von den anderen Sinnen vorgelegten Gegenständen zur Lebensführung
notwendige oder schädliche Bestimmtheiten zu erkennen ; ist es selbst

dem Verstand möglich, zum Begriff der Körperwesenheit und damit, um
beim angezogenen Beispiele zu bleiben, zur Erkenntnis des rotwangigen
wohlduftenden, wohlschmeckenden und gesundheitsfördernden Apfels
zu kommen. Dabei soll die subjektive Verarbeitung, die von den

inneren Sinnen und namentlich vom Verstand bezüglich ihres
Formalgegenstandes geleistet wird, nicht in Abrede gestellt werden. Von dieser

Verarbeitung wird noch die Rede sein müssen. Aber gerade der Realismus

muß dieses Sich-Auswirken — wenn man es so nennen soll —
der physischen Beschaffenheiten im Erkennenden annehmen, wenn er
nicht die relative Objektivität der Formalgegenstände der anderen

Erkenntnisvermögen, die ihm durch das an sich untrügliche Bewußtsein

bezeugt wird, preisgeben will. Freilich, wie man beim eigentlichen
Erkennen, also bei der Reaktion des Subjektes auf das Objekt, nicht
mit einer physischen Erklärung allein auskommt, sondern die inten-
tionale Formaufnahme berücksichtigen muß, so wird man auch bei der

Wirksamkeit des Objektes auf das Subjekt den Tatsachen nicht gerecht,
wenn man nur eine physische Einwirkung desselben annimmt, jede
überphysische, ideale aber ablehnt. Subjekt und Objekt sind vielmehr
naturgemäß in der Weise aufeinander hingeordnet — und hierin reichen
sich Aristotelismus und Piatonismus die Hand —, daß, wie das Subjekt
in Kraft seiner Teilnahme am Urquell jeglichen Erkennens — am

göttlichen Intellekt —, außer der physischen Wirkung — aber mit
ihr — eine intentionale in sich aufnimmt, so auch das Objekt, in Kraft
seiner Teilnahme am Urquell jeglichen Seins — an demselben Gott,
dessen Sein Erkennen ist — außer der physischen Wirksamkeit — aber

mit ihr — eine intentionale auf das Subjekt entfaltet. Nur dadurch, daß

beide, Objekt und Subjekt, in der intentionalen Ordnung sich begegnen
und zusammenwirken, ist es möglich, daß das Objekt als Form auf das

Subjekt übergeht und dieses das Objekt wird.
g) Die über den Einfluß der äußeren Sinne auf die Transzendenz der

übrigen Erkenntnisvermögen angestellten Erwägungen zeigen deutlich
die Wichtigkeit der äußeren Sinne für das gesamte menschliche
Erkennen. Wir sind keine rein geistigen Wesen, die mit einem einzigen
Erkenntnisvermögen und auf Grund der ihnen vom Schöpfer der Dinge
eingegossenen Erkenntnisbilder alles das erkennen, was wir mit sechs

äußeren, vier inneren Sinnen und einem geistigen Erkenntnisvermögen,



284 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

dem Verstand, erkennen, und die mit diesem einen Erkenntnisvermögen
mehr erkennen und besser erkennen als wir. Wir sind aus Leib und
Seele zusammengesetzte Wesen und haben Erkenntnisfähigkeiten, die
dieser Zusammensetzung entsprechen und dem Einfluß körperlicher
Dinge unterworfen sind. Geistige Wesen und selbst Gott liegen im
Objektbereich dieser unserer Erkenntnisfähigkeiten, sie erreichen sie

aber nicht, wenn sie nicht an den körperlichen Dingen ihre Tätigkeit
beginnen. Nicht eingeborene Ideen, nicht Formen a priori, nicht der
unmittelbare Kontakt mit der ewigen Wahrheit verhelfen uns zum
Wissen und zur Weisheit, sondern der Kontakt unserer äußeren

Sinne mit der körperlichen Außenwelt. Allerdings dürfen drei
Annahmen nicht umgangen werden, die im Vorhergehenden auch

gemacht worden sind und ohne die auch die äußeren Sinne nicht
leisten können, was zu leisten ihre Aufgabe ist : die Annahme nämlich,
daß intentionales Formbesitzen und intentionale Identität wirkliches
Erkennen des bewußtseinsjenseitigen Gegenstandes bedeuten, und daß

die äußeren Sinne nicht wie drei innere Sinne und der Verstand ein
Erkennntisbild ausprägen, sondern unmittelbar auf das physische
Ansich des körperlichen Gegenstandes terminieren. Intentionales
Besitzen und nicht physisches, denn sonst versinkt die Gegenständlichkeit
der aufgenommenen Form in der Potentialität des Aufnehmenden, und
von einem Erkennen ist keine Rede mehr. Intentionale Identität, nicht
eine intentionale Assimilation, denn sonst wird ein subjektives Gebilde,
die intentionale Ähnlichkeit, als Gegenstand zwischen die physische
Körperbeschaffenheit und den Erkenntnisakt gestellt, und es läßt sich
ihre Übereinstimmung mit dem subjektunabhängigen Gegenstand nicht
rechtfertigen. Und endlich dürfen die äußeren Sinne kein Erkenntnisbild

ausprägen, denn sonst fehlt wiederum die Gewähr dafür, daß wir in
ihm den bewußtseinsjenseitigen Gegenstand selber erreichen. Ist aber

die Gewähr für die Erreichung bewußtseinsjenseitiger Gegenstände
dadurch gegeben, daß die äußeren Sinne direkt auf den körperlichen
Gegenstand terminieren, dann erreichen die anderen Erkenntnisvermögen

ihren Gegenstand in seiner Bewußtseinsjenseitigkeit auch dann,
wenn sie, wie es tatsächlich der Fall ist, auf ein ausgeprägtes Erkenntnisbild

terminieren.
Aus dem Gesagten geht deutlich hervor, wie sehr sich jene den

Weg zum Erweis der Bewußtseinsjenseitigkeit der Gegenstände unseres
Erkennens, einschließlich des Verstandeserkennens, verbarrikadieren,
die einerseits die intentionale Identität leugnen, die Subjekt und Objekt



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 285

miteinander eingehen, und andererseits behaupten, daß schon die

äußeren Sinne ein Erkenntnisbild ausprägen. Sie wähnen zur Außenwelt
vorstoßen zu können, kommen aber aus dem Subjekt nicht heraus.

3. Es sind also, wenn wir jetzt formell auf die oben gestellte zweite

Frage Antwort geben wollen, wie leicht einzusehen ist, die eben

genannten drei Momente, das intentionale Formbesitzen und die inten-
tionale Identität, in denen das Erkennen als solches besteht, und das

Terminieren der äußeren Sinne auf das physische Ansich ihres
Gegenstandes ohne Dazwischentreten eines ausgeprägten Erkenntnisbildes,
der Grund dafür, daß die inneren Sinne und der Verstand bewußtseinsjenseitige

Gegenstände erkennen, ohne daß diese ihnen, wie den äußeren
Sinnen die ihrigen, unmittelbar physisch gegenwärtig sind. Wie wir
nicht, wie die rein geistigen Geschöpfe, mit einem Erkenntnisvermögen
und durch Erkenntnisbilder erkennen, die uns unmittelbar aus dem

Urquell jeglichen Seins und Erkennens zufließen, so sind unserem
geschöpflichen Erkennen auch nicht wie dem schöpferischen Erkennen
Gottes selber alle Dinge entitativ gegenwärtig ; noch viel weniger sind
wir, wie er, entitativ identisch mit ihnen, sei es formaliter — wie Gott
mit seiner Wesenheit —, sei es causaliter eminenter — wie Gott mit
allen anderen Dingen identisch ist. Vielmehr vollzieht sich unser
menschliches Erkennen durch intentionale Identität mit den Dingen,
die, durch den entitativen Kontakt der äußeren Sinne mit ihnen
verbürgt und vermittelt, auch in jenen Erkenntnisvermögen vorhanden
ist, bei denen dieser entitative Kontakt mit dem Gegenstand fehlt.

II c.

Gehen wir nun zu der Betrachtung über, wie sich der Erkenntnisvorgang

und mit ihm die Weiterleitung der Bewußtseinsjenseitigkeit
der Erkenntnisgegenstände bei den inneren Sinnen vollzieht. Von selber
werden wir dann zum Hauptgegenstand unserer Abhandlung, zum
Verstandeserkennen und seiner Transzendenz, hingeleitet werden.

1. Da die inneren Sinne wie die äußeren wesentlich an das körperliche

Substrat gebunden sind, kann auch in ihnen die intentionale
Formaufnahme durch das eingeprägte Erkenntnisbild nicht stattfinden,
ohne daß das Organ des betreffenden inneren Sinnes physisch
determiniert wird. Physische und intentionale Determination gehen also
auch bei ihnen Hand in Hand, und die physische Einwirkung des körperlichen

Gegenstandes der äußeren Sinne findet durch die gesamte organische
Grundlage der Sinne hindurch ihre Fortsetzung. Diese physische Ein-



286 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

Wirkung ist demnach auch die geschöpfliche Erstursache jeder weiteren

Sinnesbetätigung. Damit soll freilich nicht gesagt sein, daß der
physische Gegenstand selber in allen Fällen tätig ist. Andere Ursachen

bewegen vielfach, wie noch dargetan wird, unabhängig vom aktuellen
Einfluß des physischen Gegenstandes die inneren Sinne zur Tätigkeit.
Diese traten aber doch erstmalig nur infolge der physischen Einwirkung
der Körperbeschaffenheiten auf die entsprechenden Organe in Tätigkeit.

2. Von ausschlaggebender Bedeutung für das Erkennen der einzelnen

Sinne ist die durch das eingeprägte Erkenntnisbild im actus primus
stattfindende Formaufnahme, ist also das eingeprägte Erkenntnisbild
selber. Nach ihm richtet sich das tatsächliche Erkennen als der actus

secundus, die Entfaltung und Vollendung des actus primus. In ihm
kommt auch das subjektive Moment im Erkennen vor allem zur

Geltung — es bewahrheitet sich bei ihm der scholastische Satz : quid-
quid recipitur, per modum recipientis recipitur. Trotzdem, was wir
über die Formaufnahme in actu primo zu sagen haben, können wir
nur aus dem actus secundus erschließen, dem der actus primus vorangeht.

Unmittelbar fällt uns dieser nicht ins Bewußtsein. Was wir
vielmehr im actus secundus durch Zurückdenken über ihn feststellen, muß

nach dem Gesetz der Verursachung im actus primus grundgelegt sein.

Da ist nun zunächst die schon erwähnte Tatsache von Wichtigkeit,
daß jeder Sinn als Terminus seines Aktes nur eine ganz bestimmte
Seite der physischen Wirklichkeit herausgreift und zu seinem
eigentümlichen Formalgegenstand macht. Schon bei den äußeren Sinnen

ist dies der Fall. Das Auge erkennt nur das Farbige und mit ihm das

Ausgedehnte als seinen Formalgegenstand, als sensibile per se primo und

per se secundo, und sonst nichts, nicht die anderen Beschaffenheiten,
die in Wirklichkeit mit dem Gesehenen verbunden sind. Entsprechendes

gilt von den anderen Sinnen. Schon die äußeren Sinne nehmen also

an dem körperlichen Ding Scheidungen vor, die in der Wirklichkeit
nicht vorhanden sind. Und sie vollziehen diese Scheidungen dadurch,
daß sie eben durch das eingeprägte Erkenntnisbild nur die betreffenden
Bestimmtheiten des physischen Dinges als Form aufnehmen. Obgleich
also die Sinne die eine Bestimmtheit erkennen ohne die andere, während
in Wirklichkeit die eine nicht ohne die andere ist, weil sie durch das

eingeprägte Erkenntnisbild gerade nur diese Bestimmtheit als Form
intentionaliter aufzunehmen fähig sind, ist ihr Erkennen doch wirkliches
Erfassen des objektiven Sachverhaltes. Abstrahentium non est menda-
cium. Das gilt schon hier. Was sie erkennen, liegt ihnen objektiv



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 287

vor ; daß sie nicht erkennen, was außerdem noch vorhanden ist, ficht
ihr wahrheitsgetreues Erkennen nicht an.

Natürlich kann das eingeprägte Erkenntnisbild allein für dieses

Auswählen des Gegenstandes nicht verantwortlich gemacht werden. Es

muß sich seinerseits nach der Natur und Bestimmung des betreffenden

Erkenntnisvermögens richten, in dessen Diensten es steht. Aber mit
dem eingeprägten, Erkenntnisbild nimmt doch die Spezifizierung des

Sinnes ihren Anfang ; und je nachdem, wie das jeweilige eingeprägte
Erkenntnisbild ausfällt, alle oder nicht alle Merkmale der aufzunehmenden

Form aufweist, dieselben deutlich oder weniger deutlich enthält,
wird auch das tatsächliche Erkennen des betreffenden Erkenntnisvermögens

und das Erkanntwerden des Gegenstandes ausfallen. Die
verschiedenartigsten subjektiven Momente, die auf die Gestaltung
des eingeprägten Erkenntnisbildes Einfluß haben und sich beim
tatsächlichen Erkennen geltend machen, wären in diesem Zusammenhang
aufzuzählen. Dies liegt aber außerhalb unserer Abhandlung. Die

Aufzählung der wesentlichen, für das Zustandekommen des

Formalgegenstandes der einzelnen Erkenntnisfähigkeiten ausschlaggebenden

subjektiven Momente möge genügen.

3. Das eingeprägte Erkenntnisbild der äußeren Sinne entsteht
wirkursächlich — das ergibt sich aus dem über diesen Gegenstand
bisher Gesagten von selbst — unter dem Einfluß des physischen
Gegenstandes selber. Vom äußeren Sinn als entitative akzidentelle Form
aufgenommen ist es mit diesem die Wirkursache der Erkenntnistätigkeit,
der Empfindung. Diese tendiert (normale Verhältnisse vorausgesetzt)
nicht nur nach auswärts, auf den dem äußeren Sinn vorliegenden
Gegenstand hin, ihn erkennend, sondern auch nach innen, insofern
unter ihrem wirkursächlichen Einfluß im Gemeinsinn das diesem

entsprechende eingeprägte Erkenntnisbild entsteht, das seinerseits den
Gemeinsinn zur Erkenntnis seines Formalgegenstandes, eben der Tätigkeit

des äußeren Sinnes und mit dieser des Gegenstandes derselben,
der physischen Körperbeschaffenheit, befähigt. Die- Tätigkeit des

äußeren Sinnes liegt als Gegenstand dem Gemeinsinn noch in ihrem
physischen Ansich vor — er terminiert unmittelbar auf sie —, den

Gegenstand der Tätigkeit dagegen erreicht er nur durch diese Tätigkeit :

der Abbau der physischen Gegenwart des körperlichen Gegenstandes
vollzieht sich also stufenweise : den äußeren Sinnen liegt er selber vor,
dem Gemeinsinn noch die Tätigkeit, deren Terminus er ist ; den folgenden

inneren Sinnen ist er nicht mehr gegenwärtig.



,288 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

In demselben wirkursächlichen Verhältnis, in dem der Gemeinsinn

zu den äußeren Sinnen steht, stehen auch die folgenden inneren Sinne

zum Gemeinsinn bzw. zu ihrem unmittelbar vorausgehenden Sinn.

Untes dem wirkursächlichen Einfluß der Tätigkeit des vorhergehenden
Sinnes entsteht in dem folgenden Sinn unter gleichzeitiger physischer
Determination des Organes das ihm entsprechende eingeprägte Erkenntnisbild,

das als akzidentelle Form von der Potenz des Sinnes

aufgenommen — auf diese also formalursächlich (in der entitativen
Ordnung) einwirkend — mit der Potenz das wirkursächliche Prinzip
des Erkenntnisaktes des Sinnes bildet. Hand in Hand mit dieser

Verursachung in der entitativen Ordnung geht die Formaufnahme in
der intentionalen, durch die das Erkennende der Gegenstand in actu
primo und in actu secundo wird. Sobald das Erkenntnisbild eingeprägt
ist, ist die Erkenntnisfähigkeit dem actus secundus appliziert, und es

folgt der Erkenntnisakt. Dieselbe Ursache, die das Erkenntnisbild
einprägt, also der physische Gegenstand bzw. die Tätigkeit des

vorhergehenden Sinnes, appliziert das Erkenntnisvermögen dem actus secundus.

Auf die Phantasie und die ihr folgenden Sinne (und auf den

Verstand) können aber auch, wie schon angedeutet wurde, noch andere

Ursachen, der Wille, physiologische Zustände, z. B. Blutandrang zum
Gehirn, die objektive Verknüpfung der Vorstellungsbilder und Ideen,
einwirken und sie zur Tätigkeit bewegen. In diesen Fällen handelt es

sich allerdings nicht um die Gewinnung neuer Erkenntnisse, von der
bisher die Rede war, sondern um die Erweckung bereits erworbener. Den

genannten Erkenntnisvermögen ist diese Erweckung deswegen möglich,
weil ihnen die einmal eingeprägten Erkenntnisbilder habituell anhaften,
was bei den äußeren Sinnen und dem Gemeinsinn nicht der Fall ist.
Da diese stets nur unter dem aktuellen Einfluß des ihnen gegenwärtigen
Gegenstandes tätig sind, entsteht in ihnen auch das ihnen für die

Betätigung nötige eingeprägte Erkenntnisbild jedesmal von neuem.
Die oben erwähnten Ursachen applizieren nun die anderen

Erkenntnisvermögen, denen die Erkenntnisbilder habituell anhaften, in der
Weise zur Tätigkeit, daß sie diese Erkenntnisbilder zur aktuellen
erkenntnismäßigen Information bringen, während dieselben vorher die

Erkenntnisvermögen nur entitativ informiert haben. Die eingeprägten
Erkenntnisbilder können nämlich die beiden Formalwirkungen, die sie

hervorbringen, getrennt voneinander vollziehen. Werden sie dem

Erkenntnisvermögen neu eingeprägt, dann bringen sie ihre
Formalwirkungen gleichzeitig hervor : sie informieren das Erkenntnisvermögen



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 289

entitativ, es in actu primo remoto in der entitativen Ordnung
vervollständigend und zugleich erkenntnismäßig, indem sie es in actu primo
proximo und in actu secundo intentionaliter zum Gegenstand machen.

Inhärieren sie aber habituell dem Erkenntnisvermögen, dann bringen
sie nur die erste Formalwirkung hervor und bedürfen zur Setzung der
zweiten einer neuen Applikation, die ihnen von der Ursache, die das

Erkenntnisvermögen zur Tätigkeit appliziert, gegeben wird.
4. Die Phantasie, die unmittelbar vom Gemeinsinn abhängt, ist

die erste Erkenntnisfähigkeit, die ein Erkenntnisbild, das Phantasma,

ausprägt und in diesem ihren Gegenstand erreicht. Dieser ist nicht
mehr unmittelbar in seinem physischen Sein ihr Terminus, was ja
bereits beim Mitgegenstand des Gemeinsinns nicht mehr der Fall war.
Trotzdem terminiert auch die Phantasie nicht auf das intentionale
Sein, das ihr Gegenstand in ihrer Erkenntnistätigkeit hat. Auch bei ihr
ist der Gegenstand in der intentionalen Seinsweise nicht der Terminus
der Erkenntnistätigkeit, sondern diese selber.

Was für ein Sein hat also der Gegenstand, in dem er der Erkenntnistätigkeit

im ausgeprägten Erkenntnisbild gegeben ist Wir können es

füglich nicht anders denn ein erkenntnismäßiges nennen. Denn es

entsteht im Erkennenden, aber so, daß der Gegenstand in diesem

erkenntnismäßigen Sein in seinem bewußtseinsjenseitigen Sein oder

Ansich erkannt wird. Denn auch diese beiden Seinsweisen stehen in
kognoszitiver Identität zueinander. Die Phantasie hat den physischen
Gegenstand in intentionaler Identität im eingeprägten Erkenntnisbild in
sich aufgenommen, gleichsam empfangen, und stellt sich ihn nun, durch
ihren Akt ihn gebärend, im ausgeprägten Erkenntnisbild in gleicher
Identität als Gegenstand gegenüber, indem sie gleichzeitig durch
denselben Erkenntnisakt, aber der Natur nach später, als dieser das Erkenntnisbild

ausprägt, in actu secundo der Gegenstand intentionaliter wird,
d. h. ihn in seinem physischen Ansich erkennt.

Insofern der Gegenstand im eingeprägten Erkenntnisbild und im
Akt intentionaliter enthalten ist, ist er also nicht Gegenstand, nicht
Terminus des Phantasieerkennens, sondern der actus primus bzw. actus
secundus des Erkennens selber. Im ausgeprägten Erkenntnisbild
dagegen tritt er dem Erkennen als Gegenstand, als Terminus entgegen.
In ihm verläßt er sozusagen die Subjektivität, die er im eingeprägten
Erkenntnisbild und im Akt besitzt, und verobjektiviert sich. Im
eingeprägten Erkenntnisbild und im Erkenntnisakt wird er in seiner

intentionalen Seinsweise nur durch Zurückdenken und Schlußfolge-



290 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

rungen, also durch andere Akte erkannt, im ausgeprägten Erkenntnisbild

tut er sich als Gegenstand demselben Akt kund, der das Erkenntnisbild

ausprägt.
Aber wie ganz allgemein die intentionale Formaufnahme im

eingeprägten Erkenntnisbild und die intentionale Identität im Erkenntnisakt

kein Hindernis für die Erreichung des bewußtseinsjenseitigen
Gegenstandes in seinem Ansich ist, sondern die erkenntnismäßige
Erreichung selber, so ist auch die erkenntnismäßige Seinsweise, die die

Erkenntnistätigkeit dem Gegenstand im ausgeprägten Erkenntnisbild
gibt, kein Hindernis für die Erreichung desselben bewußtseinsjenseitigen
Gegenstandes in seinem Ansich, der anders nicht gegenwärtig sein

kann, sondern die einzige Art und Weise, diese Erreichung zu ermöglichen.

Und wie die Erkenntnistätigkeit, die kein Erkenntnisbild
ausprägt, nicht den physischen Gegenstand erreicht, insofern er ein
physisches Sein hat, das heißt, nicht dieses physische Sein als solches ergreift,
sondern den physischen Gegenstand intentionaliter in sich tragend auf
den physischen Gegenstand außerhalb terminiert, so erreicht die

Erkenntnistätigkeit, die ein Erkenntnisbild ausprägt, nicht den Gegenstand,
insofern er in diesem ein erkenntnismäßiges Sein hat, sondern auf
den Gegenstand in seinem erkenntnismäßigen Sein terminierend erreicht,
sie den bewußtseinsjenseitigen Gegenstand : Erkennen ist kein physisches,
materielles, sondern ein psychisches, immaterielles Haben des
Gegenstandes. Und die drei Seinsheiten, die Erkenntnistätigkeit, das

eingeprägte und das ausgeprägte Erkenntnisbild, dienen diesem immateriellen

Haben, dieser intentionalen Identität des Subjektes mit dem

Objekt ; sie sind rein subjektive Mittel, durch die wir erkennen ; nach
ihnen richtet sich das menschliche Erkennen, es ist vollkommener oder

weniger vollkommen, umfassender oder weniger umfassend, je nach der
Beschaffenheit dieser Seinsheiten — aber es ist in allen Fällen durch
sie wirkliches und wahres Erkennen bewußtseinsjenseitiger bzw. körperlicher

Gegenstände.

5. Auf die Phantasie und das noch zu behandelnde Schätzungsvermögen

folgt das sinnliche Gedächtnis. Es geht im Gegensatz zum
geistigen Gedächtnis, das die abstrakten Beziehungen des Vergangenen
zum Gegenwärtigen erkennt, auf konkrete Gegenstände und Begebenheiten,

sie als bereits wahrgenommen wiedererkennend. Es ist nicht
identisch mit der Phantasie, sondern real von ihr verschieden. Denn
die Phantasie kann zwar konkrete Gegenstände und Begebenheiten
vorstellen, aber nicht wiedererkennen. Dieses Wiedererkennen ist ein



Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig 29I

neues Moment und verlangt darum ein neues Erkenntnisvermögen, das

Gedächtnis. Indem dieses seinen Gegenstand als bereits vorher

wahrgenommen wiedererkennt, erfaßt es an ihm kein Merkmal, das dem

Gegenständ absolut und objektiv zukäme — objectum eo quod scitur,
oder allgemeiner, eo quod cognoscitur, non mutatur. Vielmehr kommt
dem Gegenstand das Merkmal des Erkanntwordenseins insofern zu, als

sich das erkennende Subjekt denselben bereits intentionaliter angeeignet
hat und besitzt. Der Akt des Wiedererkennens geht also auf einen

Gegenstand, der zwei Momente in sich schließt, ein objektives,
bewußtseinsjenseitiges, die konkrete Beschaffenheit (die Summe der konkreten
Beschaffenheiten) oder Begebenheit und ein subjektives, bewußtseinsdiesseitiges,

das Bereits-Erkanntsein derselben. Beide Momente treten
ihm, zu einem Ganzen miteinander vereinigt, in dem von ihm
ausgeprägten Erkenntnisbild entgegen. Und insofern ist der Gegenstand
des sinnlichen Gedächtnisses das Vorspiel des im Begriff enthaltenen

Formalgegenstandes des geistigen Erkenntnisvermögens. Auch er
begreift bewußtseinsjenseitige und bewußtseinsdiesseitige Momente in sich.

6. Anders verhält es sich mit den Merkmalen, die das Schätzungsvermögen

als seinen Formalgegenstand erkennt. Diese Merkmale, die es

an den konkreten Körperbeschaffenheiten wahrnimmt, gehören den
letzteren objektiv an, wenn sie dieselben auch nur mit bezug auf den

Erkenntnisträger besitzen mögen. Jedenfalls sind sie nicht vom Erkennenden

selber hervorgerufen. Das Gift, das das Tier in der einen Pflanze,
das Wohlbekömmliche, das es in der andern wittert, sind Eigenschaften,
die der Gegenstand objektiv und in Wirklichkeit besitzt, wenn auch

nur mit bezug auf dieses Tier bzw. die Art, der dieses Tier angehört.
Es sind zudem Eigenschaften, die den äußeren Sinnen verborgen
geblieben sind, jetzt aber auf Grund der durch die äußeren und die

vorhergehenden inneren Sinne vermittelten Gegebenheiten vom
Schätzungsvermögen erkannt werden. Wir haben also hier schon im Bereich
der Sinne die später für den Verstandesgegenstand wichtige Tatsache,
daß von einem Erkenntnisvermögen, auf Grund der Erkenntnisse der

vorhergehenden, Merkmale erkannt werden, die von diesen Erkenntnisvermögen

nicht wahrgenommen, aber doch vermittelt worden sind. Wir
sind zwar noch im Gebiet der konkreten Sinnengegenstände, werden
aber doch schon zu der Annahme gedrängt, daß die vorhergehenden
Erkenntnisvermögen jene Merkmale intentionaliter in Potenz enthalten,
die sich dem Schätzungsvermögen aktuell offenbaren. In den
vorhergehenden Erkenntnisvermögen ist die Form in intentionaler Potenz,



2g2 Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig

in potentieller Identität, die das Schätzungsvermögen in seinem Erkenntnisakt

in aktueller Identität in sich trägt. Wie es sich in allen Fällen,
wo der Potenz-Begriff gebraucht wird, um etwas objektiv Gegebenes
und nicht um etwas bloß Gedachtes handelt, und, wenn der Begriff
der realen Potenz gebraucht wird, um etwas Reales, in der Wirklichkeit
Vorhandenes, wenn auch nicht als Akt Vorhandenes, so auch hier.
Die intentionale Identität, die Subjekt und Objekt beim Erkennen
miteinander eingehen, ist durchgehends etwas Reales, etwas in der

Wirklichkeit Vorhandenes. Das Subjekt ist, wenn auch intentionaliter,
so doch realiter das Objekt. Und wie der Gegenstand oder die Form
in dem Erkenntnisvermögen, von dem er erkannt wird, actualiter und
realiter in der intentionalen Ordnung enthalten ist, so ist er in dem

Erkenntnisvermögen, von dem er nicht erkannt, aber doch erkenntnismäßig

übermittelt wird, potentialiter, aber potentialiter realiter
enthalten. Diese Daseinsweise in der Potenz ist also durchaus nicht nichts
in rerum natura, sondern im Gegenteil so viel, daß sie in dem Erkenntnisvermögen,

dem sie übermittelt wird, von der Potenz zum Akt geführt,
den Gegenstand in seiner Bewußtseinsjenseitigkeit, also als etwas wirklich

Vorhandenes erkennen läßt. So gewährleistet die Annahme dieser

Daseinsweise in der Potenz die Objektivität der Formalgegenstände
auch derjenigen Erkenntnisvermögen — auch unseres Verstandes —,
die Bestimmtheiten erkennen, die von den ihnen vorhergehenden
Erkenntnisvermögen nicht im eigentlichen Sinne wahrgenommen werden.

Und die Gefahr ist ausgeschlossen, bezüglich der Herleitung dieser

Bestimmtheiten einzig auf das erkennende Subjekt angewiesen zu sein.

Um den bisher behandelten Erkenntnisvermögen die erforderlichen
Erkenntnisbilder einzuprägen, durch die sie instand gesetzt werden, den

Gegenstand aktuell zu erkennen, genügt noch die Tätigkeit der
vorhergehenden Erkenntnisvermögen und der Impuls, der vom körperlichen
Gegenstand selber ausgeht. Eine andere, höhere Ursache oder
Mitursache dieser Erkenntnisbilder ist nicht vonnöten. Denn da es sich

um die Aktuierung der an die körperlichen Organe gebundenen Sinne

handelt, liegen Ursache und Wirkung noch auf derselben Ebene körperlichen,

bzw. leiblich-psychischen Seins. Anders verhält es sich freilich
mit dem geistigen Erkenntnisvermögen, das der Mensch hat, dem

Verstand, und der Einprägung des diesem entsprechenden immateriellen
Erkenntnisbildes, durch das er befähigt werden soll, die den äußeren
und inneren Sinnen verborgenen Körperwesenheiten zu erkennen.

(Fortsetzung folgt.)


	Inwiefern ist der Gegenstand unseres Verstandes bewusstseinsjenseitig?

