
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Züge zum Christusbilde

beim hl. Thomas von Aquin.'
Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

(Fortsetzung.)

Deus homo factus est, per quod se tra-
didit homini imitabilem (Opusc. 53 a. 1).

X.

In seinem ausgedehnten Schrifttum über Bildungs- und Erziehungswesen

weist der hl. Thomas immer wieder auf die Dringlichkeit und

Notwendigkeit der « Hinkehr und Wende zu Christus » hin. 2 Er beruft
sich dabei auf das unabweisbare Arbeitsgesetz, das Gott selber bei
der Bildung und Ausgestaltung seiner Schöpfung im allgemeinen und
seiner vernunftbegabten Geschöpfe im besondern befolgt. Und dieses

Arbeitsgesetz lautet : « Hinkehr und Wende zu Christus. »

Es hat uns bei den früheren Aufsätzen wertvolle, methodologische
Dienste geleistet : « Hin zu Christus », der Krönung und Vollendung
des Menschengeschlechtes und damit der ganzen Schöpfung. So hieß

es allenthalben auf dem unabsehbaren Felde der Fwa/ursächlichkeit.
Denn seinetwegen, ihm zuliebe « ist alles geworden, was geworden ist »

(Joa. i, 3). — «Hin zu Christus», so kündet die Stimme der innern
FonwflZursächlichkeit, die Gott den Dingen einerschaffen hat. Denn
sie ist ja nichts anders als ein schwacher Widerschein und Abglanz
der Formalursächlichkeit, die uns in Christus entgegentritt. Um diese

ungemein anregende und fruchtbare Wahrheit auf uns wirken zu lassen,
betrachteten wir die Formalursächlichkeit in Christus unter dem Lichte
ihrer ersten Benennung, dem Personalnamen : « Filius Dei ». — Die
Einsicht in jene Wahrheit erweiterte und vertiefte sich durch die

Aufsätze, bei denen der zweite Personalname Christi : « Verhum Dei »

mit seinen aufschlußreichen Attributen manifestans, glorificans, Spirans

1 Fortsetzung vom Jahrgang 1930, Heft 3, pp. 279-304.
2 Formatio creaturae spiritualis intelligitur secundum quod ad Verbum

convertitur (De Potentia, q. 4 a. 1 ad 5 sed contra).
Divus Thomas. 17



246 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

amorem Führerdienste leistete. — Weitere Aufschlüsse über dieselbe
Wahrheit brachte endlich der Aufsatz über den dritten Personalnamen
Christi : « Imago Dei », indem er die Gründe aufzeigte, warum Christus
gerade in seiner Eigenschaft als « Imago Dei » unser Bildungs- und
Erziehungsideal sein müsse. Damit war die Frage nach dem Bildungsund

Erziehungsziel im allgemeinen beantwortet.
Wir hoffen, unsere Untersuchung nach dieser Richtung hin durch

den gegenwärtigen Aufsatz dem Abschluß näher zu bringen. Er soll
die Stücke namhaft machen, in denen jenes Bildungs- und Erziehungsziel
angestrebt und verwirklicht werden muß. Mehr noch : er soll uns
bestimmen, mit der « Hinkehr und Wende zu Christus » Ernst zu machen.
Denn ohne das werden wir keine vollkommenen Menschen, geschweige
denn wahre Christen. Darum greifen wir auf den Grundsatz des

hl. Thomas zurück und sagen :

§ 6.

Christus Jesus ist in seiner Eigenschaft als « Imago Dei »

unser Vorbild, unser Bildungs- und Erziehungsideal.1

Einige grundbegriflliche und grundsätzliche Erwägungen aus der
Metaphysik der ForifWursächlichkeit werden uns den Zugang zu diesem

stets zeitgemäßen Thema erleichtern.
1. Der hl. Thomas gebraucht den Ausdruck « exemplar » — Vorbild

-— oft als selbständiges Hauptwort. So beispielsweise in dem hundertmal
wiederkehrenden Grundsatz : In quolibet genere, quod est perfectissi-
mum, est exemplar omnium quae sunt illius generis (C. G. III c. 24).

In jeder Ordnung von Dingen ist das erste an Erhabenheit und Würde,
Vollendung und Vollkommenheit beim Zustandekommen aller spätem
vorbildlich tätig und findet sich infolgedessen abbildlich in ihnen wieder.

Nicht minder oft leitet er von dem Hauptwort « exemplar » das

Beiwort : « exemplaris » ab und setzt es als nähere Bestimmung und
abhängiges Attribut zu den Hauptwörtern : « idea », « forma », oder
« causa » (III q. 56 a. 1), ein Umstand, durch den der Begriff « exemplar »

— Vorbild — an Klarheit und Schärfe gewinnt. Er bezeichnet demnach :

eine Ursächlichkeit, die durch ihren form- und gestaltgebenden Einfluß
auf die werdenden Dinge diesen eine Anpassung und Angleichung an

1 Oportet quod Verbum Dei comparetur ad res intellectas a Deo sicut
exemplar (C. G. IV c. n).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 247

sich (das Vorbild) mitgibt ; eine Verähnlichung und Ubereinstimmung
mit sich (der Vorbildursache) verleiht. In dem weiten Felde der Vorbildursache

grenzt der hl. Thomas zwei große Bezirke ab : den der vernunftlosen

und unfreien Naturwesen von dem der vernunftbegabten und
freien Geschöpfe. In beiden ist die Vorbildursache mit ihrem Einfluß

tätig, aber in artverschiedener Weise. In dem ersten steht die Vorbild-
wirksamkeit einzig und allein unter der Leitung einer Frew^erkenntnis
und eines FremdwiWens, Gottes, des Schöpfers nämlich. Sie erreicht
in dem Gebilde der Natur die V'erwirklichung der entsprechenden im
Geiste Gottes ausgeprägten und im Willen Gottes zur Ausführung
vorgesehenen Idee. So weisen alle Naturwesen durch ihr Dasein und
Sosein auf eine Idee im Geiste des Schöpfers hin (De Veritate, q. 3 a. 1).1

In dem zweiten Bezirk der Vorbildwirksamkeit nimmt Gott die
Erkenntnis und die freie Selbstbestimmung des Geschöpfes in seinen

Dienst, um die Vorbildidee im Werke in die Erscheinung treten zu
lassen. In diesem Falle ist das Vorbild « per viam cognitionis » tätig. 2

Nach dem heutigen Sprachgebrauch erhält nunmehr die Vorbildidee
einen eigenen Namen. Sie wird « Ideal » genannt und kann mit dem
hl. Thomas definiert werden als « die Form, die jemand seinem Werke
in bewußter und zweckgewollter Weise durch nachahmende Tätigkeit
an- und einerschafft » — idea exemplaris est forma, quam aliquid imi-
tatur ex intentione agentis, qui déterminât sibi finem (De Veritate,
q. 3 a. 1).

Diese Begriffsbestimmung umschließt drei Stücke. Es lohnt sich,
sie im einzelnen namhaft zu machen, um das « Ideal » in seinem Wesen

klar und deutlich aufzuzeigen :

1. Das « Ideal » ist nicht seiner selbst willen da. Es steht vielmehr

ganz im Dienste eines beabsichtigten Zweckes, den jemand durch die

Verwirklichung des Ideals für sich oder für andere erreichen will (ex
intentione agentis) ; 2. von « Ideal » spricht man nur bei

vernunftbegabten, /ra-wählenden und /ra-schaffenden Wesen (agentis, qui
déterminât sibi finem), nicht aber bei vernunftlosen Naturdingen, die

zwar nach einem weisheitsvoll ausgedachten Plane arbeiten, aber nichts
von diesem Plane, noch von seinem Einflüsse auf das Zustandekommen
der Arbeit wissen ; 3. das « Ideal » ist ein form- und gerfa/fgebendes

1 Res intelfectu carentes tendunt in Deum sicut in finem per viam assimi-
laiionis (C. G. III c. 25).

2 Sicut res intellectu carentes tendunt in Deum sicut in finem per viam
assimilationis, ita substantiae intellectuales per viam cognitionis (C. G. III c. 25).



2qß Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Prinzip. Es steht dem Schaffenden als strahlende und leuchtende
Wirklichkeit vor Augen. Auf sie hält er seinen prüfenden Blick gerichtet,
um seine Arbeit mit ihr in Ubereinstimmung zu bringen, sein Werk
nach ihr zu gestalten und zu formen (forma, quam aliquid imitatur).

Diese drei Swtsstücke befähigen das Ideal zu einer dreifachen
Wirksamkeit. Weil es vorerst noch mit dem Merkmal unerfüllter Zweck-

und Zfe/ursächlichkeit bezeichnet ist 1, so äußert es seinen Einfluß nach
Art der Zzkhirsächlichkeit, d. h. es ruft und lockt, drängt und treibt

zur ausführenden Arbeit ; es bittet und fleht gleichsam um Hilfe, damit
es im Stoffe zur Verwirklichung gelangen und in die Erscheinung treten
könne. Das Ideal ist mehr als unerfüllte Zielursächlichkeit. Es ist eine
« praktische Idee oder Form ». 2 Und weil es das ist, betätigt es sich

beim Zustandekommen des Werkes als eine im Künstler wirksame
Arbeitsform (De Veritate, q. 3 a. 1). Aber wie betätigt es sich Nicht
durch seine physische Mitarbeit, wohl aber durch den beratenden und
führenden Einfluß, den es auf die Einsicht und den Willen desjenigen
ausübt, der die physische Ausführung des Werkes besorgt. Es betätigt
sich als eine durch Einsicht und Weisheit beratene Willensmacht. 3

Als « praktische Idee und Form » ist und bleibt das Idéal doch wesentlich

Uorbild. Und das ist entscheidend für seine ureigene Wirksamkeit.
Das in Ausführung gebrachte Werk soll ihm ähnlich und gleichförmig
werden, sein Gepräge erhalten, seine Züge an sich tragen. Und in dem

Maße, als das gelingt, wird das Werk ein Nach- und Höbild, eine

Verwirklichung und Darstellung, eine Offenbarung und Verherrlichung
des Ideals. 4

Die beschriebenen drei Smrsstücke mit der zugehörigen dreifachen
Wirksamkeit sind Gattungsmerkmale. Sie finden sich daher in den
beiden Idealarten, dem Kunstideal und dem Lebensideal wieder. Das

Kunstideal geht auf Unpersönliches. Es wird als Vorbildidee vom
Künstler leblosem Stoff eingeflößt. Das Lebensideal hingegen geht auf
Persönliches. Es ist berufen, auf dem Wege der Einsicht und Erkenntnis
gestaltenden Einfluß auf das Denken und Wollen und dadurch auf die

1 Forma exemplaris habet quodammodo rationem finis (De Veritate, q. 3 a. 1).
2 Forma exemplaris ad cognitionem pertinet quae est practica habitu vel

actu (De Veritate, q. 3 a. 3 ad 3).
3 Artifex autem per verbum in intellectu conceptum et per amorem suae

voluntatis ad aliquid relatum operatur (I q. 45 a. 6).
4 Exemplata non semper repraesentant perfectc exemplar. Unde quandoque

quod est in exemplari, deficienter et imperfecte invenitur in exemplato (De Potentia,
q. 7 a. 4 ad 5).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 249

Lebenshaltung und Lebensführung einer menschlichen Persönlichkeit

zu erlangen. Mit Anlehnung an die oben vom Ideal im allgemeinen
gegebene Definition kann man vom Lebensideal sagen : « Es ist die
vorbildliche Lebensform, die jemand seinem Leben in bewußter und

zweckgewollter Weise durch nachahmende Tätigkeil an- und einerschafft. »

— Forma vitae exemplaris, quam aliquis, qui déterminât sibi jinem
vitae, vivendo imitatur. So kurz wir uns auch bei diesen grundbegrifflichen

Erörterungen haben fassen müssen, so hoffen wir doch, mit ihrer
Hilfe die Vorbildlichkeit Christi ins rechte Licht setzen, m. a. Worten :

in Christo unser Lebensbildideal erkennen zu können.
2. In seiner theologischen Summe macht sich der hl. Thomas einen

Gedanken des hl. Augustinus zu eigen, indem er sagt : « Gott, den wir
nachahmen sollten, konnten wir nicht sehen. Den Menschen, den wir
sehen konnten, durften wir nicht nachahmen. Denn seine Werke waren
böse. Damit wir nun Gott sehen und nachahmen könnten, wurde er
Mensch » (III q. i a. 2). Mit diesen Worten hat er eine der anziehendsten

Angemessenheiten und Zweckmäßigkeiten der Menschwerdung des

Sohnes Gottes namhaft gemacht. Bei ihrer Betrachtung verweilt er
mit Vorliebe. Zu ihrer Betrachtung ladet er immer wieder ein (C. G. IV
c. 53-55). Wir folgen seiner Einladung, weniger, um bei der quaestio
facti — der Tatsache — stehen zu bleiben, daß nämlich Christus, « der

ewige Sohn, das gleich wesentliche Wort und Abbild Gottes durch die

Menschwerdung zum nachahmlichen Vorbild, zum ausführ- und
darstellbaren Lebensideal der Menschen geworden ist ». 1 Mit der größten
Klarheit und Bestimmtheit treten für diese Tatsache ein : die Autorität
der Heiligen Schrift, die Wissenschaft der Theologie in allen ihren
Disziplinen, die Weisheit der gotterleuchteten Eltern, Lehrer und
Erzieher. Sie tun es in unterrichtender, lehrhafter Weise. Einen anders

gearteten Beweis für jene Tatsache erbringen alle wahren Christen :

durch die treu geübte Nachfolge Christi wird das Vorbildliche und
Nachahmbare im Leben Jesu in ihnen selber zur lebendigen Wirklichkeit
und Tatsache, Unsere ganze Aufmerksamkeit soll vielmehr der quaestio
iuris — der Erklärung der Tatsache — zugewandt sein. Von ihr erhoffen
wir Aufschluß zu erhalten : 1. über die Stücke im Leben Jesu, welche
die eingangs beschriebenen Merkmale des « Idealen » an sich tragen
und in ihrer organischen Einheit das Lebensideal des Christen
ausmachen ; 2. erhoffen wir Aufschluß über die Art und Weise, wie sich

1 Deus homo factus est, per quod se tradidit homini imitabilem (Opusc. 53 a. 1).



250 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

die Übertragung und Fortführung des Lebens Jesu in unser Dasein

hinein verwirklicht und unser Leben infolgedessen eine Darstellung und

Vergegenwärtigung des Lebens Jesu wird.

I. In welchen Stücken Christus unser Lebensideal ist.

Die Christologie verzeichnet im Lebensbilde Christi verschiedene

Züge, denen die Nachahmbarkeit seitens der Menschen abgeht. Wir
können sie in staunender Ehrfurcht bewundern, nicht aber in
nachahmender Tätigkeit in uns hervorbringen und so in unser eigenes
Leben übertragen. 1 Sie gruppieren sich in der unmittelbarsten und
nächsten Nähe ihres Ursprungs, mit dem sie in unlöslicher Verbindung
und unzerstörbarem Zusammenhang bleiben, der « gratia unionis ». Die

Erhebung der Menschheit Christi zu der Würde einer Natur Gottes, die

Einpflanzung derselben in die Person des Wortes weisen ihr in der
Gottverbundenheit einen Platz an, den kein geschaffenes Wesen mit ihr
teilen kann ; geben ihr eine wesentlich göttliche Weihe, eine einzigartige
Heiligkeit, die in keinem Engel und in keinem Menschen durch
nachahmende Tätigkeit wiederholt oder nachgebildet werden kann (Opusc. II
c. 6). Darum scheidet dieses Merkmal für unsere Betrachtung aus.

Anders aber verhält es sich mit der übernatürlichen Verklärung,
die der Menschheit Christi gerade wegen ihrer persönlichen Verbindung
mit dem Sohne Gottes unverlierbar zuteil wird. 2 Sie wird ihr eines

zweifachen Zieles wegen, eines doppelten Zweckes halber zuteil :

zunächst zur Erhebung und Bereicherung, Aufbesserung und
Vervollkommnung der eigenen Natur und Wesenheit und alles dessen, was
sich auf ihr aufbaut, der Leibes- und Seelenkräfte, sowie des gesamten

Tätigkeitsbereiches. Dieser Zielbestimmung trägt der Name : gratia
« singularis », oder « personalis » Rechnung. Sodann soll Christus in
seiner durch die Gnadenausstattung übernatürlich verklärten Menschheit
das zubereitete und geeignete Werkzeug besitzen, die eigene Heiligkeit
in die Menschen hineinzutragen ; mit andern Worten : Die Menschen

sollen durch den heiligenden Einfluß der heiligsten Menschheit Christi
nach Christus umgestaltet und neugebildet ; sie sollen lebendige
Abbilder Christi werden. Diese Aufgabe kommt in dem Namen : gratia
« capitis » zum Ausdruck. Der hl. Thomas gebraucht eine glückliche
Analogie, um die Gnadenherrlichkeit Christi zu beschreiben : « In Gott

1 Quaedam sunt, in quibus Christum admirari possumus, non imitari (De
Veritate, q. 23 a. 8 ad 5). 2 III q. 7 a. 13.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 251

finden sich alle Seinsvollkommenheiten zu einem unveränderlichen
Zumal- und Gesamtbesitz vereinigt beisammen. So kommt in Christus
die Fülle jeglicher Gnade und Tugend zu einem Zumal- und Gesamtbesitz

zusammen. Dieser Gnaden-Besitzstand wirkt sich nach zwei

Seiten aus : nach einwärts in die Menschheit Christi und macht den

Gottmenschen im höchsten Grade zu jeglicher Tugendleistung tauglich
und tüchtig. Er trägt sodann seinen heiligenden Einfluß seitwärts in
das ganze Menschengeschlecht hinein. Infolgedessen werden die Menschen

in den Gnadenstand und in das übernatürliche Leben Christi erhoben. »1

Sie teilen nach dem Sprachgebrauch der aszetischen Literatur mit
ihm sein « inneres » (In Rom. c. 7, lectio 4), sein « geistiges » Leben

(In 1. Cor. c. 2, lectio 3). Die Nachahmbarkeit der rein äußeren Verhältnisse,

in die das irdische Leben Jesu hineingestellt war, kommt für die

wahrhaft christliche Lebensgestaltung weniger in Betracht. Entscheidend
für die Verchristlichung unseres Lebens ist die Anteilnahme am Gnadengute

Christi, der gratia personalis und der gratia capitis, den beiden
Stücken, die die übernatürliche Vollendung Christi bilden, die spezifisch
« christliche Vollkommenheit » ausmachen.

In dem Maße, als es uns gelingt, die Vollkommenheit Christi in
unsern Besitz zu bringen und uns anzueignen, bezeichnen wir uns mit
dem Merkmal und dem Charakter Christi, bilden uns nach seinem Leben ;

wird er unser Lebensideal. So können wir unser Thema auf die kurze
Formel bringen : Christus ist in seiner innern, geistigen Vollkommenheit

unser Lehensideal. Christus vereinigt in einem einzigartigen Zumal- und
Gesamtbesitz die Vollkommenheit des Höchstbeseligten und des

heiligsten Erdenpilgers (III q. 15 a. 10). In der Herrlichkeit dieser

übernatürlichen Vollkommenheit unterscheiden wir mit dem hl. Thomas
zwei Regionen : die Region der « Perfectio prima » — der ersten, wesentlichen

oder substantiellen Vollkommenheit und Vollendung ; die
Herrlichkeit des übernatürlichen Seins und Lehens in der heiligmachenden
Gnade. Auf ihr erhebt sich die « Perjectio secunda » — die zweite,

endgültige Vollkommenheit, die aus der Gnade geborene, tugendliche
Tätigkeit. 2 In der einen, wie der andern Region erkennen wir in
Christus unser Lebensideal.

1 Sicut in Deo omnis essendi perfectio adunatur, ita in Christo omnis gratiae
plenitudo et virtutis invenitur, per quam non solum ipse possit in gratiae opus,
sed etiam alios in gratiam adducere (De Veritate, q. 29 a. 5).

2 Est autem duplex perfectio rei intrinseca : prima sei. quae est ipsum esse

rei ; secunda vero est eius operatio (In Gal. c. 5, lectio 6).



252 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

1. Christus in seiner ersten Vollkommenheit,
dem übernatürlichen Sein der Gnade, unser Ideal.

Die Gnadenvollkommenheit Christi, des Gottmenschen, birgt eine

doppelte Schönheit in sich ; ist mit einem zweifachen Wesensmerkmal
bezeichnet : In ihrer transzendentalen Beziehung zu Gott, ihrem
Ursprung und Ausgang, ihrer Quelle und Herkunft ist sie für die Seele

Christi das übernatürliche End- und Schlußergebnis der weisheitsvollen
Schöpfergüte Gottes (terminus emanationis a Deo). In ihrer transzendentalen

Zugehörigkeit zu Gott, ihrem äußeren Ziele, dessentwegen und
dem zuliebe sie der Seele Christi einerschaffen wurde, ist sie für diese

zugleich Prinzip und Anfang, Wend- und Drehpunkt zur Rückkehr
zu Gott (principiuni reductionis ad Deum). 1 Es lohnt sich, dem
Vorbildlichen, dem Idealen der Gnade Christi nach beiden Belangen hin
nachzugehen. Die Begeisterung für die Nachfolge Christi kann nur
dabei gewinnen ; der Wille, die eigene Seele nach dem Gnadenideal
Christi zu bilden und zu formen, wird neue Antriebe erfahren.

Die Gnade Christi bringt von ihrem Ausgang aus der schöpferischen
Hand Gottes die Merkmale des herrlichsten aller Werke Gottes mit :

sie ist die vollkommenste Hingabe und Mitteilung Gottes an die Seele

und damit an die Menschheit Christi. Solche Mitteilung ist zugleich
die herrlichste Kundgebung und Offenbarung des innergöttlichen Seins

und Lebens in der Seele Christi. In ihrer einfachen Seinsvollkommenheit
ist sie noch ein Drittes : die ruhmvollste Angleichung der Seele Christi
an Gott ; die größtmögliche Verähnlichung derselben mit Gott. Sie

ist endlich noch ein Viertes : die umfassendste Aneignung und Besitznahme

der Seele von Seiten Gottes. — Durch die Aufnahme der
übernatürlichen Wirklichkeit der Gnade wird die Seele Christi in gleicher
Weise für ihre Wende und Rückkehr zu Gott ausgerüstet, so daß sie

dieselbe in der vollkommensten Weise vollziehen kann. In ihrem

Gnadengute besitzt die Seele Christi die Möglichkeit zur restlosen Hingabe

ihrer selbst an Gott und seinen Heilswillen. Eine solche Hingabe
ist zugleich die größte Ehrung und Verherrlichung Gottes durch den
Gottmenschen Christus. Sie ist noch ein Drittes : die vollkommenste
Ebenbildlichkeit und Verähnlichung der Seele Christi mit Gott. Sie ist
endlich noch ein Viertes : die umfassendste Aneignung und Besitznahme
Gottes von seiten der Seele Christi. Wäre das nicht der Fall, so wäre
der Gottmensch ein fehler- und mangelhaftes Werk Gottes. — Sicut

1 De Veritate, q. 5 a. 4 u. q. 20 a. 4 ; C. G. II c. 46.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 253

autem creaturae imperfectae essent, si a Deo procédèrent et ad Deum

non reordinarentur ; ita imperfectus esset creaturarum a Deo exitus,
nisi reditio in Deum exitum adaequaret (De Veritate, q. 20 a. 4). —
Er könnte nicht unser Lebensideal sein.

Nun aber tritt er mit der gleichen Ausstattung, mit der er seinen

Ausgang aus Gott genommen hat, auch seine Rückkehr zu Gott an. 1

Diese Rückkehr, diese Wende zu Gott vollzieht sich zunächst im
Seelenleben Jesu, und zwar mit einer äußeren, akzidentellen und einer

inneren, wesentlichen Vollkommenheit und Vollendung. Die körperliche
Ausdehnung bietet eine ergiebige Analogie, Jesu Rückkehr zu Gott in
ihrer äußeren Vollkommenheit zu veranschaulichen. Mit Anlehnung an
einen raum-zeitlichen Abstand können wir sagen : Ausgang und Rückkehr

stellen sich im Seelenleben Jesu dar, einerseits wie ein Punkt,
anderseits wie eine Linie; oder auch wie ein Augenblick und eine

zeitliche Abfolge : wie ein Punkt oder Augenblick, weil Ausgang und
Rückkehr nicht auseinander, nicht neben- oder «acAeinander liegen,
sondern in eins zusammenlallen. Warum — Weil die Seele Jesu im

Augenblick ihrer Erschaffung auch ihr Ziel erreicht hatte, zur
Anschauung Gottes gelangt war und damit die geschöpfliche Höchst-

beseligung besaß (Christus comprehensor). 2

Es ist aber auch richtig zu sagen, daß sich Ausgang und Rückkehr
darstellen wie eine Linie oder zeitliche Abfolge. Denn zwischen Jesu

Ausgang aus Gott und Jesu Rückkehr zu Gott dehnt sich Jesu
Erdenwandel hin, der mit der Himmelfahrt sein Ende fand und damit die

Rückkehr zum Vater endgültig zum Abschluß brachte.
Das Vorbildliche und Ideale in der äußeren Vollkommenheit der

Rückkehr Jesu zu Gott erklärt sich aus der inneren, wesentlichen.

Kraft ihrer inneren, wesentlichen Vollkommenheit vollzog sich diese

Rückkehr in Christus ohne jedwedes Hindernis der Sünde, das vorher
hätte behoben werden müssen. — Christus non factus est sanctus

ex peccatore, sed factus est sanctus ex non sancto secundum hominem :

non quidem privative, ut scilicet aliquando fuerit homo et non sanctus ;

sed negative, quia scilicet quando non fuit homo, non habuit sanctitatem
humanam (III q. 34 a. 1 ad 2). — Sie vollzog sich ohne die Möglichkeit
irgendwelcher Abkehr von Gott, weil sie den Zustand der Unsündlichkeit
mit sich brachte. — (De Veritate, q. 5 a. 4 c.) — Sie vollzog sich

1 Cum idem sit primum principium et ultimus finis : eodem modo aliqua
progrediuntur a primo principio et ordinantur in finem ultimum (De Veritate,
q. 5 a. 4). 2 III q. 34 a. 4.



254 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

endlich mit der größtmöglichen, geschöpflichen Intensität, weil das

übernatürliche Quellprinzip, von dem sie anhebt, die mit Gott verbindende

und mit Gott erfüllende perfectio prima, die gottförmig- und darum
heiligmachende Gnade der Seele Christi mit größtmöglicher Fülle, ohne

jedes, irgendwelche Beschränkung verursachende Maß eingegossen
wurde — (De Veritate, q. 29 a. 3. 1).

Weil Christus in diesem seinem absolut vollkommenen und darum

unvermehrbaren Gnadenbesitz (III q. 7 a. 12) das (sichtbare) «Abbild
des unsichtbaren Gottes ist » (Col. 1, 15), so ist er gerade in diesem

seinem Gnadengute das absolute und darum das einzige und notwendige,
das alle und alles umfassende, bleibende und unwandelbare Vorbild
oder Ideal für uns Menschen. — In quolibet genere, quod est perfectissi-

mum, est exemplar et mensura omnium, quae sunt illius generis (C. G. III
c. 24). — Es eignen ihm ja gerade darin in höchstem Grade die

Merkmale des Ideals : in Sonderheit die FV»«/ursächlichkeit. In und
durch seinen einzigartigen Gnadenbesitz hat Christus nicht bloß ein

persönlich-eigenes Lebensziel und einen persönlich-eigenen Lebensberuf,
nein : er ist für alle das heilsgeschichtliche Ziel. 2 Er ist es nicht aus

Bedürftigkeit. Er ist es aus selbstloser, uneigennützigster G^efreudigkeit.
Er ist es so, wie Gott in seiner Schöpfertätigkeit Ziel jedweden Geschöpfes

ist, als «maxime liberalise (I q. 44 a. 4 ad 1). Wie Gott durch seine

Schöpfertätigkeit in den Bereich des natürlichen, geschaffenen Seins

eintritt, nicht um etwas für sich zu erwerben, sondern nur um zu geben

(C. G. III c. 18), so tritt Christus mit der Fülle der Gnade in unsere
Menschheit ein, nicht um irgendwelchen Gnadenzuwächs zu erhalten,
sondern um sein Gnadengut mit uns zu teilen (III q. 7 a. 12). Er ist
nach seinem eigenen Ausspruche « gekommen, daß wir das Leben haben

und es reichlich haben » (Joa. 10, 10).
Die Einsicht in dieses wundervolle, transzendentale

Wechselverhältnis gewinnt an Klarheit und Bestimmtheit, wenn wir es auch

von unserer Seite betrachten. Da müssen wir mit dem hl. Thomas
bekennen : « In der natürlichen Ordnung ist jedwedes Geschöpf vom
ersten Augenblick und für die ganze Dauer seines Daseins nur für Gott,
sein Ziel und Ende da ; d. h. es ist ihm zugekehrt und zugewendet,

1 Gratia Christi potest dici infinita, eo quod non limitatur ; quia scilicet
habet quidquid potest pertinere ad rationem gratiae et non datur ei secundum
aliquam certam mensuram id quod ad rationem gratiae pertinet (III q. 7 a. 11 c

et ad 1).
2 Filius procedit ut omnium finis. (De Potentia, q. 3 a. 15 c.)



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 255

breitet gleichsam Hände und Arme aus : nicht um ihm etwas zu geben,

sondern um ihn selber nach dem Maße der eigenen Aufnahmefähigkeit
zu umfangen, in Besitz zu nehmen und zu halten. »1 So sind wir
Menschen in der Ordnung der Gnade nur für Jesus da ; werden ihm,
« dem Eingeborenen vom Vater, voll Gnade und Wahrheit » (Joa. r, 14)

zu einer transzendentalen Zfe/zugehörigkeit ein- und auferbaut (Eph. 2,

20) ; einverwurzelt (Col. 2, 7), eingepfropft und eingepflanzt (Rom. 11, 17) ;

einverleibt und einvermählt (Eph. 3, 6) : nicht, damit er reich würde an
und durch uns, sondern « damit wir an allem reich würden in ihm
(1. Cor. 1, 5), insbesondere damit wir reich würden durch die Anteil-
und Besitznahme seines Sohnesgutes, der heiligmachenden Gnade, der

— perfectio prima.
Recht verstanden : ist der Mensch ohne diese Wirklichkeit, dieses

Gut der Gnade noch gar nicht endgültig, ganz und wirklich. Er ist
höchstens auf dem Wege, es zu werden. Mit Anlehnung an die

philosophischen transcendentalia : ens, unum, verum, bonum — muß man

sagen : Erst mit der Gnade und nach dem Maße der Gnade ist er ein

ganzer, fertiger, vollkommener Mensch, weil er so erst die ganze, für den

Menschen vorgesehene Seinsvollkommenheit besitzt. — Erst mit der

Gnade ist er ein in sich geeinter und geschlossener, mit Gott und der

Schöpfung ordnungsgemäß verbundener Mensch, weil die
Seinsvollkommenheit der Gnade dem Menschen die innere Ordnung und Harmonie
verschafft und ihn in die äußere, gottgewollte Zugehörigkeit aufwärts
zu Gott, seitwärts zu den Mitmenschen und abwärts zu den vernunftlosen

Dingen bringt (In Gal. c. 5, lectio 6). — Im Lichte des Glaubens

gesehen, oder was dasselbe ist : in der Erkenntnis Gottes erkannt und
mit dem Urteil Gottes beurteilt ist der Mensch erst mit der Gnade

ontologisch echt und wahr. Denn einzig und allein die übernatürliche
Seinsform der Gnade führt dem Menschen das gottgewollte Sein und
Leben zu (De Veritate, q. 27 a. 1 ad 3) ; verwirklicht die im Geiste

Gottes über uns entworfene Idee; erfüllt und vollzieht im Werke das

über uns gesprochene göttliche Wort, setzt uns in Übereinstimmung mit
dem weisheits- und liebevollen Vorsehungsplane Gottes, mit einem

Worte : sie macht uns wahr. 2 Nach dem Werturteile Gottes gewinnt

1 Res non ordinantur in Deum sicut in finem, citi aliquid acquiratur, sed

ut ab ipso ipsummet suo modo consequantur, cum ipsemet sit finis (C. G. III c. 18).
2 In rebus creatis invenitur Veritas, secundum quod imitantur intellectum

divinum, qui est earum mensura, sicut ars est mensura omnium artificiatorum
t(De Veritate, q. 1 a. 8 c).



256 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

der Mensch erst mit der Gnade seinen wahren, beständigen,
unvergänglichen Persönlichkeitszewf, das Anrecht auf die Bezeichnung, das

Prädikat : « gut ». Denn einzig und allein die Gnade ist es, die ihn
seinem Wesen nach, innerlich ganz fertig stellt, durchformt und durchbildet

; ihn gut, tauglich, zu dem nütze macht, wozu er eigentlich da ist :

zu dem beseligenden Besitze Gottes (De Veritate, q. 21 a. 1). Ohne die
Gnade aber ist er dem schlechten Fische der Parabel (Matth. 13, 47 ff.)
vergleichbar : weil er nichts wert, zu nichts gut, zu nichts nütze ist,
wird er weggeworfen.

Betrachten wir sodann das Ideale der Gnade Christi auf Grund
des zweiten Merkmals, von dem oben (S. 252) die Rede war. Die
heiligmachende Gnade der Seele Christi stellt sich uns dar als deren « perfectio

prima ». Darum ist sie zunächst das von außen in die Seele Christi
hineingebrachte Quellprinzip des endgültigen, ruhenden, übernatürlichen
Seins. — Forma in quantum huiusmodi habet esse in perficiendo illud
in quo est et quiescendi in ipso (De Veritate, q. 2 a. 14). 1 Sie ist aber
noch viel mehr. Nach Analogie der substantiellen Körperform, der aus
Gott hervorgegangenen Menschensre/e senkt die heiligmachende Gnade

der Seelens«<fotaM2 Christi einen neuen Lebens- und Tätigkeitsgrund ein.

Um diese Wesensfunktion der Gnade näher zu beschreiben, könnte man

sagen : Sie ist für die Seele Christi Erstprinzip, Quelle, Ausgang und

Ursprung der übernatürlichen Zielstrebigkeit (C. G. IV c. 19). Sie formt
und gestaltet wesenhaft die Selbstbetätigung des Gottmenschen innerhalb
seiner neuen, höheren, arteigenen, gottförmigen Lebensschicht und Lebensstufe.

— Nullus enim operum nostrorum valor reputatur dignus aeternae

gloriae, nisi praesupposita acceptatione divina ; et sic gratia dicitur
esse forma et caritatis et aliarum virtutum (De Veritate, q. 27 a. 5 ad 5).

— Sie leistet diese Funktion naturgmäß nach einwärts zum mittelbaren
Vollzug der wertvollsten, immanenten Handlungen und bekundet sich

damit als das Ideal der wahren Persönlichkeitskultm. Aber sie birgt in
ihrer Vitalität auch eine unerschöpfliche, soziale Macht und Befähigung
in sich : gibt der Seele Christi eine altruistische Tendenz und Einstellung
und verleiht ihr eine weltweite Aufgeschlossenheit für alle beseligungs-
fähigen Geschöpfe. Mit a. Worten : Im Besitze seines Gnadengutes
wendet sich Christus nach außen, allen Menschen zu, um ihnen durch

göttliche Offenbarung einen erkennenden Einblick in diese herrlichste

1 Gratia est velut habitudo, quae dat quoddam esse spirituale et divinum
(De Virt. in com. q. 1 a. 2 ad 21).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 257

aller erschaffenen und erschaffbaren Wirklichkeiten zu geben ; aber mehr
noch, um sie durch tatsächliche Mitteilung zu wahren Mitbesitzern seines

übernatürlichen Reichtums zu machen.
Denn weil die Gnade Christi mit dem Merkmal gottförmiger Geistigkeit

bezeichnet ist, ist sie an ungezählt viele Menschen mitteilbar, ohne

in der Seele Christi verloren zu gehen oder irgendwie vermindert zu
werden. 1 Und weil Christus das Leben der Gnade im Höchstmaße

besitzt, so will er nach einem lieblichen Ausdrucke des hl. Augustinus
« nicht allein darin bleiben, sondern durch wirkliche Weitergabe und
wahre Mitteilung an andere sich viele Brüder und Schwestern zugesellen »

(In Joa. Tr. 2 n. 13). Für diese Wahrheit tritt die Heilige Schrift
immer wieder mit ihrer ganzen, göttlichen Autorität ein. Und weil sie

das tut, tritt sie auch für die abgeleitete Wahrheit ein, daß Christus

gerade in seinem mitteilbaren Gnadengute das Ideal der wahren sozialen

Kultur ist.
Die Gnade Christi begründet sodann durch ihr Eintreten in die

Seele des Menschen, durch ihre, eine übernatürliche Vollendung und
Weihe schaffende Anwesenheit in der Seele eine Angleichung der

begnadeten Seele an Christus; mit a. Worten : sie wird Prinzip der

Verähnlichung und Gleichgestaltung mit Christus und erfüllt damit die
dritte Forderung des Ideals, von der oben (S. 252) die Rede war.

Die Christusförmigkeit im Sein, in der — « perjectio prima » —,
die der Seele mit dem Empfange der heiligmachenden Gnade zuteil
wird, offenbart sich im Werke, — in der « perjectio secunda » — ; sie

bejähigt und drängt dazu, den eigenen Lebenswandel mit dem Lebenslange/

Christi in Einklang und Übereinstimmung zu bringen ; das eigene

Tun und Lassen, Leben und Sterben dem Tun und Lassen, Leben und
Sterben Christi anzupassen und somit Christusförmig zu machen ; kurz :

sie begründet und leitet « die Nachfolge Christi » in der Lebensführung
und Lebenshaltung ein. Denn auch hier kommt der Grundsatz des

hl. Thomas zur Geltung : « Was jemand innerlich durch Natur oder
Gnade ist oder geworden ist, darauf ist sein Tun und Lassen, sein Sehnen

und Streben eingestellt. » 2 Diese Zuordnung, diese Wende und Hinkehr
der begnadeten Seele zum höchstbegnadeten Christus verdient
ausnehmende Beachtung.

1 Res spiritualis potest simul, absque detrimento cuiuslibet possidentis, a

pluribus possideri (C. G. IV c. 23).
2 Quale est «numquodque, talia operatur et in sibi convenientia tendit (C. G.

IV c. 19).



258 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

2. Christus in seiner zweiten Vollkommenheit,
dem gnadenvollen Tun und Wirken, unser Ideal.

« Gepriesen sei Gott, der Vater unseres Herrn Jesus Christus.
Schon vor Grundlegung der Welt hat er uns in ihm auserwählt, auf
daß wir heilig und untadelhaft vor ihm seien » (Eph. 1, 3-4). In Wirkkraft

dieser unserer Auserwählung hat Gott eine inhaltreiche Idee von
uns entworfen ; einen bedeutungsvollen Gedanken von uns gefaßt ; ein
befehlendes Wort über uns gesprochen. — Welches aber ist der Inhalt,
der die göttliche Idee von uns erfüllt; was hat Gott in den Gedanken,
den er von uns hat, hineingelegt ; was befiehlt er in seinem über uns
gesprochenen Worte, daß mit uns und von uns geschehen soll — Die
Antwort auf diese Fragen gibt der Apostel, indem er sagt : « Die er
vorher erkannte, hat er auch vorher bestimmt, dem Bilde seines Sohnes

gleichförmig zu werden » (Rom. 8, 29) : gleichförmig zu werden durch
die Anteilnahme an dessen « perfectio prima » — dem übernatürlichen
Sein, durch den Mitbesitz seines Sohnesgutes der gottverbindenden,
heiligmachenden Gnade; gleichförmig zu werden, sodann durch den

Eintritt in seine « perfectio secunda » — in seine übernatürliche Arbeit
und Beschäftigung, sein gnadenvolles Tun und Wollen; durch den Mit-
Vollzug seiner Lebensaufgäbe, die Mfferfüllung seines Lebensberttfes ;
kurz : durch die wahre Verchristlichung unseres Denkens und Wollens,
der Tätigkeiten, die unser spezifisch menschliches Tun und Lassen

entweder bilden oder doch bestimmen und tragen helfen (C. G. I c. 100).
Diese in der Gnade wurzelnde und aus der Gnade herauswachsende

Verchristlichung ist das eine und einzige gottgewollte und darum das

eine und einzige zu Recht bestehende Bildungs- und Erziehungsziel. Dieses

Ziel wird in dem Augenblick für immer erreicht; die Verchristlichung
unseres Denkens und Wollens in dem Augenblick endgültig zur
Vollendung und zum Abschluß gebracht, in dem die Seele mit ihren geistigen
Kräften Gott — das Seligkeitsgut — zum eigenen, unverlierbaren
Genüsse empfängt und in Besitz nimmt. In dem Augenblicke, in dem
das « quiescere in patria » seinen Anfang nimmt, erhält die Tätigkeit
der Seele ihr endgültiges, unabänderliches Gepräge der Christusförmigkeit.
In dem Augenblicke hat aber auch das Bildungs- und Erziehungswrß
der Seele sein Ende genommen, während es für die ganze Dauer ihres
Erdenwandels, des « perigrinari in terris », ihre eigentliche Lebens-

aufgabe sein und bleiben muß.

Für den historischen Christus waren die Tätigkeitsbereiche des



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 259

« perigrinari in terris » und des « quiescere in patria » zeitlich nicht
geschieden, sondern beisammen, waren und blieben aber begrifflich
und der Natur nach wrschieden und zueinander hingeordnet, wie Weg

zum Ziel (III q. 15 a. 10). In beiden aber ist Christus das eine,
unabänderliche Vorbild und Ideal. 1 Daraus ergibt sich, daß für uns, die

wir noch in der irdischen Pilgerschaft begriffen sind, die Besorgung
der augenblicklich drängenden, diesseitigen Bildung und Erziehung viel
wichtiger ist als sogar die himmlische Glorie, das höchste Gut, das

Gott uns im Jenseits geben kann. Es ergibt sich, daß das Eintreten
in Christi irdische Tätigkeit einstweilen für uns bedeutsamer ist, als

Christi himmlische Herrlichkeit. Warum — Weil die Nachbildung
und Formung unseres diesseitigen Wirkens, Leidens und Sterbens nach

dem Wirken, Leiden und Sterben des historischen Christus die

Gleichförmigkeit mit dem verherrlichten Christus bereits keimhaft in sich

enthält (II-II q. 24 a. 3 ad 2). Daher muß unsere Losung lauten :

Verchristlichung oder WTTrfer-Verchristlichung unseres gesamten
diesseitigen Tuns und Lassens. Diese Aufgabe ist gelöst, dieses Ziel erreicht,
wenn es gelingt, hienieden unser Denken und Wollen in Wahrheit zu
verchristlichen, d. h. nach dem Denken und Wollen des historischen
Christus zu bilden und zu erziehen. Denn, so sagen wir in einem
ersten Satze :

a) Christus in seinem übernatürlichen Denken:
das Bildungs- und Erziehungsideal für unser Denken.

Wir benutzen die methodologisch wertvollen Leitsätze aus der

Metaphysik der Vorbildursache, um zu zeigen, warum wir unser Denken
und Urteilen an dem Denken und Urteilen Christi bilden, oder nötigenfalls

umbilden müssen.

In dem Denken und Urteilen Christi entdecken wir ohne Mühe
das erste Merkmal des Ideals : Das Merkmal der Zze/ursächlichkeit, die

Autorität der äußeren Norm und die Zuverlässigkeit des äußeren

Maßstahes. 2 Ist es ja das Denken und Urteilen der mächtigsten aller
geschöpflichen Intelligenzen, das Erkennen und Wissen des ersten

Geistes (C. G. I c. 62), in «welchem alle Schätze der Weisheit und

1 Possumus autem dupliciter conformari Christo in vita, sc. gratiae et gloriae ;

et una est via ad aliam, quia sine vita gratiae non pervenitur ad vitam gloriae
In 1. Cor. c. 15, lectio 7).

2 Christus est infallibilis régula veritatis (1. Cor. c. 5, lectio 3).



2Ô0 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Erkenntnis verborgen sind» (Col. 2, 3). Und darum kommt ihm, und
zwar ihm -allein die Führerrolle über alle vernunftbegabten Geschöpfe

zu ; muß alles geschöpfliche Erkennen sich einzig und allein nach ihm
richten. — In quolibet genere, quod est perfectissimum, est exemplar
et mensura omnium, quae sunt illius generis (C. G. III c. 24). — Da

nun die Norm und das, was nach ihr normiert, angeordnet und
eingerichtet ; der Maßstab und das, was nach ihm bemessen ; die Regel
und das, was nach ihr geregelt werden soll, etwas Gemeinsames haben,
oder doch wengistens erhalten müssen (I-II q. 19 a. 4), so kommt es

darauf an, dieses Gemeinsame im Denken Jesu und unserm Denken
aufzufinden und namhaft zu machen.

Wir befragen den hl. Thomas, und er gibt uns dankenswerten
Aufschluß : Wenn wir der menschlichen Denktätigkeit wissenschaftlich

gerecht werden wollen, so müssen wir sie nach zwei Seiten hin
überprüfen. Wir müssen sie zunächst in ihrem Ursprung und Ausgang,
ihrem Entstehen und Hervorkommen aus ihrem Quellprinzip, dem

Erkenntnisvermögen beobachten. Wir müssen sodann feststellen, was
sie bei ihrem Ende und Abschluß, ihrem Aufhören und Aussetzen geleistet
und erarbeitet ; was sie uns an geistigem Wissensgut eingebracht hat. 1

Dieser Grundsatz findet auch auf das menschliche Erkennen Jesu

Anwendung. Es geht nämlich in seiner psychologischen Ursache auf

eingegossene übernatürliche, intellektuelle « Habitus », Tugenden oder

Wirk-, Arbeitsformen zurück, die dem menschlichen Erkenntnisvermögen

Jesu eine einzigartige, absolute Erhabenheit und Vollendung,
Verklärung und Gottförmigkeit geben (De Veritate, q. 20 a. 2). In
seiner transzendentalen Beziehung zum ontologischen Wahrheitsbereich

eignet ihm die größtmögliche Aufgeschlossenheit und infolgedessen als

Erkenntnis/ruc/h das unfehlbare intuitive Wissen um die unerschaffene

Wahrheit des innergöttlichen Lebens, sowie die erschaffene Wahrheit
der Natur und Übernatur in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
(De Veritate, q. 20 a. 4).

Dieses Geistes- und Wissensgut Christi ist nun alles andere als

individualistisch. Es eignet ihm wesenhaft eine unerschöpfliche
Mitteilbarkeit an ungezählt viele erkenntnisbegabte Wesen. Und Christus

will es in seinem unstillbaren Mitteilungsdrang nicht allein und
ausschließlich besitzen. Denn wie er nach einem lieblichen Ausdruck des

1 Operatio enim dupliciter considerari potest. Uno modo secundum quod
exit ab opérante, qui est causa ipsius actionis ; alio modo secundum quod terminatur
ad operatum (In Joa. c. i, lectio 2).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 261

hl. Augustinus « in die Welt kam, um nicht mehr allem in seiner
Gottessohnschaft zu sein, sondern durch Mitteilung derselben sich viele Brüder
und Schwestern zuzugesellen » (In Joa. tract. II n. 13), so will er durch

Kundgebung und Offenbarung seines Wissens um göttliche Dinge uns
in die Herrlichkeit seines Geistes einführen und aufnehmen. Darum

sagt er von sich : « Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen,
daß ich der Wahrheit Zeugnis gehe » (Joa. 18, 37). Darum erläßt er
die an alle gerichtete Einladung : « Wenn jemand dürstet, komme er

zu mir und trinke » (Joa. 7, 37). — So erstrahlt « die alles übertreffende
Erkenntnis Christi » (Phil. 3, 8) in ihrer Zielursächlichkeit als das absolute
Ideal für alle in allen Verhältnissen und Lebenslagen : « Denn alle
werden mich erkennen, vom Kleinsten bis zum Größten, spricht der

Herr» (Jer. 31, 34).

Die Anteilnähme selbst aber vollzieht sich von seiten des Menschen

durch die Betätigung der göttlichen Tugend des Glanbens, die infolgedessen

dem menschlichen Erkenntnisvermögen eine übernatürliche
Aufbesserung und Ertüchtigung, Erhebung und Verklärung verleiht (De

Veritate, q. 8 a. 4 ad 13) ; den Menschen dem Denken und Urteilen,
dem Erkennen und Wissen Christi und somit dem göttlichen Erkennen
selber zugesellt. 1 Darum nennt der hl. Thomas in seiner Erklärung
zu den paulinischen Briefen und auch anderwärts (Opusc. 37 1. 5 c. 37)
den Glauben mit Vorliebe : « cognitio Christi » — die von Christus in
die Menschen weitergeleitete Kenntnis Christi.

Wenn wir durch den Glauben «den Sinn Christi haben» (1. Cor.

2, 16), «zur Gemeinschaft und Anteilnahme am Wissen Christi berufen
sind » (1. Cor. 1, 9), so sind wir auch dazu berufen, das Erkennen und
Denken Christi in seinem zweiten Merkmal in uns zu verwirklichen
und nachzubilden ; m. a. Worten : wir müssen unsern Glauben zu
einer praktischen, lebendigen, arbeitenden, auf das Wirken und Schaffen

eingestellte Erkenntnisform werden lassen.

Das Erkennen und Wissen Christi war ja kein taten- und wirkungsloses

Gedankenbild : keine tote, leb- und kraftlose Innenvorstellung,
nein : es war und ist noch immer — um mit der energischen Sprache
des hl. Thomas zu reden — ein « verbum spirans amorem » (De Veritate,
q. 4 a. 3), ein Geisteswort, das Liebe ausströmt und darum in der
Liebe Frucht bringt. Es war und ist noch immer ein « verbum opera-
tivum » (C. G. IV c. 13), eine Stimme, die nicht nur sagt, was zu

1 De Veritate, q. 14 a. 8.

Divus Thomas. 18



262 Züge zum Christusbilcle beim hl. Thomas von Aquin

geschehen und was zu unterbleiben hat, sondern eine Stimme, die
der Erkenntnis auch das Werk, die Tat folgen läßt. « Der Sohn Gottes,
den wir unter euch verkünden, ist nämlich nicht ,Ja' und ,Nein'
gewesen ; nur das Ja' ist in ihm gewesen » (2. Cor. 1, 19-20) : « Im
Heiligtum der Gottheit ist er das ewige Ja', der erschöpfende Ausdruck
des göttlichen Erkennens. In der Heimstätte seiner menschlichen Natur
ist er das Ja' durch die Verwirklichung und Erfüllung der Vorher-

sagungen und Verheißungen, sowie der Vorbilder persönlicher und
sachlicher Art : Er hat die Aussprüche der Propheten wahr gemacht,
die doch gar große und beschwerliche Dinge über ihn vorherkündeten,
nämlich, daß er Mensch werden, geboren werden, leiden und sterben,
auferstehen, zum Himmel fahren und den Heiligen Geist senden würde. »1

In diesen Erfüllungen besitzen wir die untrügliche Gewähr, daß

auch alles andere, was noch im Willen Gottes über ihn vorgehoben
und bestimmt ist, das « Ja » der Verwirklichung finden wird : « Er
wird », so sagt der hl. Thomas in seinem gedankenreichen Werkchen
De moribus divinis, c. 15, « auch sein Versprechen, daß alle auferstehen
werden, ausführen und das künftige Weltgericht wirklich abhalten.
Er wird seine Verheißung an die Armen einlösen und ihnen die zwölf
Ehrensitze des Gerichtes anweisen, auf daß sie die zwölf Stämme Israels

richten ; ebenso das, was er den Trauernden verheißen, nämlich, daß

er sie selber trösten werde, wie eine Mutter ihre Kinder tröstet. Er
wird das den Demütigen gemachte Versprechen halten und sie in dem
Maße erhöhen, als sie verachtet und erniedrigt waren. » — Demnach
wird der Glaube unser Denken nur dann in Wahrheit nach dem Denken
Christi bilden und formen, wenn er in wirksamer und tatkräftiger
Weise auf die Erfüllung alles dessen eingestellt ist und bleibt, was
Gottes weisheitsberatener Heilswille über uns vorgesehen und bestimmt
hat. Er leistet diese bildende und formende Tätigkeit, so oft er das

« Ja » der Erfüllung aufwärts zu Gott spricht und auf die Ausführung
dessen drängt, « was die Taufpaten für uns versprochen haben, daß wir
nämlich am ganzen katholischen Glauben festhalten, dem Teufel und
seiner Pracht widersagen und die zehn Gebote beobachten würden »

(Opusc. 55 c. 15). Unser Glaube ist tätig in der Nachbildung und
Darstellung Christi in uns, so oft er das « Ja » der Erfüllung einwärts zu
uns selbst spricht und uns dazu bestimmt, das zu halten, « was wir aus

1 Verificavit autem verba prophetarum arrlua de Ipso praedicantium, scilicet
incarnationem, nativitatem, passionem, resurrectionem, ascensionem, Spiritus
Sancti missionem (Opusc. 55 c. 15).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 263

freien Stücken versprochen haben, daß wir nämlich Gehorsam leisten,
Enthaltsamkeit und Entsagung üben, Gott im Ordensstande oder mit
sonstigen, guten Werken dienen würden. » — Unser Glaube arbeitet

auf das Ideal « Christus » hin, so oft er das « Ja » der Erfüllung seitwärts

zum Nächsten spricht « und uns das einlösen heißt, was wir dem

Nächsten zu leisten schuldig sind » (Opusc. 55 c. 15).

Ein solcher Glaube ist ein mächtiges, wirkkräftiges Wort — verbum
operativum — : ein mächtiges Wort bei Gott, von dem es gehört und
erhört wird ; ein mächtiges Wort bei den Menschen, von denen es

anerkannt, bewundert und durch Nachahmung geehrt wird ; endlich ein
mächtiges Wort bei uns, die wir seinen idealen Einfluß, von dem oben

(S. 248) die Rede war, an uns erfahren ; unser Denken und Urteilen
mit dem Denken und Urteilen Christi in Einklang und Ubereinstimmung
bringen ; kurz : die wir in unserm Denken und Urteilen christusjörmig
werden.

b) Christus in seinem übernatürlichen Wollen:
das Bildungs- und Erziehungsideal für unser Wollen.

In dem an erzieherischer Weisheit so reichen Gelegenheitsschriftchen :

De rationibus fidei ad Cantorem Antiochenum sagt der hl. Thomas :

« Der Güte Gottes war es angemessen, daß er die gefallene und daher
verderbte Menschennatur durch seinen menschgewordenen Sohn wieder
aufrichten und wieder herstellen ließ. Für die Art und Weise der

Wiederherstellungsarbeit waren zwei Stücke bestimmend : die menschliche

Natur, die in ihrer Heilungsbedürftigkeit die Wohltat der
Wiederherstellung an sich erfahren, sowie das Krankheitsübel, das entfernt
und behoben werden sollte. Weil die menschliche Natur vernunftbegabt

ist, gibt sie dem Menschen auf seinen Lebensweg freien Willen,
freies Wahlvermögen, freie Selbstbestimmung mit. Und somit war es

seitens der menschlichen Natur eine Forderung der Billigkeit, daß der
Mensch in den Zustand der wahren, gottgewollten Ordnung nicht von
einer äußeren Macht hineingedrängt und hineingezwungen werde, sondern

aus sich heraus und mit vollkommener Selbstbestimmung, frei- und

gutwillig selber eintrete. — Zum gleichen Ergebnis kommt man vom
Krankheitsbefund her. Dieser ergab, daß der menschliche Wille aus der
rechten Ordnung gewichen und darum in seinen Betätigungen verkehrt
und schlecht war. Darum mußte sich das Heilungs- und
Wiederherstellungswerk die Umstellung und Umbildung, die Wieder- und



264 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Neuordnung des Willens zum Ziele setzen. Der Wille aber ist wohl
geordnet, recht und gut, wenn er in seinem Grundtrieb, der Liebe,

die an dem Anfang, der Mitte und dem Ende jeder menschlichen

Betätigung steht, wohlgeordnet recht und gut ist. Die Liebe ihrerseits
endlich ist in dem Maße wohl- und gut geordnet, gottförmig und
gottgefällig, als sie Gott, das höchste und wertvollste Gut, über alles liebt
und schätzt, sucht und erstrebt ; alles andere Liebens- und Erstrebenswerte

aber nur mit Ein- und Unterordnung unter Gott, dem höchsten
aller Werte » (Opusc. 2 c. 5).

Diese grundsätzlichen Erwägungen lenken unsere Aufmerksamkeit
auf das menschliche Wollen Christi. Wir entdecken unschwer in ihm
die Merkmale des absoluten Ideals, nach dem sich unser Wollen hie-
nieden bilden und formen muß. Dieser wichtigsten aller Bildungs- und

Erziehungsaufgaben war eine frühere Arbeit1 gewidmet. Daher können
wir hier davon absehen. Nur einem Gedanken möchten wir noch Raum
geben. Er verdient es, daß wir ihm große Beachtung schenken : In
allen Geheimnissen des historischen Lebens Jesu stoßen wir auf das

ideale Wollen Christi. Aber wo wir es auch antreffen mögen, es ist in
seiner Vorbildlichkeit mächtig genug, unser Wollen nach sich zu bilden,
umzuformen und so zur Vollkommenheit emporzuführen. Unser Wille,
so verfolgt der hl. Thomas diesen Gedanken, braucht nur das abzulehnen

und von sich zu weisen, was der Wille Christi abgelehnt und von sich

gewiesen hat. Er braucht nur das zu wollen und zu wählen, zu lieben
und anzustreben, was der Wille Christi gewollt und gewählt, geliebt
und angestrebt hat (Opusc. 7 c. 6).

So sind und werden wir immer mehr, was unser Name « Christianus »

— Christ — besagt. Denn Christ sein heißt : cbxistnsverbunden, christus-

jörmig sein in der — perfectio prima — in dem übernatürlichen Dasein

und Leben, in der heiligmachenden Gnade. Christ sein heißt : christus-
verbunden, christus/örww'g sein in der — perfectio secunda — in der

übernatürlichen, inneren und äußeren Lebenshaltung und Lebens-

führung. 2 Christ sein heißt : Das lebendige Abbild dessen sein, der
da ist Imago Dei perfectissima.

(Fortsetzung folgt.)

1
« Divus Thomas » 1924, Heft 2, S. 129-148 : Die Gleichförmigkeit mit dem

Willen Gottes, das Größte vom Großen im Leben des Christen.
2 II-II q. 124 a. 5 ad 1.


	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

