Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]
Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ziige zum Christusbilde
beim hl. Thomas von Aquin.'

Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

(Fortsetzung.)

Deus homo factus est, per quod se tra-
didit homini imitabilem (Opusc. 53 a. 1).

X.

In seinem ausgedehnten Schrifttum iiber Bildungs- und Erziehungs-
wesen weist der hl. Thomas immer wieder auf die Dringlichkeit und
Notwendigkeit der « Hinkehr und Wende zu Christus » hin. 2 Er beruft
sich dabei auf das unabweisbare Arbeitsgesetz, das Gott selber bei
der Bildung und Ausgestaltung seiner Schépfung im allgemeinen und
seiner vernunftbegabten Geschopfe im besondern befolgt. Und dieses
Arbeitsgesetz lautet : « Hinkehr und Wende zu Christus. »

Es hat uns bei den friiheren Aufsitzen wertvolle, methodologische
Dienste geleistet : « Hin zu Christus », der Krionung und Vollendung
des Menschengeschlechtes und damit der ganzen Schépfung. So hiell
es allenthalben auf dem unabsehbaren Felde der Finalursichlichkeit.
Denn seinetwegen, ithm zuliebe «ist alles geworden, was geworden ist »
(Joa. 1, 3). — « Hin zu Christus », so kiindet die Stimme der innern
Formalursichlichkeit, die Gott den Dingen einerschaffen hat. Denn
sie ist ja nichts anders als ein schwacher Widerschein und Abglanz
der Formalursichlichkeit, die uns in Christus entgegentritt. Um diese
ungemein anregende und fruchtbare Wahrheit auf uns wirken zu lassen,
betrachteten wir die Formalursidchlichkeit in Christus unter dem Lichte
threr ersten Benennung, dem Personalnamen : « Filius Dein». — Die
Einsicht in jene Wahrheit erweiterte und vertiefte sich durch die
Aufsitze, bei denen der zweite Personalname Christi: « Verbum Dei »
mit seinen aufschluBreichen Attributen manifestans, glorificans, spirans

! Fortsetzung vom Jahrgang 1930, Heft 3, pp. 279-304.
* Formatio creaturae spiritualis intelligitur secundum quod ad Verbum
convertitur (De Potentia, q. 4 a. 1 ad 5 sed contra).

Divus Thomas. 17



246 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

amorem Fihrerdienste leistete. — Weitere Aufschliisse iiber dieselbe
Wabhrheit brachte endlich der Aufsatz tiber den dritten Personalnamen
Christi : « Imago Dei», indem er die Griinde aufzeigte, warum Christus
gerade In seiner Eigenschaft als « Imago Dei» unser Bildungs- und
Erziehungsideal sein miisse. Damit war die Frage nach dem Bildungs-
und Erziehungsziel im allgemeinen beantwortet.

Wir hoffen, unsere Untersuchung nach dieser Richtung hin durch
den gegenwirtigen Aufsatz dem Abschlufl niher zu bringen. Er soll
die Stiicke namhaft machen, in denen jenes Bildungs- und Erziehungsziel
angestrebt und verwirklicht werden muf3. Mehr noch: er soll uns
bestimmen, mit der « Hinkehr und Wende zu Christus » Ernst zu machen.
Denn ohne das werden wir keine vollkommenen Menschen, geschweige
denn wahre Christen. Darum greifen wir auf den Grundsatz des
hl. Thomas zuriick und sagen :

§ 6.

Christus Jesus ist in seiner Eigenschaft als « Imago Dei »
unser Vorbild, unser Bildungs- und Erziehungsideal.!

Einige grundbegriffliche und grundsitzliche Erwigungen aus der
Metaphysik der Vorbildursichlichkeit werden uns den Zugang zu diesem
stets zeitgemillen Thema erleichtern.

_ 1. Der hl. Thomas gebraucht den Ausdruck « exemplar » — Vorbild
— oft als selbstindiges Hauptwort. So beispielsweise in dem hundertmal
wiederkehrenden Grundsatz : In quolibet genere, quod est perfectissi-
mum, est exemplar omnium quae sunt illius generis (C. G. III c. 24).
In jeder Ordnung von Dingen ist das erste an Erhabenheit und Wiirde,
Vollendung und Vollkommenheit beim Zustandekommen aller spitern
vorbildlich titig und findet sich infolgedessen abbildlich in ihnen wieder.
Nicht minder oft leitet er von dem Hauptwort « exemplar » das Bei-
wort : « exemplaris » ab und setzt es als nihere Bestimmung und ab-
hingiges Attribut zu den Hauptwortern: «idea», « forma», oder
«causa » (IIT q. 56 a. 1), ein Umstand, durch den der Begriff « exemplar »
— Vorbild — an Klarheit und Schirfe gewinnt. Er bezeichnet demnach :
eine Ursichlichkeit, die durch ihren form- und gestaltgebenden Einflul3
auf die werdenden Dinge diesen eine Anpassung und Angleichung an

1 Oportet quod Verbum Dei comparetur ad res intellectas a Deo sicut
exemplar (C. G. IV c. 11).



Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 247

sich (das Vorbild) mitgibt ; eine Verihnlichung und Ubereinstimmung
mit sich (der Vorbildursache) verleiht. In dem weiten Felde der Vorbild-
ursache grenzt der hl. Thomas zwer grofe Bezirke ab : den der vernunft-
losen und unfreien Naturwesen von dem der vernunftbegabten und
freien Geschopfe. In beiden ist die Vorbildursache mit threm Einfluf
tatig, aber in artverschiedener Weise. In dem ersten steht die Vorbild-
wirksamkert einzig und allein unter der Leitung einer Fremderkenntnis
und eines Fremdwillens, Gottes, des Schépfers namlich. Sie erreicht
in dem Gebilde der Natur die Verwirklichung der entsprechenden im
Geiste Gottes ausgeprigten und im Willen Gottes zur Ausfithrung
vorgesehenen Idee. So weisen alle Naturwesen durch ihr Dasein und
Sosein auf eine Idee im Geiste des Schopfers hin (De Veritate, q. 3a.1).1

In dem zweiten Bezirk der Vorbildwirksamkeit nimmt Gott die
Erkenntnis und die freie Selbstbestimmung des Geschopfes in seinen
Dienst, um die Vorbildidee im Werke in die Erscheinung treten zu
lassen. In diesem Falle ist das Vorbild « per viam cognitionis » titig. 2
Nach dem heutigen Sprachgebrauch erhdlt nunmehr die Vorbildidee
einen eigenen Namen. Sie wird « Ideal » genannt und kann mit dem
hl. Thomas definiert werden als « die FForm, die jemand seinem Werke
in bewullter und zweckgewollter Weise durch nachahmende Tatigkeit
an- und einerschafft » — idea exemplaris est forma, quam aliquid imi-
tatur ex intentione agentis, qui determinat sibi finem (De Veritate,
q. 3 a. 1).

Diese Begriffsbestimmung umschlieBt drei Stiicke. Es lohnt sich,
sie im einzelnen namhaft zu machen, um das « Ideal » in seinem Wesen
klar und deutlich aufzuzeigen :

1. Das « Ideal » ist nicht seiner selbst willen da. Es steht vielmehr
ganz im Dienste eines beabsichtigten Zweckes, den jemand durch die
Verwirklichung des Ideals fiir sich oder fiir andere erreichen will (ex
intentione agentis) ; 2. von « Ideal» spricht man nur bei vernunft-
begabten, frei-wihlenden und jrei-schaffenden Wesen (agentis, qui
determinat sibi finem), nicht aber bei vernunftlosen Naturdingen, die
zwar nach einem weisheitsvoll ausgedachten Plane arbeiten, aber nichts
von diesem Plane, noch von seinem Einflusse auf das Zustandekommen
der Arbeit wissen ; 3. das « Ideal » ist ein form- und gestaligebendes

I Res intellectu carentes tendunt in Deum sicut in finem per viam assimi-
lationis (C. G. III c. 25).

2 Sicut res intellectu carentes tendunt in Deum sicut in finem per viam
assimilationis, ita substantiae intellectuales per viam cognitionis (C. G. 111 c. 23).



)

248 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Prinzip. Es steht dem Schaffenden als strahlende und leuchtende
Wirklichkeit vor Augen. Auf sie hiilt er seinen priifenden Blick gerichtet,
um seine Arbeit mit ihr in Ubereinstimmung zu bringen, sein Werk
nach ihr zu gestalten und zu formen (forma, quam aliquid mitatur).

Diese drei Seimsstiicke befihigen das Ideal zu einer dreifachen
Wirksamkeit. Weil es vorerst noch mit dem Merkmal unerfiillter Zweck-
und Zielursichlichkeit bezeichnet ist 1, so dullert es seinen Einflull nach
Art der Zielursichlichkeit, d. h. es ruft und lockt, dringl und treibt
zur ausfiihvenden Arbeit ; es bittet und fleht gleichsam um Hilfe, damit
es im Stoffe zur Verwirklichung gelangen und in die Erscheinung treten
kénne. Das Ideal ist mehr als unerfiillte Zielursiachlichkeit. Es ist eine
« praktische 1dee oder Form» ? Und weil es das ist, betdtigt es sich
beim Zustandekommen des Werkes als eine #m Kiinstler wirksame
Arbeitsform (De Veritate, q. 3 a. 1). Aber wie betiitigt es sich ? Nicht
durch seine physische Mitarbeit, wohl aber durch den beratenden und
fiihrenden Einflul, den es auf die Einsicht und den Willen desjenigen
ausiibt, der die physische Ausfiihrung des Werkes besorgt. Es betitigt
sich als eine durch Einsicht und Weisheit beratene Willensmacht. ?
Als « praktische Tdee und Form » ist und bleibt das Idéal doch wesentlich
Vorbild. Und das ist entscheidend fiir seine ureigene Wirksamkeit.
Das in Ausfithrung gebrachte Werk soll ihm dhnlich und gleichformig
werden, sein Geprdge erhalten, seine Ziige an sich tragen. Und in dem
MaBe, als das gelingt, wird das Werk ein Nach- und Abbild, eine
Verwirklichung und Darstellung, eine Offenbarung und Verherrlichung
des Ideals. *

Die beschriebenen drei Seinsstiicke mit der zugehorigen dreifachen
Wirksamkeit sind Gattungsmerkmale. Sie finden sich daher in den
beiden Idealarten, dem Kunstideal und dem Lebensideal wieder. Das
Kunstideal geht auf Umnpersonliches. Es wird als Vorbildidee vom
Kiinstler leblosem Stoff eingeflofft. Das Lebensideal hingegen geht auf
Persionliches. Es ist berufen, auf dem Wege der Einsicht und Erkenntnis
gestaltenden Einflul auf das Denken und Wollen und dadurch auf die

! Forma exemplaris habet quodammodo rationem finis (De Veritate, q. 3 a. 1).

? Forma exemplaris ad cognitionem pertinet quae est practica habitu vel
actu (De Veritate, q. 3 a. 3 ad 3).

3 Artifex autem per verbum in intellectu conceptum et per amorem suae
voluntatis ad aliquid relatum operatur (I q. 45 a. 6).

¢ Exemplata non semper repraesentant perfecte exemplar. Unde quandoque
quod est in exemplari, deficienter et imperfecte invenitur in exemplato (De Potentia,

q. 7 a. 4 ad 3).



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 249

Lebenshaltung und Lebensfithrung einer menschlichen Persénlichkeit
zu erlangen. Mit Anlehnung an die oben vom Ideal im allgemeinen
gegebene Definition kann man vom Lebensideal sagen: « Es ist die
vorbildliche ILebensform, die jemand seinem Leben in bewuliter und
zweckgewollter Weise durch nachahmende Ttigkeil an- und einerschafft. »
— FForma vitae exemplaris, quam aliquis, qui determinat sibi finem
vitae, vivendo imitatur. So kurz wir uns auch bei diesen grundbegriff-
lichen Erorterungen haben fassen miissen, so hoffen wir doch, mit ihrer
Hilfe die Vorbildlichkeit Christi ins rechte Licht setzen, m. a. Worten :
in Christo unser Lebensbildideal erkennen zu koénnen.

2. In seiner theologischen Summe macht sich der hl. Thomas einen
Gedanken des hl. Augustinus zu eigen, indem er sagt : « Gott, den wir
nachahmen sollten, konnten wir nicht sehen. Den Menschen, den wir
sehen konnten, durften wir nicht nachahmen. Denn seine Werke waren
bose. Damit wir nun Gott sehen und nachahmen kinnten, wurde er
Mensch » (ITT q. 1 a. 2). Mit diesen Worten hat er eine der anziehendsten
Angemessenheiten und ZweckmalBigkeiten der Menschwerdung des
Sohnes Gottes namhaft gemacht. Bei ihrer Betrachtung verweilt er
mit Vorliebe. Zu ihrer Betrachtung ladet er immer wieder ein (C. G. IV
c. 53-55). Wir folgen seiner Einladung, weniger, um bei der quaestio
Jacti — der Tatsache — stehen zu bleiben, daf3 nimlich Christus, « der
ewige Sohn, das gleich wesentliche Wort und Abbild Gottes durch die
Menschwerdung zum nachahmlichen Vorbild, zum ausfithr- und dar-
stellbaren Lebensideal der Menschen geworden ist ». 1 Mit der groBten
Klarheit und Bestimmtheit treten fiir diese Tatsache ein : die Autoritit
der Heiligen Schrift, die Wissenschaft der Theologie in allen ihren
Disziplinen, die Weisheit der gotterleuchteten Eltern, Lehrer und
Erzieher. Sie tun es in unterrvichtender, lehrhafter Weise. Einen anders
gearteten Beweis fiir jene Tatsache erbringen alle wakhren Christen :
durch die treu geiibte Nachfolge Christi wird das Vorbildliche und
Nachahmbare im Leben Jesu in ihnen selber zur lebendigen Wirklichkeit
und Tatsache. Unsere ganze Aufmerksamkeit soll vielmehr der quaestio
turis — der Evklarung der Tatsache — zugewandt sein. Von ihr erhoffen
wir Aufschlull zu erhalten : 1. {iber die Stiicke im Leben Jesu, welche
die eingangs beschriebenen Merkmale des « Idealen » an sich tragen
und in ihrer organischen Einheit das Lebensideal des Christen aus-
machen ; 2. erhoffen wir AufschluBl iiber die Art und Weise, wie sich

! Deus homo factus est, per quod se tradidit homini imitabilem (Opusc. 53a.1).



250 Ziuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

die Ubertragung und Fortfithrung des Lebens Jesu in unser Dasein
hinein verwirklicht und unser Leben infolgedessen eine Darstellung und
Vergegenwirtigung des Lebens Jesu wird.

I. In welchen Stiicken Christus unser Lebensideal ist.

Die Christologie verzeichnet im Lebensbilde Christi verschiedene
Ziige, denen die Nachahmbarkeit seitens der Menschen abgeht. Wir
konnen sie in staunender Ehrfurcht bewwundern, nicht aber in nach-
ahmender Titigkeit in uns hervorbringen und so in unser eigenes
Leben iibertragen. ! Sie gruppieren sich in der unmittelbarsten und
nichsten Nihe ihres Ursprungs, mit dem sie in unldslicher Verbindung
und unzerstorbarem Zusammenhang bleiben, der « gratia unionis ». Die
Erhebung der Menschheit Christi zu der Wiirde einer Natur Gottes, die
Einpflanzung derselben in die Person des Wortes weisen ihr in der Gott-
verbundenheit einen Platz an, den kein geschaffenes Wesen mit ihr
teilen kann ; geben ihr eine wesentlich gottliche Weihe, eine etnzigartige
Heiligkeit, die in keinem Engel und in keinem Menschen durch nach-
ahmende Titigkeit wiederholt oder nachgebildet werden kann (Opusc. 11
c. 6). Darum scheidet dieses Merkmal fiir unsere Betrachtung aus.

Anders aber verhilt es sich mit der iibernatiirlichen Verklirung,
die der Menschheit Christi gerade wegen ihrer personlichen Verbindung
mit dem Sohne Gottes unverlierbar zuteil wird. * Sie wird ihr eines
zweifachen Zieles wegen, eines doppelten Zweckes halber zuteil : zu-
ndchst zur Erhebung und Bereicherung, Aufbesserung und Vervoll-
kommnung der eigenen Natur und Wesenheit und alles dessen, was
sich auf ihr aufbaut, der Leibes- und Seelenkrifte, sowie des gesamten
Titigkeitsbereiches. Dieser Zielbestimmung trigt der Name : gratia
« stngularis », oder « personalis » Rechnung. Sodann soll Christus in
seiner durch die Gnadenausstattung tibernatiirlich verklarten Menschheit
das zubereitete und geeignete Werkzeug besitzen, die eigene Heiligkeit
in die Menschen hineinzutragen ; mit andern Worten : Die Menschen
sollen durch den heiligenden Einflul} der heiligsten Menschheit Christi
nach Christus umgestaltet und neugebildet ; sie sollen lebendige Ab-
bilder Christi werden. Diese Aufgabe kommt in dem Namen : gratia
«capitis » zum Ausdruck. Der hl. Thomas gebraucht eine gliickliche
Analogie, um die Gnadenherrlichkeit Christi zu beschreiben : « In Gott

1 Quaedam sunt, in quibus Christum admirari possumus, non imitari (De
Veritate, q. 23 a. 8 ad 3). 21II q. 7 a. 13.



Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 251

finden sich alle Seinsvollkommenheiten zu einem unverinderlichen
Zumal- und Gesamtbesitz vereinigt beisammen. So kommt in Christus
die Fiille jeglicher Gnade und Tugend zu einem Zumal- und Gesamt-
besitz zusammen. Dieser Gnaden-Besitzstand wirkt sich nach zwei
Seiten aus : nach emmwdrts in die Menschheit Christi und macht den
Gottmenschen im hochsten Grade zu jeglicher Tugendleistung tauglich
und tiichtig. Er trigt sodann seinen heiligenden Einflul seifwdrts in
das ganze Menschengeschlecht hinein. Infolgedessen werden die Menschen
in den Gnadenstand und in das iibernatiirliche Leben Christi erhoben. »

Sie teilen nach dem Sprachgebrauch der aszetischen Literatur mit
ihm sein «inneres» (In Rom. c¢. 7, lectio 4), sein «geistiges » Leben
(In 1. Cor. c. 2, lectio 3). Die Nachahmbarkeit der rein dufleren Verhilt-
nisse, in die das irdische Leben Jesu hineingestellt war, kommt fiir die
wahrhaft chiristliche Lebensgestaltung weniger in Betracht. Entscheidend
fiir die Verchristlichung unseres Lebens ist die Anteilnahme am Gnaden-
gute Christi, der gratia personalis und der gratia capitis, den beiden
Stiicken, die die iibernatiirliche Vollendung Christi bilden, die spezifisch
« christliche Vollkommenheit » ausmachen.

In dem Malle, als es uns gelingt, die Vollkommenheit Christi in
unsern Besitz zu bringen und uns anzueignen, bezeichnen wir uns mit
dem Merkmal und dem Charakter Christi, bilden uns nach seinem Leben ;
wird er unser Lebensideal. So kénnen wir unser Thema auf die kurze
Formel bringen : Christus ist in seiner innern, geistigen Vollkommenheit
unser Lebensideal. Christus vereinigt in einem ernzigartigen Zumal- und
Gesamtbesitz die Vollkommenheit des Héchstbeseligten und des
heiligsten Erdenpilgers (III q. 15 a. 10). In der Herrlichkeit dieser
iibernatiirlichen Vollkommenheit unterscheiden wir mit dem hl. Thomas
zwei Regionen : die Region der « Perfectio prima » — der ersten, wesent-
lichen oder substantiellen Vollkommenheit und Vollendung ; die Herr-
lichkeit des iibernatiirlichen Seins und Lebens in der heiligmachenden
Gnade. Auf ihr erhebt sich die « Perfectio secunda» — die zweile,
endgiiltige Vollkommenbheit, die aus der Gnade geborene, tugendliche
Tdatigkeit. > In der einen, wie der andern Region erkennen wir in
Christus unser Lebensideal.

1 Sicut in Deo omnis essendi perfectio adunatur, ita in Christo omnis gratiae
plenitudo et virtutis invenitur, per quam non solum ipse possit in gratiae opus,
sed etiam alios in gratiam adducere (De Veritate, q. 29 a. 3).

? Est autem duplex perfectio rei intrinseca : prima scl. quae est ipsum esse
rei ; secunda vero est eius opervatio (In Gal. c. 5, lectio 6).



252 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

1. Christus in seiner ersfen Vollkommenbheit,
dem iibernatiirlichen Sein der Gnade, unser Ideal.

Die Gnadenvollkommenheit Christi, des Gottmenschen, birgt eine
doppelte Schonheit in sich ; ist mit einem zweifachen Wesensmerkmal
bezeichnet : In ihrer transzendentalen Beziehung zu Gott, ihrem Up-
sprung und Awusgang, ithrer Quelle und Herkunft ist sie fiir die Seele
Christi das {ibernatiirliche End- und Schlufergebnis der weisheitsvollen
Schopfergiite Gottes (terminus emanationis a Deo). In ihrer transzen-
dentalen Zugehorigkeit zu Gott, ihrem duleren Ziele, dessentwegen und
dem zuliebe sie der Seele Christi einerschaffen wurde, ist sie fiir diese
zugleich Prinzip und Anfang, Wend- und Drehpunkt zur Riickkehr
zu Gott (principium reductionis ad Deum).! Es lohnt sich, dem Vor-
bildlichen, dem Idealen der Gnade Christi nach beiden Belangen hin
nachzugehen. Die Begeisterung fiir die Nachfolge Christi kann nur
dabei gewinnen ; der Wille, die eigene Seele nach dem Gnadenideal
Christi zu bilden und zu formen, wird neue Antriebe erfahren.

Die Gnade Christi bringt von threm Ausgang aus der schopferischen
Hand Gottes die Merkmale des herrlichsten aller Werke Gottes mit :
sie ist die vollkommenste Hingabe und Mitteilung Gottes an die Seele
und damit an die Menschheit Christi. Solche Mitteilung ist zugleich
die herrlichste Kundgebung und Offenbarung des innergéttlichen Seins
und Lebens in der Seele Christi. In ihrer einfachen Seinsvollkommenheit
ist sie noch ein Drittes : die ruhmvollste Angleichung der Seele Christi
an Gott ; die groBtmogliche Verdhnlichung derselben mit Gott. Sie
ist endlich noch ein Viertes : die umfassendste Aneignung und Besitz-
nahme der Seele von seiten Gottes. — Durch die Aufnahme der iiber-
natiirlichen Wirklichkeit der Gnade wird die Seele Christi in gleicher
Weise fiir thre Wende und Riickkehr zu Gott ausgeriistet, so dal sie
dieselbe in der vollkommensten Weise vollziehen kann. In ihrem
Gnadengute besitzt die Seele Christi die Moglichkeit zur restlosen Hin-
gabe ihrer selbst an Gott und seinen Heilswillen. Eine solche Hingabe
ist zugleich die groBte Ehrung und Verherrlichung Gottes durch den
Gottmenschen Christus. Sie ist noch ein Drittes : die vollkommenste
Ebenbildlichkeit und Verdhnlichung der Seele Christi mit Gott. Sie ist
endlich noch ein Viertes : die umfassendste Aneignung und Besitznahme
Gottes von seiten der Seele Christi. Wire das nicht der Fall, so wiire
der Gottmensch ein fehler- und mangelhajtes Werk Gottes. — Sicut

1 De Veritate, q. 5 a. 4 u. q. 20 a. 4; C. G. IT c. 46.



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 253

autem creaturae imperfectae essent, si a Deo procederent et ad Deum
non reordinarentur ; ita imperfectus esset creaturarum a Deo exitus,
nisi reditio in Deum exitum adaequaret (De Veritate, q. 20 a. 4). —
Er konnte nicht unser Lebensideal sein.

Nun aber tritt er mit der gleichen Ausstattung, mit der er seinen
Ausgang aus Gott genommen hat, auch seine Riickkehr zu Gott an.'
Diese Riickkehr, diese Wende zu Gott vollzieht sich zunidchst im
Seelenleben Jesu, und zwar mit einer dufleren, akzidentellen und einer
inneren, wesentlichen Vollkommenheit und Vollendung. Die korperliche
Ausdehnung bietet eine ergiebige Analogie, Jesu Riickkehr zu Gott in
ihrer d@ufleren Vollkommenheit zu veranschaulichen. Mit Anlehnung an
einen raum-zeitlichen Abstand kénnen wir sagen : Ausgang und Riick-
kehr stellen sich im Seelenleben Jesu dar, einerseits wie ein Punkt,
anderseits wie eine Linte,; oder auch wie ein Awugenblick und eine
zettliche Abjolge : wie ein Punkt oder Augenblick, weil Ausgang und
Riickkehr nicht awuseinander, nicht mneben- oder mnacheinander liegen,
sondern in eins zusammenfallen. Warum ? — Weil die Seele Jesu im
Augenblick ihrer Erschaffung auch ihr Ziel erreicht hatte, zur An-
schauung Gottes gelangt war und damit die geschopfliche Hochst-
beseligung besal3 (Christus comprehensor). >

Es ist aber auch richtig zu sagen, daf3 sich Ausgang und Riickkehr
darstellen wie eine Linie oder zeitliche Abfolge. Denn zwischen Jesu
Ausgang aus Gott und Jesu Riickkehr zu Gott dehnt sich Jesu Erden-
wandel hin, der mit der Himmelfahrt sein Ende fand und damit die
Riickkehr zum Vater endgiiltig zum Abschluf3 brachte.

Das Vorbildliche und Ideale in der dufleren Vollkommenheit der
Riickkehr Jesu zu Gott erkliart sich aus der inmeren, wesentlichen.
Kraft ihrer inneren, wesentlichen Vollkommenheit vollzog sich diese
Riickkehr in Christus ohne jedwedes Hindernis der Siinde, das vorher
hitte behoben werden miissen. — Christus non factus est sanctus
ex peccatore, sed factus est sanctus ex non sancto secandum hominem :
non quidem privative, ut scilicet aliquando fuerit homo et non sanctus ;
sed negative, quia scilicet quando non fuit homo, non habuit sanctitatem
humanam (111 q. 34 a. 1 ad 2). — Sie vollzog sich ohne die Moglichkeit
irgendwelcher Abkehr von Gott, weil sie den Zustand der Unsiindlichkeit
mit sich brachte. — (De Veritate, q. 5 a. 4 ¢.) — Sie vollzog sich

! Cum idem sit primum principium et ultimus finis: eodem modo aliqua
progrediuntur a primo principio et ordinantur in finem ultimum (De Veritate,
q. 5 a. 4). 2 111 q. 34 a. 4.



254 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

endlich mit der groBtmoglichen, geschopflichen Infensitat, weil das
iibernatiirliche Quellprinzip, von dem sie anhebt, die mit Gott verbindende
und mit Gott erfiillende perfectio prima, die goftformig- und darum
heiligmachende Gnade der Seele Christi mit groBtméglicher Fiille, ohne
jedes, irgendwelche Beschrinkung verursachende Mall eingegossen
wurde — (De Veritate, q. 29 a. 3.1).

Weil Christus in diesem seinem absolut vollkommenen und darum
unvermehrbaren Gnadenbesitz (II1 q. 7 a. 12) das (sichtbare) «.4bbild
des unsichtbaren Gottes ist» (Col. 1, 15), so ist er gerade in diesem
seinem Gnadengute das absolute und darum das einzige und notwendige,
das alle und alles umfassende, bleibende und unwandelbare Vorbild
oder Ideal fiir uns Menschen. — In quolibet genere, quod est perfectissi-
mum, est exemplar et mensura omnium, quae sunt illius generis (C. G. I1I
c. 24). — Es eignen ihm ja gerade darin in héchstem Grade die
Merkmale des Ideals: in Sonderheit die Finalursichlichkeit. In und
durch seinen einzigartigen Gnadenbesitz hat Christus nicht bloB ein
personlich-eigenes Lebensziel und einen personlich-eigenen Lebensberuf,
nein : er ist fiir alle das heilsgeschichtliche Ziel. 2 Er ist es nicht aus
Bediirftigkeit. Er ist es aus selbstloser, uneigenniitzigster Gebefreudigkeit.
Erist es so, wie Gott in seiner Schopfertitigkeit Ziel jedweden Geschopfes
ist, als «maxime lLiberalis» (I q. 44 a. 4 ad 1). Wie Gott durch seine
Schopfertitigkeit in den Bereich des natiirlichen, geschaffenen Seins
eintritt, nicht um etwas fiir sich zu erwerben, sondern nur um zu geben
(C. G. IIT c. 18), so tritt Christus mit der Fiille der Gnade in unsere
Menschheit ein, nicht um irgeﬁdwelchen Gnadenzuwachs zu erhalten,
sondern um sein Gnadengut mit uns zu teilen (I11 q. 7 a. 12). Er ist
nach seinem eigenen Ausspruche « gekommen, dal3 wir das Leben haben
und es reichlich haben » (Joa. 10, 10).

Die Einsicht in dieses wundervolle, transzendentale Wechsel-
verhiltnis gewinnt an Klarheit und Bestimmtheit, wenn wir es auch
von wunserer Seite betrachten. Da miissen wir mit dem hl. Thomas
bekennen : « In der natiirlichen Ordnung ist jedwedes Geschopf vom
ersten Augenblick und fiir die ganze Dauer seines Daseins nur fiir Gott,
sein Ziel und Ende da; d. h. es ist ihm zugekehrt und zugewendet,

! Gratia Christi potest dici infinita, eo quod non limitatur; quia scilicet
habet quidquid potest pertinere ad rationem gratiae et non datur ei secundum
aliquam certam mensuram id quod ad rationem gratiae pertinet (III q. 7 a. 11 ¢
et ad 1).

2 Filius procedit ut omnium finis. (De Potentia, q. 3 a. 15 c.)



Ziuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 255

breitet gleichsam Hiande und Arme aus : nicht um thm etwas zu geben,
sondern um ihn selber nach dem Malle der eigenen Aufnahmefihigkeit
zu umfangen, in Besitz zu nehmen und zu halten.»'. So sind wir
Menschen in der Ordnung der Gnade nur fiir Jesus da ; werden ihm,
«dem Eingeborenen vom Vater, voll Gnade und Wahrheit » (Joa. 1, 14)
zu einer transzendentalen Zielzugehorigkeit ern- und auferbaut (Eph. 2,
20) ; etnverwurzelt (Col. 2, 7), eingepfropft und eingepflanzt (Rom. 11, 17) ;
etnverleibt und einvermdhit (Eph. 3, 6) : nicht, damit er reich wiirde an
und dwurch uns, sondern «damit wir an allem reich wiirden n 2hm
(1. Cor. 1, 5), insbesondere damit wir reich wiirden durch die Anteil-
und Besitznahme seines Sohnesgutes, der heiligmachenden Gnade, der
— perfectio prima.

Recht verstanden : ist der Mensch osne diese Wirklichkeit, dieses
Gut der Gnade noch gar nicht endgiiltig, ganz und wirklich. Er ist
hochstens auf dem Wege, es zu werden. Mit Anlehnung an die philo-
sophischen transcendentalia : ens, unum, verum, bonum — mul} man
sagen : Erst mit der Gnade und nach dem Male der Gnade ist er ein
ganzer, fertiger, vollkommener Mensch, weil er so erst die ganze, fiir den
Menschen vorgesehene Seinsvollkommenheit besitzt. — Erst mif der
Gnade ist er ein in sich geeinter und geschlossener, mit Gott und der
Schopfung ordnungsgemill verbundener Mensch, weil die Seinsvoll-
kommenheit der Gnade dem Menschen die #nnere Ordnung und Harmonie
verschafft und ihn in die dufere, gottgewollte Zugehorigkeit awufwirts
zu Gott, seitwarts zu den Mitmenschen und abwdrts zu den vernunft-
losen Dingen bringt (In Gal. c. 5, lectio 6). — Im Lichte des Glaubens
gesehen, oder was dasselbe ist : in der Erkenntnis Gottes erkannt und
mit dem Urteil Gottes beurteilt ist der Mensch erst mait der Gnade
ontologisch echt und wah». Denn einzig und allein die iibernatiirliche
Seinsform der Gnade fithrt dem Menschen das gottgewollfe Sein und
Leben zu (De Veritate, q. 27 a. 1 ad 3); verwirklicht die im Geiste
Gottes iiber uns entworfene Idee, erfiillt und wvollzieht im Werke das
iiber uns gesprochene gottliche Wort, setzt uns in Ubereinstimmung mit
dem weisheits- und liebevollen Vorsehungsplane Gottes, mit einem
Worte : sie macht uns wahr. > Nach dem Werturteile Gottes gewinnt

1 Res non ordinantur in Deum sicut in finem, cui aliquid acquiratur, sed
ut ab ipso tpsummet suo modo consequantur, cum ipsemet sit finis (C. G. III c. 18).

2 In rebus creatis invenitur veritas, secundum quod imifantur intellectum
divinum, qui est earum mensura, sicut ars est mensura omnium artificiatorum
(De Veritate, q. 1 a. 8 c).



256 Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

der Mensch erst mit der Gnade seinen wahren, bestindigen, unver-
ginglichen Personlichkeitswerf, das Anrecht auf die Bezeichnung, das
Pradikat : «gut». Denn einzig und allein die Gnade ist es, die ihn
seinem Wesen nach, innerlich ganz fertig stellt, durchformt und durch-
bildet ; ihn gut, tauglich, zu dem wiitze macht, wozu er eigentlich da ist :
zu dem beseligenden Besitze Gottes (De Veritate, q. 21 a. 1). Ohne die
Gnade aber ist er dem schlechten Fische der Parabel (Matth. 13, 47 ff.)
vergleichbar : weil er nichts werf, zu nichts gut, zu nichts niitze 1st,
wird er weggeworfen.

Betrachten wir sodann das Ideale der Gnade Christi auf Grund
des zweiten Merkmals, von dem oben (S. 252) die Rede war. Die heilig-
machende Gnade der Seele Christi stellt sich uns dar als deren « perfectio
prima ». Darum ist sie zunidchst das von aullen in die Seele Christi
hineingebrachte Quellprinzip des endgiiltigen, ruhenden, iibernatiirlichen
Seins. — Forma in quantum huiusmodi habet esse in perficiendo illud
in quo est et quiescendi in ipso (De Veritate, q. 2 a. 14). ! Sie ist aber
noch viel mehr. Nach Analogie der substantiellen Kdrperform, der aus
Gott hervorgegangenen Menschenseele senkt die heiligmachende Gnade
der Seelensubstanz Christi einen neuen Lebens- und Tdtigkeitsgrund ein.
Um diese Wesensfunktion der Gnade niher zu beschreiben, kénnte man
sagen : Sie ist fiir die Seele Christi Erstprinzip, Quelle, Ausgang und
Ursprung der iibernatiirlichen -Zielstrebigkeit (C. G. IV c. 19). Sie formt
und gestaltet wesenhaft die Selbstbetitigung des Gottmenschen innerhalb
seiner neuen, hoheren, arteigenen, gottformigen Lebensschicht und Lebens-
stufe. — Nullus enim operum nostrorum valor reputatur dignus aeternae
gloriae, nisi praesupposita acceptatione divina ; et sic gratia dicitur
esse forma et caritatis et aliarum virtutum (De Veritate, q. 27 a. 5 ad 3).
— Sie leistet diese Funktion naturgmil3 nach einivdris zum mittelbaren
Vollzug der wertvollsten, immanenten Handlungen und bekundet sich
damit als das Ideal der wahren Personlichkeitskultur. Aber sie birgt in
ihrer Vitalitit auch eine unerschépfliche, soziale Macht und Befihigung
in sich : gibt der Seele Christi eine altruistische Tendenz und Einstellung
und verleiht ihr eine weltweite Awufgeschlossenheit fiir alle beseligungs-
fahigen Geschopfe. Mit a. Worten : Im Besitze seines Gnadengutes
wendet sich Christus nach auflen, allen Menschen zu, um ihnen durch
gottliche Offenbarung einen erkennenden Einblick in diese herrlichste

! Gratia est velut habitudo, quae dat quoddam esse spirituale et divinum
(De Virt. in com. q. 1 a. 2 ad 21).



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 257

aller erschattenen und erschatfbaren Wirklichkeiten zu geben ; aber mehr
noch, um sie durch tatsichliche Mitteilung zu wahren Mitbesitzern seines
iibernatiirlichen Reichtums zu machen. .

Denn weil die Gnade Christi mit dem Merkmal gottférmiger Geistig-
keit bezeichnet ist, ist sie an ungezihlt viele Menschen matteilbar, ohne
in der Seele Christi verloren zu gehen oder irgendwie vermindert zu
werden. ! Und weil Christus das Leben der Gnade im Hdchstmalfle
besitzt, so wll er nach einem lieblichen Ausdrucke des hl. Augustinus
«nicht alletn darin bleiben, sondern durch wirkliche Weitergabe und
wahre Mitteilung an andere sich viele Briidder und Schwestern zugesellen »
(In Joa. Tr. 2 n. 13). Fiir diese Wahrheit tritt die Heilige Schrift
immer wieder mit ihrer ganzen, gottlichen Autoritit ein. Und weil sie
das tut, tritt sie auch fiir die abgeleitete Wahrheit ein, da Christus
gerade in seinem mitteilbaren Gnadengute das Ideal der wahren sozialen
Kultur ist.

Die Gnade Christi begriindet sodann durch ihr Eintreten in die
Seele des Menschen, durch ihre, eine iibernatiirliche Vollendung und
Weihe schaffende Anwesenheit in der Seele eine Angleichung der
begnadeten Seele an Christus,; mit a. Worten : sie wird Prinzip der
Verdihnlichung und Gleichgestaltung mit Christus und erfiillt damit die
dritte Forderung des Ideals, von der oben (S. 252) die Rede war.

Die Christusférmigkeit im Sein, in der — « perfectio prima» —,
die der Seele mit dem Empfange der heiligmachenden Gnade zuteil
wird, offenbart sich im Werke, — in der « perfectio secunda » — ; sie

befahigt und drdangt dazu, den eigenen Lebenswandel mit dem Lebens-
wandel Christi in Einklang und Ubereinstimmung zu bringen ; das eigene
Tun und Lassen, Leben und Sterben dem Tun und Lassen, Leben und
Sterben Christi anzupassen und somit christusformig zu machen ; kurz :
sie begriindet und leitet « die Nachfolge Christi » in der Lebensfiihrung
und Lebenshaltung ein. Denn auch hier kommt der Grundsatz des
hl. Thomas zur Geltung: « Was jemand innerlich durch Natur oder
Gnade ist oder geworden ist, darauf ist sein Tun und Lassen, sein Sehnen
und Streben eingestellt. » 2 Diese Zuordnung, diese Wende und Hinkehr
der begnadeten Seele zum hdochstbegnadeten Christus verdient aus-
nehmende Beachtung.

1 Res spiritualis potest simul, absque detrimento cuiuslibet possidentis, a
pluribus possideri (C. G. IV c. 23).

2 Quale est unumquodque, talia operatur et in sibi convenientia fendit (C. G.
IV c. 10).



258 Ziuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

2. Christus in seiner zweiten Vollkommenheit,
dem gnadenvollen Tun und Wirken, unser Ideal.

« Gepriesen sei Gott, der Vater unseres Herrn Jesus Christus. ...
Schon vor Grundlegung der Welt hat er uns in ihm auserwihlt, auf
dall wir heilig und untadelhaft vor ihm seien » (Eph. 1, 3-4). In Wirk-
kraft dieser unserer Auserwihlung hat Gott eine inhaltreiche /dee von
uns entworfen ; einen bedeutungsvollen Gedanken von uns gefalit ; ein
befehlendes Wort iiber uns gesprochen. — Welches aber ist der Inhalt,
der die gottliche Idee von uns erfiillt; was hat Gott in den Gedanken,
den er von uns hat, hineingelegt; was befiehlt er in seinem iiber uns
gesprochenen Worte, dafl mit uns und von uns geschehen soll ? — Die
Antwort auf diese Fragen gibt der Apostel, indem er sagt: « Die er
vorher erkannte, hat er auch vorher bestimmt, dem Bilde seines Sohnes
gleichformig zu werden » (Rom. 8, 29) : gleichférmig zu werden durch
die Anteilnahme an dessen « perfectio prima » — dem {iibernatiirlichen
Sein, durch den Mitbesitz seines Sohnesgutes der gottverbindenden,
heiligmachenden Gnade; gleichférmig zu werden, sodann durch den
Eintritt in seine « perfectio secunda » — in seine iibernatiirliche Arbeit
und Beschdftigung, sein gnadenvolles Tun und Wollen ; durch den Mit-
vollzug seiner Lebensawufgabe, die Miterfiillung seines Lebensberufes
kurz : durch die wahre Verchristlichung unseres Denkens und Wollens,
der Tatigkeiten, die unser spezifisch menschliches Tun und Lassen
entweder bilden oder doch bestimmen und tragen helfen (C. G. I c. 100).

Diese in der Gnade wurzelnde und aus der Gnade herauswachsende
Verchristlichung ist das eime und einzige gottgewollte und darum das
eine und einzige zu Recht bestehende Bildungs- und Erziehungsziel. Dieses
Ziel wird in dem Augenblick fiir immer erreicht; die Verchristlichung
unseres Denkens und Wollens in dem Augenblick endgiiltig zur Voll-
endung und zum Abschluf gebracht, in dem die Seele mit ihren geistigen
Kriften Gott — das Seligkeitsgut — zum eigenen, unverlierbaren
Genusse empfingt und in Besitz nimmt. In dem Augenblicke, in dem
das « quiescere in patria » seinen Anfang nimmt, erhilt die Titigkeit
der Seele ihr endgiiltiges, unabinderliches Geprige der Christusférmigkeit.
In dem Augenblicke hat aber auch das Bildungs- und Erziehungswerk
der Seele sein Ende genommen, wihrend es fiir die ganze Dauer ihres
Erdenwandels, des « perigrinare in terris », ihre eigentliche Lebens-
aufgabe sein und bleiben mul3.

Fiir den historischen Christus waren die Titigkeitsbereiche des



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 259

« perigrinari in terris» und des «quiescere in patria » zeitlich nicht
geschieden, sondern beisammen, waren und blieben aber . begrifflich
und der Natur nach verschieden und zueinander hingeordnet, wie Weg
zum Ziel (III g. 15 a. 10). In beiden aber ist Christus das eine, unab-
dnderliche Vorbild und Ideal.1 Daraus ergibt sich, dal fiir wns, die
wir noch in der rdischen Pilgerschaft begriffen sind, die Besorgung
der augenblicklich dringenden, diesseitigen Bildung und Erziehung viel
wichtiger ist als sogar die himmlische Glorie, das hdichste Gut, das
Gott uns im Jenseits geben kann. Es ergibt sich, dall das Eintreten
in Christi #rdische Tétigkeit einstweilen fiir uns bedeutsamer ist, als
Christi himmlische Herrlichkeit. Warum ? — Weil die Nachbildung
und Formung unseres diesseitigen Wirkens, Leidens und Sterbens nach
dem Wirken, Leiden und Sterben des historischen Christus die Gleich-
formigkeit mit dem wverherrlichten Christus bereits keimhaft in sich
enthdlt (II-IT q. 24 a. 3 ad 2). Daher mull unsere Losung lauten :
Verchristlichung oder Wieder-Verchristlichung unseres gesamten dies-
seitigen Tuns und Lassens. Diese Aufgabe ist gelost, dieses Ziel erreicht,
wenn es gelingt, hienieden unser Denken und Wollen in Wahrheit zu
verchristlichen, d. h. nach dem Denken und Wollen des historischen
Christus zu bilden und zu erziehen. Denn, so sagen wir in einem
ersten Satze :

a) Christus in seinem Ubernatiirlichen Denken:
das Bildungs- und Erziehungsideal fir unser Denken.

Wir benutzen die methodologisch wertvollen Leitsitze aus der
Metaphysik der Vorbildursache, um zu zeigen, warum wir unser Denken
und Urteilen an dem Denken und Urteilen Christi bilden, oder nétigen-
falls umbilden miissen.

In dem Denken und Urteilen Christi entdecken wir ohne Miihe
das erste Merkmal des Ideals : Das Merkmal der Zielursichlichkeit, die
Autoritit der duBeren Norm und die Zuverlissigkeit des &dulleren
Mapstabes. 2 Ist es ja das Denken und Urteilen der mdchtigsten aller
geschopflichen Intelligenzen, das Erkennen und Wissen des ersten
Geistes (C. G. T c. 62), in «welchem alle Schitze der Weisheit und

1 Possumus autem dupliciter conformari Christo in vita, sc. gratiae et gloriae ;
et una est via ad aliam, quia sine vita gratiae non pervenitur ad vitam gloriae
In 1. Cor. c. 15, lectio 7).

2 Christus est infallibilis regula veritatis (1. Cor. c. 3, lectio 3).



260 Zige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin

Erkenntnis verborgen sind » (Col. 2, 3). Und darum kommt ihm, und
zwar thm .allein die Fiihrerrolle {iber alle vernunftbegabten Geschopfe
zu ; mul} alles geschopfliche Erkennen sich einzig und allern nach ihm
richten. — In quolibet genere, quod est perfectissimum, est exemplar
et mensura omnium, quae sunt illius generis (C. G. III c. 24). — Da
nun die Norm und das, was nach ihr normiert, angeordnet und ein-
gerichtet ; der Malistab und das, was nach ihm bemessen ; die Regel
und das, was nach ihr geregelt werden soll, etwas Gemeinsames haben,
oder doch wengistens erhalten miissen (I-I1 q. 19 a. 4), so kommt es
darauf an, dieses Gemeinsame im Denken Jesu und unserm Denken
aufzufinden und namhaft zu machen.

‘Wir befragen den hl. Thomas, und er gibt uns dankenswerten
Aufschlull : Wenn wir der menschlichen Denktitigkeit wissenschaftlich
gerecht werden wollen, so miissen wir sie nach zwe: Seiten hin iiber-
priifen. Wir miissen sie zunidchst in ithrem Ursprung und Awusgang,
threm Entstehen und Hervorkommen aus ihrem Quellprinzip, dem
Erkenntnisvermégen beobachten. Wir miissen sodann feststellen, was
sie bei threm Ende und Abschiuf, ihrem Authéren und Aussetzen geleistet
und erarbeitet ; was sie uns an geistigem Wissensgut eingebracht hat.!
Dieser Grundsatz findet auch auf das menschliche Erkennen Jesu
Anwendung. Es geht ndmlich in seiner psychologischen Ursache auf
eingegossene iibernatiirliche, intellektuelle « Habitus », Tugenden oder
Wirk-, Arbeitsformen zuriick, die dem menschlichen Erkenntnisver-
mogen Jesu eine einzigartige, absolute Erhabenheit und Vollendung,
Verklirung und Gottférmigkeit geben (De Veritate, q. 20 a. 2). In
seiner transzendentalen Beziehung zum onfologischen Wahrheitsbereich
eignet ithm die groBtmogliche Aufgeschlossenheit und infolgedessen als
Erkenntnisfrucht das unfehlbare intuitive Wissen um die unerschaffene
Wahrheit des innergottlichen Lebens, sowie die erschaffene Wahrheit
der Natur und Ubernatur in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
(De Veritate, q. 20 a. 4).

Dieses Geistes- und Wissensgut Christi ist nun alles andere als
individualistisch. Es eignet ihm wesenhaft eine unerschopfliche Mit-
tetlbarkeit an ungezihlt viele erkenntnisbegabte Wesen. Und Christus
will es in seinem unstillbaren Mqitterlungsdrang nicht allein und aus-
schlieBlich besitzen. Denn wie er nach einem lieblichen Ausdruck des

1 Operatio enim dupliciter considerari potest. Uno modo secundum quod
exit ab operante, qui est causa ipsius actionis ; alio modo secundum quod terminatur
ad operatum (In Joa. c. 1, lectio 2).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 261

hl. Augustinus « in die Welt kam, um nicht mehr allein in seiner Gottes-
sohnschaft zu sein, sondern durch Mitteilung derselben sich viele Briider
und Schwestern zuzugesellen » (In Joa. tract. II n. 13), so will er durch
Kundgebung und Offenbarung seines Wissens um goéttliche Dinge uns
in die Herrlichkeit seines Geistes einfithren und aufnehmen. Darum
sagt er von sich : « Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen,
daB ich der Wahrheit Zeugnis gebe » (Joa. 18, 37). Darum erlilit er
die an alle gerichtete Einladung: « Wenn jemand diirstet, komme er
zu mir und trinke ! » (Joa. 7, 37). — So erstrahlt « die alles iibertreffende
Erkenntnis Christi » (Phil. 3, 8) in ithrer Zielursdchlichkeit als das absolute
Ideal fiir alle in allen Verhidltnissen und Lebenslagen : « Denn alle
werden mich erkennen, vom Kleinsten bis zum GroBten, spricht der
Herr » (Jer. 31, 34).

Die Anteilnahme selbst aber vollzieht sich von seiten des Menschen
durch die Betitigung der gottlichen Tugend des Glaubens, die infolge-
dessen dem menschlichen Erkenntnisvermogen eine iibernatiirliche Auf-
besserung und Ertiichtigung, Erhebung und Verklirung verleiht (De
Veritate, q. 8 a. 4 ad 13) ; den Menschen dem Denken und Urteilen,
dem Erkennen und Wissen Christi und somit dem gottlichen Erkennen
selber zugesellt.* Darum nennt der hl. Thomas in seiner Erklirung
zu den paulinischen Briefen und auch anderwirts (Opusc. 37 1. 5 ¢. 37)
den Glauben mit Vorliebe : « cognitio Christi » — die von Christus in
die Menschen weitergeleitete Kenntnis Christi.

Wenn wir durch den Glauben «den Sinn Christi haben » (1. Cor.
2, 16), « zur Gemeinschaft und Anteilnahme am Wissen Christi berufen
sind » (1. Cor. 1, 9), so sind wir auch dazu berufen, das Erkennen und
Denken Christi in seinem zweiten Merkmal in uns zu verwirklichen
und nachzubilden ; m. a. Worten : wir miissen unsern Glauben zu
einer praktischen, lebendigen, arbeitenden, auf das Wirken und Schaffen
eingestellte Erkenntnisform werden lassen.

Das Erkennen und Wissen Christi war ja kein taten- und wirkungs-
loses Gedankenbild : keine tote, leb- und kraftlose Innenvorstellung,
nein : es war und ist noch immer — um mit der energischen Sprache
des hl. Thomas zu reden — ein « verbum spirans amorem » (De Veritate,
q. 4 a. 3), ein Geisteswort, das Liebe ausstromt und darum in der
Liebe Frucht bringt. Es war und ist noch immer ein « verbum opera-
tivum» (C. G. IV c. 13), eine Stimme, die nicht nur sagf, was zu

! De Veritate, q. 14 a. 8.
Divus Thomas. 18



262 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

geschehen und was zu unterbleiben hat, sondern eine Stimme, die
der Erkenntnis auch das Werk, die Tat folgen 1il3t. « Der Sohn Gottes,
den wir unter euch verkiinden, ist nidmlich nicht ,/a‘ und ,Nein*
gewesen ; nur das ,Ja‘ ist in ihm gewesen» (2. Cor. 1, 19-20): « Im
Heiligtum der Gottheit ist er das ewige ,Ja‘, der erschopfende Ausdruck
des gottlichen Erkennens. In der Heimstitte seiner menschlichen Natur
ist er das ,Ja‘ durch die Verwirklichung und Erfiilllung der Vorher-
sagungen und VerheiBungen, sowie der Vorbilder personlicher und
sachlicher Art: Er hat die Ausspriiche der Propheten wahr gemacht,
die doch gar grofle und beschwerliche Dinge {iber ihn vorherkiindeten,
namlich, da3 er Mensch werden, geboren werden, leiden und sterben,
auferstehen, zum Himmel fahren und den Heiligen Geist senden wiirde. » !

In diesen Erfiillungen besitzen wir die untriigliche Gewihr, dal
auch alles andere, was noch im Willen Gottes iiber ihn vorgehoben
und bestimmt ist, das « Ja» der Verwirklichung finden wird: «Er
wird », so sagt der hl. Thomas in seinem gedankenreichen Werkchen
De moribus divinis, c. 15, « auch sein Versprechen, dal} alle auferstehen
werden, ausfiihren und das kiinftige Weltgericht wirklich abhalten.
Er wird seine Verheilung an die Armen einlésen und ihnen die zwdolf
Ehrensitze des Gerichtes anweisen, auf dal} sie die zwolf Stimme Israels
richten ; ebenso das, was er den 7Trawuernden verheillen, nimlich, daf3
er sie selber trosten werde, wie eine Mutter ihre Kinder trostet. Er
wird das den Demiitigen gemachte Versprechen halten und sie in dem
MaBe erhohen, als sie verachtet und erniedrigt waren. » — Demnach
wird der Glaube unser Denken nur dann in Wahrheit nach dem Denken
Christi bilden und formen, wenn er in wirksamer und tatkriftiger
Weise auf die Erfiillung alles dessen eingestellt ist und bleibt, was
Gottes weisheitsberatener Heilswille iiber uns vorgesehen und bestimmt
hat. Er leistet diese bildende und formende Titigkeit, so oft er das
« Ja» der Erfilllung aufwdrts zu Gott spricht und auf die Ausfithrung
dessen dringt, « was die Taufpaten fiir uns versprochen haben, dafl wir
namlich am ganzen katholischen Glauben festhalten, dem Teufel und
seiner Pracht widersagen und die zehn Gebote beobachten wiirden »
(Opusc. 55 c. 15). Unser Glaube ist #itig in der Nachbildung und Dar-
stellung Christi in uns, so oft er das « Ja» der Erfiilllung einwdrts zu
uns selbst spricht und uns dazu bestimmt, das zu halten, « was wir aus

1 Verificavit autem verba prophetarum ardua deipso praedicantium, scilicet
incarnationem, nativitatem, passionem, resurrectionem, ascensionem, Spiritus
Sancti missionem (Opusc. 55 c. 15).



Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 263

freien Stiicken versprochen haben, dall wir niamlich Gehorsam leisten,
Enthaltsamkeit und Entsagung iiben, Gott im Ordensstande oder mit
sonstigen, guten Werken dienen wiirden. » — Unser Glaube arbeitet
auf das Ideal « Christus » hin, so oft er das « Ja » der Erfiillung seitwdrts
zum Ndchsten spricht «und uns das einlosen heiB3t, was wir dem
Nichsten zu leisten schuldig sind » (Opusc. 55 c. 15).

Ein solcher Glaube ist ein mdchtiges, wirkkriftiges Wort — verbum
operativum — : ein michtiges Wort bei Got#t, von dem es gehért und
erhort wird ; ein michtiges Wort bei den Menschen, von denen es
anerkannt, bewundert und durch Nachahmung geehrt wird ; endlich ein
machtiges Wort bei uns, die wir seinen idealen Einflul3, von dem oben
(S. 248) die Rede war, an uns erfahren ; unser Denken und Urteilen
mit dem Denken und Urteilen Christi in Einklang und Ubereinstimmung
bringen ; kurz : die wir in unserm Denken und Urteilen christusformig
werden.

b) Christus in seinem tbernatiirlichen Wollen:
das Bildungs- und Erziehungsideal far unser Wollen.

Indeman erzieherischer Weisheit so reichen Gelegenheitsschriftchen:
De rationibus fider ad Cantorem Antiochenum sagt der hl. Thomas :
« Der Giite Gottes war es angemessen, dal3 er die gefallene und daher
verderbte Menschennatur durch seinen menschgewordenen Sohn wieder
aufrichten und wieder herstellen lie3. Fiir die A»t und Weise der
Wiederherstellungsarbeit waren zwei Stiicke bestimmend : die mensch-
liche Natur, die in ihrer Heilungsbediirftigkeit die Wohltat der Wieder-
herstellung an sich erfahren, sowie das Krankheitsiibel, das entfernt
und behoben werden sollte. Weil die menschliche Natur wvernumnfi-
begabt ist, gibt sie dem Menschen auf seinen Lebensweg freien Willen,
freies Wahlvermigen, freie Selbstbestimmung mit. Und somit war es
seitens der menschlichen Natur eine Forderung der Billigkeit, dal3 der
Mensch in den Zustand der wahren, gottgewollten Ordnung nicht von
einer dulleren Macht hineingedrdngt und hineingezwungen werde, sondern
aus sich heraus und mit vollkommener Selbstbestimmung, frei- und
gutwillig selber eintrete. — Zum gleichen Ergebnis kommt man vom
Krankheitsbefund her. Dieser ergab, dall der menschliche Wille aus der
rechten Ordnung gewichen und darum in seinen Betitigungen verkehrt
und schlecht war. Darum mufite sich das Heilungs- und Wieder-
herstellungswerk die Umstellung und Umbildung, die Wieder- und



264 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Neuordnung des Willens zum Ziele setzen. Der Wille aber ist wohl
geordnet, recht und gut, wenn er in seinem Grundtrieb, der Liebe,
die an dem Anfang, der Mitte und dem Ende jeder menschlichen
Betitigung steht, wohlgeordnet recht und gut ist. Die Liebe ihrerseits
endlich ist in dem Malle wohl- und gut geordnet, gottférmig und gott-
gefillig, als sie Gott, das hochste und wertvollste Gut, iiber alles liebt
und schiitzt, sucht und erstrebt ; alles andere Liebens- und Erstrebens-
werte aber nur mit Ein- und Unterordnung unter Gott, dem hdichsten
aller Werte » (Opusc. 2 c. 5).

Diese grundsitzlichen Erwigungen lenken unsere Aufmerksamkeit
auf das menschliche Wollen Christi. Wir entdecken unschwer in ihm
die Merkmale des absoluten Ideals, nach dem sich unser Wollen hie-
nieden bilden und formen mull. Dieser wichtigsten aller Bildungs- und
Erziehungsaufgaben war eine frithere Arbeit ! gewidmet. Daher konnen
wir hier davon absehen. Nur eznem Gedanken mochten wir noch Raum
geben. Er verdient es, dall wir ihm grole Beachtung schenken : In
allen Geheimnissen des historischen Lebens Jesu stollen wir auf das
ideale Wollen Christi. Aber wo wir es auch antreffen mogen, es ist in
seiner Vorbildlichkeit michtig genug, unser Wollen nach sich zu bilden,
umzuformen und so zur Vollkommenheit emporzufithren. Unser Wille,
so verfolgt der hl. Thomas diesen Gedanken, braucht nur das abzulehnen
und von sich zu weisen, was der Wille Christi abgelehnt und von sich
gewiesen hat. Er braucht nur das zu wollen und zu wdhlen, zu lieben
und anzustreben, was der Wille Christi gewollt und gewihlt, geliebt
und angestrebt hat (Opusc. 7 c. 6).

So stnd und werden wir immer mehr, was unser Name « Christianus »
— Christ — besagt. Denn Christ sein heil3t : christusverbunden, christus-
formig sein in der — perfectio prima — in dem iibernatiirlichen Dasein
und Leben, in der heiligmachenden Gnade. Christ sein heil3t : christus-
verbunden, christusformig sein in der — perfectio secunda — in der
iibernatiirlichen, inneren und #duBeren Lebenshaltung und ILebens-
fiihrung. * Christ sein heilt : Das lebendige Abbild dessen sein, der
da ist I'mago Dei perfectissima.

(Fortsetzung folgt.)

1 « Divus Thomas » 1924, Heft 2, S. 129-148 : Die Gleichférmigkeit mit dem
Willen Gottes, das Grote vom GroBen im Leben des Christen.
2 II-II q. 124 a. 5 ad 1.



	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

