
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Nochmals : die Analogielehre des Franz Suarez

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nochmals :

«

Die Analogielehre des Franz Suarez.

Antwort an P. Santeler S.J.

In meinen vier Artikeln über die Analogielehre 1 berührte ich auch

die Stellung des Franz Suarez zur Frage. 2 Meine « starken Angriffe »

gegen die suarezische Analogielehre gaben P. Jos. Santeler S. J. in
Innsbruck die Veranlassung zu einem Artikel von 43 Seiten3, der

zwar nicht polemisch sein will (S. 1), der mich aber doch fast auf jeder
Seite zum Handkuß kommen läßt. Ich anerkenne den ruhigen Ton
des Schreibers und bin der Ansicht, daß eine ruhige Polemik durchaus

nützlich sein kann. P. Santeler selbst ist übrigens Suarez gegenüber
nicht blind. Er ist im Gegensatz zu seinem großen Ordensbruder sogar
ein Anhänger der berühmten Realdistinctio, die er allerdings nicht
für den radikalsten Unterschied von Gott und Kreatur hält (36). Für
ihn ist die Analogie des Seins, welche Suarez noch für unsicher hielt,
eine sichere katholische Lehre (35). Er hält auch dafür, Suarez hätte
die Einheit des Seinsbegriffes zu stark betont (34). Er gibt zu, der

große Spanier hätte merkwürdigerweise nur für die metaphorische
Proportionalität Verständnis gehabt (40) und sich damit, in seiner «terminologischen

Enge befangen », die Tore für eine tiefere Erfassung der

Proportionalitätsanalogie zwischen Gott und Geschöpf verschlossen

{38, 40). Santeler hat auch die Richtigkeit meiner materiellen
Darstellung der suarezischen Analogielehre in keinem Punkte angegriffen,
wohl aber mein Werturteil darüber. Das letztere kam mir nicht
unerwartet, und bloß deshalb hätte ich auch gar nicht geantwortet.

Sogar der « gesperrte » Alarmruf Santelers : « Scharfe Stellungnahme
Mansers gegen die Schautheorien » (14) hätte für sich allein mich nicht
zu einer sofortigen Antwort verlockt. Eigentlich ist hier der ungenannte

1 « Divus Thomas », B. 6, 385-403 ; B. 7, 3-29, 322-346, 373-398.
2 14-17-
3 Zeitschrift f. kath. Theol. B. 55 (1931), S. 1-43.



224 Nochmals: Die Analogielehre des Franz Suarez

Hauptschuldige, den der Alarm treffen soll, mein verehrter Freund
P. Gredt O. S. B. Die « Kleineren » müssen auf der Welt immer für
die « Größeren » büßen Ich muß nun doch den Leser über diese

Alarmgeschichte kurz informieren. Gredt hatte in einer Rezension die
bekannte « Ichschautheorie » P. Descoqs S. J. als stark nominalistisch
kritisiert. Er hielt dafür : eine Erkenntnislehre, nach welcher wir die
Dinge nicht direkt in sich, sondern nur aus einer « Ichschau » erfaßten,,
müßte die allgemeine Wesenserkenntnis der Dinge selbst in Frage-

steilen. Gredt hielt diese Ichschautheorie für einen logischen Ausfluß
der suarezischen Leugnung der Materie signata als Individuationsprinzip,
denn, wenn die Wurzel der Individuation die ganze Seinsheit des Dinges
ist, wie Suarez gelehrt, dann ist nicht einzusehen, wie es in den

verschiedenen Dingen ein gemeinsames Wesen gibt. So Gredt. 1 Dem
allem mich anschließend, habe ich da, wo ich den Nominalismus als

Gegner der Analogielehre bezeichnete, speziell auf Occam hingewiesen,
mit dessen Singularismus auch schon jene direkten intellektuellen
Schautheorien verbunden waren (D. Th. 9-10). Daher Santelers Alarmruf

Aber ich bereue meine Stellungnahme nicht. Am wenigsten
haben mich Santelers Gegenbehauptungen überzeugt, die da lauten :

der Satz von der Materia signata als Individuationsprinzip sei anfechtbar
und würde zu einem Universale jormale in rebus führen (16), ferner die
These : cognitio incipit a sensibus besage nicht notwendig a sensibus

externis (15) und endlich könne das Axiom : das Objectum proprium
des Intellectus liege in re sensibili, kaum für das Geistige Geltung
haben (16). Diese Thesen, die Santeler nicht beweisen wird, wären
mit ihren Folgen gleichbedeutend mit einem Umsturz der thomistischen
Erkenntnislehre. Vorläufig bleibe ich gern noch beim Alten. Übrigens
sind diese individualistischen Schautheorien auch gar nicht neu. Mit
meinem Verweis auf Occam-Suarez habe ich auf historische Zusammenhänge

hingewiesen, auf die kein anderer als J. Maréchal S. J. schon

angespielt hat. Er sagt : « Suarez, en effet, comme Duns Scot, comme
Occam pose en thèse la connaissance intellectuelle directe du singulier
matériel, l'individuation des choses sensibles indépendamment de

leur matière. » 2

Doch zur Hauptsache Der eigentliche Grund, der mich zu diesen

Zeilen zwang, liegt darin : P. Santeler ist in wichtigsten Punkten meiner

1
« Divus Thomas», B. 5, S. 360.

2 Le point de départ de la Métaphysique. Cahier III, 1. IV, p. 185. (Ed,
2, 1927.)



Nochmals: Die Analogielehre des Franz Suarez 225

dargelegten Analogieauffassung in seiner Darlegung absolut nicht gerecht

geworden. Er hat mir, ich rede nicht von böser Absicht, Lehrpunkte
zugeschrieben, die teilweise geradezu im Gegensatze stehen zu dem,

was ich geschrieben habe.

Das ist in erster Linie der Fall in bezug auf den Begriff der

Analogia Attributionis. Er hat meiner Fassung einen völlig subjck-
tivistischen Charakter gegeben. Er tut, wie wenn ich in der Attributio
zwischen dem Analogatum principale und den Analogata secundaria
oder minora, also zwischen animal sanum und medicina sana und
aër sanum, jedes reale Abhängigkeitsverhältnis leugnen würde (9-10).
Nach mir soll angeblich nur der Name des Analogon den Analogata
minora zukommen : « Somit bleibt nichts anderes übrig, als daß eigentlich

(nach Manser) nur der gleiche Name den sekundären Analogie-
gliedern zuerteilt wird» (8). Meine Attributio ist eine «bloße Zu-
erkennung desselben Namens (an die Minora), den sie eigentlich nicht
verdienen », eine « bloße Beilegung desselben Namens und Zuerkennung
derselben Analogieform an Glieder, denen sie an sich nicht zukommen »

(il). So meine Ansicht aufgefaßt, ist es dann freilich leicht, mich mit
Thomas (Pot. 3, 5) in Widerspruch zu bringen (9-10).

Aber objektiv und sachlich ist diese Darstellung nicht. So wie
ich selber die Attributio dargestellt habe, drückt sie ein reales
Abhängigkeitsverhältnis zwischen dem Analogum principale und den Minora aus.
Nicht bloß der gleiche Name « sanum », sondern die Seinsform « sanum »

kommt als Analogon dem Animal, der Medizin und Luft zu. « Die
Attributio — so sagte ich wörtlich — bewegt sich als solche in der

Seinsordnung, wenn auch in der kontingenten » (340) und darin, fügte
ich bei, kommt sie mit der Proportionalitas überein, « daß sie beide
ut sie in ordine essendi i. e. formae sich bewegen» (344). Ich habe

sogar formell die Frage gestellt, ob die Analoga minora reale Beziehungen
zum Principale ausdrücken. Ich habe es bejaht : « Sie umfassen sogar
das real tatsächliche Wirken aller äußeren Ursachen» (329). Aber,
sagte ich nicht, daß das « sanum » nur dem Animal innerlich-notwendig
und daher per se zukomme, den Minora aber nur denominatione ex-
.trinseca also nicht per se Gewiß sagte ich das. Aber ist etwa alles,

was nur denominatione extrinseca zuerteilt wird, für Santeler nicht real
Dann ist seine eigene Existenz nicht real, denn auch P. Santeler
existiert nicht innerlich-notwendig Man vergesse übrigens nicht, daß,

wer der Attribution in Anwendung auf Gott als Wirkursache der
Kreaturen ut sie innerliche Notwendigkeit zuschriebe, dem Monis-



226 Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez

mus rettungslos verfallen müßte. Wahr ist es auch, ich habe die
Attributio und Proportionalitas dadurch voneinander unterschieden,
daß in letzterer das Analogon allen Analogata innerlich-notwendig
zukommt (341-44) in der Attributio nur einem, dem terminus principalis,

von dem die Minora es erhalten (330). Das alles ist wahr, und
diese Unterscheidung ist nicht Mansers und vieler Thomisten, wie
Santeler tut (8), sondern des hl. Thomas in I. Sent. D. 19. q. 5. a. 2
ad 1 und I. C. G. 34. Warum immer diese Scheu vor dem hl. Thomas 1

Der Leser möge nun selbst urteilen, ob zwischen meiner wirklichen
Attributio und jener, die mir Santeler zuschrieb, nicht ein klaffender
Unterschied sei

Wie einen Dorn im Auge bekämpft P. Santeler die Proportionalidentität,

die ich dem Seinsbegriff zuschrieb. Indes eine Einheit alles
Seienden im Sein nimmt auch er an (24). Es ist das das Sein, insofern
es als einfachste, unzerlegbarste, allem Seienden gemeinsame Form dem
Nichtseienden entgegensteht. Das ist das « ens ut sic» (25-27). Zwar
ist es verschieden verwirklicht und daher verschieden dem Nichtsein
entgegengestellt. Aber davon abstrahieren wir (25) und so ergibt
sich als « Inhalt des Seinsbegriffes etwas objektiv Gegebenes, das für
jeden denkenden Verstand ein Gleiches darstellt (27). Logisch betrachtet,
ist es allerdings « univok mit dem Inhalt nonnihil » (31), aber weil
verschieden verwirklicht, ist es auch analog, und doch bilden die ratio
entis als nonnihil und die bestimmte Verwirklichungsweise « ein und
dieselbe Wirklichkeit » (31). Dagegen ist Mansers proportionale
Seinseinheit nicht bloß deshalb absolut unhaltbar, weil ein so komplizierter
Seinsbegriff nie das erste cognitum sein könnte, was doch Thomas lehrt
(26-27), sondern er ist auch nicht allem zuteilbar. Denn nach dieser

Auffassung wäre der Seinsbegriff zwar explicite einheitlich, implicite aber
enthielte er auch die verschiedenen mitgedachten Analogata (25), sodaß,

wenn ich sagen würde, Gott ist Sein, Gott auch das akzidentelle Sein

zugesprochen würde, da es im Sein mitenthalten ist (26).

Auch hier vermochte Santeler meiner Darstellung absolut nicht
gerecht zu werden. Wo habe ich je von einem Seinsbegriff gesprochen, der
explicite einheitlich und zugleich versteckt « implicite » die vielheitlichen
Analogata als solche enthielte Das wäre ja ein Unsinn, weil ein innerer
Widerspruch. Etwas ganz anderes ist die erkenntnis-theoretische Frage,
ob die proportioneile Einheit im Analogon ohne eine Bezugnahme zu
den Analogata, insofern sie außer dem Analogon sind, gedacht werden
könne. Wenn ich sage : Gott verhält sich zu seinem Sein — das in



Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez 227

se et a se ist — wie das Accidens zu seinem Sein — das in alio und
ab alio ist —, so spreche ich Gott das akzidentelle Sein doch nicht zu,
sondern ab. Dennoch kommen beide im Analogon « Sein » überein nach

Maßgabe ihres Seins, d. h. proportionaliter. In diesem Sinne ist Gott
Sein, das Accidens Sein, jede Creatur Sein. Gerade proportioneil und

nur proportionell ist also der Seinsbegriff allem zuteilbar, was irgendwie ist
Aber der Primat des Seins Für einen wirklichen Aristoteliker ist

auch diese Schwierigkeit lösbar. Für ihn gilt der Satz, den die «

Ichschautheoretiker » freilich jetzt wieder beanstanden : Objectum proprium
Intellectus sunt quidditates rerum sensibilium und ferner die These :

Intellectus speculatur naturam universalem in particulari existentem

(I. 84. 7). Gewiß, wissenschaftlich ist alles kompliziert, sogar auch
die Univocatio. Indes kennt ja der Ungebildete und a fortiori jeder
Mensch in seiner ersten Idee formell weder das « Sein » als solches

noch das « Nichtsein », noch das Univocum, noch Analogum als solches

und doch erkennt er faktisch, in actu exercito, das Sein analogisch,
denn er erfaßt, infolge seiner Hinordnung zum phantasma, immer etwas

in dieser oder jener bestimmten Verwirklichung, also dasselbe nach
verschiedenen Verhältnissen proportionaliter

Meiner Behauptung : Suarez hätte mit seinem absolut einheitlichen
conceptus objectivus entis logisch die Univocatio entis annehmen

müssen, hat Santeler scharf widersprochen (27). Und doch ist es so,
und ich glaube, Suarez ahnte diese Konsequenz, als er nachträglich
sagte : « (ratio entis) non est ex se omnino uniformis. » Hat nicht
Santeler selbst bekannt, Suarez hätte die Einheit des Seins zu stark
betont (34) Warum das Ich füge nun bei : Santelers Theorie führt
logisch zu demselben Resultat. Es genügt zur Begründung zwei Sätze

anzuführen, die Santeler selber annimmt : das Sein, insofern es dem

Nichtsein entgegengesetzt ist, ist einheitlich ; nun aber ist alles Sein

im Himmel und auf Erden dem Nichtsein entgegengesetzt, also ist
jedes Sein und alles Sein einheitlich, d. h. univok.

Man wende nicht ein : das Sein sei verschieden dem Nichtsein

entgegengesetzt, denn im gegebenen Falle gibt es eben nichts

Verschiedenes, da alles einheitlich ist, weil alles dem Nichtsein entgegengesetzt

ist. Übrigens, wie soll ich im gegebenen Fall die « ratio entis
als nonnihil » von anderem abstrahieren, da alles « andere », soweit es

irgendwie ist, auch die ratio entis als nonnihil besitzt Ich kann
nicht etwas von etwas abstrahieren, wenn das, von was ich abstrahiere,

immer wieder das ist, was ich abstrahierte. Santeler gibt übrigens



228 Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez

später (34) selbst zu, daß das Sein derartig alles durchdringe, daß

wir nie von seiner ratio adaequate absehen könnten. So komme ich zu
dem Resultate : die suarezische Analogielehre, wie Santeler sie verteidigt,
ist unhaltbar. Auch sie führt zur Univocatio und bedroht die Vielheit
der Dinge

Den schärfsten und sachlich ungerechtesten Angriff hat Santeler
auf meine Verhältnisidentität zwischen Gott und Kreatur gemacht.

Der Anfang meines Irrweges soll in der Ablehnung jeder Attributio
liegen (35). Faktisch habe doch auch ich eine Attributio befürwortet,
aber nicht die suarezische, sondern eine, die mit der Proportionalitas
verbunden ist (383-4). Alles wird nun von Santeler aufgeboten, mich
ad absurdum zu führen und zu zeigen, daß es zwischen Gott und
Kreatur keine, auch nicht eine proportionelle Identität geben kann.
Zu diesem Zwecke wird das « proportionalis » stark abgeblendet. Ich
soll von einer « strengen » Identität « ohne mildernde Apposition »

gesprochen haben (36). Fast erhält man den Eindruck, als hätte ich
nicht unaufhörlich von einer proportionellen-relativen Identität
gesprochen, sondern von einer absoluten, einer identitas univoca. Das

will man tatsächlich aus meiner Anlehnung an die mathematische

Proportionalität, die ja an den « univoken und nicht analogen Charakter
der Zahlen » geknüpft sei, beweisen (36). Den Hauptschlag will man
führen auf Grund meiner Formel, die ich über das Existenzialverhältnis
von Gott und Kreatur aufgestellt hatte. Die Formel lautet : « wie das

potentielle Sein aus seinem Wesen die Existenz von einem anderen

besitzt, so hat das erste aktuelle Sein seine Existenz aus seinem Wesen

nur vor sich. » Manser « scheint übersehen zu haben, daß der unendliche

Abstand — zwischen Gott als ens a se und Kreatur als ens ab

alio — selbst gerade von der radikalen Verschiedenheit dieser Verhältnisse

selbst abhängt » (36). Sind nun die beiden Verhältnisse (wie
Manser behauptet) einheitlich, dann ist entweder alles göttlich oder

alles endlich : « Es ist eine eigentümliche Ironie des Schicksals, daß

Manser durch sein Betonen der Gleichheit der Verhältnisse zwischen
Sosein und Dasein konsequent, selbstredend gegen seine Absicht, in
jene Irrtümer verfällt, die er seinen Gegnern in die Schuhe schiebt ;

denn die Gleichheit der Verhältnisse1 zwischen Sosein und
Dasein wird und kann sich nur dann vorfinden, wenn entweder alles

vergöttlicht wird (Pantheismus), oder wenn alles in die Endlichkeit

1 Von mir gesperrt.



Nochmals: Die Analogielehre des Franz Suarez 229

herabsinkt (Atheismus) » (37). Überdies, so fährt Santeler fort, wäre
eine solche « Gleichheit der Verhältnisse zwischen Sosein und Dasein bei

Gott und den Geschöpfen » erkenntnistheoretisch unnütz, weil eine

Gleichung mit zwei Unbekannten, mit der niemand etwas anfangen
kann (37). Auch der hl. Thomas redet daher nicht von Identität,
sondern nur von Ähnlichkeit « similitudo » in der Proportionalität (37).

Wer Santelers Artikel gelesen hat, weiß, daß ich sein Argument
ad absurdum in keinem Punkt abgeschwächt habe, um mir etwa die

Antwort zu erleichtern. Verblüffend kann eine solche Argumentation
nur auf jemanden wirken, der sich augenblicklich nicht klar bewußt

ist, was eine Proportionalität ist. Santeler spielt arg mit Worten. Ich
redete von Verhältnisidentität zweier Verhältnisse und er von Identität
zweier Verhältnisse. Er ignoriert völlig, daß jede Proportionalität ein
Verhältnis zweier Verhältnisse ist. Es gibt überhaupt weder in Mathe-
maticis noch Ontologicis eine Proportionalität, deren Glieder als solche

einander identisch sind. Das wäre gleichbedeutend mit 2:4 2:4.
In dem Falle hätten wir in der Proportionalität weder Analogata noch
ein Analogon, also überhaupt gar keine Proportionalitas. Mit anderen

Worten : Santeler verlegt mir die Identität und die Analogata selbst

als solche und damit unterdrückt er mir das « proportionaliter », ich
verlegte sie in das Analogon als Drittes, in dem die Analogata, trotz
ihrer Verschiedenheit, proportionaliter übereinkommen. Selbstverständlich,

wenn die beiden Glieder oder Verhältnisse : Gott ist ens a se, die

Kreatur ist ens ab alio, unter sich identisch sind, dann wird entweder
alles vergöttlicht oder alles verendlicht. Aber, wo habe ich so etwas

geschrieben Santelers widersinnige Interpretation meiner Auffassung
widerspricht direkt meinen eigenen, ausführlichen Auseinandersetzungen
(377, 382). Wesen und Dasein Gottes einerseits und Wesen und Dasein
der Kreatur anderseits, kommen, so sagte ich, als Analogata in dem

Analogon « Sein » überein, weil das Sein beiden, Gott und Kreatur,
proprie zukommt. Auch Santeler betont anderwärts : « Gott und

Geschöpfe sind wahrhaftig seiend » (40). Das Sein kommt beiden im
« eigentlichen Sinne » zu (38). Es gibt also zwischen Gott und Kreatur
eine gewisse Identität. Aber, sagte ich weiter, die Teilnahme am
Analogon « Sein » ist in Gott als « ens a se » und in der Kreatur als « ens

ab alio », also in den Analogata, eine unendlich verschiedene, also ist
die Identität im Analogon nur eine proportionalis, d. h. nach Maßgabe
ihrer Teilnahme am Sein (382). Das alles, sagte ich, ermöglicht uns
in der Proportionalität, welche den Gliedern der proportionalitas einen

Divus Thomas. 16



230 Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez

unbegrenzten Spielraum einräumt, die Kluft zwischen ens a se und
ens ab alio zu wahren (383). Wie kann da von einer Vergöttlichung
der Kreatur oder Verendlichling Gottes die Rede sein Das war nur
möglich, indem Santeler, um mich ad absurdum zu führen, die

Analogata mit dem Analogon verwechselte. Und doch habe ich davor
noch ausdrücklich gewarnt (377). Hat Santeler überhaupt alle meine

Ausführungen gelesen Für einen Angriff war das die erste

Vorbedingung Weiter habe ich betont : da Gott und Kreatur als Analogata

unter sich unendlich verschieden sind, gibt es zwischen Gott und
Kreatur als solcher nur eine Ähnlichkeit — similitudo —, wie Thomas
und die Thomisten immer gelehrt, denn die beziehungsweise — relative
Identität im Analogon hebt die Verschiedenheit in den Analogata
nicht auf, sondern schützt und wahrt sie (377). Das ist ein Gesetz

der Proportionalitas überhaupt (25) und gilt a fortiori von der
Anwendung der Proportionalitas auf Gott und Kreatur, wie ich ebenfalls
selbst hervorgehoben habe (377). Aber es ist unwahr, wenn Santeler

behauptet, Thomas hätte daneben meine proportionale Identität im
Analogon nicht gekannt (37). Mit Aristoteles — auch das habe ich
hervorgehoben (20 u. 377), und Santeler hat es nicht widerlegt —
nennt Thomas die Proportionaleinheit im Analogon ein « union aliquid >v

ein « union sicut una quaedam natura », ein « unum aliquid idem »,

Und auch in der Anwendung der Proportionalitas auf Gott — Kreatur
wird Santeler die feststehende These des hl. Thomas, daß wir Gott
aus der Kreatur in den absoluten Attributen « substantialiter » und
« proprie », wenn auch unvollkommen, erkennen (394), nicht erklären,
wenn er in der proportionalen Gotteserkenntnis nicht eine beziehungsweise

quidditative identische Erkenntnis annimmt.
So ist Santelers Darstellung von meiner Verhältnisidentität sachlich

eine vollständige Entstellung dessen, was ich gesagt habe. Damit wird
auch Santelers Einwand mit den « zwei Unbekannten » haltlos. Wer die

Analogie der Existenz Gottes metaphysisch, nach der in der Sache
selbst begründeten Erkenntnismöglichkeit ins Auge faßt, hat wenigstens
drei bekannte Gleichungsgrößen : Das Wesen der Kreatur, ihre Existenz
und das vom potentiellen Sein der Kreatur verlangte Dasein Gottes.

Selbst das Wesen Gottes, dessen Unendlichkeit beweisbar, aber nicht
erfaßbar ist, bleibt uns nicht völlig unbekannt. Freilich sind das alles
selbst analoge Termini, und wer die Verhältnisidentität leugnet, hat
vielleicht vier Unbekannte in der Gleichung Der Versuch, mir aus
der Anlehnung an die mathematische Proportionalität eine Schlinge zu



Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez 231

legen, erweist sich sofort als erfolglos, wenn man sich an meine

Bemerkung erinnert (4. 22), daß das Quantitative als solches nicht
übertragbar ist auf die ontologische Proportionalität. Übrigens sind
auch die Verhältniszahlen analog, denn das « Drittel » von g ist doch

nicht dasselbe von 30. Immerhin ist der Spielraum in den
mathematischen Gleichungsgliedern schließlich immer ein begrenzter, während
das « Sein » in der ontologischen Proportionalität an sich gar keine
Grenzen besagt. Daß auch Thomas in Verit. 2. 11. in meinem Sinn an
die mathematische Proportionalität sich anlehne, gibt Santeler zu (37).

Aber, meint er, Thomas hätte dort nicht die ganze Lehre von der

Analogie vortragen wollen und hätte in späteren Werken diesen
Zahlenverhältnissen keine allzu große Bedeutung beigemessen (37-38). Faktisch
hat Thomas nirgends so ausführlich die Analogielehre mit ihren Arten
und Unterarten vorgetragen wie in Verit. 2. 11 und wie hier ihm die

Proportionalitas, die sich eben an die mathematische anlehnt, für die
Gotteserkenntnis einzig stringent anwendbar ist, so auch in Sententiae,
de Potentia, Contra Gentes, im Commentar zu den Analytica Post.,
überhaupt überall, wo er ausdrücklich ein Werturteil abgibt (378, 384-6).

Nach dem Gesagten mag der Leser über Santelers Darstellung und
Kritik urteilen und die notwendigen Abstriche machen. Zuweilen hat
man geradezu den Eindruck, als ob ihm das Verständnis von der
metaphysischen Proportionalität überhaupt abgehe. Am unverständlichsten

ist mir sein Kampf gegen die Verhältnisidentität. Der ganze
wissenschaftliche Charakter der Metaphysik mit ihren analog-transzendentalen

Grundprinzipien ruht auf ihr und fällt mit ihr. Es gibt
nun einmal keine Demonstratio, ohne daß die Analogieglieder, trotz
ihrer spezifisch oder generischen Verschiedenheit untereinander, dennoch

im Analogon als Drittes irgendwie entitativ-innerlich-notwendig identisch
sind. Auf dem proportionell gefaßten Identitätsprinzip ruht jeder
wissenschaftliche zwingende Beweis. Ich hatte gemeint, dieser Gedanke,

von dem Wohl und Weh — ich rede nicht von der sacra Theologie —
der Metaphysik, der Regina scientiarum abhängt, sollte in einer Zeit,
wo alles in Brüche geht, uns alle einigen, gleichviel, welcher Richtung
und welchem Orden wir angehören. Der Meister von Stagira, der

Schöpfer der Demonstrationstheorie und der Metaphysik zugleich, hat
uns den Weg gezeigt. Thomas ist ihm gefolgt. Die Frage hat
Riesenbedeutung. Videant Consules

G. M. Manser O. P.


	Nochmals : die Analogielehre des Franz Suarez

