Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Nochmals : die Analogielehre des Franz Suarez
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nochmals :
Die Analogielehre des Franz Suarez.

Antwort an P. Santeler S.].

In meinen vier Artikeln iiber die Analogielehre ! beriihrte ich auch
die Stellung des Franz Suarez zur Frage.® Meine «starken Angriffe »
gegen die suarezische Analogielehre gaben P. Jos. Santeler S. J. in
Innsbruck die Veranlassung zu einem Artikel von 43 Seiten 3, der
zwar nicht polemisch sein will (S. 1), der mich aber doch fast auf jeder
Seite zum Handkufl kommen lif3t. Ich anerkenne den ruhigen Ton
des Schreibers und bin der Ansicht, dal} eine ruhige Polemik durchaus
niitzlich sein kann. P. Santeler selbst ist iibrigens Suarez gegeniiber
nicht blind. Er ist im Gegensatz zu seinem groBen Ordensbruder sogar
ein Anhédnger der beriihmten Realdistinctio, die er allerdings nicht
fiir den radikalsten Unterschied von Gott und Kreatur hilt (36). Fiir
ihn ist die Analogie des Seins, welche Suarez noch fiir unsicher hielt,
eine sichere katholische Lehre (35). Er hilt auch dafiir, Suarez hitte
die Einheit des Seinsbegriffes zu stark betont (34). Er gibt zu, der
grolbe Spanier hitte merkwiirdigerweise nur fiir die metaphorische Propor-
tionalitit Verstindnis gehabt (40) und sich damit, in seiner « termino-
logischen Enge befangen » die Tore fiir eine tiefere Erfassung der
Proportionalititsanalogie zwischen Gott und Geschopf verschlossen
(38, 40). Santeler hat auch die Richtigkeit meiner materiellen Dar-
stellung der suarezischen Analogielehre in keinem Punkte angegriffen,
wohl aber mein Werturteil dariiber. Das letztere kam mir nicht
unerwartet, und blo8 deshalb hitte ich auch gar nicht geantwortet.

Sogar der « gesperrte » Alarmruf Santelers : « Scharfe Stellungnahme
Mansers gegen die Schautheorien » (14) hitte fiir sich allein mich nicht
zu einer sofortigen Antwort verlockt. Eigentlich ist hier der ungenannte

! « Divus Thomas », B. 6, 385-403 ; B. 7, 3-29, 322-346, 373-398.
2 14-17.
8 Zeitschrift f. kath. Theol. B. 55 (1931), S. 1-43.



224 Nochmals: Die Analogielehre des Franz Suarez

Hauptschuldige, den der Alarm treffen soll, mein verehrter Freund
P. Gredt O.S.B. Die « Kleineren » miissen auf der Welt immer fiir
die « Gréferen» biilen! Ich muBl nun doch den Leser iiber diese
Alarmgeschichte kurz informieren. Gredt hatte in einer Rezension die
bekannte « Ichschautheorie » P. Descogs S. J. als stark nominalistisch
kritisiert. Er hielt dafiir : eine Erkenntnislehre, nach welcher wir die
Dinge nicht direkt in sich, sondern nur aus einer « Ichschau » erfal3ten,
miilte die allgemeine Wesenserkenntnis der Dinge selbst in Frage
stellen. Gredt hielt diese Ichschautheorie fiir einen logischen Ausfluf}
der suarezischen Leugnung der Materie signata als Individuationsprinzip,
denn, wenn die Wurzel der Individuation die ganze Seinsheit des Dinges
ist, wie Suarez gelehrt, dann ist nicht einzusehen, wie es in den
verschiedenen Dingen ein gemeinsames Wesen gibt. So Gredt.! Dem
allem mich anschlieBend, habe ich da, wo ich den Nominalismus als
Gegner der Analogielehre bezeichnete, speziell auf Occam hingewiesen,
mit dessen Singularismus auch schon jene direkten intellektuellen
Schautheorien verbunden waren (D. Th. 9-10). Daher Santelers Alarm-
ruf | Aber ich bereue meine Stellungnahme nicht. Am wenigsten
haben mich Santelers Gegenbehauptungen iiberzeugt, die da lauten :
der Satz von der Materia signata als Individuationsprinzip sei anfechtbar
und wiirde zu einem Uwniversale formale in rebus fithren (16), ferner die
These : cognitio incipit a sensibus besage nicht notwendig a sensibus
externis (15) und endlich konne das Axiom : das Objectum proprium
des Intellectus liege in re sensibili, kaum fiir das Geistige Geltung
haben (16). Diese Thesen, die Santeler nicht beweisen wird, wiren
mit ihren Folgen gleichbedeutend mit einem Umsturz der thomistischen
Erkenntnislehre. Vorliufig bleibe ich gern noch beim Alten. Ubrigens
sind diese individualistischen Schautheorien auch gar nicht neu. Mit
meinem Verweis auf Occam-Suarez habe ich auf historische Zusammen-
hinge hingewiesen, auf die kein anderer als J. Maréchal S. J. schon
angespielt hat. Er sagt: « Suarez, en effet, comme Duns Scot, comme
Occam pose en thése la connaissance intellectuelle directe du singulier
matériel, l'individuation des choses sensibles indépendamment de
leur matiére. » 2 |

Doch zur Hauptsache ! Der eigentliche Grund, der mich zu diesen
Zeilen zwang, liegt darin : P. Santeler ist in wichtigsten Punkten meiner

1 « Divus Thomas », B. 5, S. 360.
2 Le point de départ de la Métaphysique. Cahier IIT, 1. IV, p. 185. (Ed.
2, 1927.)



Nochmals: Die Analogielehre des Franz Suarez 225

dargelegten Analogieauffassung in seiner Darlegung absolut nicht gerecht
geworden. Er hat mir, ich rede nicht von bdser Absicht, Lehrpunkte
zugeschrieben, die teilweise geradezu im Gegensatze stehen zu dem,
was ich geschrieben habe.

Das ist in erster Linie der Fall in bezug auf den Begriff der
Analogia Attributionis. Er hat meiner Fassung einen vollig subjck-
tivistischen Charakter gegeben. Er tut, wie wenn ich in der Attributio
zwischen dem Analogatum principale und den Analogata secundaria
-oder minora, also zwischen animal sanum und medicina sana und
-afr sanum, jedes reale Abhingigkeitsverhdltnis leugnen wiirde (9-10).
Nach mir soll angeblich nur der Name des Analogon den Analogata
minora zukommen : « Somit bleibt nichts anderes {ibrig, als dal} eigent-
lich (nach Manser) nur der gleiche Name den sekundiren Analogie-
gliedern zuerteilt wird» (8). Meine Attributio ist eine «blofe Zu-
erkennung desselben Namens (an die Minora), den sie eigentlich nicht
verdienen », eine « blo3e Beilegung desselben Namens und Zuerkennung
-derselben Analogieform an Glieder, denen sie an sich nicht zukommen »
(11). So meine Ansicht aufgefallt, ist es dann freilich leicht, mich mit
Thomas (Pot. 3, 5) in Widerspruch zu bringen (g-10).

Aber objektiv und sachlich ist diese Darstellung nicht. So wie
ach selber die Attributio dargestellt habe, driickt sie ein reales Abhingig-
keitsverhiltnis zwischen dem Analogum principale und den Minora aus.
Nicht blof3 der gleiche Name « sanum », sondern die Seinsform « sanum »
kommt als Analogon dem Animal, der Medizin und Luft zu. «Die
Attributio — so sagte ich wortlich — bewegt sich als solche in der
Seinsordnung, wenn auch in der kontingenten » (340) und darin, fiigte
ich bei, kommt sie mit der Proportionalitas iiberein, «dal} sie beide
ut sic in ordine essendi 1. e. formae sich bewegen» (344). Ich habe
sogar formell die Frage gestellt, ob die Analoga minora reale Beziechungen
zum Principale ausdriicken. Ich habe es bejaht : « Sie umfassen sogar
das real tatsichliche Wirken aller dulleren Ursachen » (329). Aber,
sagte ich nicht, daf das « sanum » nur dem Animal innerlich-notwendig
und daher per se zukomme, den Minora aber nur denominatione ex-
trinseca also micht per se? Gewil} sagte ich das. Aber ist etwa alles,
was nur denominatione extrinseca zuerteilt wird, fiir Santeler nicht real ?
Dann ist seine eigene Existenz nicht real, denn auch P. Santeler
existiert nicht innerlich-notwendig ! Man vergesse iibrigens nicht, daB,
wer der Attribution in Anwendung auf Gott als Wirkursache der
Kreaturen ut sic imnerliche Nolwendigkeit zuschriebe, dem Monis-



226 Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez

mus rettungslos verfallen miilte. Wahr ist es auch, ich habe die
Attributio und Proportionalitas dadurch voneinander unterschieden,
dall in letzterer das Analogon allen Analogata innerlich-notwendig
zukommt (34I-44) in der Attributio nur einem, dem terminus princi-
palis, von dem die Minora es erhalten (330). Das alles ist wahr, und
diese Unterscheidung ist nicht Mansers und vieler Thomisten, wie
Santeler tut (8), sondern des hl. Thomas in I. Sent. D. 19. q. 5. a. 2
ad T und I. C. G. 34. Warum immer diese Scheu vor dem hl. Thomas !

Der Leser moge nun selbst urteilen, ob zwischen meiner wirklichen
Attributio und jener, die mir Santeler zuschrieb, nicht ein klaffender
Unterschied sei !

Wie einen Dorn im Auge bekdmpft P. Santeler die Proportional-
tdentitat, die ich dem Seinsbegriff zuschrieb. Indes eine Einheit alles
Seienden im Sein nimmt auch er an (24). Es ist das das Sein, insofern
es als einfachste, unzerlegbarste, allem Seienden gemeinsame Form dem
Nichtseienden entgegensteht. Das ist das «ens ut sic» (25-27). Zwar
ist es verschieden verwirklicht und daher verschieden dem Nichtsein
entgegengestellt. Aber davon abstrahieren wir (25) und so ergibt
sich als «Inhalt des Seinsbegriffes etwas objektiv Gegebenes, das fiir
jeden denkenden Verstand ein Gleiches darstellt (27). Logisch betrachtet,
ist es allerdings «univok mit dem Inhalt nonnihil» (31), aber weil
verschieden verwirklicht, ist es auch analog, und doch bilden die ratio
entis als nonnihil und die bestimmte Verwirklichungsweise «ein und
dieselbe Wirklichkeit » (31). Dagegen ist Mansers proportionale Seins-
einheit nicht blof deshalb absolut unhaltbar, weil ein so komplizierter
Seinsbegriff nie das erste cognitum sein kénnte, was doch Thomas lehrt
(26-27), sondern er ist auch wnicht allem zuteilbar. Denn nach dieser
Auffassung wire der Seinsbegriff zwar explicite einheitlich, implicite aber
enthielte er auch die verschiedenen mitgedachten Analogata (25), sodal3,
wenn ich sagen wiirde, Gott ist Sein, Gott auch das akzidentelle Sein
zugesprochen wiirde, da es im Sein mitenthalten ist (20).

Auch hier vermochte Santeler meiner Darstellung absolut nicht ge-
recht zu werden. Wo habe ich je von einem Seinsbegriff gesprochen, der
explicite einheitlich und zugleich versteckt « implicite » die vielheitlichen
Analogata als solche enthielte ? Das wiire ja ein Unsinn, weil ein innerer
Widerspruch. Etwas ganz anderes ist die erkenntnis-theoretische Frage,
ob die proportionelle Einheit im Analogon ohne eine Bezugnahme zu
den Analogata, insofern sie aufler dem Analogon sind, gedacht werden
kénne. Wenn ich sage : Gott verhilt sich zu seinem Sein — das in



Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez 227

se et a se ist — wie das Accidens zu seinem Sein — das in alio und
ab alio ist —, so spreche ich Gott das akzidentelle Sein doch nicht zu,
sondern ab. Dennoch kommen beide im Analogon « Sein » iiberein nach
Mafgabe ihres Seins, d. h. proportionaliter. In diesem Sinne ist Gott
Sein, das Accidens Sein, jede Creatur Sein. Gerade proportionell und
nur proportionell ist also der Seinsbegriff allem zuteilbar, was irgendwie ist !

Aber der Primat des Seins ! Fiir einen wirklichen Aristoteliker ist
auch diese Schwierigkeit losbar. Fiir ihn gilt der Satz, den die « Ich-
schautheoretiker » freilich jetzt wieder beanstanden : Objectum proprium
Intellectus sunt quidditates rerum sensibilium und ferner die These :
Intellectus speculatur naturam universalem in particulari existentem
(I. 84. 7). Gewil, wissenschaftlich ist alles kompliziert, sogar auch
die Univocatio. Indes kennt ja der Ungebildete und a fortiori jeder
Mensch in seiner ersten Idee formell weder das «Sein» als solches
noch das « Nichtsein », noch das Univocum, noch Analogum als solches
und doch erkennt er faktisch, in actu exercito, das Sein analogisch,
denn er erfal3t, infolge seiner Hinordnung zum phantasma, immer etfwas
in dieser oder jener bestimmien Verwirklichung, also dasselbe nach
verschiedenen Verhiltnissen = proportionaliter !

Meiner Behauptung : Suarez hitte mit seinem absolut einheitlichen
conceptus objectivus entis logisch die Univocatio entis annehmen
miissen, hat Santeler scharf widersprochen (27). Und doch ist es so,
und ich glaube, Suarez ahnte diese Konsequenz, als er nachtriglich
sagte : «(ratio entis) non est ex se omnino uniformis.» Hat nicht
Santeler selbst bekannt, Suarez hitte die Einheit des Seins zu stark
betont (34) ? Warum das ? Ich fiige nun bei : Santelers Theorie fithrt
logisch zu demselben Resultat. Es geniigt zur Begriindung zwei Sitze
anzufithren, die Santeler selber annimmt : das Sein, insofern es dem
Nichtsein entgegengesetzt ist, ist einheitlich ; nun aber ist alles Sein
im Himmel und auf Erden dem Nichtsein entgegengesetzt, also ist
jedes Sein und alles Sein einheitlich, d. h. univok.

Man wende nicht ein: das Sein sei verschieden dem Nichtsein
entgegengesetzt, denn im gegebenen Falle gibt es eben wnichts Ver-
schiedenes, da alles einheitlich ist, weil alles dem Nichtsein entgegen-
gesetzt ist. Ubrigens, wie soll ich im gegebenen Fall die «ratio entis
als nonnihil » von anderem abstrahieren, da alles « andere », soweit es
irgendwie ist, auch die ratio entis als nonnihil besitzt ? Ich kann
nicht etwas von etwas abstrahieren, wenn das, von was ich abstrahiere,
immer wieder das ist, was ich abstraherte. Santeler gibt {iibrigens



228 Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez

spiater (34) selbst zu, dal das Sein derartig alles durchdringe, dal}
wir nie von seiner ratio adaequate absehen kénnten. So komme ich zu
dem Resultate : die suarezische Analogielehve, wie Santeler sie verteidigt,
ist unhaltbar. Auch sie fiihrt zur Univocatio und bedroht die Vielheit
der Dinge !

Den schirfsten und sachlich ungerechtesten Angriff hat Santeler
auf meine Verhiltnisidentitit zwischen Gott und Kreatur gemacht.

Der Anfang meines Irrweges soll in der Ablehnung jeder Attributio
liegen (35). Faktisch habe doch auch ich eine Attributio befiirwortet,
aber nicht die suarezische, sondern eine, die mit der Proportionalitas
verbunden ist (383-4). Alles wird nun von Santeler aufgeboten, mich
ad absurdum zu fithren und zu zeigen, dall es zwischen Gott und
Kreatur keine, auch nicht eine proportionelle Identitit geben kann.
Zu diesem Zwecke wird das « proportionalis » stark abgeblendet. Ich
soll von einer «strengen» Identitit «ohne mildernde Apposition »
gesprochen haben (36). Fast erhdlt man den Eindruck, als hitte ich
nicht unaufhérlich von einer proportionellen-relativen Identitit ge-
sprochen, sondern von einer absoluten, einer identitas univoca. Das
will man tatsichlich aus meiner Anlehnung an die mathematische
Proportionalitit, die ja an den « univoken und nicht analogen Charakter
der Zahlen » gekniipft sei, beweisen (36). Den Hauptschlag will man
fithren auf Grund meiner Formel, die ich iiber das Existenzialverhiltnis
von Gott und Kreatur aufgestellt hatte. Die Formel lautet : « wie das
potentielle Sein aus seinem Wesen die Existenz von einem anderen
besitzt, so hat das erste aktuelle Sein seine Existenz aus seinem Wesen
nur vor sich.» Manser «scheint iibersehen zu haben, dal3 der unend-
liche Abstand — zwischen Gott als ens a se und Kreatur als ens ab
alio — selbst gerade von der radikalen Verschiedenheit dieser Verhilt-
nisse selbst abhingt» (36). Sind nun die beiden Verhiltnisse (wie
Manser behauptet) einheitlich, dann ist entweder alles gottlich oder
alles endlich: « Es ist eine eigentiimliche Ironie des Schicksals, dal
Manser durch sein Betonen der Gleichheit der Verhiltnisse zwischen
Sosein und Dasein konsequent, selbstredend gegen seine Absicht, in
jene Irrtiimer verfillt, die er seinen Gegnern in die Schuhe schiebt ;
denn die Gleichheit der Verhidltnisse! zwischen Sosein und
Dasein wird und kann sich nur dann vorfinden, wenn entweder alles
vergottlicht wird (Pantheismus), oder wenn alles in die Endlichkeit

1 Von mir gesperrt.



Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez 229

herabsinkt (Atheismus) » (37). Uberdies, so fihrt Santeler fort, wire
eine solche « Gleichheit der Verhiltnisse zwischen Sosein und Dasein bei
Gott und den Geschopfen » erkenntnistheoretisch unniitz, weil eine
Gleichung mit zwei Unbekannten, mit der niemand etwas anfangen
kann (37). Auch der hl. Thomas redet daher nicht von Identitit,
sondern nur von Ahnlichkeit « similitudo » in der Proportionalitit (37).

Wer Santelers Artikel gelesen hat, weill, dafl ich sein Argument
ad absurdum in keinem Punkt abgeschwicht habe, um mir etwa die
Antwort zu erleichtern. Verbliiffend kann eine solche Argumentation
nur auf jemanden wirken, der sich augenblicklich nicht klar bewult
ist, was eine Proportionalitdt ist. Santeler spielt arg mit Worten. Ich
redete von Verhiltnisidentitit zweier Verhdltnisse und er von Identitdt
zweter Verhdltnisse. Er ignoriert vollig, dall jede Proportionalitit ein
Verhdltnis zweier Verhdltnisse ist. Es gibt iiberhaupt weder in Mathe-
maticis noch Ontologicis eine Proportionalitit, deren Glieder als solche
einander identisch sind. Das wire gleichbedeutend mit 2:4 = 2: 4.
In dem Falle hitten wir in der Proportionalitit weder Analogata noch
ein Analogon, also {iberhaupt gar keine Proportionalitas. Mit anderen
Worten : Santeler verlegt mir die Identitit und die Analogata selbst
als solche und damit unterdriickt er mir das « proportionaliter », ich
verlegte sie in das Analogon als Drittes, in dem die Analogata, trotz
ihrer Verschiedenheit, proportionaliter {ibereinkommen. Selbstverstind-
lich, wenn die beiden Glieder oder Verhiltnisse : Goft ist ens a se, die
Kreatur ist ens ab alio, unter sich identisch sind, dann wird entweder
alles vergottlicht oder alles verendlicht. Aber, wo habe ich so etwas
geschrieben ? Santelers widersinnige Interpretation meiner Auffassung
widerspricht direkt meinen eigenen, ausfiihrlichen Auseinandersetzungen
(377, 382). Wesen und Dasein Gottes einerseits und Wesen und Dasein
der Kreatur anderseits, kommen, so sagte ich, als Analogata in dem
Analogon « Sein » iiberein, weil das Sein beiden, Gott und Kreatur,
proprie zukommt. Auch Santeler betont anderwirts: «Gott und
Geschopfe sind wahrhaftig seiend » (40). Das Sein kommt beiden im
«eigentlichen Sinne » zu (38). Es gibt also zwischen Gott und Kreatur
eine gewisse Identitit. Aber, sagte ich weiter, die Teilnahme am
Analogon « Sein » ist in Gott als «ens a se » und in der Kreatur als «ens
ab alio», also in den Analogata, eine unendlich verschiedene, also ist
die Identitit im Analogon nur eine proportionalis, d. h. nach Malgabe
ihrer Teilnahme am Sein (382). Das alles, sagte ich, ermdglicht uns
in der Proportionalitit, welche den Gliedern der proportionalitas einen

Divus Thomas. 16



230 Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez

unbegrenzten Spielraum einrdumt, die Kluft zwischen ens a se und
ens ab alio zu wahren (383). Wie kann da von einer Vergitilichung
der Kreatur oder Verendlichung Gottes die Rede sein 7 Das war nur
moglich, indem Santeler, um mich ad absurdum zu fiihren, die
Analogata mit dem Analogon verwechselte. Und doch habe ich davor
noch ausdriicklich gewarnt (377). Hat Santeler iiberhaupt alle meine
Ausfithrungen gelesen ? Fiir einen Angriff war das die erste Vor-
bedingung ! Weiter habe ich betont : da Gott und Kreatur als Analo-
gata unter sich unendlich verschieden sind, gibt es zwischen Gott und
Kreatur als solcher nur eine Ahnlichkeit — similitudo —, wie Thomas
und die Thomisten immer gelehrt, denn die beziehungsweise — relative
Identitit im Analogon hebt die Verschiedenheit in den Analogata
nicht auf, sondern schiitzt und wahrt sie (377). Das ist ein Gesetz
der Proportionalitas iiberhaupt (25) und gilt a fortiori von der An-
wendung der Proportionalitas auf Gott und Kreatur, wie ich ebenfalls
selbst hervorgehoben habe (377). Aber es ist unwahr, wenn Santeler
behauptet, Thomas hitte daneben meine proportionale Identitit im
Analogon nicht gekannt (37). Mit Aristoteles — auch das habe ich
hervorgehoben (20 u. 377), und Santeler hat es nicht widerlegt —
nennt Thomas die Proportionaleinheit im Analogon ein « unum aliquid »,
ein «unum sicut una quaedam natura», ein «unum aliquid idem ».
Und auch in der Anwendung der Proportionalitas auf Gott — Kreatur
wird Santeler die feststehende These des hl. Thomas, dall wir Gott
aus der Kreatur in den absoluten Attributen «substantialiter » und
« proprie », wenn auch unvollkommen, erkennen (394), nicht erkliren,
wenn er in der proportionalen Gotteserkenntnis nicht eine beziehungs-
weise quidditative identische Erkenntnis annimmt.

So ist Santelers Darstellung von meiner Verhéltnisidentitat sachlich
eine vollstindige Entstellung dessen, was ich gesagt habe. Damit wird
auch Santelers Einwand mit den « zwei Unbekannten » haltlos. Wer die
Analogie der Existenz Gottes metaphysisch, nach der in der Sache
selbst begriindeten Erkenntnismdglichkeit ins Auge fal3t, hat wenigstens
drei bekannte Gleichungsgroflen : Das Wesen der Kreatur, ithre Existenz
und das vom potentiellen Sein der Kreatur verlangte Dasein Gottes.
Selbst das Wesen Gottes, dessen Unendlichkeit beweisbar, aber nicht
erfabar ist, bleibt uns nicht véllig unbekannt. Freilich sind das alles
selbst analoge Termini, und wer die Verhiltnisidentitit leugnet, hat
vielleicht vier Unbekannte in der Gleichung! Der Versuch, mir aus
der Anlehnung an die mathematische Proportionalitiit eine Schlinge zu



Nochmals : Die Analogielehre des Franz Suarez 23

legen, erweist sich sofort als erfolglos, wenn man sich an meine
Bemerkung erinnert (4. 22), daBl das Quantitative als solches nicht
iibertragbar ist auf die ontologische Proportionalitit. Ubrigens sind
auch die Verhiltniszahlen analog, denn das « Drittel » von ¢ ist doch
nicht dasselbe von 30. Immerhin ist der Spielraum in den mathe-
matischen Gleichungsgliedern schlieBlich immer ein begrenzter, wihrend
das «Sein» in der ontologischen Proportionalitit an sich gar keine
Grenzen besagt. Dall auch Thomas in Verit. 2. 11. in meinem Sinn an
die mathematische Proportionalitit sich anlehne, gibt Santeler zu (37).
Aber, meint er, Thomas hitte dort nicht die ganze Lehre von der
Analogie vortragen wollen und hitte in spateren Werken diesen Zahlen-
verhiltnissen keine allzu grole Bedeutung beigemessen (37-38). Faktisch
hat Thomas nirgends so ausfiihrlich die Analogielehre mit ihren Arten
und Unterarten vorgetragen wie in Verit. 2. 11 und wie hier ihm die
Proportionalitas, die sich eben an die mathematische anlehnt, fiir die
Gotteserkenntnis einzig stringent anwendbar ist, so auch in Sententiae,
de Potentia, Contra Gentes, im Commentar zu den Analytica Post., iiber-
haupt iiberall, wo er ausdriicklich ein Werturteil abgibt (378, 384-6).

Nach dem Gesagten mag der Leser iiber Santelers Darstellung und
Kritik urteilen und die notwendigen Abstriche machen. Zuweilen hat
man geradezu den Eindruck, als ob ihm das Verstindnis von der
metaphysischen Proportionalitit {iberhaupt abgehe. Am unverstind-
lichsten ist mir sein Kampf gegen die Verhdltnisidentitdit. Der ganze
wissenschaftliche Charakter der Metaphysik mit ihren analog-trans-
zendentalen Grundprinzipien ruht auf ihr und fdllt mit ihr. Es gibt
nun einmal keine Demonstratio, ohne dafl die Analogieglieder, trotz
ihrer spezifisch oder generischen Verschiedenheit untereinander, dennoch
im Analogon als Drittes irgendwie enfitativ-innerlich-notwendig identisch
sind. Auf dem proportionell gefallten Identititsprinzip ruht jeder
wissenschaftliche zwingende Beweis. Ich hatte gemeint, dieser Gedanke,
von dem Wohl und Weh — ich rede nicht von der sacra Theologie —
der Metaphysik, der Regina scientiarum abhingt, sollte in einer Zeit,
wo alles in Briiche geht, uns alle einigen, gleichviel, welcher Richtung
und welchem Orden wir angehdren. Der Meister von Stagira, der
Schopfer der Demonstrationstheorie und der Metaphysik zugleich, hat
uns den Weg gezeigt. Thomas ist ihm gefolgt. Die Frage hat Riesen-
bedeutung. Videant Consules !

G. M. Manser O. P.



	Nochmals : die Analogielehre des Franz Suarez

