
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

Autor: Springer, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Frage :

Wirkungskreis und Notwendigkeit
der Eucharistie.

Von Emil SPRINGER S. J., Theologieprofessor, Klagenfurt.

A. Die Lehre des hl. Thomas.

Die hier einschlägige Theologie des Doctor angelicus liegt klar zu

Tage. Sie enthält in der Hauptsache vier Thesen, die er immer
festgehalten, von denen er nie abgewichen :

I. Die Eucharistie ist als Opfer und der in der Kirche gegenwärtige
Heiland die Quelle aller Gnaden.

II. Die gratia prima kann nur durch den geistigen Genuß der
Eucharistie empfangen werden die manducatio spiritualis der
Eucharistie ist de necessitate salutis. 1

III. Der sakramentale, körperliche Genuß (in defectu sacramenti
in voto) ist notwendig zur Beharrlichkeit.

IV. Der sakramentale Genuß ist nicht notwendig zur gratia
prima er ist nicht de necessitate salutis.

I. Die Eucharistie ist Quelle aller Gnaden.2

Im Johanneskommentar lesen wir zur Erklärung des Schriftwortes :

« Das Brot, das ich geben werde, ist mein Fleisch für das Leben der
Welt » : « ßuum hoc sacramentum sit Dominicae passionis, continet in
se Christum passum ; unde quidquid est effectus Dominicae passionis,
totum etiam est effectus hujus sacramenti. Nihil enim aliud est hoc

sacramentum quam applicatio Dominicae passionis ad nos. Non enim
decebat Christum secundum praesentiam suam (in propria specie)

1 Daß der Ausdruck « de necessitate salutis » bei Thomas bedeutet « de necessitate

salutis ratione primae gratiae », werden wir später unter These IV sehen.
2 Wir müssen hier wieder die eine oder andere Stelle bringen, auf die wir schon

früher im Artikel « Die Taufgnade als Kraftwirkung der Eucharistie » kurz
verwiesen haben.



204 Zur Fra^e: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

semper esse nobiscum, et ideo voluit hoc supplere per hoc sacramentum.
Unde manifestum est, quod destructio mortis, quam Christus moriendo

destruxit, et reparatio vitae, quam resurgendo effecit, est effectus

hujus sacramenti » (In Jo. VI lect. 6). — Es wird uns also alle

Erlösungsgnade durch das Sakrament, in dem der gekreuzigte und
auferstandene Heiland unter uns gegenwärtig ist, zugewendet.

Demnach wirken die andern Sakramente kraft der Eucharistie :

« Oportuit esse sacramentum Eucharistiae, quod ipsum Verbum in-
carnatum contineret, caeteris sacramentis tarnen in virtute ipsius

sacramenti Eucharistiae) agentibus » (IV Dist. 8, i, 3 sol. 1).

Demgemäß sind die Worte der Summa Th. zu verstehen : « Effectus

hujus sacramenti debet considerari primo quidem et principaliter ex
eo quod in hoc sacramento continetur, quod est Christus, qui sicut
in mundum visibiliter veniens contulit mundo vitam gratiae, secundum

illud Jo. I : Gratia et Veritas per Jesum Christum facta est, ita in hominem
sacramentaliter veniens 1 vitam gratiae operatur, secundum illud Jo.
VI : Qui manducat me, vivet propter me. Secundo consideratur ex

eo, quod per hoc sacramentum repraesentatur, quod est passio Christi ;

et ideo effectum, quem passio Christi fecit in mundo, hoc sacramentum
facit in homine )> (III 79, 1). Wenn da in ad 1 als ganz
selbstverständlich abgeleitet wird, daß die gratia prima ex efficacia virtutis
hujus sacramenti kommt 2, so ist ganz offenbar der Sinn der eben

1 Man beachte sehr wohl, daß dies « Sacramentaliter veniens » nicht nur heißt
« in sacramentali manducatione veniens » ; denn es steht durchaus nicht im Gegensatz

zu « in spirituali mere manducatione Veniens » ; dies ist vielmehr einbegriffen,
wie klar aus ad i hervorgeht, wo die gratia prima, die in der manducatio mere
spiritualis empfangen wird, als Kraftwirkung des Sakramentes erscheint. Nein,
« sacramentaliter veniens » steht hier im Gegensatze zu « in propria specie veniens » :

Einst gab Christus alle Gnaden aus sich in propria specie, jetzt gibt er sie aus
dem Sakrament.

2 Ganz verfehlt ist es, diese Stelle von der causa finalis erklären zu wollen.
Denn ex efßcientia virtutis hujus sacramenti ist die gratia prima ; da ist doch
selbstverständlich die causa efficiens, nicht die causa finalis gemeint. Die
Kommunion ist causa finalis der gratia prima, aber nicht causa efficiens. Verfehlt ist
es auch, diese Stelle des hl. Thomas damit erklären zu wollen, daß die Taufgnade
ein inchoativum der Kommuniongnade sei. Denn die Taufgnade ist auch ein
inchoativum der Firmungsgnade, weil durch jene der Heilige Geist, durch diese
die Fülle desselben gegeben wird. Aber darum ist die Taufgnade nicht Wirkung
der Firmung. Die Taufe ist auch insofern ein inchoativum der Priesterweihe, weil
sie die Weihe zum allgemeinen Priestertume ist ; darum ist aber die Taufgnade
nicht ex efficientia virtutis der Priesterweihe. Und wenn man auch, was eben
mit nichten der Fall ist, diese Stelle des hl. Thomas beseitigen könnte : es bleiben
noch die übrigen, in denen die universalis causalitas der Eucharistie gelehrt wird.



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 205

zitierten Worte : Durch die Eucharistie wird uns alle heiligmachende
Gnade, alles übernatürliche Leben, und werden uns selbstredend
überhaupt alle Gnaden zugewendet ; alles, was der Heiland in die Welt
gebracht und durch sein Leiden uns erworben, wendet er uns zu durch
das ihn in der Kirche gegenwärtig setzende Sakrament. « Bonum
commune spirituale totius Ecclesiae continetur substantialiter in ipso
Eucharistiae sacramento » (III 65, 3 ad 1). Die schönen Worte Leos XIII.
in seinem eucharistischen Rundschreiben Mirae caritatis : « Indidemque
(ex Eucharistia) haurit habetque Ecclesia omnem virtutem suam et

gloriam, omnium divinorum charismatum ornatum, bona omnia », diese

Worte kann man als Kommentar und Bestätigung dieser eben

angeführten Stelle des hl. Thomas betrachten.

Da, wie alle Gnade, so insbesondere alle heiligmachende Gnade

aus der Eucharistie kommt, die heiligmachende Gnade, dieses göttliche
Leben, aber durch die Menschheit Christi uns zuströmt, der wir durch
die gratia prima eingepflanzt, durch.jede gratia secunda mehr verbunden
werden, so ist eben auch all diese Vereinigung mit Christus, die unitas
corporis mystici, die lebendige Verbindung mit Christus und der Kirche,
aus der Eucharistie. Es ist diese Verbindung die res, der effectus dieses

Sakramentes : « Uttum corpus multi sumus omnes, qui de uno pane,
et de uno calice participamus ; ex quo patet, quod Eucharistia est sacra-
mentum ecclesiasticae unitatis » (III 73, 2. Sed contra). Insbesondere
ist darum auch die unitas corporis mystici prima, wie sie allen, auch
den kleinen Kindern notwendig ist und diesen in der Taufe zuteil wird,
die Wirkung der Eucharistie : « Res hujus sacramenti est unitas corporis
mystici, sine qua non potest esse salus ; nulli enim patet aditus salutis

extra Ecclesiam » (ib. art. 3).

In der eingangs angeführten Erklärung von Joh. 6, 52 spricht
Thomas zunächst von der Eucharistie als vom gegenwärtigen Heiland
und schreibt ihr so alle GnadenWirkung zu. Er schließt aber dabei die

Eucharistie als Opfer nicht aus, sagt da im Gegenteile weiterhin : « In
immolatione hujus sacramenti est universalis effectus, quia non solum
sacerdos effectum consequitur, sed etiam illi pro quibus orat, et Ecclesia

tota, tarn vivorum quam mortuorum. Cujus ratio est, quia continetur in
ipso ipsa causa universalis omnium sacramentorum, seil. Christus. »

So kommt also die allgemeine Gnadenwirkung sowohl der Eucharistie
als dem gegenwärtigen Christus als auch der Eucharistie als Opfer zu.
Beides hängt ja auch innigst zusammen. Denn wenn der gegenwärtige
Christus Quell aller Gnaden ist, so auch das eucharistische Opfer, da



2o6 Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

ja allein durch dieses Christus uns gegenwärtig wird. Demnach kann

man, These I in zwei Thesen zerlegend, das darin Gesagte so darstellen :

Ia Die Eucharistie ist Quelle aller Gnaden als Opfer,
Ib Die Eucharistie ist Quelle aller Gnaden als Sakrament, nämlich

als der durch das Opfer in der Kirche gegenwärtige Christus.

II. Die gratia prima kann nur
durch den geistigen Genuß der Eucharistie empfangen werden.

Diese These ist eine Folgerung aus These Ib. Denn wenn die gratia
prima, die unitas corporis mystici prima, wie alle heiligmachende Gnade

und alle Einheit des mystischen Leibes, aus der Eucharistie
empfangen wird, so ist solcher Empfang notwendigerweise ein geistiger
Genuß der Eucharistie. Ein Genuß der Eucharistie, weil eben da die

Kraft dieses Brotes empfangen wird, weil eine assimilatio mit der
Substanz dieses Brotes, die Christus ist, und zwar aus der Eucharistie
heraus, eintritt. Solcher Empfang ist ein rein geistiger Genuß der

Eucharistie, weil er in Taufe und Buße geschieht, nicht durch den

körperlichen Genuß der Eucharistie, weil nur die Seele, nicht der Leib
die Substanz dieses Brotes aufnimmt. So kann also die gratia prima
nicht ohne solch geistigen Genuß empfangen werden.

Zu den Stellen, die wir schon angezogen haben : III 79, 1 ad 1

(« hoc sacramentum ex seipso virtutem habet gratiam conferendi ; nec

aliquis habet gratiam ante susceptionem hujus sacramenti, nisi ex
aliquo voto ipsius ex efficacia virtutis ipsius ») und der
gleichwertigen in III 73, 3 gehören besonders noch folgende Stellen hierher :

« Manifestum est autem, quod omnes tenentur saltem spiritualiter
manducare (hoc sacramentum), quia hoc est Christo incorporari »

(III 80, ix). -— «Dominus loquitur (Jo. 6, 54, insoweit sich die Stelle
auf allgemeine Heilsnotwendigkeit bezieht) de manducatione spirituali
sine qua non potest esse salus » (IV Dist. 9, 1, 1 sol. 2 ad 1). Ähnlich in
der Parallelstelle der Summa III 73, 3 ad 1, wo der Sinn ist : Insoweit
Joh. 6, 54 die allgemeine Heilsnotwendigkeit lehrt, bezieht sich die Stelle
auf die unitas corporis mystici, die schon in der Taufe durch die
manducatio mere spiritualis empfangen wird. — Im Johanneskommentar
wird zu Joh. 6, 54 gesagt : « Notandum autem, quod haec sententia

potest referri vel ad spiritualem manducationem, vel ad sacramentalem.
Sed si referatur ad spiritualem, nullam dubitationem habet sententia »,

d. Ii. niemand zweifelt, es ist im Gegenteil im Morgenlande und Abend-



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 207

lande anerkannt, daß der geistige Genuß der Eucharistie wegen Joh. 6,

54 auch den kleinen Kindern notwendig ist ; nur in bezug auf den

sakramentalen Genuß ist solche Übereinstimmung nicht vorhanden,
weil die Orientalen nicht nur noch allgemein den kleinen Kindern die
Kommunion reichen, sondern auch hie und da so reden, als wenn sie

ihnen heilsnotwendig wäre.

Wie These II eine Folgerung ist aus These Ib, so kann man
umgekehrt These Ib aus den für These II angeführten Stellen ableiten.
Denn wenn die gratia prima, die in Taufe und Buße oder durch das

votum dieser Sakramente gegeben wird, Wirkung der Eucharistie ist,
sieht man nicht ein, warum die gratia secunda, die in den übrigen
Sakramenten, sowie durch Gebet, gute Werke, gegeben wird, es nicht
auch sein sollte. Und so wäre alle heiligmachende Gnade aus der

Eucharistie Wirkung derselben. Dann darf man aber auch die Gnaden

des Beistandes nicht dem Wirkungskreis der Eucharistie entziehen.

Und so gilt eben schließlich wiederum : « Quidquid est effectus Dominicae
passionis, totum etiam est effectus hujus sacramenti. »

Aus These Ib folgt neben These II weiterhin, daß jeder Empfang von
heiligmachender Gnade, der außerhalb der Kommunion geschieht, ein
geistiger Genuß der Eucharistie ist, weil eben die heiligmachende Gnade
aus der Eucharistie, ex efficacia virtutis hujus sacramenti, empfangen wird.
So ist demnach jeder Empfang von heiligmachender Gnade ein Genuß
der Eucharistie, ein geistiger und körperlicher zugleich in der Kommunion,
ein rein geistiger, so oft die heiligmachende Gnade außerhalb der Kommunion
empfangen wird. Ein Empfang von Gnaden des Beistandes allein, wie er
vor der Bekehrung eines Sünders erfolgt, ist natürlich noch nicht Genuß
der Eucharistie, weil noch nicht Verbindung zu einem Leibe und einer
Seele (das nur ist nutzbringender Genuß einer Speise), zum mystischen
Leibe und seiner Seele, dem Heiligen Geist, geschieht.

Wenn der hl. Thomas lehrt : « Spiritualis manducatio includit votum,
«eu desiderium percipiendi hoc sacramentum » (III 80, 11), so kann man
solche Lehre aus Joh. 6, 54 ableiten. Denn diese Stelle bezieht sich
zunächst sicher auf den leiblichen Genuß, dessen Wirkung nur Erhaltung
und Entfaltung des Gnadenlebens ist, nicht erster Empfang desselben.
Da aber der Heiland so feierlich erklärt : « Ohne Genuß der Eucharistie
könnt ihr Leben nicht haben », und nicht beschränkend sagt : « Ohne
den Genuß könnt ihr Leben nicht dauernd haben », so muß dies Wort
auch den geistigen Genuß, durch den man das Leben zuerst bekommt,
miteinschließen, mit einbegreifen, sich auch auf diesen erstrecken, sich auf ihn
ausdehnen. Es kann aber dann dieser rein geistige Genuß nicht sein ohne
Hinordnung auf den leiblichen, sondern ähnlich wie Joh. 3, 5 sich zunächst
auf die sakramentale Taufe bezieht, aber (damit das Wort : « ohne Taufe
kein Eintritt ins Reich Gottes » vollkommen wahr sei) das votum der Taufe,



2o8 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

die Begierdetaufe, mit einschließt, so muß auch Joh. 6, 54 den rein geistigen
Genuß, durch den die gratia prima erlangt wird, als eine Art votum in
sich einschließen. Der hl. Thomas faßt manche Schriftworte viel tiefer auf
als hie und da neuere Theologen. 1

III. Der sakramentale Genuß ist notwendig zur Beharrlichkeit.

« Hoc sacramcntum (die Eucharistie, die Kommunion) dicitur non
esse necessitatis, sicut baptismus, quantum ad pueros, quibus potest
esse salus sine hoc sacramento, non autem sine sacramento baptismi :

quantum vero ad adultos, utrumque est necessitatis » (III 80, 11 ad 2).
Dieselbe Lehre auch im Opusculum 58 sub titulo De sacr. Eucharistiae ;
Ed. Parma XVII 327 : « Non debet solum istud sacramentum (Eucharistiae)

ministrari per Episcopum vel per presbyterum ; potest enim

per diaconum ministrari. Est enim sacramentum necessitatis, sicut
baptismus et poentientia. » Also die Taufe sacramentum necessitatis

zur Erlangung der heiligmachenden Gnade, die Buße sacramentum
necessitatis zur Wiedererlangung derselben ; die Kommunion
sacramentum necessitatis zur dauernden Bewahrung derselben : das ist
tatsächlich die Lehre des Doctor angelicus.

Darum Benedikt XIV. : « Juxta doctrinam theologorum (freilich nicht
aller duce D. Thoma III 80, 11 sacra Communio necessaria est necessitate
medii (ad perseverandum) vel2 in re vel in voto » (De beatif. III c. 27, n. 19).
Und der hl. Alfons : « Quaeritur 40, an Eucharistia in re vel in voto sit
medium necessarium adultis ad vitam spiritualem conservandam. Negant
Suarez, Vasquez dicentes ad hoc esse alia media. Sed communius et verius
affirmant Soto, Gönz. etc. Salmanticenses cum s. Thoma III 80, 11 ad 2.

— Ratio quia sicut vita corporalis diu non potest conservari sine cibo
materiali, ita vita animae sine hoc cibo spirituali » (Moralis L. VI, n. 193).
Daß Thomas diese Gleichstellung der leiblichen Speise mit der Eucharistie
lehrt, werden wir gleich sehen.

In Sed contra dieses Artikels wird als entscheidendes Schriftwort
für diese Notwendigkeit der Kommunion Joh. 6, 54 gebracht. Nach
Thomas ist also der Sinn dieses Wortes : « Ohne Kommunion könnt ihr

1 Da für den vorliegenden Artikel das votum Nebensache ist, gehe ich nicht
weiter darauf ein. Mehr darüber bei de la Taille, Mysterium fidei, Eluc. 46 und 47,
und in einem Artikel von mir in der Linzer Quartalschrift 1921, S. 525-40.

2 Besser, wenn dieses erste vel ausgeblieben wäre, da ja der Empfang in re
und der in voto sich nicht gleichgestellt gegenüberstehen, sondern der zweite
Ersatz des ersten ist in defectu sacramenti. Thomas, im Kommentar zu Joh. 6, 54 :

« Sacramentum (Eucharistiae) est necessitatis quantum ad adultos tantum ita quocl
recipiatur re vel voto. » Da steht vor « re » kein vel.



Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 209

das Leben nicht dauernd haben », hat aber freilich auch dazu noch
weiterhin den Sinn : « Ohne rein geistigen Genuß könnt ihr den Anfang
des Lebens nicht haben » (These II). In der Erklärung dieser Stelle,
die er im Johanneskommentar gibt, heißt es : « Quasi dicat : Vos putatis
impossibile et incongruum, quod carnem meam manducetis, sed non
solum non est impossibile, sed etiam est valde necessarium intantum
quod nisi manducaveritis carnem Filii hominis, et biberitis ejus sangui-
nem, non habebitis, id est non poteritis habere in vobis vitam seil,

spiritualem. Nam sicut eibus corporalis ita est necessarius ad vitam
corporalem, quod sine eo esse non possit : ita eibus spiritualis necessarius

est ad vitam spiritualem, adeo quod sine ipso vita spiritualis sustentari
non possit. » Und weiterhin in dieser lect. VII, n. 3 : « Cibus iste
spiritualis est similis quidem corporali in hoc quod sine ipso vita spiritualis
esse non potest, sicut nec sine corporali eibo vita corporalis, ut dictum
•est. » Nach Thomas ist sicher die Kommunion de necessitate medii ad

perseverandum, die manducatio spiritualis de necessitate medii ad

primam gratiam (These II). Er gibt in der Erklärung von Joh. 6, 54
zwei Teilsinne dieser Stelle an : 1. Teilsinn : Ohne Kommunion keine
dauernde Bewahrung des Gnadenlebens ; 2. Teilsinn : Ohne rein geistigen
Genuß der Eucharistie kein Anfang dieses Lebens, keine gratia prima.
Den ersten Sinn verwendet er im «Sed contra» von III 80, 11 ; auf
-den zweiten weist er hin in den Stellen unter These II.

Noch ein dritter Teilsinn liegt in seiner Exegese in Joh. 6, 54, den er
aber nicht ausdrücklich erwähnt, nämlich : Ohne rein geistigen Genuß
kein augmentum gratiae außerhalb der Kommunion. Dieser dritte Teilsinn
ergibt sich so : Ist alles Leben aus diesem Himmelsbrote eine
Kraftwirkung desselben (nach seiner Erklärung von Joh. 6, 52 « das Brot, das
ich geben werde, ist mein Fleisch für das Leben der Welt »), so bedeutet
Joh. 6, 54 : Ohne Genuß dieses Brotes, dieses Fleisches, könnt ihr überhaupt
kein Leben haben und empfangen ; dann ist aber auch jeder Empfang
eines augmentum gratiae ein Genuß dieses Brotes, und zwar ein rein geistiger
Genuß, wenn er außerhalb der Kommunion statthat.

Die Gleichstellung der eucharistischen mit der gewöhnlichen Speise
hinsichtlich der Notwendigkeit findet sich u. a. noch in Contra gent. IV,
cäp. 61, wo die Abhandlung über die Eucharistie mit den Worten
anfängt : « Sicut autem corporalis vita materiali alimento indiget, non
solum ad quantitatis augmentum, sed etiam ad naturam corporis
sustentandam, ne propter resolutiones continuas dissolvatur et ejus
virtus depereat : ita necessarium fuit in spirituali vita spirituale ali-



210 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

mentum habere, quo regenerati in virtutibus conserventur et crescant. »

Ganz ähnlich in IV, Dist. 12, 3, 1 sol. 1. Hier in den Distinktionen
führt er im folgenden Artikel im « Sed contra » der quaestiuncula 1 das
Wort Innozenz' III. an : « Cavendum est, ne si nimium hujus sacramenti
sumptio differatur, mortis periculum incurratur » und fährt fort : « Ergo,,
si omnino cessatur, est mortiferum. » In der solutio 1 dieses Artikels
schreibt er : « Nulli licet omnino a Communione cessare, quia Ecclesia

statuit tempus, in quo fideles communicare debeant ; unde qui omnino-

desistunt, efficiuntur rei transgressionis praecepti. Institutio autem
Ecclesiae fuit neccssaria : quia enim in quotidiana pugna sumus, vita
spiritualis in nobis evanesceret, nisi aliquando cibum vitae sumere-
mus. » Weiterhin heißt es hier ad 1 : « Hoc sacramentum ex institutione
Ecclesiae necessarium efficitur ; et sine hoc etiam necessarium esset,,

non simpliciter, ut sine quo non esset salus, sed ex suppositione finis,,
si scilicet homo in vita spirituali firmus persistere vellet », was besagt :

Die Kommunion ist nicht notwendig zum Heile schlechthin (These IV),
aber doch de necessitate salutis ratione perseverantiae (unsere
gegenwärtige These III), notwendig ex suppositione finis perseverantiae, wie
(das ist bei Thomas das öfter, z. B. C. G. III 138; III Sent. Dist. 20, 1,

1 sol. 3, wiederkehrende Beispiel für das ex suppositione finis) das

Schiff zur Durchquerung des Meeres.

Zum Vorstehenden bemerke man noch, daß Thomas öfter eine

doppelte Notwendigkeit unterscheidet : eine eigentliche, strenge
Notwendigkeit ; Beispiel dafür ist die Notwendigkeit der Speise zum Leben
und eine Notwendigkeit im uneigentlichen Sinne, die nicht Notwendigkeit,

sondern nur eine convenientia ist ; Beispiel für letztere ist die

Notwendigkeit des Pferdes zur Reise. 1 Dadurch gewinnt seine
wiederkehrende Behauptung, die eucharistische Speise sei der Seele so

notwendig, wie die natürliche dem Leibe, besondere Kraft : es handelt
sich da um eine eigentliche, strenge Notwendigkeit. 2

Die einzige Schwierigkeit, die man in bezug auf These III machen
könnte, wäre der Ausdruck « de se » in der Stelle IV Dist. 9, 1 1 sol. 2 :

« Gratia est sufficiens causa gloriae ; unde omne illud sine quo potest haberi
gratia, non est de necessitate salutis. Hoc autem sacramentum (die

1 Z. B. I 19, 3 ; I 82, 1 ; III 1, 2 ; III 65, 4 ; IV Dist. 7, 1, 1 sol. 2.
2 III 68, 2. Einwand 3 : Necessarium autem est, sine quo non potest aliquid

esse, ut dicitur 5 Metaph. 6. Hier aber heißt es : « Necessarium dicitur sine quo non
contingit vivere tanquam concausa, ut respirare et alimentum animali necessarium
est, impossibile enim est, absque his animal esse. »



Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 211

Kommunion) gratiam supponit, quia praesupponit baptismum, in quo
gratia datur : nec debet peccato praeveniri, quod gratia privet ; et ideo
quantum est de se, non est de necessitate salutis. Sed de ordinatione
Ecclesiae homines obligantur secundum Ecclesiae statutum corpus Christi
sernel in anno sumere. » Man könnte sagen : « Also ist die Kommunion
nicht an sich, nicht innerlich notwendig, sondern nur durch ein äußeres
Gebot. » So sagen freilich manche Gegner der These III, ohne zu bedenken,
daß sie so den hl. Thomas in Widerspruch bringen mit sich selbst, mit dem,
was er bald nachher und sonst immer lehrt. Nein, der Ausdruck « de se »

bedeutet hier durchaus nicht « an sich, ohne ein äußeres Gebot », sondern
er bedeutet « wenn es sich um das Heil an sich handelt, nicht um die
Beharrlichkeit » ; « de se » steht da im Gegensatz zu « ex suppositione finis
perseverantiae ». Der Sinn der ganzen Stelle ist : Die Kommunion ist nicht
notwendig zur gratia prima, da sie ja diese voraussetzt, und so ist sie nicht
notwendig zum Heil an sich ; sie wird aber notwendig durch das Gebot
der Kirche, welches, wie später, Dist. 12, gesagt werden wird, die innere
Notwendigkeit der Kommunion zur Beharrlichkeit voraussetzt. 1

IV. Der sakramentale Genuß ist nicht notwendig zur gratia prima.

Daß diese These Lehre des hl. Thomas ist, wird allgemein anerkannt.
Wir müssen sie aber deshalb ganz besonders berücksichtigen, weil die

Stellen, in denen er davon handelt, von manchen mit Suarez mißverstanden

und gegen These III ausgespielt werden.
Diese Stellen sind : 1. III 73, 3, wo geleugnet wird, daß die

Kommunion de necessitate salutis ist und nur dem votum eine solche

Notwendigkeit zugeschrieben wird. 2. Die Parallelstelle dazu : IV
Dist. 9, 1, 1 q. 2, die wir unter These III am Ende angeführt haben :

« Gratia est sufficiens causa salutis etc. 3. : III 65, 4, wo gesagt wird,
daß für die einzelnen nur Taufe und bei Sünde Buße so de necessitate
salutis sind, wie die Speise notwendig ist zum Leben, die andern
Sakramente nur die Notwendigkeit des equus ad iter haben. 4. Die

1 Cajetan schreibt im Kommentar zur Summa zu III 80, 11 : « Multi doctores
et Auetor in IV Sent. Dist. 9 q. 1, 1, tenent communionem non esse ex Christi, sed
Ecclesiae praeeepto necessariam. » Insoweit sich die Stelle auf den Auktor, d. h.
den hl. Thomas, bezieht, kann ich sie nicht unterschreiben. Thomas hätte dann,
wie gesagt, in Dist. 12 verneint, was er in Dist. 9 gelehrt. Nein, die zweite Stelle
ist nicht Verneinung der an sich allerdings zweideutigen ersten Stelle, sondern
Erklärung und Ergänzung derselben : das praeeeptum ecclesiasticum war
notwendig wegen der innern Notwendigkeit der Kommunion, also auf Grund göttlicher
Anordnung, auf Grund göttlichen Gebotes ; nicht nur propter praeeeptum ecclesiasticum,

sondern ex praeeepto Christi ist die Kommunion notwendig nach der
beständigen Lehre des Doctor angelicus.



212 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

Parallelstelle dazu : IV Dist. 7, 1, 1 q. 2, wo es heißt, daß Taufe und
Buße notwendig sind ad esse vitae spiritualis, die andern Sakramente

nur ad bene esse.

Da haben nun eben manche Gegner von These III auf diese Stellen

hingewiesen und gesagt : « Der hl. Thomas ist mit uns ; die Kommunion
ist nach ihm nicht notwendig zur Beharrlichkeit wie cibus ad vitam,
sondern nur wie equus ad iter ; sie ist für die Beharrlichkeit nicht streng
notwendig, sondern nur förderlich, nicht notwendig ad esse, sondern

nur ad bene esse.

Das ist nun aber ein ganz offenbarer Irrtum, eine vollständige
Verkennung des status quaestionis jener vier Stellen. Denn diese

handeln gar nicht von der Beharrlichkeit, sondern von der salus

schlechthin, von der prima gratia, nicht von der salus ratione perse-
verantiae, sondern von der salus ratione primae gratiae. Die nécessitas

salutis ratione primae gratiae wird geleugnet, und zwar besonders

im Hinblick auf die Orientalen, die hie und da anderer Meinung zu
sein schienen, wenigstens manchmal nicht klar redeten hinsichtlich der

Kinderkommunion, diese zu behaupten schienen. Die strenge
Notwendigkeit der Kommunion zur Beharrlichkeit wird da ganz und gar
nicht geleugnet, sondern die Sache verhält sich so : Die Kommunion
ist nicht notwendig zur gratia prima (These IV), ist aber notwendig
zur Beharrlichkeit (die Stellen unter These III). Zur gratia prima ist
die Kommunion, wie Firmung und gegebenen Falles die Krankenölung

nur notwendig wie das Pferd zur Reise ; denn wenn jemand
diese Sakramente noch hinzu empfängt und stirbt, geht die Reise in
den Himmel besser vonstatten, man kommt so höher hinauf (Stelle 3,
unter These IV) ; zur Beharrlichkeit aber ist die Kommunion
notwendig wie die Speise zum Leben (These III). Für die Anfangsgnade
ist Kommunion und Firmung nicht notwendig ad esse (These IV),
sondern nur ad bene esse, weil eben durch diese Sakramente die gratia
prima vermehrt würde, in besserem Zustande wäre ; zur Beharrlichkeit
aber ist die Kommunion notwendig ad esse ; da handelt es sich um
Sein oder Nichtsein (These III).

Daß der Ausdruck « de necessitate salutis » bei Thomas tatsächlich
die Bedeutung hat « de necessitate salutis ratione primae gratiae »,

geht ganz klar aus folgendem hervor :

1. Thomas sagt ja selbst deutlich, was er unter jenem Ausdrucke
versteht : « Omne illud, sine quo potest haberi gratia, non est de

necessitate salutis » (siehe durchaus die ganze Stelle oben unter These III



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 213

am Ende). «Illa sacramenta, quae ordinantur contra culpam, cum

qua salus esse non potest, sunt de necessitate salutis » (IV Dist. 17, 3, 1

sol. 1). Und III 80, 11 ad 2 (siehe oben die 1. Stelle unter These III)
bedeutet — man lese nur den Einwand : « Wenn früher, III 73, 3 (und
auch 65, 4) gesagt wurde, die Kommunion sei nicht de necessitate salutis,
so bezog sich das auf die Kinder, denen nur die gratia prima und
weiter nichts zur Beharrlichkeit notwendig ist ; was aber die Erwachsenen

betrifft, denen Mittel zur Beharrlichkeit notwendig sind, so ist für sie

die Kommunion sacramentum necessitatis. »

2. In den vier Stellen unter These IV führt Thomas im « Sed

• contra » als Beweis, daß die Kommunion (in der vierten Stelle die

Firmung) nicht de necessitate salutis ist, an, daß die kleinen Kinder
selig werden ohne sie. Das ist ein stichhaltiger Beweis, wenn es sich

handelt um die nécessitas ad salutem ratione primae gratiae ; das wäre

aber geradezu unsinnig, wenn es sich handelte um die Beharrlichkeit,
.gerade so unsinnig, als wenn jemand sagte : Die kleinen Kinder brauchen
nicht zu beten und brauchen nicht jenes speciale auxilium, welches

das Konzil von Trient für notwendig zur Beharrlichkeit erklärt (VI
can. 22), also brauchen das alles die Erwachsenen auch nicht.

3. Wenn jene vier Stellen unter These IV nicht von der gratia
prima, sondern von der Beharrlichkeit handelten, so hätte sich Thomas
immer und immer wieder widersprochen, und zwar auch in denselben

Werken kurz hintereinander, was natürlich ausgeschlossen ist.

Weil die vier Stellen unter These IV den angegebenen Sinn haben,
ist es ein Irrtum, zu meinen, Thomas habe mit der zweiten und vierten
Stelle die Notwendigkeit der Firmung und Krankenölung zur Beharrlichkeit

geleugnet. Nein, die hat er da ebensowenig geleugnet wie die
Notwendigkeit der Kommunion zur Beharrlichkeit. Aber freilich diese
letztere Notwendigkeit hat er immer und immer wieder ausdrücklich
gelehrt ; nicht so die Notwendigkeit der Firmung und Krankenölung.
P. Umberg verteidigt in seinem Werke über die Firmung sehr wirksam
die Notwendigkeit dieses Sakramentes ; er hat den Doctor angelicus durchaus

nicht gegen sich. P. Kern verteidigt in seinem Werke De extrema
unetione die Notwendigkeit der Krankenölung und meint (eben wegen
der unrichtigen Auffassung des Ausdruckes de necessitate salutis) den
hl. Thomas gegen sich zu haben. Das ist aber gar nicht der Fall ; eher
könnte er Thomas für sich in Anspruch nehmen wegen Suppl. 32, 2 ad 2 :

« Hoc sacramentum (extrema unetio) habet pro principali effectu illam
sospitatem, quae exeuntibus, et iter ad gloriam agentibus est necessaria. »

Doch wäre das freilich nicht durchschlagend.

Divus Thotnas. 15



214 Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

Mit der eucharistischen Theologie des hl. Thomas, wie sie besonders
in den Thesen I und III zum Ausdruck kommt (These II ist, wie gesagt,
Folgerung aus These I ; These IV wird selbstverständlich allgemein
angenommen), steht die Lehre der kirchlichen Dokumente in vollster Harmonie ;

sie ergeben sich ja beide aus der Heiligen Schrift. Doch weichen von
jenen Thesen I und III gar manche Theologen ab. Es empfiehlt sich da,
insbesondere den hl. Bonaventura und Suarez zu berücksichtigen, weil sie
Vertreter zweier Ansichten sind, die schnurstracks gerade nach entgegengesetzter

Richtung von seiner Lehre abweichen. Für diese ihre
Anschauungen ist charakteristisch die Stellungnahme zu Joh. 6, 54.
Bonaventura versteht dies Wort des Herrn von einer nécessitas medii, aber nicht
von der Kommunion, sondern nur von der manducatio mere spiritualis,
die ihm schon mit Glaube und Liebe gegeben ist. Suarez aber versteht
es im Gegenteil nur von der Kommunion und einer nécessitas praecepti.
Inmitten dieser beiden Meinungen wird sich die dargelegte Lehre des
hl. Thomas noch besser abheben.

B. Zur Lehre des hl. Bonaventura.

B. kennt anscheinend keine andere Wirkung der Eucharistie als
die der Kommunion, und die Kommunion ist ihm, außer im Falle,
daß jemand, wie z. B. ein Pfarrer, Messe lesen muß, nur Pflicht durch
das kirchliche Gebot der jährlichen Osterkommunion. Seine Gründe
sind :

X. Augustinus : Quid paras dentem et ventrem Crede et mandu-
casti : si ergo sufflcit ad manducationem credere, non ergo tenemur
sumere sacramentum.

2. Item, effectus hujus sacramenti est deletio venialium et aug-
mentum virtutum ; sed neutrum est de necessitate salutis : ergo.

3. Item si necesse est accedere : ergo parvuli qui non accedunt

nec manducant, omnes damnarentur (IV Dist. 12, 2, 2, 1).

Wir entgegnen :

Ad 1 : So hat es der hl. Augustin nicht gemeint ; er stellt ja die
eucharistische Speise hinsichtlich der Notwendigkeit der gewöhnlichen
Nahrung gleich (Sermo 57, n. 7 ; ML 38, 389). Augustinus will mit
jenen Worten nicht im entferntesten die Notwendigkeit der Kommunion
leugnen, sondern, da manche auch täglich kommunizierten und dabei
das Glaubensleben vernachlässigten, zu einem lebendigen Glaubensleben

mahnen. Seine Worte bedeuten : Denke nicht so sehr an das

äußere Essen, sondern an das innere, geistliche, welches durch ein
eifriges Glaubensleben geschieht. -

Ad 2 : Aber die Eucharistie ist auch eingesetzt, damit wir von



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 215

Todsünden bewahrt bleiben (Trid. XIII, cap. 2), und ist zu diesem
Zwecke notwendig. Außerdem ist fortwährendes augmentum gratiae,
wenn auch nicht notwendig zur salus simpliciter, wenn nämlich jemand
nach Erlangung der gratia prima gleich stirbt, so doch notwendig
zur Beharrlichkeit durch lange Zeit.

Ad 3 : Freilich ist die Kommunion nicht notwendig für die kleinen
Kinder, bei denen die Beharrlichkeit gar nicht in Frage kommt. Aber

ganz anders bei den Erwachsenen.
Da bleibt nun aber Joh. 6, 54 als Schwierigkeit, die gelöst werden

will. Bonaventura löst sie so : « Verbum Domini Joannis, sive Domini
in Joanne intellegitur de manducatione spirituali, quae est per fidem
et caritatem, sine qua nemo adultus salvatur ; et haec etiam est in
parvulis aliquo modo quantum ad incorporationem. » — Aber da wäre
dann überhaupt bei Joh. 6, 54 von der Eucharistie nicht die Rede,
sondern von einer Verbindung mit Christus, welche schon mit Glauben
und Liebe gegeben ist. Solche Verflüchtigung der Worte des göttlichen
Heilandes kam später den Protestanten sehr zu gute. Mit Glauben
und Liebe ist durchaus noch nicht formaliter der geistige Genuß der
Eucharistie gegeben, auch mit der Einverleibung in Christus noch nicht,
sondern der ist Einverleibung in Christus kraft der Eucharistie, als

Kraftwirkung der Eucharistie. Im Alten Bunde war Glaube und Liebe
ohne Einverleibung in Christus und ohne geistigen Genuß der Eucharistie.

Nach der Menschwerdung konnte Einverleibung in Christus sein,
aber vor der Einsetzung der Eucharistie noch nicht geistiger Genuß

derselben. Erst nach der Einsetzung, jetzt, ist die Liebe immer mit
geistigem Genuß der Eucharistie verbunden. Vgl. meinen Artikel « Über
den Begriff des geistigen Genusses der Eucharistie in « Pastor bonus »

1919/20, 311-26.

C. Zur Lehre Suarez'.

Was These I (und zwar Ib) besagt, ist « aperte falsum » (Disp. 40,
1, 5 ; Ed. Vivès, XX, 717). Die hier von S. gegebenen Gründe haben

wir in unserem früheren Artikel über « Die Taufgnade als

Kraftwirkung der Eucharistie » widerlegt. 1 Er meint, es sei These I gegen
alle Theologen. Aber abgesehen vom hl. Thomas, sei hier nur
hingewiesen auf das Wort Hugos von St. Victor : « Eucharistia divinis-

1
« Divus Thomas» 1930, S. 424 u. 431.



2l6 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

sima et sanctissima et sanctificans sanctificantia omnia et sancta »

(De sacramentis, lib. 2, p. 8, cap. 8 ; ML 176, 467 s.), welcher
Ausspruch wiederum nur die Lehre früherer Theologen und der Väter
zusammenfaßt. Von den späteren Theologen hat These ib sehr schön

und klar Cajetan in seinem Kommentar der Summa zu III 79, 1, wenn
er sie auch im Johanneskommentar (Joan. VI nicht festgehalten hat.

An anderer Stelle freilich bemerkt S., daß doch von Thomas und
den Vätern der Eucharistie eine recht ausgedehnte Wirksamkeit
zugeschrieben wird, will das aber erklären durch einen transitus vom
Sakrament auf Christus an sich und von Christus an sich aufs Sakrament.

:« Quum in hoc Sacramento sit realiter ipse Christus, imo quum
revera Christus sit ipsum sacramentum, facile fit transitus ab hoc

sacramento ad Christum, et e contrario ; unde quia tota nostra salus

a Christo manat, et conjunctio cum illo est simpliciter necessaria ad

salutem, ideo dum loquuntur Sancti de hoc sacramento, ratione rei
in illo contentae, dicunt ab illo esse efficaciam omnis gratiae » (Disp. 40,
2, 17). — Wir erwidern : Allerdings heiligt in der Eucharistie nicht
das continens, die Gestalten, die vor der Konsekration nicht heiligen
konnten, nach der Konsekration ganz dieselben bleiben, nur wunderbar
erhalten werden und Christus gegenwärtig setzen. Was heiligt, ist die

res contenta, ist Christus. Aber es ist wohl zu unterscheiden zwischen
Christus an sich und dem Sakrament. Christus an sich ist nicht das

Sakrament, und das Sakrament ist nicht Christus an sich, sondern

nur Christus unter den Gestalten, Christus ut contentus, quatenus
contentus sub speciebus. Es geht nicht an, nur Christo an sich
zuzuschreiben, was das Sakrament tut oder dem Sakramente, was Christus

an sich tut. Das Sakrament wirkt in der Kommunion, nicht Christus

an sich, nicht Christus, insofern er im Himmel ist ; Christus an sich ist
im Judenlande gewandelt, hat den Heiligen Geist gesendet, nicht das

Sakrament. Und so darf man nicht dem Sakramente die Heiligung
als Wirkung zuschreiben, die Christus an sich, unabhängig vom
Sakramente, nicht wegen seiner Gegenwart unter uns und wegen dieser
seiner Verbindung mit der Kirche, verursachen würde. Ein solcher

transitus wäre unstatthaft und ist nicht von Thomas und den Vätern
gemacht worden, wie S. meint. Sondern sie schreiben tatsächlich die

allgemeine Gnadenwirkung, Heiligung, nicht Christo an sich, sondern
dem Sakramente zu, d. h. Christo, quatenus est sub speciebus, und
zwar wegen Joh. 6. Darnach ist eben alles Leben von dem Himmelsbrote.

das da ist das zu essende Fleisch Christi und sein zu trinkendes



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 217

Blut, so daß man ohne Genuß dieses Fleisches und Blutes das Leben

nicht hat, durch den Genuß aber es empfängt. Dies Fleisch und Blut,
das genossen werden muß, ist nun aber nicht Christus an sich, sondern
eben die Eucharistie, Christus, quatenus est sub speciebus. Also
geschieht durchaus nicht, wie S. meint, ein transitus von Christus an
sich zum Sakrament, sondern der ist da ausgeschlossen.

S. schreibt : « Ut ex Petro Soto notavimus, Augustinus et alii
numquam dicunt, homines, praesertim parvulos, salvari non posse sine

hoc Sacramento, sed sine participatione corporis et sanguinis Domini »

(Disp. 40, 2, 23). — Da irren beide, Soto und Suarez. Gelasius I.
sagt ganz ausdrücklich : « Nec ausus est aliquis dicere, parvulum sine

hoc sacramento salutari ad aeternam vitam posse perduci » (in seinem

dogmatischen Schreiben an die Bischöfe von Picenum), und Augustin
sagt in der Stelle, wo er so nachdrücklich betont, daß Joh. 6, 54
sich auch auf die kleinen Kinder beziehe, daß hier Christus rede de

sacramento sanctae mensae suae (De pecc. mer lib. I, cap. 20).
Von der heiligen Messe (also in bezug auf These Ia) schreibt

Suarez : « Ridiculum dictu est, sacramenta omnia habere cfficaciam
ab hoc sacrificio incruento ut sie, aut in illo niti, ut operentur, quia
sacramenta solum nituntur in merito et satisfactione Christi ; ergo
solum nituntur in illo sacrificio, in quo Christus suum meritum et satis-
factionem consummavit ; hoc autem fuit solum sacriflcium crucis.
Secluso praeeepto audiendi Missam, nullo modo est hoc sacriflcium
necessarium ad salutem singulorum » (Disp. 79, 1, 9 ; Vivès, XXI, 713).

— Dem doctor eximius hat die Sekret vom Feste des hl. Ignatius, seines

von ihm hochverehrten Ordensstifters (Sacrosancta mysteria, in quibus
omnis sanetitatis fontem constituisti), sowie andere seitdem erschienene

kirchliche Dokumente, in welchen die Eucharistie als Quelle aller Gnaden

hingestellt wird, noch nicht vorgelegen. Er übersieht aber auch die
damals schon existierenden Zeugnisse und auch die theologische
Angemessenheit. Wenn das Kreuzesopfer immer und immer wieder im
eucharistischen erneuert werden muß, so ist es doch von vornherein
wahrscheinlich, daß dieser Erneuerung die Zuwendung der am Kreuze
erworbenen Gnade zukommen wird. Und wenn uns alles Leben aus
Christus, dem Gekreuzigten durch Vermittlung seiner Braut, der Kirche
und Mutter der Lebendigen, zufließt, so wird doch wohl solche

Vermittlung von seiten der Kirche zunächst und im tiefsten Grunde durch
das eucharistische Opfer geschehen, in dem sich die Kirche mit ihrem
gekreuzigten Bräutigam dem himmlischen Vater darbringt.



2l8 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

In recht ausführlicher Abhandlung wendet sich Suarez gegen
These III (Disp. 40 s. 2).

Er meint, es sei sicher, daß Thomas diese These leugne. Er
verweist (n. 8) auf die zweite und dritte der vier Stellen, die wir oben

unter These IV gebracht haben. Daß sich da Suarez mit manch
anderen arg täuscht, haben wir dort gesehen. All die unter These III
gegebenen Stellen des hl. Thomas, die allein hierher gehören, übersieht
Suarez.

Zuerst will er die Nichtnotwendigkeit der Kommunion beweisen
« auctoritate negativa Conciliorum et Patrum » (9). — Als wenn da in der
Tradition tiefes Stillschweigen herrschte Nein, es sind z. B. Augustin,
Chrysostomus, Cyrill von Alexandrien für die Notwendigkeit. 1 Die
Konzilien haben sich freilich nicht ausdrücklich mit der Frage befaßt.
Daß aber das Tridentinum uns zur Anerkennung der Notwendigkeit
hindrängt, sagt Pius X. im Kinderkommunion-Dekrete.

Im weiteren Verlauf sucht S. Vernunftgründe anzuführen :

1. « Licet Cone. Trident, dicat per hoc sacramentum dari auxilium,
quo a mortalibus peccatis praeservemur poterit sine Eucharistia

per alia media obtineri. » — Wir erwidern : Es sind freilich auch andere,
und zwar notwendige Mittel da, wie Gebet und Übung der Tugend,
aber die müssen mit der Kommunion verbunden sein und sind nicht
hinreichend ohne sie. Wären sie hinreichend, hätte der Heiland nicht
lehren können, daß man ohne Kommunion das Leben nicht dauernd
haben kann (siehe oben unter These III, Erklärung von Joh. 6, 54).

2. « Wenn die Kommunion zur Beharrlichkeit notwendig wäre,
diese wirkte, so würde die Beharrlichkeit unfehlbar eintreten, da ja
die Sakramente unfehlbar wirken, wenn kein obex da ist. » So n. 10,

13, 14. — Wir erwidern : Erstens ist da zu unterscheiden zwischen

notwendig und hinreichend. Die Kommunion ist notwendig zur
Beharrlichkeit, aber nicht hinreichend ; anderes, wie Gebet, Tugendübung,
der Schutz Gottes, müssen hinzukommen. Zweitens ist die unfehlbare

Wirkung der Kommunion nicht die Beharrlichkeit in actu secundo,
sondern Ernährung der Seele, und zwar, wenn diese Speise oft und

gut genug empfangen wird, hinreichende Ernährung, wobei aber der
freie Wille, der sündigen kann, nicht aufgehoben wird. — Nach dem

1 Diese und andere Zeugnisse siehe bei de la Taille, Mysterium fidei, Eluc. 49,
in meinem Büchlein n Die heilige Kommunion, das notwendige Mittel zur
Bewahrung der heiligmachenden Gnade » ; sehr reiches Material in meinen lateinischen
Artikeln im Laibacher Bogoslovni vestnik 1925, S. 25-53 1 I927. 93_I23-



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 2IÇ

vorliegenden Beweis von Suarez könnte man schließlich auch dartun,
daß die leibliche Nahrung nicht notwendig ist zur Erhaltung des

natürlichen Lebens, nämlich so : Wäre sie notwendig, so müßte sie ja,
da sie mit physischer Notwendigkeit wirkt, diesen Zweck unfehlbar
erreichen ; es kann also kein Mensch verunglücken, erschossen werden,
noch auf andere Weise sterben

3. «Auxilia (ad perseverandum necessaria) possunt obtineri per
propria mérita de condigno et de justitia, et sunt débita ex intrinseca
natura gratiae et justitiae ob caritatem operantis. » « Auxilium ad
hoc (ad crescendum in gratia et resistendum contrariis) necessarium

ex natura sua illi (gratiae primae) debitum est » (n. 11 und 18). —
Erwiderung : Gebührt dieses auxilium der Gnade an sich, so erscheint,
wie die Notwendigkeit der Kommunion, so auch die Notwendigkeit
des Gebetes zur Beharrlichkeit ausgeschaltet, von der das zweite Konzil
von Orange erklärt : « Adjutorium Dei etiam renatis ac Sanctis semper
est implorandum, ut ad finem bonum pervenire, vel in bono possint

opere perdurare » (Can. 10, Denz.-Bannw., n. 183). 1 Denn was dem

Gerechten gebührt, darum braucht er nicht zu beten. So betet man
ja nicht darum, daß man, wenn man in der Gnade stirbt, zur Glorie

gelangt, oder daß man auf verdienstliche Werke hin einen Zuwachs

an Gnade erhält. Der Zusatz : gratiae et justitiae « ob caritatem
operantis » scheint die Sache nicht zu ändern. Denn es ist eben da die

Frage, ob der Mensch schon dadurch, daß er die heiligmachende Gnade

hat, durch lange Zeit in dieser Liebe wirken kann. Wenn ja, so will
mir wiederum die Notwendigkeit des Gebetes ausgeschaltet erscheinen.

Wenn nein, so kann eben, wie das Gebet, auch die Kommunion
notwendig sein, und wäre die Beweisführung Suarez' hinfällig. Was die

Notwendigkeit des Gebetes zur Beharrlichkeit betrifft, so beweist
Suarez selbst diese sehr gut in seinem später geschriebenen Traktat
De oratione 2, und sagt da, für Augustinus und Hieronymus sei solche

Lehre de fide (De oratione in communi, cap. 28, n. 3 ; Vivès, XIV, 102).
Es ist überhaupt merkwürdig, wie S. in später geschriebenen Werken

manchmal so ganz anders redet als hier in seinem Traktat de sacra-
mentis, welcher ein Erstlingswerk von ihm ist. Hier schreibt er :

« Supposita autem prima gratia, ilia de sese est sufficiens causa gloriae,

1 Über diesen Kanon, den man in der Frage der Notwendigkeit des Gebetes
übersehen, vgl. meinen Artikel in « Theologie und Glaube » IX, 605-22.

2 Er übersieht da freilich auch den 10. Kanon des II. Arausicanum.



220 Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

et per opera bona et meritoria potens est ad crescendum et resistendum
contrariis, et auxilium ad hoc necessarium ex natura sua illi debitum
est, quia virtute et efficacia privari non debuit per alicujus sacramenti
institutionem » (n. 18). Im Traktate de gratia aber: «Licet gratia ex
se sit magnae virtutis, et potens ad vincendum omne peccatum, tarnen
in nobis (nämlich bei uns im Gegensatz zu Adam vor dem Sündenfall)
propter fomitem et corruptionem corporis et alias occasiones et tenta-
tiones quibus subjecti sumus, habet statum quendam valde infirmum
et corruptibilem, et ideo non sufficit sola intrinseca virtus ejus, nisi
Deus hominem specialiter dirigat et custodiat. Habitus gratiae, nisi
a Deo excitentur et dirigantur, parum auxilii conférant ad vincendas
difficultates, praesertim contra legem naturalem » (De gratia L. X, de

conservatione gratiae, cap. 2, n. 10 ; Vivès, IX, 574). Aber freilich,
hier hat er kirchliche Dokumente vor Augen, in der Abhandlung über
die Notwendigkeit der Eucharistie hatte er solche ganz bei Seite

gelassen. Daher der Gegensatz.

4. S. kommt zu Joh. 6, 54. Die Stelle ist bei ihm, wie bei

Bonaventura, Objektion (bei Thomas und den Vätern Argument
Er schreibt dazu : Sunt verba comminatoria, continent quidem necessi-

tatem, non tarnen medii (ad perseverandum), sed praecepti (n. 20). —
Erwiderung : Eine ganz unmögliche Exegese. Als wenn Christus

gesagt hätte : « Ihr könnt allerdings das Leben haben und erhalten
ohne Genuß meines Fleisches ; aber ich gebe euch ein Gebot, daß ihr
ihn vornehmt ; wenn ihr dies mein Gebot übertretet, wird euch das

Leben genommen. » Ganz anders hat Christus gesprochen, und ganz
anders als S. haben Thomas und die Väter die Stelle erklärt. Weil
S. in Joh. 6, 54 nur eine äußere Notwendigkeit findet, sieht er auch

nur eine solche im Kirchengebote der jährlichen Kommunion und

verteidigt den Satz, daß diesem Kirchengebote auch durch sakrilegische
Kommunion Genüge geschehe (Disp. 70, 3, 2), ein Satz, der später
von Innozenz XI. verurteilt wurde (Denz.-Bannwart, 1205).

Zur Erklärung der Stelle Joh. 6, 54 sagt er weiterhin, daß es eine
nécessitas medii nur gebe, wenn es sich handelt um die Erwerbung
der gratia prima ; für den, der in der Gnade ist, bestehe nur eine nécessitas

praecepti. Aber später, im erwähnten Traktat de oratione, sagt
er ganz ausdrücklich (cap. 28, n. 1 und 3), daß das Gebet de necessitate
medii ist zur Beharrlichkeit.

5. Eigentümlicherweise meint S., auch Augustin und Cyrill hätten

nur eine solche nécessitas praecepti in Joh. 6,54 gefunden. Nein, nein



Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 221

Augustinus (bleiben wir bei ihm) hat ja mit Papst Gelasius I. so

kräftig betont, daß wegen Joh. 6, 54 der Genuß des Fleisches Christi
auch den kleinen Kindern notwendig ist zum Heile ; bei denen kommt
aber eine nécessitas praecepti gar nicht in Frage, sondern nur eine
nécessitas medii. Und dann, man denke nur : Augustin und Gelasius
wandten Joh. 6, 54 ge8en die Pelagianer an, die meinten, man habe
das Leben von Natur und verliere es durch Übertretung eines Gebotes.

Wie hätten die gejubelt, wenn Augustinus, der Führer ihrer Gegner,
diese ihnen so lästige Stelle von einer nécessitas praecepti erklärt hätte
wie S. « ut si dicamus : Nisi quis servaverit mandata, non salvabitur,
vel, Nisi quis restituent etc. » (hier n. 20 zur Erklärung der Stelle).
Da hätten sie freudig Beifall klatschen und ausrufen können : « Freilich,
das Leben hat man ohne Genuß des Fleisches Christi, aber wenn man
nicht kommuniziert, so verliert man es durch die Übertretung eines

Gebotes. »

6. Endlich (n. 24) polemisiert S. gegen den Vergleich : Die eucha-
ristische Speise ist der Seele so notwendig wie die gewöhnliche Nahrung
dem Leibe. Aber diese Gleichstellung geht aus Joh. 6, 54 hervor, findet
sich bei Augustin, dem hl. Thomas, jetzt auch im Römischen
Katechismus und im Rundschreiben Leos' XIII. Mirae caritatis. Und die
Vernunft kann dem nur beipflichten. Denn die göttliche Weisheit ist
auch höchste pädagogische Weisheit und betreibt gründlichen
Anschauungsunterricht. Nun hat sie die gewöhnliche Speise zum Bild
der eucharistischen gemacht und wird dies Bild natürlich, so weit es

geht, ausnützen, auch hinsichtlich der Notwendigkeit. Und was sollte
denn dem in der Gnadenordnung entgegenstehen Die angeführten
hinfälligen Vernunftgründe natürlich nicht.

Von der Polemik Suarez' gegen These III sagt ein Zeitgenosse,

Fagundez S. J. : « 2a opinio affirmât realem sumptionem Eucharistiae
esse medium ac remedium necessarium necessitate salutis (ratione
perseverantiae). Est communis hodie ista opinio, licet in nostra
Lusitania multis ex iis qui doctrinam Soarii sequuntur, non placet ;

qui si vim, rationem, et fundamenta illius aequata lance expenderint,
facile perspicient et agnoscent veritatem » (bei de la Taille, Mysterium
fidei, p. 608). Hier, wie gegen These I, steht Suarez abseits von Schrift
und Tradition und bringt nichts Stichhaltiges vor. 1 Und doch hat diese

1 Es ist auffallend, daß hier der scharfsinnige und gelehrte doctor eximius
eine so hinfällige Beweisführung anstellt. Ich meine, es dürfte das dadurch erklärt
werden, daß er im vornhinein gegen These III eingenommen war, weil er fühlte,



222 Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

seine Theologie mehr und mehr Anhang gefunden und ist zuletzt
ziemlich allgemeine Mode geworden. Jetzt aber ist sie im Rückzug
begriffen. Sie wird verschwinden, wie auch die einschlägige Lehre des

hl. Bonaventura verschwunden ist. Beide Meinungen sind nicht auf
dem Felsengrunde von Schrift und Tradition aufgebaut. Die Eucharistielehre

des hl. Thomas aber ist es, und ihr gehört die Zukunft.

welche Folgen sie haben müsse. Es ist ja bekannt, daß der hl. Ignatius und der
hl. Philipp Neri mit ihren Genossen und Schülern wegen ihres Eifers für die
oftmalige Kommunion große Anfeindungen zu bestehen hatten, und daß damals
ein Übereifer sehr schädlich gewesen wäre. Die entgegenstehende Gewohnheit
hatte sich allzu sehr festgesetzt. Aus These III ergibt sich nun aber, was Pius X.
in seinen Komrouniondekreten vorschreibt, und dafür war die damalige Zeit ganz
und gar nicht reif. So ist bei Suarez eine gewisse Abneigung gegen These III in
Anbetracht des Eifers seiner Ordensgenossen leicht verständlich, und weiterhin
auch eine gewisse Voreingenommenheit gegen These I ; denn es wird durch sie

aas christliche Leben in einem Grade eucharistisch, wie es die damalige Zeit auch
noch nicht vertrug. Um nicht unbillig gegen den Doctor eximius zu sein, wird
man seine Stellungnahme zu These I und III nach den Zeitumständen beurteilen
müssen. Obendrein gehört ja, wie gesagt, dieser Teil seiner theologischen
Abhandlungen zu seinen Erstlingswerken. Seinen sonstigen Verdiensten um die
Wissenschaft zollen wir volle Anerkennung. Voreingenommenheit gegen ihn war
bei unserer Untersuchung vollkommen ausgeschlossen. Wer anderer Meinung wäre,
den würde ich auf meinen Artikel « Über den hl. Josef », « Pastor bonus » 1921-22
verweisen, wo S. 20 rühmend hervorgehoben, daß Suarez für die Verehrung dieses

Heiligen in der Theologie im Gegensatz zu Thomas neue Wege eingeschlagen
und zu seinem unsterblichen Ruhme uns die Bahn gewiesen, auf der wir seitdem
gewandelt.


	Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

