Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie
Autor: Springer, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Frage :

Wirkungskreis und Notwendigkeit
der Eucharistie.

Von Emil SPRINGER 8S.]., Theologieprofessor, Klagenfurt.

A. Die Lehre des hl. Thomas.

Die hier einschligige Theologie des Doctor angelicus liegt klar zu
Tage. Sie enthilt in der Hauptsache vier Thesen, die er immer fest-
gehalten, von denen er nie abgewichen :

I. Die Eucharistie ist als Opfer und der in der Kirche gegenwirtige
Heiland die Quelle aller Gnaden.

II. Die gratia prima kann nur durch den geistigen GenuB der
Eucharistie empfangen werden = die manducatio spiritualis der
Eucharistie ist de necessitate salutis. !

III. Der sakramentale, korperliche GenuB (in defectu sacramenti
in voto) ist notwendig zur Beharrlichkeit.

IV. Der sakramentale GenuB ist nicht notwendig zur gratia
prima = er ist nicht de necessitate salutis.

I. Die Eucharistie ist Quelle aller Gnaden.*

Im Johanneskommentar lesen wir zur Erklarung des Schriftwortes :
« Das Brot, das ich geben werde, ist mein Fleisch fiir das Leben der
Welt » : « Quum hoc sacramentum sit Dominicae passionis, continet in
se Christum passum ; unde quidquid est effectus Dominicae passionis,
totum etiam est effectus hujus sacramenti. Nihil enim aliud est hoc
sacramentum quam applicatio Dominicae passionis ad nos. Non enim
decebat Christum secundum praesentiam suam (in propria specie)

1 DaB der Ausdruck « de necessitate salutis » bei Thomas bedeutet « de neces-
sitate salutis ratione primae gratiae », werden wir spater unter These IV sehen.

? Wir miissen hier wieder die eine oder andere Stelle bringen, auf die wir schon
frither im Artikel « Die Taufgnade als Kraftwirkung der Eucharistie » kurz
verwiesen haben.



204 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

semper esse nobiscum, et ideo voluit hoc supplere per hoc sacramentum.
Unde manifestum est, quod destructio mortis, quam Christus moriendo
destruxit, et reparatio vitae, quam resurgendo effecit, est effectus
hujus sacramenti» (In Jo. VI lect. 6). — Es wird uns also alle
Erlosungsgnade durch das Sakrament, in dem der gekreuzigte und
auferstandene Heiland unter uns gegenwirtig ist, zugewendet.
Demnach wirken die andern Sakramente kraft der Eucharistie :
« Oportuit esse sacramentum FEucharistiae, quod ipsum Verbum in-
carnatum contineret, caeteris sacramentis tamen in virtute ipsius
(= sacramenti Eucharistiae) agentibus » (IV Dist. 8, 1, 3 sol. 1).
Demgemil sind die Worte der Summa Th. zu verstehen : « Effectus
hujus sacramenti debet considerari primo quidem et principaliter ex
eo quod in hoc sacramento continetur, quod est Christus, qui sicut
in mundum visibiliter veniens contulit mundo vitam gratiae, secundum
illud Jo. I : Gratia et veritas per Jesum Christum facta est, ita in hominem
sacramentaliter veniens ! vitam gratiae operatur, secundum illud Jo.
VI : Qui manducat me, vivel propter me. ... Secundo consideratur ex
eo, quod per hoc sacramentum repraesentatur, quod est passio Christi ;
et ideo effectum, quem passio Christi fecit in mundo, hoc sacramentum
facit in homine» (III 79, 1). Wenn da in ad 1 als ganz selbst-
verstiandlich abgeleitet wird, dal} die gratia prima ex efficacia virtutis
hujus sacramenti kommt 2, so ist ganz offenbar der Sinn der eben

1 Man beachte sehr wohl, dafl dies « Sacramentaliter veniens » nicht nur hei3t
« in sacramentali manducatione veniens » ; denn es steht durchaus nicht im Gegen-
satz zu «in spirituali mere manducatione veniens» ; dies ist vielmehr einbegriffen,
wie klar aus ad 1 hervorgeht, wo die gratia prima, die in der manducatio mere
spiritualis empfangen wird, als Kraftwirkung des Sakramentes erscheint. Nein,
« sacramentaliter veniens » steht hier im Gegensatze zu « in propria specie veniens » :
Einst gab Christus alle Gnaden aus sich in propria specie, jetzt gibt er sie aus
dem Sakrament.

2 Ganz verfehlt ist es, diese Stelle von der causa finalis erkliren zu wollen.
Denn ex efficientia virtutis hujus sacramenti ist die gratia prima; da ist doch
selbstverstindlich die causa efficiens, nicht die causa finalis gemeint. Die Kom-
munion ist causa finalis der gratia prima, aber nicht causa efficiens. Verfehlt ist
es auch, diese Stelle des hl. Thomas damit erkliaren zu wollen, da§ die Taufgnade
ein inchoativum der Kommuniongnade sei. Denn die Taufgnade ist auch ein
inchoativum der Firmungsgnade, weil durch jene der Heilige Geist, durch diese
die Fulle desselben gegeben wird. Aber darum ist die Taufgnade nicht Wirkung
der Firmung. Die Taufe ist auch insofern ein inchoativum der Priesterweihe, weil
sie die Weihe zum allgemeinen Priestertume ist; darum ist aber die Taufgnade
nicht ex efficientia virtutis der Priesterweihe. Und wenn man auch, was eben
mit nichten der Fall ist, diese Stelle des hl. Thomas beseitigen kénnte : es bleiben
noch die tibrigen, in denen die universalis causalitas der Eucharistie gelehrt wird.



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 205

zitierten Worte : Durch die Eucharistie wird uns alle heiligmachende
Gnade, alles iibernatiirliche Leben, und werden uns selbstredend iiber-
haupt alle Gnaden zugewendet ; alles, was der Heiland in die Welt
gebracht und durch sein Leiden uns erworben, wendet er uns zu durch
das ihn in der Kirche gegenwirtig setzende Sakrament. «Bonum
commune spirituale totius Ecclesiae continetur substantialiter in ipso
Eucharistiae sacramento » (I11 65, 3 ad 1). Die schénen Worte Leos X111
in seinem eucharistischen Rundschreiben Mirae caritatis : « Indidemque
(ex Eucharistia) haurit habetque Ecclesia omnem virtutem suam et
gloriam, omnium divinorum charismatum ornatum, bona omnia », dicse
Worte kann man als Kommentar und Bestitigung dieser eben an-
gefithrten Stelle des hl. Thomas betrachten.

Da, wie alle Gnade, so insbesondere alle heiligmachende Gnade
aus der Eucharistie kommt, die heiligmachende Gnade, dieses gottliche
Leben, aber durch die Menschheit Christi uns zustromt, der wir durch
die gratia prima eingepflanzt, durch,jede gratia secunda mehr verbunden
werden, so ist eben auch all diese Vereinigung mit Christus, die unitas
corporis mystici, die lebendige Verbindung mit Christus und der Kirche,
aus der Eucharistie. Es ist diese Verbindung die res, der effectus dieses
Sakramentes : « Unum corpus multi sumus ommes, qui de uno pane,
et de uno calice participamus; ex quo patet, quod Eucharistia est sacra-
mentum ecclesiasticae unitatis » (IIT 73, 2. Sed contra). Insbesondere
ist darum auch die unitas corporis mystici prima, wie sie allen, auch
den kleinen Kindern notwendig ist und diesen in der Taufe zuteil wird,
die Wirkung der Eucharistie : « Res hujus sacramenti est unitas corporis
mystici, sine qua non potest esse salus ; nulli enim patet aditus salutis
extra Ecclesiam» (ib. art. 3).

In der eingangs angefiihrten Erklarung von Joh. 6, 52 spricht
Thomas zunichst von der Eucharistie als vom gegenwirtigen Heiland
und schreibt ihr so alle Gnadenwirkung zu. Er schlieft aber dabei die
Eucharistie als Opfer nicht aus, sagt da im Gegenteile weiterhin : « In
tmmolatione hujus sacramenti est universalis effectus, quia non solum
sacerdos effectum consequitur, sed etiam illi pro quibus orat, et Ecclesia
tota, tam vivorum quam mortuorum. Cujus ratio est, quia continetur in
ipso ipsa causa universalis omnium sacramentorum, scil. Christus. »
So kommt also die allgemeine Gnadenwirkung sowohl der Eucharistie
als dem gegenwartigen Christus als auch der Eucharistie als Opfer zu.
Beides hingt ja auch innigst zusammen. Denn wenn der gegenwirtige
Christus Quell aller Gnaden ist, so auch das eucharistische Opfer, da



200 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

ja allein durch dieses Christus uns gegenwértig wird. Demnach kann
man, These I in zwei Thesen zerlegend, das darin Gesagte so darstellen :
Ia Die Eucharistie ist Quelle aller Gnaden als Opfer,
I® Die Eucharistie ist Quelle aller Gnaden als Sakrament, nam-
lich als der durch das Opfer in der Kirche gegenwirtige Christus.

II. Die gratia prima kann nur
durch den geistigen Genufl der Eucharistie empfangen werden.

Diese These ist eine Folgerung aus These I°. Denn wenn die gratia
prima, die unitas corporis mystici prima, wie alle heiligmachende Gnade
und alle Einheit des mystischen Leibes, aus der Eucharistie em-
pfangen wird, so ist solcher Empfang notwendigerweise ein geistiger
Genul3 der Eucharistie. Ein Genuf der Eucharistie, weil eben da die
Kraft dieses Brotes empfangen wird, weil eine assimilatio mit der
Substanz dieses Brotes, die Christus ist, und zwar aus der Eucharistie
heraus, eintritt. Solcher Empfang ist ein rein geistiger Genul der
Eucharistie, weil er in Taufe und Bulle geschieht, nicht durch den
korperlichen Genul3 der Eucharistie, weil nur die Seele, nicht der Leib
die Substanz dieses Brotes aufnimmt. So kann also die gratia prima
nicht ohne solch geistigen Genull empfangen werden.

Zu den Stellen, die wir schon angezogen haben : III 79, 1 ad 1
(«hoc sacramentum ex seipso virtutem habet gratiam conferendi ; nec
aliquis habet gratiam ante susceptionem hujus sacramenti, nisi ex
aliquo voto ipsius ... ex efficacia virtutis ipsius») und der gleich-
wertigen in III 73, 3 gehoren besonders noch folgende Stellen hierher :

« Manifestum est autem, quod omnes tenentur saltem spiritualiter
manducare (hoc sacramentum), quia hoc est Christo incorporari»
(ITT 8o, 11). — « Dominus loquitur (Jo. 6, 54, insoweit sich die Stelle
auf allgemeine Heilsnotwendigkeit bezieht) de manducatione spirituali
sine qua non potest esse salus » (IV Dist. 9, 1, 1 sol. 2 ad 1). Ahnlich in
der Parallelstelle der Summa III 73, 3 ad 1, wo der Sinn ist : Insoweit
Joh. 6, 54 die allgemeine Heilsnotwendigkeit lehrt, bezieht sich die Stelle
auf die unitas corporis mystici, die schon in der Taufe durch die
manducatio mere spiritualis empfangen wird. — Im Johanneskommentar
wird zu Joh. 6, 54 gesagt: « Notandum autem, quod haec sententia
potest referri vel ad spiritualem manducationem, vel ad sacramentalem.
Sed si referatur ad spiritualem, nullam dubitationem habet sententia »,
d. h. niemand zweifelt, es ist im Gegenteil im Morgenlande und Abend-



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 207

lande anerkannt, dal3 der geistige GenuB der Eucharistie wegen Joh. 6,
54 auch den kleinen Kindern notwendig ist; nur in bezug auf den
sakramentalen GenuB ist solche Ubereinstimmung nicht vorhanden,
weil die Orientalen nicht nur noch allgemein den kleinen Kindern die
Kommunion reichen, sondern auch hie und da so reden, als wenn sie
ihnen heilsnotwendig wire.

Wie These II eine Folgerung ist aus These I, so kann man
umgekehrt These IP aus den fiir These II angefithrten Stellen ableiten.
Denn wenn die gratia prima, die in Taufe und Bulle oder durch das
votum dieser Sakramente gegeben wird, Wirkung der Eucharistie ist,
sieht man nicht ein, warum die gratia secunda, die in den iibrigen
Sakramenten, sowie durch Gebet, gute Werke, gegeben wird, es nicht
auch sein sollte. Und so wire alle heiligmachende Gnade aus der
Eucharistie Wirkung derselben. Dann darf man aber auch die Gnaden
des Beistandes nicht dem Wirkungskreis der Eucharistie entziehen.
Und so gilt eben schlieBlich wiederum : « Quidquid est effectus Dominicae
passionis, totum etiam est effectus hujus sacramenti. »

Aus These IP folgt neben These 11 weiterhin, daB jeder Empfang von
heiligmachender Gnade, der auflerhalb der Kommunion geschieht, ein
geistiger Genuf3 der Eucharistie ist, weil eben die heiligmachende Gnade
aus der Eucharistie, ex efficacia virtutis hujus sacramenti, empfangen wird.
So ist demnach jeder Empfang von heiligmachender Gnade ein Genuf3
der Eucharistie, ein geistiger und korperlicher zugleich in der Kommunion,
ein rein geistiger, so oft die heiligmachende Gnade auBerhalb der Kommunion
empfangen wird. Ein Empfang von Gnaden des Beistandes allein, wie er
vor der Bekehrung eines Siinders erfolgt, ist natiirlich noch nicht Genuf3
der Eucharistie, weil noch nicht Verbindung zu einem Leibe und einer
Seele (das nur ist nutzbringender Genuf3 einer Speise), zum mystischen
Leibe und seiner Seele, dem Heiligen Geist, geschieht.

Wenn der hl. Thomas lehrt : « Spiritualis manducatio includit votum,
seu desiderium percipiendi hoc sacramentum » (III 8o, 11), so kann man
solche Lehre aus Joh. 6, 54 ableiten. Denn diese Stelle bezieht sich
zundchst sicher auf den leiblichen Genuf3, dessen Wirkung nur Erhaltung
und Entfaltung des Gnadenlebens ist, nicht erster Empfang desselben.
Da aber der Heiland so feierlich erkldrt: « Ohne GenulB3 der Eucharistie
koénnt ihr Leben nicht haben», und nicht beschrinkend sagt: «Ohne
den Genuf3 konnt ihr Leben nicht dauernd haben », so mull} dies Wort
auch den geistigen GenufB}, durch den man das Leben zuerst bekommt, mit-
einschlieBen, mit einbegreifen, sich auch auf diesen erstrecken, sich auf ihn
ausdehnen. Es kann aber dann dieser rein geistige Genuf3 nicht sein ohne
Hinordnung auf den leiblichen, sondern dhnlich wie Joh. 3, 5 sich zunachst
auf die sakramentale Taufe bezieht, aber (damit das Wort : « ohne Taufe
kein Eintritt ins Reich Gottes » vollkommen wahr sei) das votum der Taufe,



’

208 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

die Begierdetaufe, mit einschlieit, so muf3 auch Joh. 6, 54 den rein geistigen
Genuf3, durch den die gratia prima erlangt wird, als eine Art votum in
sich einschlieBen. Der hl. Thomas faBt manche Schriftworte viel tiefer auf
als hie und da neuere Theologen. !

IIl. Der sakramentale Genuf} ist notwendig zur Beharrlichkeit.

« Hoc sacramentum (die Eucharistie, die Kommunion) dicitur non
esse necessitatis, sicut baptismus, quantum ad pueros, quibus potest
esse salus sine hoc sacramento, non autem sine sacramento baptismi :
quantum vero ad adultos, utrumque est necessitatis » (I11 8o, 11 ad 2).
Dieselbe Lehre auch im Opusculum 58 sub titulo De sacr. Eucharistiae ;
Ed. Parma XVII 327 : « Non debet solum istud sacramentum (Eucha-
ristiae) ministrari per Episcopum vel per presbyterum ; potest enim
per diaconum ministrari. Est enim sacramentum necessitatis, sicut
baptismus et poentientia.» Also die Taufe sacramentum necessitatis
zur Erlangung der heiligmachenden Gnade, die Bufle sacramentum
necessitatis zur Wiedererlangung derselben ; die Kommunion sacra-
mentum necessitatis zur dauernden Bewahrung derselben : das ist tat-
siachlich die Lehre des Doctor angelicus.

Darum Benedikt XIV.: « Juxta doctrinam theologorum (freilich nicht
aller !) duce D. Thoma III 80, 11 sacra Communio necessaria est necessitate
medii (ad perseverandum) vel ? in re vel in voto » (De beatif. III c. 27, n. 19).
Und der hl. Alfons: «Quaeritur 4°, an Eucharistia in re vel in voto sit
medium necessarium adultis ad vitam spiritualem conservandam. Negant
Suarez, Vasquez . . . dicentes ad hoc esse alia media. Sed communius et verius
affirmant Soto, Gonz. etc. Salmanticenses cum s. Thoma III 8o, 11 ad 2.
— Ratio quia sicut vita corporalis diu non potest conservari sine cibo
materiali, ita vita animae sine hoc cibo spirituali » (Moralis L. VI, n. 193).
Daf3 Thomas diese Gleichstellung der leiblichen Speise mit der Eucharistie
lehrt, werden wir gleich sehen.

In Sed contra dieses Artikels wird als entscheidendes Schriftwort
fur diese Notwendigkeit der Kommunion Joh. 6, 54 gebracht. Nach
Thomas ist also der Sinn dieses Wortes : « Ohne Kommunion kénnt ihr

1 Da fiir den vorliegenden Artikel das votum Nebensache ist, gehe ich nicht
weiter darauf ein. Mehr dartiber bei de la Taille, Mysterium fidei, Eluc. 46 und 47,
und in einem Artikel von mir in der Linzer Quartaischrift 1921, S. 525-40.

* Besser, wenn dieses erste vel ausgeblieben wire, da ja der Empfang in re
und der in voto sich nicht gleichgestellt gegeniiberstehen, sondern der zweite
Ersatz des ersten ist in defectu sacramenti. Thomas, im Kommentar zu Joh. 6, 54 :
« Sacramentum (Eucharistiae) est necessitatis quantum ad adultos tantum ita quod
recipiatur re vel voto.» Da steht vor «re » kein vel.



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 209

das Leben nicht dauernd haben », hat aber freilich auch dazu noch
weiterhin den Sinn : « Ohne rein geistigen Genul3 kénnt ihr den Anfang
des Lebens nicht haben » (These II). In der Erklirung dieser Stelle,
die er im Johanneskommentar gibt, hei3t es : « Quasi dicat : Vos putatis
impossibile et incongruum, quod carnem meam manducetis, sed non
solum non est impossibile, sed etiam est valde necessarium intantum
quod nisi manducaveritis carnem Filii hominis, et biberitis ejus sangui-
nem, non habebitis, id est non poteritis habere in vobis vitam scil.
spiritualem. Nam sicut cibus corporalis ita est necessarius ad vitam
corporalem, quod sine eo esse non possit : ita cibus spiritualis necessarius
est ad vitam spiritualem, adeo quod sine ipso vita spiritualis sustentari
non possit. » Und weiterhin in dieser lect. VII, n. 3 : « Cibus iste spiri-
tualis est similis quidem corporali in hoc quod sine ipso vita spiritualis
esse non potest, sicut nec sine corporali cibo vita corporalis, ut dictum
est. » Nach Thomas ist sicher die Kommunion de necessitate medii ad
perseverandum, die manducatio spiritualis de necessitate medii ad
primam gratiam (These II). Er gibt in der Erkldrung von Joh. 6, 54
zweil Teilsinne dieser Stelle an: 1. Teilsinn : Ohne Kommunion keine
dauernde Bewahrung des Gnadenlebens ; z. Teilsinn : Ohne rein geistigen
Genul} der Eucharistie kein Anfang dieses Lebens, keine gratia prima.
Den ersten Sinn verwendet er im «Sed contra» von III 8o, 11 ; auf
den zweiten weist er hin in den Stellen unter These II.

Noch ein dritter Teilsinn liegt in seiner Exegese in Joh. 6, 54, den er
aber nicht ausdriicklich erwahnt, nadmlich: Ohne rein geistigen Genuf}
kein augmentum gratiae auBerhalb der Kommunion. Dieser dritte Teilsinn
ergibt sich so: Ist alles Leben aus diesem Himmelsbrote eine Kraft-
wirkung desselben (nach seiner Erklirung von Joh. 6, 52 «das Brot, das
ich geben werde, ist mein Fleisch fiir das Leben der Welt »), so bedeutet
Joh. 6, 54 : Ohne Genul} dieses Brotes, dieses Fleisches, konnt ihr iiberhaupt
kein Leben haben und empfangen; dann ist aber auch jeder Empfang
eines augmentum gratiae ein Genul} dieses Brotes, und zwar ein rein geistiger
‘Genul3, wenn er auflerhalb der Kommunion statthat.

Die Gleichstellung der eucharistischen mit der gewohnlichen Speise
hinsichtlich der Notwendigkeit findet sich u. a. noch in Contra gent. IV,
cap. 61, wo die Abhandlung tiber die Eucharistie mit den Worten
anfingt : « Sicut autem corporalis vita materiali alimento indiget, non
solum ad quantitatis augmentum, sed etiam ad naturam corporis
sustentandam, ne propter resolutiones continuas dissolvatur et ejus
virtus depereat : ita necessarium fuit in spirituali vita spirituale ali-



210 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

mentum habere, quo regenerati in virtutibus conserventur et crescant. »
Ganz dhnlich in IV, Dist. 12, 3, 1 sol. 1. Hier in den Distinktionen
fithrt er im folgenden Artikel im « Sed contra » der quaestiuncula 1 das
Wort Innozenz’ ITI. an : « Cavendum est, ne si nimium hujus sacramenti
sumptio differatur, mortis periculum incurratur » und fahrt fort : « Ergo,
si omnino cessatur, est mortiferum.» In der solutio 1 dieses Artikels
schreibt er : « Nulli licet omnino a Communione cessare, quia Ecclesia
statuit tempus, in quo fideles communicare debeant ; unde qui omnino
desistunt, efficiuntur rei transgressionis praecepti. Institutio autem
Ecclesiae fuit necessaria : quia enim in quotidiana pugna sumus, vita
spiritualis in nobis evanesceret, nisi aliquando cibum vitae sumere-
mus. » Weiterhin heif3t es hier ad 1 : « Hoc sacramentum ex institutione
Ecclesiae necessarium efficitur ; et sine hoc etiam necessarium esset,
non simpliciter, ut sine quo non esset salus, sed ex suppositione finis,
si scilicet homo in vita spirituali firmus persistere vellet », was besagt :
Die Kommunion ist nicht notwendig zum Heile schlechthin (These IV),
aber doch de necessitate salutis ratione perseverantiae (unsere gegen-
wirtige These III), notwendig ex suppositione finis perseverantiae, wie
(das ist bei Thomas das ofter, z. B. C. G. IIT 138; III Sent. Dist. zo, 1,
1 sol. 3, wiederkehrende Beispiel fiir das ex suppositione finis) das
Schiff zur Durchquerung des Meeres.

Zum Vorstehenden bemerke man noch, daB3 Thomas o6fter eine
doppelte Notwendigkeit unterscheidet : eine eigentliche, strenge Not-
wendigkeit ; Beispiel dafiir ist die Notwendigkeit der Speise zum Leben
und eine Notwendigkeit im uneigentlichen Sinne, die nicht Notwendig-
keit, sondern nur eine convenientia ist ; Beispiel fiir letztere ist die Not-
wendigkeit des Pferdes zur Reise.! Dadurch gewinnt seine wieder-
kehrende Behauptung, die eucharistische Speise sei der Seele so not-
wendig, wie die natiirliche dem Leibe, besondere Kraft: es handelt
sich da um eine eigentliche, strenge Notwendigkeit. *

Die einzige Schwierigkeit, die man in bezug auf These IIT machen
kénnte, wire der Ausdruck «de se» in der Stelle IV Dist. 9, 1 1 sol. 2:
« Gratia est sufficiens causa gloriae ; unde omne illud sine quo potest haberi
gratia, non est de mnecessitate salutis. Hoc autem sacramentum (die

1Z.B.Trg, 3:182,a; ML 35,2411 65,45 IV Dist. 7, 1, 1 sol. 2

2 111 68, 2. Einwand 3: Necessarium autem est, sine quo non potest aliquid
esse, ut dicitur 5 Metaph. 6. Hier aber heiBt es : « Necessarium dicitur sine quo non
contingit vivere tanquam concausa, ut respirare et alimentum animali necessarium
est, impossibile enim est, absque his animal esse. »



Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 2I1

Kommunion) gratiam supponit, quia praesupponit baptismum, in quo
gratia datur: nec debet peccato praeveniri, quod gratia privet; et ideo
quantum est de se, non est de necessitate salutis. Sed de ordinatione
Ecclesiae homines obligantur secundum Ecclesiae statutum corpus Christi
semel in anno sumere.» Man koénnte sagen: « Also ist die Kommunion
nicht an sich, nicht innerlich notwendig, sondern nur durch ein AuBeres
Gebot. » So sagen freilich manche Gegner der These 111, ohne zu bedenken,
daB sie so den hl. Thomas in Widerspruch bringen mit sich selbst, mit dem,
was er bald nachher und sonst immer lehrt. Nein, der Ausdruck « de se »
bedeutet hier durchaus nicht «an sich, ohne ein duBeres Gebot », sondern
er bedeutet « wenn es sich um das Heil an sich handelt, nicht um die
Beharrlichkeit » ; «de se » steht da im Gegensatz zu « ex suppositione finis
perseverantiae ». Der Sinn der ganzen Stelle ist : Die Kommunion ist nicht
notwendig zur gratia prima, da sie ja diese voraussetzt, und so ist sie nicht
notwendig zum Heil an sich; sie wird aber notwendig durch das Gebot
der Kirche, welches, wie spater, Dist. 12, gesagt werden wird, die innere
Notwendigkeit der Kommunion zur Beharrlichkeit voraussetzt. !

IV. Der sakramentale Genufl ist nicht notwendig zur gratia prima.

Dal diese These Lehre des hl. Thomas ist, wird allgemein anerkannt.
Wir miissen sie aber deshalb ganz besonders beriicksichtigen, weil die
Stellen, in denen er davon handelt, von manchen mit Suarez mil3ver-
standen und gegen These III ausgespielt werden.

Diese Stellen sind: 1. IIT 73, 3, wo geleugnet wird, daB die
Kommunion de necessitate salutis ist und nur dem votum eine solche
Notwendigkeit zugeschrieben wird. 2. Die Parallelstelle dazu: IV
Dist. 9, 1, 1 q. 2, die wir unter These III am Ende angefithrt haben :
« Gratia est sufficiens causa salutis etc. 3.: III 65, 4, wo gesagt wird,
dal fiir die einzelnen nur Taufe und bei Siinde Bulle so de necessitate
salutis sind, wie die Speise notwendig ist zum Leben, die andern
Sakramente nur die Notwendigkeit des equus ad iter haben. 4. Die

1 Cajetan schreibt im Kommentar zur Summa zu III 8o, 11 : « Multi doctores
et Auctor in IV Sent. Dist. g q. 1, 1, tenent communionem non esse ex Christi, sed
Ecclesiae praecepto necessariam. » Insoweit sich die Stelle auf den Auktor, d. h.
den hl. Thomas, bezieht, kann ich sie nicht unterschreiben. Thomas hitte dann,
wie gesagt, in Dist. 12 verneint, was er in Dist. 9 gelehrt. Nein, die zweite Stelle
ist nicht Verneinung der an sich allerdings zweideutigen ersten Stelle, sondern
Erklarung und Ergianzung derselben : das praeceptum ecclesiasticum war not-
wendig wegen der innern Notwendigkeit der Kommunion,-also auf Grund goéttlicher
Anordnung, auf Grund goéttlichen Gebotes ; nicht nur propter praeceptum ecclesia-
sticum, sondern ex praecepto Christi ist die Kommunion notwendig nach der
bestiandigen Lehre des Doctor angelicus.



212 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

Parallelstelle dazu : IV Dist. 7, 1, 1 q. 2, wo es hei3t, dal Taufe und
Buble notwendig sind ad esse vitae spiritualis, die andern Sakramente
nur ad bene esse. ,

Da haben nun eben manche Gegner von These III auf diese Stellen
hingewiesen und gesagt : « Der hl. Thomas ist mit uns ; die Kommunion
ist nach ihm nicht notwendig zur Beharrlichkeit wie cibus ad vitam,
sondern nur wie equus ad iter ; sie ist fur die Beharrlichkeit nicht streng
notwendig, sondern nur férderlich, nicht notwendig ad esse, sondern
nur ad bene esse.

Das ist nun aber ein ganz offenbarer Irrtum, eine vollstindige
Verkennung des status quaestionis jener vier Stellen. Denn diese
handeln gar nicht von der Beharrlichkeit, sondern von der salus
schlechthin, von der prima gratia, nicht von der salus ratione perse-
verantiae, sondern von der salus ratione primae gratiae. Die neces-
sitas salutis ratione primae gratiae wird geleugnet, und zwar besonders
im Hinblick auf die Orientalen, die hie und da anderer Meinung zu
sein schienen, wenigstens manchmal nicht klar redeten hinsichtlich der
Kinderkommunion, diese zu behaupten schienen. Die strenge Not-
wendigkeit der Kommunion zur Beharrlichkeit wird da ganz und gar
nicht geleugnet, sondern die Sache verhidlt sich so: Die Kommunion
ist nicht notwendig zur gratia prima (These IV), ist aber notwendig
zur Beharrlichkeit (die Stellen unter These III). Zur gratia prima ist
die Kommunion, wie Firmung und gegebenen Falles die Kranken-
6lung nur notwendig wie das Pferd zur Reise; denn wenn jemand
diese Sakramente noch hinzu empfingt und stirbt, geht die Reise in
den Himmel besser vonstatten, man kommt so hoher hinauf (Stelle 3,
unter These IV); zur Beharrlichkeit aber ist die Kommunion not-
wendig wie die Speise zum Leben (These III). Fir die Anfangsgnade
ist Kommunion und Firmung nicht notwendig ad esse (These IV),
sondern nur ad bene esse, weil eben durch diese Sakramente die gratia
prima vermehrt wiirde, in besserem Zustande wire ; zur Beharrlichkeit
aber ist die Kommunion notwendig ad esse; da handelt es sich um
Sein oder Nichtsein (These III).

DaB3 der Ausdruck « de necessitate salutis » bei Thomas tatsachlich
die Bedeutung hat «de necessitate salutis ratione primae gratiae »,
geht ganz klar aus folgendem hervor :

I. Thomas sagt ja selbst deutlich, was er unter jenem Ausdrucke
versteht : « Omne illud, sine quo potest haberi gratia, non est de
necessitate salutis » (siehe durchaus die ganze Stelle oben unter These I1I



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 213

am Ende). «Illa sacramenta, quae ordinantur contra culpam, cum
-qua salus esse non potest, sunt de necessitate salutis » (IV Dist. 17, 3, 1
sol. 1). Und III 8o, 11 ad 2 (siche oben die 1. Stelle unter These III)
bedeutet — man lese nur den Einwand : « Wenn friiher, III 73, 3 (und
auch 63, 4) gesagt wurde, die Kommunion sei nicht de necessitate salutis,
so bezog sich das auf die Kinder, denen nur die gratia prima und
weiter nichts zur Beharrlichkeit notwendig ist ; was aber die Erwachsenen
betrifft, denen Mittel zur Beharrlichkeit notwendig sind, so ist fiir sie
die Kommunion sacramentum necessitatis. » .

2. In den vier Stellen unter These IV fithrt Thomas im « Sed
.contra » als Beweis, dal die Kommunion (in der vierten Stelle die
Firmung) nicht de necessitate salutis ist, an, daB3 die kleinen Kinder
selig werden ohne sie. Das ist ein stichhaltiger Beweis, wenn es sich
handelt um die necessitas ad salutem ratione primae gratiae ; das ware
aber geradezu unsinnig, wenn es sich handelte um die Beharrlichkeit,
.gerade so unsinnig, als wenn jemand sagte : Die kleinen Kinder brauchen
nicht zu beten und brauchen nicht jenes speciale auxilium, welches
das Konzil von Trient fiir notwendig zur Beharrlichkeit erklart (VI
can. 22), also brauchen das alles die Erwachsenen auch nicht.

3. Wenn jene vier Stellen unter These IV nicht von der gratia
prima, sondern von der Beharrlichkeit handelten, so hitte sich Thomas
immer und immer wieder widersprochen, und zwar auch in denselben
Werken kurz hintereinander, was natiirlich ausgeschlossen ist.

Weil die vier Stellen unter These 1V den angegebenen Sinn haben,
ist es ein Irrtum, zu meinen, Thomas habe mit der zweiten und vierten
Stelle die Notwendigkeit der Firmung und Krankenélung zur Beharrlich-
keit geleugnet. Nein, die hat er da ebensowenig geleugnet wie die
Notwendigkeit der Kommunion zur Beharrlichkeit. Aber {freilich diese
letztere Notwendigkeit hat er immer und immer wieder ausdriicklich
gelehrt ; nicht so die Notwendigkeit der Firmung und Krankenolung.
P. Umberg verteidigt in seinem Werke iiber die Firmung sehr wirksam
die Notwendigkeit dieses Sakramentes ; er hat den Doctor angelicus durch-
aus nicht gegen sich. P. Kern verteidigt in seinem Werke De extrema
unctione die Notwendigkeit der Krankenélung und meint (eben wegen
-der unrichtigen Auffassung des Ausdruckes de necessitate salutis) den
hl. Thomas gegen sich zu haben. Das ist aber gar nicht der Fall; eher
koénnte er Thomas fiir sich in Anspruch nehmen wegen Suppl. 32, 2 ad 2 :
« Hoc sacramentum (extrema unctio) habet pro principali effectu illam
‘sospitatem, quae exeuntibus, et iter ad gloriam agentibus est necessaria. »
Doch wire das freilich nicht durchschlagend.

* *
*

Divus Thomas. 15



214 Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

Mit der eucharistischen Theologie des hl. Thomas, wie sie besonders
in den Thesen I und IIT zum Ausdruck kommt (These II ist, wie gesagt,
Folgerung aus These I; These IV wird selbstverstandlich allgemein an-
genommen), steht die Lehre der kirchlichen Dokumente in vollster Harmonie ;
sie ergeben sich ja beide aus der Heiligen Schrift. Doch weichen von
jenen Thesen I und III gar manche Theologen ab. Es empfiehlt sich da,
insbesondere den hl. Bonaventura und Suarez zu beriicksichtigen, weil sie
Vertreter zweier Ansichten sind, die schnurstracks gerade nach entgegen-
gesetzter Richtung von seiner Lehre abweichen. Fiir diese ihre An-
schauungen ist charakteristisch die Stellungnahme zu Joh. 6, 54. Bona-
ventura versteht dies Wort des Herrn von einer necessitas medii, aber nicht
von der Kommunion, sondern nur von der manducatio mere spiritualis,
die ihm schon mit Glaube und Liebe gegeben ist. Suarez aber versteht
es im Gegenteil nur von der Kommunion und einer necessitas praecepti.
Inmitten dieser beiden Meinungen wird sich die dargelegte Lehre des.
hl. Thomas noch besser abheben.

B. Zur Lehre des hl. Bonaventura.

B. kennt anscheinend keine andere Wirkung der Eucharistie als
die der Kommunion, und die Kommunion ist ihm, auBler im Falle,
dall jemand, wie z. B. ein Pfarrer, Messe lesen muf3, nur Pflicht durch
das kirchliche Gebot der jdhrlichen Osterkommunion. Seine Griinde
sind :

I. Augustinus : Quid paras dentem et ventrem ! Crede et mandu-
casti: s1 ergo sufficit ad manducationem credere, non ergo tenemur
sumere sacramentum.

2. Item, effectus hujus sacramenti est deletio venialium et aug-
mentum virtutum ; sed neutrum est de necessitate salutis : ergo.

3. Item si necesse est accedere: ergo parvuli qui non accedunt
nec manducant, omnes damnarentur (IV Dist. 12, 2, 2, 1).

Wir entgegnen :

Ad 1: So hat es der hl. Augustin nicht gemeint ; er stellt ja die
eucharistische Speise hinsichtlich der Notwendigkeit der gewdéhnlichen
Nahrung gleich (Sermo 57, n. 7; ML 38, 389). Augustinus will mit
jenen Worten nicht im entferntesten die Notwendigkeit der Kommunion
leugnen, sondern, da manche auch tiglich kommunizierten und dabei
das Glaubensleben vernachlissigten, zu einem lebendigen Glaubens-
leben mahnen. Seine Worte bedeuten : Denke nicht so sehr an das
dullere Essen, sondern an das innere, geistliche, welches durch ein
eifriges Glaubensleben geschieht.

Ad 2: Aber die Eucharistie ist auch eingesetzt, damit wir von



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 215

Todsiinden bewahrt bleiben (Trid. XIII, cap. 2), und ist zu diesem
Zwecke notwendig. AuBerdem ist fortwdhrendes augmentum gratiae,
wenn auch nicht notwendig zur salus simpliciter, wenn namlich jemand
nach Erlangung der gratia prima gleich stirbt, so doch notwendig
zur Beharrlichkeit durch lange Zeit.

Ad 3 : Freilich ist die Kommunion nicht notwendig fiir die kleinen
Kinder, bei denen die Beharrlichkeit gar nicht in Frage kommt. Aber
ganz anders bei den Erwachsenen.

Da bleibt nun aber Joh. 6, 54 als Schwierigkeit, die gelost werden
will. Bonaventura l6st sie so: « Verbum Domini Joannis, sive Domini
in Joanne intellegitur de manducatione spirituali, quae est per fidem
et caritatem, sine qua nemo adultus salvatur; et haec etiam est in
parvulis aliquo modo quantum ad incorporationem. » — Aber da ware
dann iberhaupt bei Joh. 6, 54 von der Eucharistie nicht die Rede,
sondern von einer Verbindung mit Christus, welche schon mit Glauben
und Liebe gegeben ist. Solche Verfliichtigung der Worte des gottlichen
Heilandes kam spiter den Protestanten sehr zu gute. Mit Glauben
und Liebe ist durchaus noch nicht formaliter der geistige Genul3 der
Eucharistie gegeben, auch mit der Einverleibung in Christus noch nicht,
sondern der ist Einverleibung in Christus kraft der Eucharistie, als
Kraftwirkung der Eucharistie. Im Alten Bunde war Glaube und Liebe
ohne Einverleibung in Christus und ohne geistigen Genul3 der Eucha-
ristie. Nach der Menschwerdung konnte Einverleibung in Christus sein,
aber vor der Einsetzung der Eucharistie noch nicht geistiger Genul3
derselben. Erst nach der Einsetzung, jetzt, ist die Liebe immer mit
geistigem GenuB der Eucharistie verbunden. Vgl. meinen Artikel « Uber
den Begriff des geistigen Genusses der Eucharistie in « Pastor bonus»
1919/20, 311-26.

C. Zur Lehre Suarez’.

Was These I (und zwar IP) besagt, ist «aperte falsum » (Disp. 40,
1, 5; Ed. Vives, XX, #717). Die hier von S. gegebenen Griinde haben
wir in unserem fritheren Artikel iiber «Die Taufgnade als Kraft-
wirkung der Eucharistie » widerlegt. ! Er meint, es sei These I gegen
alle Theologen. Aber abgesehen vom hl. Thomas, sei hier nur hin-
gewiesen auf das Wort Hugos von St. Victor : « Eucharistia ... divinis-

1 « Divus Thomas» 1930, S. 424 u. 43T.



210 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

sima et sanctissima et sanctificans sanctificantia omnia et sancta »
(De sacramentis, lib. 2, p. 8, cap. 8; ML 176, 467 s.), welcher Aus-
spruch wiederum nur die Lehre fritherer Theologen und der Viter
zusammenfa3t. Von den spiteren Theologen hat These 1° sehr schén
und klar Cajetan in seinem Kommentar der Summa zu III 79, 1, wenn
er sie auch im Johanneskommentar (Joan. VI !) nicht festgehalten hat.

An anderer Stelle freilich bemerkt S., daB doch von Thomas und
den Vitern der Eucharistie eine recht ausgedehnte Wirksamkeit zu-
geschrieben wird, will das aber erkliren durch einen transitus vom
Sakrament auf Christus an sich und von Christus an sich aufs Sakra-
ment. :«Quum in hoc sacramento sit realiter ipse Christus, imo quum
revera Christus sit ipsum sacramentum, facile fit transitus ab hoc
sacramento ad Christum, et e contrario ; unde quia tota nostra salus
a Christo manat, et conjunctio cum illo est simpliciter necessaria ad
salutem, ideo dum loquuntur Sancti de hoc sacramento, ratione rei
in illo contentae, dicunt ab illo esse efficaciam omnis gratiae » (Disp. 40,
2, 17). — Wir erwidern : Allerdings heiligt in der Eucharistie nicht
das continens, die Gestalten, die vor der Konsekration nicht heiligen
konnten, nach der Konsekration ganz dieselben bleiben, nur wunderbar
erhalten werden und Christus gegenwartig setzen. Was heiligt, ist die
res contenta, ist Christus. Aber es ist wohl zu unterscheiden zwischen
Christus an sich und dem Sakrament. Christus an sich ist nicht das
Sakrament, und das Sakrament ist nicht Christus an sich, sondern
nur Christus unter den Gestalten, Christus ut contentus, quatenus
contentus sub speciebus. Es geht nicht an, nur Christo an sich zuzu-
schreiben, was das Sakrament tut oder dem Sakramente, was Christus
an sich tut. Das Sakrament wirkt in der Kommunion, nicht Christus
an sich, nicht Christus, insofern er im Himmel ist ; Christus an sich ist
im Judenlande gewandelt, hat den Heiligen Geist gesendet, nicht das
Sakrament. Und so darf man nicht dem Sakramente die Heiligung
als Wirkung zuschreiben, die Christus an sich, unabhingig vom Sakra-
mente, nicht wegen seiner Gegenwart unter uns und wegen dieser
seiner Verbindung mit der Kirche, verursachen wiirde. Ein solcher
transitus wire unstatthaft und ist nicht von Thomas und den Vitern
gemacht worden, wie S. meint. Sondern sie schreiben tatsichlich die
allgemeine Gnadenwirkung, Heiligung, nicht Christo an sich, sondern
dem Sakramente zu, d. h. Christo, quatenus est sub speciebus, und
zwar wegen Joh. 6. Darnach ist eben alles Leben von dem Himmels-
brote. das da ist das zu essende Fleisch Christi und sein zu trinkendes



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 217

Blut, so dall man ohne Genuf3 dieses Fleisches und Blutes das Leben
nicht hat, durch den Genuf3 aber es empfingt. Dies Fleisch und Blut,
das genossen werden mul}, ist nun aber nicht Christus an sich, sondern
eben die Eucharistie, Christus, quatenus est sub speciebus. Also ge-
schieht durchaus nicht, wie S. meint, ein transitus von Christus an
sich zum Sakrament, sondern der ist da ausgeschlossen.

S. schreibt : « Ut ex Petro Soto notavimus, Augustinus et alii
numquam dicunt, homines, praesertim parvulos, salvari non posse sine
hoc sacramento, sed sine participatione corporis et sanguinis Domini »
(Disp. 40, 2, 23). — Da irren beide, Soto und Suarez. Gelasius I.
sagt ganz ausdriicklich : « Nec ausus est aliquis dicere, parvulum sine
hoc sacramento salutari ad aeternam vitam posse perduci» (in seinem
dogmatischen Schreiben an die Bischofe von Picenum), und Augustin
sagt in der Stelle, wo er so nachdriicklich betont, daBl Joh. 6, 54
sich auch auf die kleinen Kinder beziehe, daB3 hier Christus rede de
sacramento sanctae mensae suae (De pecc. mer lib. I, cap. 20).

Von der heiligen Messe (also in bezug auf These I?) schreibt
Suarez : « Ridiculum dictu est, sacramenta omnia habere efficaciam
ab hoc sacrificio incruento ut sic, aut in illo niti, ut operentur, quia
sacramenta solum nituntur in merito et satisfactione Christi; ergo
solum nituntur in illo sacrificio, in quo Christus suum meritum et satis-
factionem consummavit ; hoc autem fuit solum sacrificium crucis. .
Secluso praecepto audiendi Missam, nullo modo est hoc sacrificium
necessarium ad salutem singulorum » (Disp. %79, 1, 9 ; Vives, XXI, 713).
— Dem doctor eximius hat die Sekret vom Feste des hl. Ignatius, seines
von ihm hochverehrten Ordensstifters (Sacrosancta mysteria, in quibus
omnis sanctitatis fontem constituisti), sowie andere seitdem erschienene
kirchliche Dokumente, in welchen die Eucharistie als Quelle aller Gnaden
hingestellt wird, noch nicht vorgelegen. Er iibersieht aber auch die
damals schon existierenden Zeugnisse und auch die theologische Ange-
messenheit. Wenn das Kreuzesopfer immer und immer wieder im
eucharistischen erneuert werden muf, so ist es doch von vornherein
wahrscheinlich, dall dieser Erneuerung die Zuwendung der am Kreuze
erworbenen Gnade zukommen wird. Und wenn uns alles Leben aus
Christus, dem Gekreuzigten durch Vermittlung seiner Braut, der Kirche
und Mutter der Lebendigen, zufliet, so wird doch wohl solche Ver-
mittlung von seiten der Kirche zunichst und im tiefsten Grunde durch
das eucharistische Opfer geschehen, in dem sich die Kirche mit ihrem
gekreuzigten Briutigam dem himmlischen Vater darbringt.



318 Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

In recht ausfiihrlicher Abhandlung wendet sich Suarez gegen
These III (Disp. 40 s. 2).

Er meint, es sei sicher, da Thomas diese These leugne. Er ver-
weist (n. 8) auf die zweite und dritte der vier Stellen, die wir oben
unter These IV gebracht haben. Dall sich da Suarez mit manch
anderen arg tduscht, haben wir dort gesehen. All die unter These ITI
gegebenen Stellen des hl. Thomas, die allein hierher gehoren, iibersieht
Suarez.

Zuerst will er die Nichtnotwendigkeit der Kommunion beweisen
«auctoritate negativa Conciliorum et Patrum » (9). — Als wenn da in der
Tradition tiefes Stillschweigen herrschte ! Nein, es sind z. B. Augustin,
Chrysostomus, Cyrill von Alexandrien fiir die Notwendigkeit.! Die
Konzilien haben sich freilich nicht ausdriicklich mit der Frage befalit.
Dal} aber das Tridentinum uns zur Anerkennung der Notwendigkeit
hindrangt, sagt Pius X. im Kinderkommunion-Dekrete.

Im weiteren Verlauf sucht S. Vernunftgriinde anzufiithren :

I. « Licet Conc. Trident. dicat per hoc sacramentum dari auxilium,
quo a mortalibus peccatis praeservemur ... poterit sine Eucharistia
per alia media obtineri. » — Wir erwidern : Es sind freilich auch andere,
und zwar notwendige Mittel da, wie Gebet und Ubung der Tugend,
aber die miissen mit der Kommunion verbunden sein und sind nicht
hinreichend ohne sie. Wiéren sie hinreichend, hitte der Heiland nicht
lehren koénnen, daf3 man ohne Kommunion das Leben nicht dauernd
haben kann (siehe oben unter These III, Erklirung von Joh. 6, 54).

2. « Wenn die Kommunion zur Beharrlichkeit notwendig wire,
diese wirkte, so wiirde die Beharrlichkeit unfehlbar eintreten, da ja
die Sakramente unfehlbar wirken, wenn kein obex da ist.» So n. 10,
13, 14. — Wir erwidern : Erstens ist da zu unterscheiden zwischen
notwendig und hinreichend. Die Kommunion ist notwendig zur Beharr-
lichkeit, aber nicht hinreichend ; anderes, wie Gebet, Tugendiibung,
der Schutz Gottes, miissen hinzukommen. Zweitens ist die unfehlbare
Wirkung der Kommunion nicht die Beharrlichkeit in actu secundo,
sondern Erndhrung der Seele, und zwar, wenn diese Speise oft und
gut genug empfangen wird, hinreichende Ernihrung, wobei aber der
freie Wille, der siindigen kann, nicht aufgehoben wird. — Nach dem

! Diese und andere Zeugnisse siehe bei de la Taille, Mysterium fidei, Eluc. 49,
in meinem Biichlein « Die heilige Kommunion, das notwendige Mittel zur Be-
wahrung der heiligmachenden Gnade » ; sehr reiches Material in meinen lateinischen
Artikeln im Laibacher Bogoslovni vestnik 1925, S. 25-53; 1927, 93-123.



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 219

vorliegenden Beweis von Suarez konnte man schlieBlich auch dartun,
dal} die leibliche Nahrung nicht notwendig ist zur Erhaltung des
natiirlichen Lebens, ndmlich so: Wire sie notwendig, so milte sie ja,
da sie mit physischer Notwendigkeit wirkt, diesen Zweck unfehlbar
erreichen ; es kann also kein Mensch verungliicken, erschossen werden,
noch auf andere Weise sterben !

3. «Auxilia (ad perseverandum necessaria) possunt obtineri per
propria merita de condigno et de justitia, et sunt debita ex intrinseca
natura gratiae et justitiae ob caritatem operantis.» «Auxilium ad
hoc (ad crescendum in gratia et resistendum contrariis) necessarium
ex natura sua illi (gratiae primae) debitum est» (n. 11 und 18). —
Erwiderung : Gebiihrt dieses auxilium der Gnade an sich, so erscheint,
wie die Notwendigkeit der Kommunion, so auch die Notwendigkeit
des Gebetes zur Beharrlichkeit ausgeschaltet, von der das zweite Konzil
von Orange erklirt : « Adjutorium Dei etiam renatis ac sanctis semper
est implorandum, ut ad finem bonum pervenire, vel in bono possint
opere perdurare» (Can. 10, Denz.-Bannw., n. 183).! Denn was dem
‘Gerechten gebiihrt, darum braucht er nicht zu beten. So betet man
ja nicht darum, dal man, wenn man in der Gnade stirbt, zur Glorie
gelangt, oder dall man auf verdienstliche Werke hin einen Zuwachs
an Gnade erhilt. Der Zusatz: gratiae et justitiae « ob caritatem ope-
rantis » scheint die Sache nicht zu dndern. Denn es ist eben da die
Frage, ob der Mensch schon dadurch, daf er die heiligmachende Gnade
hat, durch lange Zeit in dieser Liebe wirken kann. Wenn ja, so will
mir wiederum die Notwendigkeit des Gebetes ausgeschaltet erscheinen.
Wenn nein, so kann eben, wie das Gebet, auch die Kommunion not-
wendig sein, und wire die Beweisfithrung Suarez’ hinfillig. Was die
Notwendigkeit des Gebetes zur Beharrlichkeit betrifft, so beweist
Suarez selbst diese sehr gut in seinem spéter geschriebenen Traktat
De oratione 2, und sagt da, fiir Augustinus und Hieronymus sei solche
Lehre de fide (De oratione in communi, cap. 28, n. 3 ; Vives, X1V, 102).

Esist iiberhaupt merkwiirdig, wie S. in spiter geschriebenen Werken
manchmal so ganz anders redet als hier in seinem Traktat de sacra-
mentis, welcher ein Erstlingswerk von ihm ist. Hier schreibt er:
« Supposita autem prima gratia, illa de sese est sufficiens causa gloriae,

L Uber diesen Kanon, den man in der Frage der Notwendigkeit des Gebetes
iibersehen, vgl. meinen Artikel in « Theologie und Glaube » IX, 605-22.
2 Er ubersieht da freilich auch den 10. Kanon des II. Arausicanum.



220 Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

et per opera bona et meritoria potens est ad crescendum et resistendum
contrariis, et auxilium ad hoc necessarium ex natura sua illi debitum
est, quia virtute et efficacia privari non debuit per alicujus sacramenti
institutionem » (n. 18). Im Traktate de gratia aber : « Licet gratia ex
se sit magnae virtutis, et potens ad vincendum omne peccatum, tamen
in nobis (ndmlich bei uns im Gegensatz zu Adam vor dem Siindenfall)
propter fomitem et corruptionem corporis et alias occasiones et tenta-
tiones quibus subjecti sumus, habet statum quendam valde infirmum
et corruptibilem, et ideo non sufficit sola intrinseca virtus ejus, nisi
Deus hominem specialiter dirigat et custodiat. ... Habitus gratiae, nisi
a Deo excitentur et dirigantur, parum auxilii conferunt ad vincendas
difficultates, praesertim contra legem naturalem » (De gratia L. X, de
conservatione gratiae, cap. 2, n. 10; Vives, IX, 574). Aber freilich,
hier hat er kirchliche Dokumente vor Augen, in der Abhandlung iiber
die Notwendigkeit der Eucharistie hatte er solche ganz bei Seite
gelassen. Daher der Gegensatz.

4. S. kommt zu Joh. 6, 54. Die Stelle ist bei ihm, wie bei
Bonaventura, Objektion (bei Thomas und den Vidtern Argument!).
Er schreibt dazu : Sunt verba comminatoria, continent quidem necessi-
tatem, non tamen medii (ad perseverandum), sed praecepti (n. 20). —

Erwiderung : Eine ganz unmogliche Exegese. Als wenn Christus
gesagt hdtte: «Ihr konnt allerdings das Leben haben und erhalten
ohne Genull meines Fleisches ; aber ich gebe euch ein Gebot, dal} ihr
ihn vornehmt ; wenn ihr dies mein Gebot tubertretet, wird euch das
Leben genommen. » Ganz anders hat Christus gesprochen, und ganz
anders als S. haben Thomas und die Viter die Stelle erklirt. Weil
S. in Joh. 6, 54 nur eine dullere Notwendigkeit findet, sieht er auch
nur eine solche im Kirchengebote der jihrlichen Kommunion und
verteidigt den Satz, dafl diesem Kirchengebote auch durch sakrilegische
Kommunion Geniige geschehe (Disp. 70, 3, 2), ein Satz, der spiter
von Innozenz XI. verurteilt wurde (Denz.-Bannwart, 1205).

Zur Erklirung der Stelle Joh. 6, 54 sagt er weiterhin, dal} es eine
necessitas medii nur gebe, wenn es sich handelt um die Erwerbung
der gratia prima ; fiir den, der in der Gnade ist, bestehe nur eine neces-
sitas praecepti. Aber spiter, im erwiahnten Traktat de oratione, sagt
er ganz ausdriicklich (cap. 28, n. 1 und 3), daB3 das Gebet de necessitate
medil ist zur Beharrlichkeit.

5. Eigentiimlicherweise meint S., auch Augustin und Cyrill hitten
nur eine solche necessitas praecepti in Joh. 6,54 gefunden. Nein, nein



Zur Frage: Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie 221

Augustinus (bleiben wir bei ihm) hat ja mit Papst Gelasius I. so
kraftig betont, daB wegen Joh. 6, 54 der Genul} des Fleisches Christi
auch den kleinen Kindern notwendig ist zum Heile ; bei denen kommt
aber eine necessitas praecepti gar nicht in Frage, sondern nur eine
necessitas medii. Und dann, man denke nur: Augustin und Gelasius
wandten Joh. 6, 54 gegen die Pelagianer an, die meinten, man habe
das Leben von Natur und verliere es durch Ubertretung eines Gebotes.
Wie hitten die gejubelt, wenn Augustinus, der Fiihrer ihrer Gegner,
diese ihnen so listige Stelle von einer necessitas praecepti erklirt hitte
wie S. «ut si dicamus : Nisi quis servaverit mandata, non salvabitur,
vel, Nisi quis restituerit etc.» (hier n. 20 zur Erklirung der Stelle).
Da hitten sie freudig Beifall klatschen und ausrufen konnen : « Freilich,
das Leben hat man ohne Genul} des Fleisches Christi, aber wenn man
nicht kommuniziert, so verliert man es durch die Ubertretung eines
Gebotes. »

6. Endlich (n. 24) polemisiert S. gegen den Vergleich : Die eucha-
ristische Speise ist der Seele so notwendig wie die gewohnliche Nahrung
dem Leibe. Aber diese Gleichstellung geht aus Joh. 6, 54 hervor, findet
sich bei Augustin, dem hl. Thomas, jetzt auch im Roémischen Kate-
chismus und im Rundschreiben Leos” XIII. Mirae caritatis. Und die
Vernunft kann dem nur beipflichten. Denn die gottliche Weisheit ist
auch hochste pidagogische Weisheit und betreibt griindlichen An-
schauungsunterricht. Nun hat sie die gewdhnliche Speise zum Bild
der eucharistischen gemacht und wird dies Bild natiirlich, so weit es
geht, ausniitzen, auch hinsichtlich der Notwendigkeit. Und was sollte
denn dem in der Gnadenordnung entgegenstehen ? Die angefiihrten
hinfilligen Vernunftgriinde natiirlich nicht.

Von der Polemik Suarez’ gegen These III sagt ein Zeitgenosse,
Fagundez S. J.: «2* opinio affirmat realem sumptionem Eucharistiae
esse medium ac remedium necessarium necessitate salutis (ratione
perseverantiae). ... Est communis hodie ista opinio, licet in nostra
Lusitania multis ex 1is qui doctrinam Soarii sequuntur, non placet ;
qui si vim, rationem, et fundamenta illius aequata lance expenderint,
facile perspicient et agnoscent veritatem » (bei de la Taille, Mysterium
fidei, p. 608). Hier, wie gegen These I, steht Suarez abseits von Schrift
und Tradition und bringt nichts Stichhaltiges vor. ! Und doch hat diese

1 Es ist auffallend, daB hier der scharfsinnige und gelehrte doctor eximius
eine so hinfillige Beweisfihrung anstellt. Ich meine, es diirfte das dadurch erklirt
werden, dal er im vornhinein gegen These III eingenommen war, weil er fihlte,



222 Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

seine Theologie mehr und mehr Anhang gefunden und ist zuletzt
ziemlich allgemeine Mode geworden. Jetzt aber ist sie im Riickzug
begriffen. Sie wird verschwinden, wie auch die einschligige Lehre des
hl. Bonaventura verschwunden ist. Beide Meinungen sind nicht auf
dem Felsengrunde von Schrift und Tradition aufgebaut. Die Eucharistie-
lehre des hl. Thomas aber ist es, und ihr gehort die Zukunft.

welche Folgen sie haben miisse. Es ist ja bekannt, daB der hl. Ignatius und der
hl. Philipp Neri mit ihren Genossen und Schiilern wegen ihres Eifers fur die oft-
malige Kommunion groBe Anfeindungen zu bestehen hatten, und dall damals
ein Ubereifer sehr schidlich gewesen wire. Die entgegenstehende Gewohnheit
hatte sich allzu sehr festgesetzt. Aus These III ergibt sich nun aber, was Pius X.
in seinen Kommuniondekreten vorschreibt, und dafiir war die damalige Zeit ganz
und gar nicht reif. So ist bei Suarez eine gewisse Abneigung gegen These III in
Anbetracht des Eifers seiner Ordensgenossen leicht verstindlich, und weiterhin
auch eine gewisse Voreingenommenheit gegen These I; denn es wird durch sie
aas christliche Leben in einem Grade eucharistisch, wie es die damalige Zeit auch
noch nicht vertrug. Um nicht unbillig gegen den Doctor eximius zu sein, wird
man seine Stellungnahme zu These I und ITI nach den Zeitumstinden beurteilen
miissen. Obendrein gehort ja, wie gesagt, dieser Teil seiner theologischen Ab-
handlungen zu seinen Erstlingswerken. Seinen sonstigen Verdiensten um die
Wissenschaft zollen wir volle Anerkennung. Voreingenommenheit gegen ihn war
be1 unserer Untersuchung vollkommen ausgeschlossen. Wer anderer Meinung wire,
den wiirde ich auf meinen Artikel « Uber den hl. Josef », « Pastor bonus » 1921-22
verweisen, wo S. 20 rithmend hervorgehoben, dafl Suarez fiir die Verehrung dieses
Heiligen in der Theologie im Gegensatz zu Thomas neue Wege eingeschlagen
und zu seinem unsterblichen Ruhme uns die Bahn gewiesen, auf der wir seitdem
gewandelt.



	Zur Frage : Wirkungskreis und Notwendigkeit der Eucharistie

