
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe [Fortsetzung]

Autor: Basler, X.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas von Aquin
und

die Begründung der Todesstrafe.

Von X. BASLER, Freiburg i. Br.

(Fortsetzung und Schluß.)

III.
Positiver Nachweis, daß Thomas die staatliche Strafe

zuletzt als Sühne und Vergeltung rechtfertigt.

Die Untersuchungen im vorigen Kapitel führten schon anläßlich
der Begründung des staatlichen Strafrechtes da und dort an den
Strafzweck und das Wesen der staatlichen Strafe, wie sie der Aquinate
auffaßt, heran. Damit aber auch positiv und so klar wie möglich die

Meinung des hl. Thomas heraustritt, wird hier zunächst gezeigt werden,
wie schon aus der Metaphysik und dem Geist des Aquinaten der
Strafzweck deduziert werden kann, der dann wieder durch Einzelstellen

seine Bestätigung findet. Durch ein solches Vorgehen wird man
der Gefahr des Abirrens vom richtigen Weg begegnen, die auf diesem

Gebiete so groß ist, wie die Fehlschlüsse von Tischleder-Mayer beweisen ;

denn Tatsache ist, daß bei mehr äußerlicher Betrachtung, wenn nur
die fraglichen Texte allein zu Rate gezogen werden, die Gefahr des

Mißverständnisses besteht.
Auf die vorgeschlagene Art und Weise aber, durch Einordnung

des Problems in die Metaphysik des Aquinaten wird Licht auf dunkle
Stellen fallen und noch offensichtlicher als bisher hervortreten, daß

das Verhältnis zwischen bonum commune und bonum privatum von
Thomas nicht als primärer Rechtfertigungsgrund und letzter Zweck
beim staatlichen Strafrecht gewertet wird, sondern nur als Begleitzweck
beim tatsächlichen Vollzug der Todesstrafe und als Maß der tatsächlichen
Anwendung Bedeutung erlangt.

Und ein weiterer Schritt auf diesem Wege wird dann auch zur



174 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

wahren Staatsauffassung des Aquinaten führen. Klar und deutlich hat
er die Rechte und Funktionen des Staates umrissen, klar und deutlich
aber auch seine Pflichten bestimmt und seinem Zugriff Grenzpfähle
gesteckt. Doch letztere Probleme werden im nächsten Kapitel näher

dargelegt werden.

a) Thomas geht aus von der auf philosophischem Wege gewonnenen
Überzeugung, daß Gott der Urgrund und das Ziel alles Seins ist. Er ist
unendlich vollkommen, das schlechthin absolute und unabhängige Sein.

Außer diesem Sein und ohne dieses Sein ist nichts. Er ist der Schöpfer
des ganzen abhängigen Seins und dessen Erhalter im tiefsten und
buchstäblichsten Sinne. 1 Die Kontingenz seines Werkes schließt
notwendig die Sinn- und Zielrichtung dieses Werkes auf den unabhängigen,
absoluten Urgrund ein. So ist es also nur innere Notwendigkeit, wenn
der absolute und unabhängige Gott sich zum letzten Ziel, Sinn und
Zweck alles Außergöttlichen und Abhängigen machte, wenn er volle

Hinordnung und Hingabe alles Geschöpflichen an seinen Willen
verlangt. Aus dieser Tatsächlichkeit ergibt sich aber dann auch schon

der Weg und die Norm für das sittliche Handeln und Wirken des

geistbegabten Geschöpfes. Thomas sieht diesen Weg und diese Norm
in der lex naturalis. 2

Die ontologische Beschaffenheit der Natur wird für den Menschengeist

zur absoluten Forderung und Verpflichtung. Sittlich gut und
recht ist etwas zuletzt nicht, weil der Mensch es begehrt, sondern
weil Gott es begehrt. Daher die Weihe und Höhe des sittlich Guten.
« Der Mensch soll, weil Gott will »3, und diesen seinen Willen hat
Gott ohne Worte schon in der Natur und in dem inneren Wesen und
den Wesensverhältnissen der Dinge zueinander jedem Geiste

kundgetan. Die Natur und das Sosein, das Wesen der gottgeschaffenen
Dinge, enthält so für den erkennenden und wollenden Menschen eine

ihn aus seinem Kausal- und FinalVerhältnis zu Gott heraus absolut
und kategorisch verpflichtende Sittenordnung. Eine Sitten- und
Rechtsordnung ist durch die Natur und das Wesen der Seinsordnung
unabhängig vom Belieben des Einzelmenschen obligat gegeben, eben die
natürliche Sitten- und Rechtsordnung, das ewige Gesetz Gottes selbst.

Damit sieht Thomas also in der Soseinsbeschaffenheit der menschlichen

1 Das ist der wesentliche Inhalt des Theismus, wie ihn Thomas von Aquin
vor allem in der Prima Pars der S. Th. begründet.

2 I II qq. 93, 94, 95.
3 v. Hertling, Recht, Staat und Gesellschaft, S. 31.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 175

Natur und der Natur aller übrigen Dinge die Norm für die sittlichen
Handlungen und Taten des Menschen ; er sieht darin die sittliche
Ordnung schlechthin, nach der sich der Verkehr des Menschen mit
den Dingen zu regeln hat und durch die eben auch das sittliche Tun
des Menschen und der Menschen untereinander schon festgelegt und

gewertet ist. Die Wertung erhält die menschliche Handlung durch ihre

Beziehung zu Gott, dem Schöpfer und absoluten Gut, die überall auch
da gesetzt und gegeben ist, wo der Mensch in Beziehung tritt zu der

geschaffenen Welt. Ist letztere doch ein Werk des Schöpfergottes x,

hinter dem der Wille und die Gedanken Gottes dauernd wirksam sind,
in der Realität der Erfahrungswelt zum sichtbaren Ausdruck kommen
und fortgesetzt in Form innigster Durchdringung erhalten und wirksam
werden.

Aus den gesetzten Zielen und Beweggründen heraus kann nun
der Mensch in eigener Wahl seine Handlungen bestimmen gegen die

gottgesetzte Norm. Er verkehrt allerdings damit die gottgewollte Ordnung in
eine natur- und gottwidrige Unordnung. In seinem Willen ist damit
durch sein gottwidriges Wollen eine Verkehrtheit, eine Auflehnung, ein
Protest gegen Gott und eine freigewollte Störung der sittlichen Ordnung
enthalten. Diese Verneinung und Bekämpfung der gottgeschaffenen
Natur, diese Widersetzlichkeit gegen den eigenen Seinsgrund, den

Schöpfer und das Zielgut des Geschöpfes, bezeichnet Thomas als immer
verwerflich und in sich schlecht, weil sie sich eben gegen den Willen
Gottes richtet. Als Geschehnis kann diese unrechte Tat wie alles einmal
Geschehene nicht wieder getilgt werden. Aber eine ethische

Wiederherstellung der Ordnung besteht darin, daß der Mensch nun etwas

erleidet, was gegen sein Verlangen und Wollen ist. 2 Die verwerfliche

Handlung war « contra naturam » und dadurch « contra Deum ». Die
ethische Wiederherstellung vollzieht sich nun entweder durch die

Natur selbst in Form der Rache, die sie für ihre Vergewaltigung und

Störung im Naturgeschehen nimmt und geht dann zurück auf Gott,
der die Natur so eingerichtet hat, oder direkt durch Gott selbst in
Form der von ihm verhängten Strafe. Sie kann aber auch vollzogen
werden durch den Staat, d. h. durch die staatlich organisierten
Mitmenschen und Rechtsmitglieder des Fehlenden. Doch auch in diesem

1 « ordo naturae est ab ipso Deo ; et ideo in peccatis contra naturam,
in quibus ipse ordo naturae violatur, fit iniuria ipsi Deo ordinatori naturae. »

II-II q. 154 a. 12 ad I.
2 Vgl. II-II q. 108 a. 3 c und a. 4 c ; ebenso I-II q. 87 a. 6 c.



176 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

Falle geht sie zurück auf Gott, der den Staat teilnehmen läßt an
seinem Wiederherstellungsrecht und seiner Strafgewalt. (Näheres
darüber siehe in diesem Abschnitt unter c.)

In allen den genannten Fällen also vollzieht sich eine

Wiederherstellung der sittlichen Ordnung durch Gott dadurch, daß er dem

Schuldigen etwas zu leiden auferlegt, d. h. etwas gegen den Willen
und das sinnliche Gefühl. Diese Wiederherstellung ist eine

Wiedergutmachung, eine Sühne und Vergeltung für die unrecht begangene
und geschehene Tat und hilft damit der vom Menschen verachteten,
göttlichen Sittenordnung wieder zur Geltung und Anerkennung. 1

Diese Wiedergutmachung oder Wiederherstellung vollzieht sich also-

nach Thomas auf Grund metaphysischer Erwägungen ganz allgemein
in Form von Zufügung eines Übels, das dem Willen entgegen ist2 ;
denn der Wille, der in verkehrter Richtung abgebogen ist, muß wieder
zurückgebogen werden zur sittlichen Ordnung. 3 Diese Zufügung von
Übel erfolgt also bewußt und direkt als Antwort auf Sünde, auf sittliche
Verschuldung, « propter peccatum », zum Ausgleich der Bosheit, d. h.
eben als Strafe.

6) So ergibt sich aus der Metaphysik und dem Geist des hl. Thomas,
daß er die Strafe auffaßt als Sühne, Vergeltung, Wiedergutmachung
für die sittliche Schuld, « zum Ausgleich der Bosheit nach der Gerechtigkeit

» 4, « um durch diesen Ausgleich von sittlicher Schuld und Strafe
trotz des entgegengesetzten Willens des Übeltäters das ewige Gesetz

Gottes in der Welt zu erfüllen ». 5 So versteht man auch, daß dann
Lohn und Strafe nicht äußerlich oder nachfolgend zur sittlichen Ordnung
herangetragen werden, sondern dem Sittengesetz eingeschaffen sind.

Durch die Strafe kommt die überragende Majestät und Souveränität
des Sittengesetzes über den widerstrebenden Willen des Empörers zum
Ausdruck, weil eben, wer dauernd das Sittengesetz übertritt, die Rache

der Natur, letzten Endes die Rache des Urhebers der sittlichen Ordnung,
an sich selbst eben als furchtbare Strafe erfahren muß. Diese ist so

notwendig eine Folge des sittlichen Tuns, wie das Leiden die notwendige
Folge der Schuld auf Grund ihres innerlich notwendigen Verhältnisses

1 Ähnlich W. Rauch in genannter Vorlesung. Vgl. II-II q. 108 a. 3 c und a. 4 c,
2 Vgl. I-II q. 87 a. 2 c : Peccatum enim egreditur a voluntate ; sie enim

habet rationem culpae. De ratione autem poenae est, quod sit contra voluntatem.
3 I-II q. 87 a. 6 c und II-II q. 108 a. 4 c.
4 Comment, ad Rom. c. 12, lect. 3.
5 Vgl. v. Hertliiig, Recht, Staat und Gesellschaft, S. 71.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 177

ist.1 Zweck und Sinn der Strafe im allgemeinen ist nach Thomas
der Triumph der göttlichen Gerechtigkeit, der außerhalb des Beliebens
der Menschen stehenden, absolut gültigen Sitten- und Rechtsordnung.2
Aus diesen Gedanken heraus wird man verstehen, warum Thomas
und mit ihm der mittelalterliche Staat « nur Strafen und keine rein

prophylaktischen Maßnahmen gekannt hat », sobald es sich um Zufügung
eines Übels gegen die im Naturrecht begründeten Güter des einzelnen
handelt.

c) Die staatliche Strafe faßt Thomas analog auf, nämlich als Abbild
der göttlichen Strafe.3 Sie erhält ebenfalls ihre Begründung aus der
sittlichen Ordnung, wie ihr auch durch diese das Strafausmaß
zugemessen ist. Auch die staatliche Strafe ist ein Ausgleich der Gerechtigkeit,

der ihr obliegt kraft der Teilnahme an der göttlichen Strafgewalt.
Und auch sie hat die Aufgabe, wie die göttliche Strafe, die verletzte

Ordnung zu reparieren.
Man leugnet heute so oft das Strafrecht des Staates im Sinne

dieser Wiederherstellung der sittlichen Ordnung. Man behauptet, der
Staat habe sich im Laufe der Geschichte diese Funktion nur infolge
einer deifizierten Staatsomnipotenz angemaßt. Die staatliche Strafe
sei auch nach Ansicht des hl. Thomas nichts anderes als sozialer
Selbstschutz. 4 Von einem Strafrecht des Staates zum Ausgleich der Gerechtigkeit

könne im Ernst nicht gesprochen werden, da menschliche Urteile
gewöhnlich nicht der Gerechtigkeit entsprächen und diese Art des

Beurteilens, Richtens und Strafens nur Gott zukomme. 5.

Diesen Behauptungen widerspricht Thomas auch wieder an vielen
Stellen. So sagt er beispielsweise : « Punitio peccatorum, secundum quod
pertinet ad publicam iustitiam, est actus iustitiae commutativae. » 6

« Die menschliche Gerechtigkeit hat ihre Richtschnur in der göttlichen. » 7

« Urteilen » will heißen : bestimmen, was recht ist. 8 Für diese menschlichen

Urteilsverhältnisse führt dann Thomas noch genauer die Be-

1 Ähnlich äußert sich v. Hertling, Recht, Staat und Gesellschaft, S. 153.
Vgl. dazu auch II-II q. 61 a. 4 c.

2 Vgl. a. a. O. v. Hertling ; vgl. II-II q. 61 a. 4 c unci I-II q. 105 a. 2 ad 9'
10 u. 12.

3 Vgl. II-II q. 108 a. 1 ad 1.
4 O. Schilling, Rechts- u. Soziallehren, S. 174-75.
6 J. Mayer, Gesetzliche Unfruchtbarmachung Geisteskranker, S. 127.
e II-II q. 108 a. 2 ad 1.
7 II-II q. 65 a. 3, 2.
3 II-II q. 60 a. 1 c.



178 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

deutung des menschlich-richterlichen Urteils aus. Urteilen besagt
(danach) zuvörderst Tätigkeit des Richters, der, wie schon sein Name
andeutet, Recht zu sprechen hat. Das Recht aber ist Gegenstand der

Gerechtigkeit. Das Urteil also schließt seiner ersten Bedeutung nach

in sich ein die Bestimmung dessen, was recht oder gerecht ist. 1 Und

II-II q. 61 a. 4 c sagt er : « Wiedervergoltenes besagt Gleichheit im
Leiden mit Rücksicht auf eine vorhergehende Tätigkeit. Dieses

Wiedervergeltungsrecht wird im Alten Testament ausgedrückt mit den

Worten (Exod. 21, 23) : « Er soll bezahlen das Leben mit seinem Leben,
Auge um Auge, Zahn um Zahn. » Auch nach Deut. 25 muß die
Strafe dem Umfange der Schuld entsprechen : Nach dem Maße der
Sünde soll sein das Maß der Strafe. » 2

II-II q. 60 a. 5 c führt Thomas die menschliche Gerechtigkeit
direkt auf das Naturrecht zurück : « Gerecht aber ist etwas 1. kraft
der Natur der Sache, und das ist das Naturrecht ; 2. kraft einer gewissen

Vereinbarung unter den Menschen, und das ist das positive Recht.
Das geschriebene Recht erstreckt sich nun auf beides, so aber, daß es
das Naturrecht wohl in sich enthält, jedoch nicht aufstellt. Dagegen
enthält es das positive Recht in sich und stellt es auf, indem es zu
selbem die Kraft der Autorität hinzufügt. » « Hieraus ersieht man, daß

es der Obrigkeit nicht nur erlaubt ist, sondern auch zu ihrem Verdienst

gehört, wenn sie aus Eifer für die Gerechtigkeit an den Bösen Vergeltung
übt. » 3 « Vom weltlichen Machthaber heißt es Rom. 13, 4 : er ist Gottes
Diener, ein Rächer zur Bestrafung für den, der Böses tut. » 4 Aus diesem

Grunde sagt auch Thomas : « Wenn jemand in seinem Amte als Richter
Vergeltung sucht, um die Schlechtigkeit zu unterdrücken und nicht
aus Haß, so heißt es da dem Zorngerichte Raum geben, d. h. dem

göttlichen Gerichte, insofern die Vorgesetzten seine Diener sind.

Für das Schuldübel, das jemand in einer Tat wirkt, legt darum der Richter
ein Strafübel auf nach der Gerechtigkeit zum Ausgleich der Bosheit. » 5

An einer anderen Stelle folgert Thomas die menschliche wie die göttliche
Strafe aus dem Naturrecht direkt. « Jedes menschliche Gesetz leitet
sich vom Naturgesetz ab. So leitet sich also manches ab von den

allgemeinen Prinzipien des Naturgesetzes wie Schlußfolgerungen ; wie

1 II-II q. 60 a. i c.
2 I-II q. 105 a. 9.
3 Comment, ad Rom. c. 13, lect. 1.
4 II-II q. 108 a. 1 ad 1. Vgl. Comment, ad Rom. c. 13, lect. 1.
5 Comment, ad Rom. c. 12, lect. 3.



Thomas von Aquin nnd die Begründung der Todesstrafe 179

z. B., daß man nicht töten soll, abgeleitet werden kann von dem Prinzip,
man solle andern nichts Böses zufügen. Manches andere leitet sich ab,
wie die Anwendung des Prinzips auf besondere Verhältnisse ; wie z. B.
das Naturgesetz einschließt, man müsse jeden, der sündigt, strafen.
Daß man ihn aber so oder so im Einzelfalle bestrafe, das ist eine

Anwendung des Naturgesetzes auf bestimmte einzelne Fälle.1 Beiderseitige

Art und Weise findet sich im menschlichen Gesetze. Nun hat
das menschliche Gesetz, wenn es in erster Weise vom Naturgesetz
sich ableitet, nicht nur aus sich selbst, sondern auch aus dem
Naturgesetze seine Kraft. »2 Also auch das menschliche Strafrecht ist im
Naturrecht eingeschlossen oder, was für Thomas gleichbedeutend ist,
in der sittlichen Ordnung. Diese Tatsache formuliert er auch I-II q. 87

a. 3 c, wenn er sagt : « Die Sünde verdient auf Grund dessen Strafe,
weil sie eine Ordnung verkehrt. So lange aber die Ursache dauert,
dauert auch die Wirkung an. Wie lange also die Verkehrtheit der
betreffenden Ordnung bleibt, so lange muß auch die Sühne geschuldet
werden. » « Da die Sünde ein ungeordneter Akt ist, so wirkt jeder,
der sündigt, gegen irgend eine Ordnung. Danach kann also der
Mensch gemäß den drei Ordnungen, denen er unterworfen ist, dreifach
bestraft werden. Denn 1. ist der menschliche Wille unterworfen der
eigenen Vernunft ; 2. der Ordnung dessen, der außen regiert, entweder
in den geistlichen oder in den zeitlichen Dingen und bei den letzteren
entweder im Staate oder in der Gemeinde, und 3. der Ordnung der

göttlichen Weltregierung. Wer aber sündigt, der verwirft diese dreifache

Ordnung der Vernunft, des menschlichen Gesetzes und des göttlichen.
Danach besteht somit die dreifache Strafe : die 1. von sich selbst,
nämlich der Gewissensbiß, 2. die Strafe von Seiten der Menschen und

3. die von Seiten Gottes. »3 « Die Strafe folgt der Sünde, insofern
sie ein Übel ist auf Grund ihrer Regelwidrigkeit. Wie also das Übel
unabsichtlich vom Sünder aus in der Sünde ist, so auch die Strafe. » 4

Wie ganz und gar Thomas die menschliche Strafe als Teilnahme an
Gottes Strafgewalt, als Sühne und Wiedergutmachung, als Ausgleich
der Gerechtigkeit auffaßt, geht weiterhin besonders auch deutlich aus

I-II q. 87 a. 6 c hervor : « Der Sündenakt macht den Menschen schuldig
der Strafe, insoweit er die Ordnung der göttlichen Gerechtigkeit über-

1 Darum braucht der Staat auch nicht zu allen Zeiten und Kulturlagen für
dieselbe Tat dieselbe Strafart zu verhängen. Vgl. unten Abschnitt IV der
Abhandlung. Vgl. hierzu II-II q. 108 a. 3 ad 1 et 2.

2 I-II q. 95 a. 2 c. 3 I-II q. 87 a. i c. 4 Ebd. ad 1



l8o Thomas von Aqum und die Begründung der Todesstrafe

schreitet, zu der er nicht zurückgehen kann, außer dadurch, daß die
Strafe eine Wiedervergeltung übt, die zum Gleichmaß der Gerechtigkeit
zurückleitet. Daher muß jener, der seinem Willen mehr als sich

gebührte, gegen das Gebot Gottes handelnd, nachgegeben hat, nun
nach der Ordnung der göttlichen Gerechtigkeit etwas, sei es gezwungen,
sei es freiwillig, leiden, gegen das, was er nach seinem eigenen Willen
wollen möchte. So geschieht es auch hei dem den Menschen zugefügten
Unrecht, daß durch die Wiedervergeltung der Strafe die gleichmäßige

Ordnung der Gerechtigkeit wiederhergestellt wird. Mag also auch der
Sündenakt oder die angetane Beleidigung aufgehört haben, es bleibt
noch Schuld, die Strafe verdient. »1 Darum darf auch der Staat die
Strafe verhängen nach der schlechten Tat und ist nicht wie bei der

Notwehr auf einen gegenwärtigen gewaltsamen Angriff beschränkt. 2

« Wer gemäß seiner Stellung die Übeltäter straft, der maßt sich nicht
das, was Gottes ist, an, sondern gebraucht die ihm nach göttlicher
Anordnung zustehende Gewalt. Heißt es doch Rom. 13, 4 vom
weltlichen Machthaber : Er ist Gottes Knecht, Rächer zur Bestrafung
desjenigen, der Böses tut. » 3 Und die Meinung, die Strafe könne aus
staatlichen Sicherungs-, Abschreckungs- und Besserungsgründen allein

gerechtfertigt werden, schließt Thomas mit der Bemerkung schlechthin
aus : « Nur wegen einer Ungerechtigkeit wird jemand gemäß der bürgerlichen

Rechte bestraft. »4 « Es ist nicht erlaubt, jemandem einen
Schaden zuzufügen, außer zur Strafe wegen der Gerechtigkeit. » 5 « Wenn
aber der Richter das Übel der Schuld, welches jemand beging, mit dem
Übel der Strafe nach Gerechtigkeit vergilt, um einen Ausgleich für
die schlechte Tat zu schaffen, so fügt er zwar materiell Böses zu, aber

formell und an sich Gutes. Wenn deshalb der Richter den Straßenräuber

für den Mord aufhängen läßt, so vergilt er nicht Böses mit Bösem,
sondern Böses mit Gutem. »6 « Ebenso verhält es sich auch, wenn
jemand Böses sagt durch Anordnen ; denn auch hier kommt es vor,
daß man das materiell Böse mit Rücksicht auf das Gute sagt, z. B.

wenn aus dem Anordnen des einen dem andern das Übel der Strafe

um der Gerechtigkeit willen erwächst ; dies ist erlaubt. Und in dieser

1 Vgl. ebd. ad 1, 2, 3.
2 II-II q. 64 a. 2 u. a. 7. ; vgl. W. Rauch. Staatslexikon a. a. O.
3 II-II q. 108 a. 1 ad 1.
4 II-II q. 59 a. 3, 2.
6 II-II q. 65 a. 2 c.
6 Comment, ad Rom. c. 12. lect. t.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe l8l
Weise werden die Übertreter des Gesetzes verflucht, d. h. der Strafe

gemäß der Gerechtigkeit überantwortet. »1

Nach den Ausführungen im vorliegenden Kapitel dürfte aus des

Aquinaten Metaphysik sowohl wie aus den Belegstellen der Nachweis
erbracht sein, daß Thomas das Wesen und den ersten Zweck auch der
staatlichen Strafe in der Wiedergutmachung und Wiederherstellung der
verletzten sittlichen Ordnung sieht und nicht einzig und allein oder in
erster Linie in der Sicherung des Gemeinwohles. Ferner geht daraus

hervor, daß Thomas rein prophylaktische Mittel und Schutz- und
Sicherungsmaßnahmen, soweit sie ohne die sittliche Schuld die naturrechtlich

begründete Existenz und Integrität des Menschen bedrohen, bewußt
ablehnt. Die staatliche Strafe ist nach Thomas nur als Sühne und Vergeltung
erlaubt. Wenn auch zu diesem ersten Strafzweck andere hinzutreten
und bei Thomas als Strafmaß und begleitende Nebenzwecke ihre

Berechtigung finden, so bleibt bei ihm die sittliche Schuld allein der

innere Rechtfertigungsgrund bei der staatlichen Strafe, wie bei jeder

Strafe überhaupt.
Die theistische Weltbetrachtung des hl. Thomas sieht eben hinter

dieser Ordnung die Majestät und den Willen des persönlichen Gottes,
und ihr ist jede irdische Strafgewalt eine wirkliche Teilnahme an Gottes

Strafgewalt selbst. Peter Tischleder und Josef Mayer übersehen, wie
sehr sich in ihrer Straftheorie der Einfluß des Positivismus geltend
macht, der die staatliche Strafe lediglich als prophylaktisches Mittel
zur Verhütung weiterer Vergehen gegen die von Natur oder autoritativer
Satzung bestehende Ordnung auffaßt. Man kann sich auf diesen Standpunkt

stellen, man kann aus rein egoistischen Rücksichten dem Staat
das Recht der Todesstrafe zugestehen und dadurch der Strafe, dem

Strafrecht und dem ganzen Gemeinschaftsleben die Seele nehmen. Man
kann aber nicht sagen, Thomas von Aquin vertrete diese Ansicht.
Thomas sieht in der staatlichen Strafe nicht nur eine Reaktion der

angegriffenen staatlichen Gesundheit und Lebensfülle, eine

Lebensäußerung, wie wir sie positiv gerichtet in der Beitreibung von Steuern

sehen, um den staatlichen Bestand zu sichern. 2 Nach Thomas reicht
die staatliche Strafe weit über den Staat selbst hinaus und weist hin
auf den Urheber der sittlichen Ordnung und aller staatlichen
Gemeinschaften und Gesetze.

1 Comment, ad Rom. c. 12, lect. 3.
2 Ähnlich W. Rauch, Staatslexikon, im Auftrag der Görres-Gesellschaft,

hrg. von Hermann Sacher, III 5 S62 ff.

Divus Thomas. 13



i82 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

IV.

Die Bedeutung des bonum commune innerhalb des

staatlichen Strafrechtes.

a) Die Lösung des in Frage stehenden Problems hängt letzten
Endes davon ab, welche Auffassung man vom Menschen hat. Der
Mensch ist als Person und Glied eingebaut in eine organisch aufgebaute
Wesens- und Wirkordnung. Und alle menschlichen Gebilde, gleich
welcher Art, sind Verbindungen und Ordnungen unter Personen. Weil
aber jeder Mensch in diese Ordnungen eingegliedert ist, so muß er von
Natur aus geschaffen sein, nicht nur als Person, sondern auch als

Gliedwirklichkeit, als Gesamtperson. 1 Max Scheler sagt darüber in
seiner Ethik, es gehöre zum Wesen einer Person, daß ihr Denken und
Tun zugleich und ursprünglich eine selbstverantwortliche, persönliche
Wirklichkeit ist, als auch eine mitverantwortliche Gliedwirklichkeit in
einer Gemeinschaft. Als höchste Wesensart sozialer Gemeinschaft
bezeichnet Scheler « die Einheit selbständiger, geistiger, individueller
Einzelpersonen in einer selbständigen, geistigen, individuellen Gesamtperson

». Dabei schließen sich Individuum und Gemeinschaft,
Personexistenz und Gliedwirklichkeit gegenseitig ein und nicht aus. Der eigene
und eigentümliche Selbstwert, der jedem Glied in der Gemeinschaft

eignet, wird durch die Gesamtheit nicht verletzt. Und die Selbständigkeit

des einen Teiles, sei es des bonum commune oder des bonum

privatum, kann niemals zu Ungunsten des anderen Teiles erreicht
werden. Als Glied des sozialen Ganzen sind die einzelnen mitverantwortlich

für eben dieses Ganze ; als Einzelpersonen tragen sie ihren
unantastbaren Eigenwert zuletzt im geistigen Teil des Menschen, in
den unsterblichen Seelen. Person und Gemeinschaft haben also ein

Eigenrecht gegeneinander und miteinander und füreinander. Keiner
kann auf Kosten des andern geschädigt oder beseitigt werden.

§ i. Zweck, Ziel und Vollendung der geistigen Persönlichkeit
liegen letzten Endes auch im geistigen Bereich, und der innersten
Wesensstruktur nach ist das Ziel der Persönlichkeit ein persönliches. 2

1 Vgl. « Schönere Zukunft » III (1928) Nr. 2, S. 33.
* Ähnlich v. Hertling, Hecht, Staat und Gesellschaft, S. 85 ; vgl. Thomas,

De reg. princ. 1, 14.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 183

Zur Erlangung dieses Zieles müssen alle Kräfte angespannt und alle
Verhältnisse dienstbar gemacht werden. Kein anderes Wesen und
keine Gemeinschaft, selbst der Staat nicht ausgenommen, haben ein
Recht, diese individuelle Zielerreichung zu vereiteln ; ist doch dieses

geistige Ziel der Persönlichkeit das Ziel der unsterblichen Seele und
liegt im jenseitigen Lebensbereich und ist seiner ganzen inneren
Struktur nach weit erhaben über alle diesseitigen Zielsetzungen, selbst
über die der Gesamtheit. Die Erstrebung dieses Zieles führt nach
Thomas in Verhältnisse hinein, die die Erfahrungswelt weit überragen,
in die Gemeinschaft mit Gott, für den der Mensch zuletzt da ist1 :

« Homo non ordinatur ad communitatem politicam secundum se totum,
et secundum omnia sua. Sed totum quod homo est et quod potest
et habet, ordinandum est ad Deum. »2 So ist also nicht der Staat das

letzte und einzige Ziel des Menschen, wenn letzterer auch seiner
Naturbeschaffenheit nach den Weg zur Gottgemeinschaft als dienendes und

hingebendes Glied der Gemeinschaft zurücklegen muß.
§ 2. Aus diesen Gründen liegt es auch im Begriff der Persönlichkeit,

daß gerade der in der Gemeinschaft lebende Mensch eine Eigenexistenz
hat, und vermöge seiner Art muß er von der Gemeinschaft, in die

er hineingeboren ist, verlangen, daß sie dieses sein Recht der
Eigenexistenz auch achtet, und zwar als das urerste Naturrecht des Menschen,
das der Staat weder geben noch nehmen kann. 3 Dieses Recht ist da,
ist als das Recht der Menschenwürde eingebaut in die Stufenordnung
der Werte und Wertreiche und von vornherein der Zugriffsmacht des

Staates entzogen. Mit diesem unverlierbaren Recht der Persönlichkeit
ist auch seine Unveräußerlichkeit verbunden, und zwar in der Weise,
daß der Mensch nie sich dieses Gutes entledigen könnte, auch wenn
er wollte, ohne gegen die sittliche Ordnung zu verstoßen. 4

Dieses Recht der Persönlichkeit, dieses Recht der Eigenexistenz
läßt sich aber den verschiedenen Anlagen der Menschen entsprechend
in mehrere Komponenten zerlegen :

aa) Die Hauptkomponente dieses Rechtes stellt, wie sich auf den

ersten Blick ergibt und früher schon aus Thomastexten abgeleitet
wurde, das Recht des Menschen auf sein leibliches Dasein dar. Ohne

1 Ähnlich v. Hertling, S. 85.
2 I-II q. 21 a. 4 ad 3.
3 Ähnlich v. Hertling, Recht, Staat und Gesellschaft, S. 86 ; Thomas v. Aquin,

II-II q. 64 a. 6.
4 Vgl. v. Hertling, a. a. O. S. 86 ; II-II q. 64 a. 5 c et ad 1, ad 2, ad 3.



184 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

dieses leibliche Leben keine menschlich-irdische Persönlichkeit, keine

Entwicklungs- und Betätigungsmöglichkeit als Mensch. Dieses Recht
auf die körperliche Existenz ist nach Ansicht des hl. Thomas so

ursprünglich, so unabhängig von der Entscheidung des Staates, daß
der Mensch überall dort das Recht der Selbstverteidigung hat, wo es

sich um Zurückweisung eines gegenwärtigen, gewaltsamen Angriffes
handelt1 und der Staat dieses Recht des Menschen nicht schützt und
nicht schützen kann.

bb) « Nur eine besondere Seite des Rechtes der Eigenexistenz
ist sodann der Anspruch auf Schutz der Integrität und Gesundheit
des Leibes »2, weil auch diese Güter auf das Sein des Menschen

gerichtet sind.

cc) Ein weiteres natürliches Gut ist nach Thomas die Freiheit. 3

Ohne diese kann der Mensch überhaupt keine höheren geistigen Rechte

geltend machen. Die Freiheit der einzelnen aber ist nicht unbegrenzt,
sondern in der Sitten- und Rechtsordnung sind dem Menschen Zwecke
und Ziele vorgezeichnet, zu deren Verfolg er verpflichtet ist. Diese

setzen ihm, dem Menschen als Einzelwesen und Gemeinschaftsglied,
von selbst die nötigen Schranken in der Freiheit.

b) Nun entstehen aber häufig scheinbare Konflikte zwischen den

Naturrechten des einzelnen und den Interessen der Gesamtheit, zwischen
bonum commune und bonum privatum.

§ 1. Bei den eigentlichen Grenzgebieten zwischen Einzelpersönlichkeit

und Staat lassen sich keine gleichbleibenden scharfen Abtrennungen
für alle Zeitverhältnisse vornehmen. Dies gilt überall dort, wo Rechte
des einzelnen fraglich werden, die nicht auf sein Sein, auf seine Substanz

gehen. Solche Fälle treten ein beim Fraglichwerden von Eigentum
und Freiheit des Individuums. So hat es beispielsweise im Laufe der
Geschichte Zeiten gegeben, in denen versucht wurde, den Freiheitsbereich

der Einzelpersönlichkeit zu erweitern oder zu verengern. Zur Zeit
stehen wir wohl in einer Epoche, die auf der einen Seite zu Gunsten
des Gemeinwohles das Privatwohl ungebührlich einzuengen sucht und
auf der andern Seite sinnlose und zwecklose Freiheiten gewährt, die
nicht am Platze sind. So viel steht aber fest, daß die Freiheit des

einzelnen in hohem Maße vom Wohle der Gemeinschaft abhängig und

1 II-II q. 64 a. 7 c ; vgl. W. Rauch, Staatslexikon, III 5, Spalte 866/67/68.
2 Vgl. v. Hertling, a. a. O. S. 89 ; Thomas v. Aquin, II-II q. 108 a. 4 ad 2

11. q. 64 a. 6 u. q. 65.
3 II-II q. 65 a. 3 c.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 185

nicht in dem Maße unantastbar ist, wie es die Rechte des Menschen

sind, die sein Sein schützen, nämlich das Recht auf Leben, auf Integrität
und Gesundheit.

Heute besteht aber die Tendenz, über diese Grenzgebiete hinaus
noch weiter zu gehen. Man versucht selbst die Einengung auch der

ursprünglichsten Menschheitsrechte, wie auch aus Josef Mayers Stellung
zu den in den letzten Jahren aufgetauchten Sterilisierungsbestrebungen
hervorgeht. Man vergißt dabei, daß der Mensch, was sein Leben und
seine Integrität anbelangt, « in certa possessione » von Natur aus ist
und daß er deshalb auch ein unantastbares natürliches Recht auf diese

Güter hat. Wird die Überordnung des bonum commune über die

Einzelpersönlichkeit zu stark betont oder gar als absolut bezeichnet,

so geraten hiermit die unantastbaren natürlichen Rechte des einzelnen

ins Schwanken.
Aus den vorangegangenen Untersuchungen geht aber hervor, daß

eine solche Verletzung der Rechte des einzelnen durch Überbetonen
der Rechte der Sozialeinheit nur auf einen logisch-sachlichen Fehler
zurückzuführen ist, niemals jedoch auf natürliche Realitäten und
Seinsverhältnisse.

Man könnte einen bereits unternommenen Gegenversuch machen.
Er bestände in der Beibringung eines Beweises dafür, daß diese

Menschenrechte nur dann bestehen, wenn sie nicht in Konflikt kommen
mit den Rechten der Gemeinschaft. Doch man wird in diesem Fall
« den vollen Beweis dafür verlangen müssen », daß tatsächlich für den

Eingriff in die Menschenrechte, sobald sie mit den Rechten der
Gemeinschaft in Konflikt kommen, ein sicheres und stärkeres Recht
vorliegt, das erlaubt, in diese Persönlichkeitsrechte des einzelnen

einzugreifen. Besteht keine Möglichkeit, einen derartigen Beweis zu liefern,
so liegt auch kein Eingriffsrecht des Staates vor. 1 Um den Inhalt
des Beweises noch einmal zu fixieren : Es handelt sich hier um den

Nachweis, daß der Staat nicht nur eine teilweise Überlegenheit über
den einzelnen hat, sondern daß die Überordnung des Staates absolut
ist, so absolut, daß dem Staate aus dieser absoluten Überlegenheit
das Eingriffsrecht in die letzten Persönlichkeitsrechte des einzelnen
zukommt. Daran ist ja nicht zu zweifeln, daß der Staat eine
weitreichende Überordnung über sachliche Leistungen, über Tätigkeiten,
über das akzidentelle Sein, über das Gliedsein des einzelnen hat. Der

1 Ähnlich Fr. Hürth S. J., « Stimmen der Zeit », 59 (1929) 366 f.



l86 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

einzelne hat dem Allgemeinwohl zu dienen, und dieser Dienst geht
unter Umständen so weit, daß der Staatsbürger mit Eigentum und
Leben für das Gemeinwohl einzutreten hat. Aber diese Pflichten
kommen dem einzelnen nicht aus einer absoluten Zugriffs- und
Verfügungsgewalt des Staates zu ; denn es handelt sich dabei nicht um
einen direkten Zugriff auf das Leben des einzelnen durch den Staat.
Das Individuum wird dabei nur einer großen Lebensgefahr ausgesetzt,
ähnlich wie bei der persönlichen Notwehr ; nicht aber wird es direkt
vom Staate getötet. Hier handelt es sich aber darum, nachzuweisen,
daß die absolute Überordnung des Staates so weit reicht, daß ihm ein
direktes Zugriffsrecht auf Leben und Integrität des einzelnen kraft
dieser absoluten Überlegenheit zukommt. Bei dieser Beweisführung
käme es darauf an, daß eine unbedingte Überordnung des Staates
über den einzelnen nachgewiesen würde und daraus dann, als

konsequente Auswirkung der absoluten Überlegenheit, die Macht über Leben
und Integrität. Dieser Versuch scheitert aber an der erforderlichen
Voraussetzung ; denn eine derartig absolute Überordnung des Staates

kann nicht aus der Wesensbeschaffenheit der menschlichen Natur
abgeleitet werden. Sie existiert nur im Denken und Wollen des Staates,
oftmals aber ohne reale Berechtigungsgrundlage. Auch Thomas kennt
eine derart weitreichende Überlegenheit des Staates nicht. Nach ihm
« ist letzten Endes der Staat für den Menschen da und nicht der
Mensch für den Staat »\ Wer aus der natürlichen Hinordnung des

Menschen auf die staatliche Gemeinschaftsbildung einen Beweis dafür
ableiten wollte, daß eine absolute Überordnung der staatlichen Gemeinschaft

über den einzelnen von Natur aus besteht und in dieser
staatlichen Gemeinschaft das unmittelbare diesseitige Ziel des Menschen

sehen wollte, würde dabei vergessen, daß es sich hier um ein natürliches
Mittel handelt, das er als Ziel ansieht. Die Hinordnung des Menschen

auf die staatliche Gemeinschaftsbildung ist nichts anderes als die

Herstellung eines natürlichen Mittels zur letzten und endgültigen
Zielbestimmung des Menschen. Dieses Mittel hat also dem Menschen zu
dienen und nicht hat der Mensch letzten Endes ihm zu dienen. 1 « Aus
einer unbedingten und universellen Überordnung des Staates läßt sich
also der angestrebte Beweis für die Berechtigung der direkten gesetzlichen

Sterilisierung nicht führen. »2 Und noch weniger geht es an,

1 Vgl. Fr. Hürth S. J., «Stimmen der Zeit», 59 (1929) 366-67.
2 Fr. Hürth S. J., a. a. O.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 187
•

Thomas zum Zeugen solcher Beweisführungen aufzurufen. Auf dem

Naturrecht, der sittlichen Ordnung aufbauend, findet er nach dieser
Seite sichere Schranken für die Staatsgewalt, ebenso aber auch für
die Rechte des einzelnen. 1

c) Die Bedeutung des Gemeinwohles innerhalb des staatlichen
Strafrechtes wird von selbst klar ersichtlich werden, wenn wir über
die Struktur des Staates und die Verbundenheit des Individuums mit
dem Staate nicht mehr im Zweifel sind.

§ 1. Bei der Betrachtung der Struktur des Staates wäre einmal
das Wesen des Staates zu untersuchen und zum andern die Zwecke
und Ziele der staatlichen Gemeinschaft :

aa) Nach Thomas' Lehre besteht das Wesen des Staates darin,
daß eine Vielheit von Menschen unter einer gemeinsamen Obrigkeit zu
einer Einheit verbunden ist. Diese garantiert die Möglichkeit, daß innerhalb

der Gemeinschaft alle in der sittlichen Ordnung grundgelegten
Menschheitszwecke und -Ziele ordnungsgemäß erreicht werden können. 2

bb) Den Zweck und das Ziel des Staates sieht Thomas in der

Aufrechterhaltung der sozialen und damit der sittlichen Ordnung,
woraus sich dann als weiterer Staatszweck die allgemeine öffentliche
Wohlfahrt ergibt. 3

§ 2. Die menschliche Natur wird auch von Thomas wie von
allen Ethikern des Mittelalters, die auf dem Naturrecht aufbauten,
als die Norm der sittlich-sozialen Ordnung angesehen. Aus dieser

Norm ergibt sich das sittliche Maß sowohl für das bonum commune
wie auch für das bonum privatum. Und diese Norm ist zugleich auch

der sittliche Grand für die Wechselbeziehung von bonum commune
und bonum privatum.

aa) Man versucht immer wieder an Stelle der Vielheit aller einzelnen
eine staatliche Einheit selbständigen Inhaltes und höherer Ordnung
mit eigenen Zielen und Zwecken zu setzen und bezeichnet es als

unrichtig, wenn die christliche Sozialethik letzten Endes in eine
individualistische hinausläuft, d. h. in eine solche, die die sozialen
Maßnahmen und staatlichen Gesetze zu Gunsten aller einzelnen aus der

ontologischen Naturbeschaffenheit des Menschen mit ihren vielen

1 I II q. 64 a. 5c; q. 94 a. 6 ad 3 ; II-II q. 66 a. 7 c ; I-II q. 71 a. 6 ad 4 ;

q. 73 a. 10 c ; II-II q. 66 a. 8 ad 3 ; De reg. princ. 1, 11 u. 7 ; 4 Sent. d. 36 q. 1 a. 2 ;

I-II q. 90 a. 1 ad 3 ; 3 Sent. d. 37 q. 1 a. 4 c.
2 Vgl. v. Hertling, a. a. O. S. 63.
3 II-II q. 69 a. 4 c ; De reg. princ. 1, 15 ; 1, 13.



l88 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

Hinweisen und Notwendigkeiten zur Gemeinschaftsbildung ableitet. 1

Mit andern Worten, in allen Konsequenzen will man den Machtstaat
und den Staatsabsolutismus und als Gewährsmann wird, wie im Laufe
dieser Abhandlung schon mehrfach bemerkt wurde, Thomas von Aquin
angeführt. Es kann aber nicht zugegeben werden, daß Thomas einer
absolutistischen Staatsauffassung huldigt und den Machtstaat verteidigt,
der unabhängig vom Wohl der Einzelglieder eigene Zwecke und Ziele
hätte. Die Zwecke und Ziele, die der Staat zu verfolgen hat, sind
vielmehr in der Natur des Einzelmenschen, der seinem körperlich-geistigen
Sein nach sowohl ein Individual- als auch Sozialwesen ist, grundgelegt.
« Das Gemeinwohl nimmt letzten Endes sein Maß vom Wohl des

Einzelmenschen, nicht zwar vom Wohl eines einzelnen, d. h. vom
Einzelwohl nicht in dem Sinne, daß die Gemeinschaft einem einzelnen,
seinen Sonderinteressen, seiner rücksichtslosen Eigen- und Ichsucht zu
dienen hätte, wohl aber in dem Sinne, daß es Aufgabe des Staates ist,
jene Bedingungen und Verhältnisse zu schaffen, die es tunlichst allen
Einzelmenschen ermöglichen, ihr wahres zeitliches Wohl selbst zu
wirken. » 2 Dieses sein Wohl kann der Einzelmensch nicht allein wirken,
weil er seiner Natur nach nicht nur ein Individual-, sondern auch ein
Sozialwesen ist und als solches auf die Hilfe anderer angewiesen ist.
Diese soziale Veranlagung des Menschen drängt ihn zur Gemeinschafts-

bildung. Eine Gemeinschaft kann jedoch nur bestehen und die ihr von
der sittlichen Ordnung vorgezeichneten Menschheitszwecke und Ziele
erstreben und erreichen, wo der Friede unter den Menschen herrscht
und so das ungestörte Zusammenwirken der Menschen untereinander

ermöglicht und garantiert ist. 3 Ohne dieses friedliche Zusammenwirken,

das übrigens auch in den Menschheitszwecken miteingeschlossen
ist, werden nie Gemeinschaftsziele, nie das bonum commune erreicht
werden können und damit letzten Endes auch nie als das wahre
Wohl und Ziel der Einzelmenschen. 4

bb) Von hier aus zeigt nun Thomas den Weg, wie das Sittengesetz,
das in sich Menschheitszwecke und Individualziele, das bonum commune
wie das bonum privatum eingeschlossen hält und in der Wesens-

1 Diesen Versuch macht auch Rudolf Kaibach O. Cap. in seinem Werk :

Das Gemeinwohl und seine ethische Bedeutung, S. 38 ff. (Düsseldorf, Schwann 1928).
2 Fr. Hürth S. J., « Stimmen der Zeit », 59 (1929) 368.
3 l-II q. 94 a. c 2 ; vgl. v. Hertling, a. a. O. S. 71.
4 De reg. princ. 1, 15 ; Comment, in Ethic. 3, 8 ; De reg. princ. 1, 2 ; S. c. G.

IV 96 ; III ils.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 189

beschaffenheit des Individuums grundgelegt ist, natürlicherweise als

Grund hinweist, sowohl auf die ethisch erlaubte und notwendige
Einschränkung schrankenlosen Freiheitswillens einzelner, als auch auf das

Recht, das zur Aufrechterhaltung des Gemeinschaftsfriedens und der
staatlichen Ordnung und damit zur wahren Zielerreichung unerläßlich
wird. So ist also das Recht erforderlich, um die Verfolgung und
Erreichung der Menschheitszwecke zu ermöglichen, und ist somit wie diese

wurzelhaft enthalten in der sittlichen Ordnung. Die Konkretisierung
der Rechtsnorm und deren tatsächliche Durchführung verlangt aber

ihrem inneren Wesen nach einen Träger, der natürlicherweise befugt
und autoritativ begabt ist, um die Rechtsnorm durchführen zu können. 1

Dieses autoritative Organ nimmt also letzten Endes seine Gesetzlichkeit

aus der sittlichen Ordnung selbst her oder besser noch aus dem Willen
des Urhebers dieser Ordnung, aus dem Gottesgnaden tum. 2 Aufgabe
und Zweck dieser Autorität ist die Aufrechterhaltung der sittlichen
Ordnung in Form des natürlichen Rechtes 3 und der Schutz für die

wahre Wohlfahrt möglichst aller Gemeinschaftsglieder im Staate.
Damit ist also der einzelne wie der Staat in der sittlichen Ordnung
enthalten und eingebaut 4, und Thomas hat auf dem Wege über die

Wesensbeschaffenheit des einzelnen die Stellung des Staates und der
staatlichen Autorität festgelegt.

Der Aquinate sieht im Staate nur den Rechts- und Wohlfahrtsstaat

5, aber keinen Machtstaat6, der Gesetze erlassen oder Rechte
verleihen und verweigern könnte, einfach im Gedanken an die Einheit
und Größe höherer Ordnung. Der staatlichen Autorität eignet keine

Omnipotenz, sondern sie ist nur die Dienerin Gottes. 7 Allerdings ist
diese Dienerin die Trägerin hoher Würden und Rechte 8, doch auch
ebensolcher Pflichten und Verantwortungen. Gerade sie, die staatliche
Autorität ist vor allem gebunden an den Willen Gottes, wie er sich offenbart

in der sittlichen Ordnung, im Naturrecht, im Sein des Menschen. 9

1 I-II q. 90 a. i ad 2 ; q. 91 a. 3 ad 1 ; q. 99 a. 4 c ; 2 Sent. d. 44 q. 1 a. 3.
2 Vgl. I-II q. 96 a. 4 ad 3 ; II-II q. 69 a. 4 sed c. ; II-II q. 108 a. 1 ad 1 ;

q. 10 a. 10 c ; De reg. princ. 1, 1 ; S. c. G. III 85 ; Comment, ad Rom. c. 13, lect. 1.
8 2 Sent. d. 44 q. 1 a. 3 obi. 4.
1 I-II q. 93 a. 3 ad 2.
5 S. c. G. III 129 ; Comment, in Ethic. Nie. 9, 6 ; De reg. princ. 1, 15.
6 De reg. princ. 1, 8.
7 Comment, ad Rom. c. 13, 1. 1, 4-6.
8 De reg. princ. 1, 7-9 et 1, 8.
9 I II q. 96 a. 4 ad 3.



IÇO Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

Aus den gleichen Gründen hängt auch die Verwirklichung des

Staates, das bonum commune und die Anerkennung der sittlichen
Ordnung nicht von der Willkür des einzelnen ab. Auf diesen Grundlagen
ist sowohl dem übertriebenen Individualismus, Sozialismus wie auch
dem Absolutismus die Spitze abgebrochen. Der Staat ist notwendig
da um des Rechtsschutzes und der Wohlfahrt aller einzelnen willen.

Aus dieser Notwendigkeit des Staates ergibt sich aber auch für
den einzelnen die sittliche Forderung, beizutragen zur staatlichen
Gemeinschaftsbildung, Aufrechterhaltung der sittlichen Ordnung,
Befolgung der zu Recht bestehenden staatlichen Gesetze 1 und zur
«Unterwerfung unter die staatliche Autorität. 2

Damit wirkt der Mensch das staatliche und somit auch sein wahres

eigenes Wohl. Handelt es sich doch bei rechtmäßigen Gesetzen immer
um die in seiner Natur veranlagten natürlichen Gesetze, Zwecke
und Ziele.

Somit reicht aber das Gesetz der staatlichen Gesetzgebung und die
Pflicht der Unterwerfung nur so weit, als sich der Staat in den ihm
vom Sittengesetz vorgeschriebenen Grenzen hält. 3 Damit zeigt Thomas

deutlich, daß eine Überschätzung der staatlichen Autorität nicht am
Platze und eine absolute Überlegenheit des Gemeinwohles über das

Privatwohl ethisch und ontologisch nicht gegeben ist.
Der Staat ist nicht höchste Instanz, letzter Sinn, Zweck und Ziel

für den Einzelmenschen und nicht die einzige Säule für die Sittennorm,
neben der, über der und gegen die es unter Umständen sonst nichts
geben könnte. Der Staat ist gebunden an das sittlich Gute und seine

Rechtssetzung und Gesetze sind zu schöpfen aus der Sittennorm. 4

Erläßt der Staat entgegen der göttlichen Anordnung und der Gerechtigkeit

Gesetze, so « muß der Mensch Gott mehr gehorchen als den

Menschen » 5, und in solchen Fällen ist die letzte maßgebende Autorität
nicht der Staat, sondern die bessere Einsicht der Einzelpersönlichkeit. 6

Thomas sagt deshalb auch : « Wehe denen, die falsche Gesetze machen » 7,

1 I-II q. 92 a. i c.
2 Vgl. v. Hertling, a. a. O. S. 71 ; ebenso II-II q. 102 a. 2 ad 3 ; De reg. princ.

1, 15 ; I-II q. 92 a. 1 ad 3.
3 Ähnlich v. Hertling, a. a. O. S. 74 ; vgl. 2 Sent. d. 44 q. 2 a. 2 ; II-II q. 104

a. c ; I-II q. 96 a. 4 c.
4 v. Hertling, a. a. O.
5 I-II q. 96 a. 4 c.
0 Vgl. I-II q. 96 a. 4 ad 2 ; ähnlich v. Hertling, a. a. O. S. 73.
7 I-II q. 96 a. 4 ad 3.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe IÇI

und stellt damit dem Staat auch zugleich seine große Verantwortung
vor Augen. In dieser Warnung liegt aber noch etwas anderes klar
ausgesprochen. Thomas sagt damit zugleich, daß der Staatsabsolutismus
durchaus verwerflich ist. Wie kann man da Thomas zum Autor des

Gedankens der absoluten Überordnung aufrufen wollen

Allerdings dort, wo sich der Staat an die Sitten- und Rechtsordnung
hält und aus seiner Stellung als Aufrechterhalter und Schützer der
sittlichen Ordnung etwas von den Untertanen fordert und geltende
Gesetze und Normen aufstellt, dort tritt er als relativ übergeordnete

Autorität auf, als Stellvertreter Gottes.

Mit diesem Verhältnis des Staates zum Recht, zur sittlichen
Ordnung, zu Gott ergeben sich aber von selbst Rechte und Pflichten
des Staates. Einmal die Rechte und Pflichten gegen eben dieses Recht,
die Sittenordnimg und gegen Gott selbst und damit dann auch solche

;gegen den einzelnen Menschen und die Gemeinschaft als einer Vielheit
von Menschen.

Aus dem Rechte fließt dem Staat als Aufgabe die Gesetzgebung
und inklusive damit, um den geordneten Bestand des Staates zu
sichern, auch die richterliche Gewalt mit der Strafgewalt zu. Als Hüter
und Schützer des Rechtes muß der Staat auch das Mittel zur Erzwingung
seiner der sittlichen Ordnung angeglichenen Gesetze, des positiven
Rechtes haben ; mehr noch, der Staat ist sogar verpflichtet im
Verweigerungsfalle mit Rücksicht auf die sittliche Ordnung und deren

Urheber und vor allem auch mit Rücksicht auf die Wohlfahrt aller,
das Recht nötigenfalls mit Gewalt zu erzwingen. Gehört doch nach
Thomas die Bestrafung der Sünder gegen das Gemeinwesen zur öffentlichen

Gerechtigkeit. 1 Mit dieser Schaffung der Rechtssicherheit

begründet dann eben auch der Staat den Frieden und die Wohlfahrt
aller, die ein Recht auf Gerechtigkeit, Ordnung, Rechtssicherheit,
Frieden und Wohlfahrt zur Ermöglichung ihrer individuellen Ziele
haben. « So führt eben die Pflege des Rechtes das Volk zur Wohlfahrt. » 2

« Die uneinige Menge wird sich selbst zur Last. » 3 « Mit der Eintracht
einer Gemeinschaft steht und fällt ihr Wohl. » 4 Weil also der Staat
über die Aufrechterhaltung der sittlichen Ordnung und damit auch

1 II-II q. 108 a. 2 ad i.
2 De verit. q. 12 a. 3 ad 11 ; II-II q. 58 a. 12 c : Justitia quodammodo est

ibonum alterius.
3 De reg. princ. I, 2.
4 De reg. princ. 1, 2 ; S. c. G. III 146.



192 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

über die Rechtssicherheit und Wohlfahrt seiner Untertanen wachen
muß, darum hat er auch die nötigen Machtmittel zum Strafverfahren ;
nicht also hat er sie aus einer absoluten Überlegenheit oder aus fingierten
Notwehrmotiven, die nicht Vorhanden sind oder allein aus der höheren

Wertigkeit des Gemeinwohles dem Privatwohl gegenüber. Die staatliche

Macht ist nichts anderes als ein Dienen am Wohle aller einzelnen.

Darum sagt Thomas : « Der Fürst ist eingesetzt zum Wächter der

Gerechtigkeit. »1 « Sie zu schützen ist seine Pflicht2 und Ziel seiner

Regierung. »3 « Durch Gesetze und Verfügungen, durch Belohnungen
und Strafen muß er seine Untertanen von der Ungerechtigkeit zurückhalten

4, dem Geschädigten muß er zu seinem Rechte verhelfen und den
Übertreter der Rechtsordnung strafen. » 5

So also fordert die sittliche Aufgabe des Staates und die darin
enthaltene Wohlfahrt aller die staatliche Strafgewalt. 6 Nur so und in
diesem Rahmen gesteht Thomas dem Staate das Strafrecht, namentlich
das blutige Strafrecht zu. In einem andern Falle ist der Eingriff in
das menschliche Leben wie auch in die leibliche Integrität vom Staate

aus überhaupt nicht diskutabel.
Sieht man nun von hier aus die Konsequenzen auf das staatliche

Sterilisierungsrecht, das nach Mayer ja aus denselben Grundlagen seine

Berechtigung herleitet, wie das staatliche Strafrecht, so ergibt sich,
daß das staatliche Sterilisierungsrecht nur im sittlichen Schuldfalle in
Frage kommen könnte. Von diesem Gesichtspunkte der sittlichen
Schuld aus wird man jede Strafart rechtfertigen können, insofern
Leiden und Tun sich entsprechen sollen 7, wenn nicht andere vernünftige
Erwägungen von einer bestimmten Strafart Abstand zu nehmen

empfehlen. Aus diesen Grundlagen ließen sich auch eine Verteidigung
der zu Thomas' Zeiten üblichen Kastration an gewissen SexuaIverbrecheni

rechtfertigen und in unsere Theorie einordnen, ohne daß damit ein
Beweis für eine absolute staatliche Überordnungsgewalt im Sinne

Mayers gegeben wäre (vgl. J. Mayer, a. a. O. S. 124). Thomas

verteidigt die Kastration dann nicht, wie Mayer will, als prophylak-

1 II-II q. 66 a. 8 c ; I-II q. 73 a. 10 c.
2 II-II q. 62 a. 7 c.
3 De pot. q. 1 a. 6 ad 4.
4 De reg. princ. 1, 15 ; II-II q. 61 a. 4 c.
5 II-II q. 61 a. 4 c.
6 S. c. G. III 146 ; II-II q. 69 a. 4 c.
7 II-II q. 61 a. 4 c.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 193

tisches, soziales Heilmittel, losgelöst vom Wesensprinzip. Im Gegenteil,
•das begründende Wesensprinzip ist bei der Kastration nach Thomas
ebenso wie bei der Todesstrafe die sittliche Schuld, die durch die

Kastration beziehungsweise die staatliche Tötung ihre Strafe, ihre
Sühne findet. Die Behauptung der Erlaubtheit der Tötung eines

Unschuldigen, nur weil sie im Interesse des Gemeinwohles nötig wäre,
würde Thomas zweifellos als eine Ungeheuerlichkeit bezeichnen. Ebenso
die aus den gleichen Grundlagen gefolgerte und von Josef Mayer
geforderte Sterilisierung unschuldiger Asozialer.

§ 3. ad) Nach der Lehre des Aquinaten ist daher letzten Endes
das Strafrecht des Staates nicht ohne Weiteres aus der
Sicherungsnotwendigkeit des Gemeinwohles gefolgert, sondern aus der Tatsache,
daß der Staat als göttlicher Stellvertreter und Vergelter zur Sicherung
der sittlichen Ordnung aufgestellt ist, weil es sich bei der Strafrechts-

pflege des Staates um einen Dienst an und innerhalb der sittlichen
Ordnung handelt. Daraus und dadurch ergibt sich aber dann zugleich
auch, daß eben das mit seinen Menschheitszwecken in der sittlichen
Ordnung eingeschlossene Gemeinwohl geschützt werden muß und daß

jeder, der sich gegen diese sittliche Ordnung richtet, von Rechts wegen
gestraft werde. Und zwar kann und muß diese Bestrafung allein durch
•die Autorität geschehen, die dem Einzelmenschen zwar nicht seinem
Menschsein nach übergeordnet ist, wohl aber seinem Teilhaben am
Ganzen, seinem Tätigsein und seinem Gliedsein nach. Die Sicherung
des Gemeinwohles selbst wird von Thomas nur als Maß und Nebenzweck

beim tatsächlichen Strafvollzug behandelt und spielt dabei

einzig eine sekundäre Rolle. Thomas betont diese Sicherung des bonum

•commune aber des öfteren und stark, weil ohne Rücksicht und
Beziehung auf das Gemeinwohl der Staat auch das Recht zur Bestrafung
von sittlicher Schuld nicht hat. Nur für Fälle, in denen der Verbrecher
dem Gemeinwohl schädlich ist, hat Gott nach Ansicht des hl. Thomas
den Staat zum Strafvollstrecker aufgestellt, damit so die Interessen
der Gesamtheit gewahrt werden können. In anderen Schuldfällen als

solchen, die Beziehung auf das Gemeinwohl haben, ist die Bestrafung
Sache Gottes und nicht die des Staates.1 Taten, die rein individueller
Natur sind, hat der Staat also nicht zu richten und zu beurteilen.
Dort aber, wo durch die schuldhafte Tat Beziehungen zur Gemeinschaft
bestehen, dort steht dem Staat um des Gemeinwohles willen, so weit

1 I-II q. 96 a. 6 c ; a. 4 c ; a. 2 c.



194 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

es dessen Interessen verlangen, die ganze Strafgewalt zu. Die Strafe
selbst wird nach Thomas von der Gerechtigkeit als Sühne und
Vergeltung bestimmt, wie früher schon gezeigt wurde, und zwar nach
dem Grundsatze, daß unrechtes Tun und dafür Leiden sich entsprechen
müssen. Das Strafmaß der staatlichen Strafe im Einzelfall richtet sich
nach den jeweiligen Verhältnissen, nämlich immer danach, wie es

die Interessen des Gemeinwohles verlangen. 1 So wird also nicht für
dieselben Verbrechen in allen Fällen gleich gestraft werden dürfen,,
sondern das Maß der Strafe wird sich immer richten müssen nach dem

Gemeinwohl und dessen Interessen. 2

ITI q. 97 a. i handelt Thomas davon, daß menschliche Gesetze

manchmal geändert werden können, weil « das Gesetz eine Vorschrift
der Vernunft für die Regelung der menschlichen Tätigkeiten sei ».

« Also kann der Grund, dasselbe zu ändern, kommen : i. Auf Grund
der Vernunft ; denn der menschlichen Vernunft entspricht es, daß sie

nach und nach vom Unvollkommenen zum Vollkommenen fortschreitet. »

Jene, die da zuerst der Sorge für das allgemeine Beste sich

zuwandten, konnten nicht alles für sich allein in Erwägung ziehen und
stellten deshalb manches Unvollkommene auf, was die Späteren
vervollkommneten. 2. Auf Grund der Verhältnisse der zu regelnden Menschen.
« Da kann der Grund für eine Änderung der menschlichen Gesetze vorliegen,,
weil die Verhältnisse der betreffenden Menschen sich geändert haben. »a

Ad I fährt Thomas fort : « Das natürliche Gesetz ist eine gewisse
Teilnahme am ewigen Gesetze und ist sonach unbeweglich infolge der
Unveränderlichkeit und Vollkommenheit der göttlichen Vernunft,
welche die Naturen gegründet und eingerichtet hat. Die menschliche
Vernunft aber ist unvollkommen. Und sonach ist ihr Gesetz
veränderlich. Außerdem umfaßt das Naturgesetz nur allgemeine
Wahrheiten, die immer bleiben. Das menschliche Gesetz aber berücksichtigt
mehr die wechselnden Einzelheiten. Ad 2 sagt Thomas : « Das Maß
muß nach Möglichkeit unverrückbar sein. Gänzlich unverrückbar kann
es nicht sein inmitten der wechselnden Dinge. » Und ad 3 fügt er hinzu :

« Die Geradheit und Gerechtigkeit des Gesetzes wird ausgesagt im
Verhältnis zum Gemeinbesten, dem nicht immer ein und dasselbe

entspricht. » I-II q. 97 a. 6 c sagt Thomas auch wieder : die rechte

1 l-II q. 97 a. i ad 2 et ad 3 ; q. 96 a. i c ; II-II q. 108 a. 3 ad 1, ad 2.
2 I II q. 96 a. 6 c ; a. 4 c ; a. 2 c.
3 I-II q. 97 a. 1 c.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe IÇ5

Änderung in den menschlichen Gesetzen hänge vom Maßstab des

allgemeinen Besten ab. Es müsse sonach feststehen, daß aus einem
neueinzuführenden Gesetz ein ganz augenscheinlicher Vorteil und
Nutzen entsteht, entweder, weil die höchste Not es so fordert, oder
weil das frühere Gesetz ein offenbares Unrecht enthält, oder weil dessen

Beobachtung bei den veränderten Zeitverhältnissen im höchsten Grade
schädlich ist. Auch I-II q. 96 a. 6 c sagt Thomas : « das Gesetz habe

in so weit Kraft und Geltung, als es dem allgemeinen Besten dient. »

« Tritt sonach der Fall ein, daß ein solches Gesetz dem Gemeinbesten
schädlich wird, so ist es nicht zu beobachten » ; denn « gerecht sind
die Gesetze 1. vom Zweck aus, wenn sie auf das Gemeinbeste sich
richten ; 2. vom Urheber her, wenn sie von dem ausgehen, der
rechtmäßig Gewalt hat und die Grenzen seiner Macht nicht überschreitet ;

3. von ihrer inneren Form aus, wenn sie nach rechtmäßigen gleichen
Verhältnissen den Untertanen Lasten auferlegen für das allgemeine
Beste. »1 « Alles, was um eines Zweckes willen da ist, das muß zu
diesem Zwecke im gebührenden Verhältnisse stehen. Der Zweck des

Gesetzes aber ist das allgemeine Beste » ; « also zum allgemeinen
Besten müssen die Gesetze im gebührenden Verhältnisse stehen. »2

« Das Maß oder die Regel muß dem Gemessenen und Geregelten
gleichartig sein. Also müssen die Gesetze aufgestellt werden gemäß
der Lage der Menschen. » 3

Aus solcher Lage der Dinge wird man auch dem Einwände Josef
Mayers begegnen und antworten können, warum nämlich das Mittelalter

Ehebrecherinnen zum Tode verurteilte. Wenn das Strafrecht
sich heute im allgemeinen immer weniger um Sittlichkeitsverbrechen

kümmert, so ist damit das Unrecht gegen Gott, durch das die Gesellschaft

entehrt wird, doch nicht aufgehoben. Weil aber die Interessen des

Gemeinwohles diese in sich gerechte Strafart nicht mehr zu verlangen
scheinen, sieht die Strafgewalt im modernen Staate davon ab. Es ist
aber sehr fraglich, ob dem Gemeinwohl eine derartig laxe moderne

Strafjustiz dient. 4 Eigenartig ist es auch, daß gerade wieder in unserer
Zeit die Todesstrafe für Mädchenhändler gefordert wird. Doch, prinzipiell
betrachtet, beweist ein Wandel in konkreten Strafbestimmungen gegen
unsere Auffassung nach Thomas nichts. 5 Steht beispielsweise ein Volk

1 I-II q. 96 a. 4 c. 2 I-II q. 96 a. 1 c.
3 I-II q. 96 a. 2 c. 4 I-II q. 97 a. 2 c.
6 I-II q. 97 a. 1 ad 2, ad 3 u. ad 1 u. c ; I-II q. 96 a. 6 c.



I96 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

auf einer sittlich hohen Kulturstufe und sind die Ziffern der Kriminalität
verhältnismäßig nieder, so wird auch die Todesstrafe nicht zu allen
Zeiten vom Staate verhängt werden müssen, wenn nicht das

Gerechtigkeitsempfinden des Volkes gerade dann sehr geschärft ist und eine

Nichtberücksichtigung dieses Empfindens das Gemeinwohl wiederum
in hohem Maße schädigen würde. Diese meine Ansicht über die mögliche
Änderung konkreter Strafbestimmungen findet insofern auch durch
Thomas eine Bestätigung, als er ganz allgemein die Änderung in den

menschlichen Gesetzen vom allgemeinen Besten abhängig macht1 ;

nicht aber die Änderung von Naturgesetzen. Vom natürlichen Gesetz

sagt Thomas, daß es eine Anteilnahme am ewigen Gesetze ist und

infolge der Unveränderlichkeit und Vollkommenheit der göttlichen
Vernunft, welche die Naturen gegründet und eingerichtet hat, auch

unbeweglich ist. Vom menschlichen Gesetz dagegen sagt er, daß es

eine Anwendung des Naturgesetzes auf Einzelfälle sei, aber infolge
der UnVollkommenheit der menschlichen Vernunft, die es ändert,
veränderlich ist. Außerdem umfaßt das Naturgesetz nach Thomas nur
allgemeine Wahrheiten, die immer bleiben, das menschliche Gesetz aber

berücksichtigt mehr die wechselnden Einzelheiten (I-II q. 97 a. 1 c).

Zu diesen wechselnden Einzelfällen, die unter das menschliche Gesetz

fallen, rechnet der Aquinate die konkreten Strafbestimmungen (vgl. I-II
q. 95 a. 2 c), die nicht immer und überall auf die gleiche Weise

angewendet werden können und deshalb auch verschieden in den

verschiedenen Ländern sind (vgl. I-II q. 95 a. 2 ad 3), weil eben das

Gemeinbeste eine verschiedene Anwendung des Gesetzes verlangt. 2

Umgekehrt wird aber auch klar aus dieser Auffassung des Heiligen
hervorgehen, daß es Zeiten geben kann, in denen die Rücksicht auf
das Gesamtwohl den Staat zur unerbittlichen Gerechtigkeitskonsequenz
zwingt, denn er muß ja die Gemeinwohlsinteressen wahren, soweit sie,

eingebaut in die sittliche Ordnung, ein Recht auf Schutz und Sicherung
haben. Dies ist der Fall dort, wo der einzelne frech diese Ordnung in
Form der Sicherheitsgefährdung des Gemeinwohles durch sittliche
Schuld stört. Dort wird der Staat, kraft seiner Stellung, unbedingt
das Gemeinwohl schützen müssen.

Aus dieser Sachlage heraus werden jetzt all die Aussprüche bei
Thomas klar und verständlich, in denen das bonum commune ausschlag-

1 Vgl. I-II q. 97 a. i ; a. 2 c ; q. 96 a. 1 c, a. 2 c, a/6 c, 4 c ; q. 67 a. 2 c.
2 Vgl. I-II q. 97 a. 1 c et ad 1 et ad 2.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 197

gebend für eine Bestrafung erscheint. « Persona singularis comparatur
ad totam communitatem, sicut pars ad totum. Et ideo, si aliquis homo
sit periculosus communitati, et corruptivus ipsius propter aliquod
peccatum, laudabiliter et salubriter occiditur, ut bonum commune
conservetur. » 1 Oder II-II q. 64 a. 3 c : « Occidere malefactorem licitum
est, inquantum ordinatur ad salutem totius communitatis, eti deo ad
ilium solum pertinet cui committitur cura communitatis conservandae ;

sicut ad medicum pertinet praecidere membrum putridum, quando ei
commissa fuerit cura salutis totius corporis. Cura autem communis
boni commissa est principibus habentibus publicam auctoritatem ; et
ideo eis solum licet malefactores occidere, non autem privatis personis. 2

Ferner II-II q. 64 a. 6c: « Occisio peccatoris fit (solum) licita per
comparationem ad bonum commune, quod per peccatum corrumpitur.

...» Deutlicher konnte Thomas kaum mehr betonen, daß die staatliche
Pflicht zur Sicherung des Gesamtwohles besteht, wo es sich um
verbrecherische Individuen handelt, daß aber auch andererseits diese

staatliche Sicherungsaufgabe nur soweit reicht, als dadurch nicht
Rechte unschuldiger einzelner damit kollidieren, die tiefer in der Natur
begründet sind als die staatliche Sicherung und deshalb auch dieser

vorangehen, selbst dann, wenn dadurch das Gemeinwohl in einer
Nahwirkung schaden leidet. Letzten Endes wird sich eine solche scheinbare

Schädigung, die durch die Achtung vor diesen ethischen Naturgesetzen
zugezogen wird, ja doch in der Fernwirkung als Gewinn und Nutzen
für das Ganze herausstellen. 3 Und selbst solche Schädigungen durch
Unschuldige, die einer Staatsgemeinschaft den zeitlichen Untergang
brächten, dürften noch nicht als letztes Fehlgeschehen aufgefaßt werden,
weil nach Thomas die letzten Ergebnisse im höheren, geistigen Sinne

Gott allein bekannt sind und die letzten Ziele der Menschen nach der
Ansicht des hl. Thomas auch nicht im Diesseits zu suchen sind. Solche

Schicksale sind dann eben auch von der Gemeinschaft als Unglück und
Fügung Gottes, vielleicht sogar als göttliche Strafe für sittliche Schuld
hinzunehmen, wie dies in solchen Fällen auch von der Einzelpersönlichkeit

verlangt wird.

1 II-II q. 64 a. 2 c.
2 In des Staates Stellung liegt allein die Aufgabe, das Gemeinwohl zu sichern

und zu schützen. Aus diesem Grunde betont Thomas immer wieder, daß die
Tötung eines Menschen nur durch die öffentliche Autorität und nie durch eine
private zur Sicherung des Gemeinwohles erlaubt sei.

3 II-II q. 108 a. 3 ad 2.

Divus Thomas. 14



198 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

Selbst Stellen, in denen es einfach heißt, das bonum commune ist
dem Leben des Einzelnen vorzuziehen, lassen sich aus diesem Zusammenhange

heraus erklären, ohne daß damit das staatliche Strafrecht ein-
fachhin und letztlich aus der absoluten Überlegenheit des bonum
commune über das bonum privatum abgeleitet wäre. Dies trifft z. B.
bei II-II q. 25 a. 6 ad 2 zu einer Stelle, die am stärksten den Vorzug
des bonum commune vor dem bonum privatum betont : « Et tarnen
hoc facit iudex non ex odio eorum, sed ex amore charitatis, quo bonum
publicum praefertur vitae singularis personae », oder II-II q. 33 a. 1 c :

« Alia vero correctio est quae adhibet remedium peccato delinquentis,
secundum quod est in malum aliorum, et praecipue in nocumentum
communis boni ; et talis correctio est actus iustitiae, cuius est conser-

vare rectitudinem iustitiae unius ad alteram. » Ebenso ist dies der
Fall II-II q. 33 a. 3 c : « Est autem alia correctio quae est actus justitiae,
per quam intenditur bonum commune, quod non solum procuratur per
admonitionem fratris, sed etiam interdum per punitionem, ut alii a

peccato timentes désistant ; et talis correctio pertinet ad solos praelatos,
qui non solum habent admonere, sed etiam corrigere puniendo. »

Einfach und klar ausgedrückt, sagt Thomas, daß das Wohl aller
bestimmt dem Wohle des Verbrechers vorgeht, obwohl dieser ja auch ein
Mensch ist und wir seine Natur lieben müssen1, d. h. daß er ein

natürliches Recht auf sein Leben hat, das nur der Schuld wegen
verwirkt wird. Aber nirgends behauptet er, das Wohl eines sittlich
Guten, der zufällig das Gemeinwohl durch Krankheit oder ähnliches

schädigt, müsse dem Wohle aller dadurch geopfert werden, daß man
ihn tötet oder verstümmelt. Das war die Auffassung im heidnischen,
im antiken Staat. Thomas aber entzieht ja grundsätzlich den unschuldigen

Schädling der staatlichen Zugriffsmacht, weil die naturrechtlich begründeten

und gegebenen Güter des einzelnen der Sicherung des Gemeinwohles

vorgehen : « Nullo modo licet occidere innocentem. » 2 « Nunquam secundum

humanum iudicium aliquis debet puniri sine culpa poena flagelli ut
occidatur vel mutiletur vel verberetur. » 3 « Nocumentum autem infere
alicui non licet, nisi per modum poenae propter iustitiam. » 4 So ist
darum auch kein Recht des Staates zur Tötung behauptet und bewiesen

einfach dann, wenn das Weiterleben eines Individuums das Ganze

1 II-II q. 64 a. 6 c.
2 II-II q. 64 a. 6 c.
3 II-II q. 108 a. 4 ad 2.
4 II-II q. 65 a. 2 c ; vgl. auch q. 65 a. 1 c.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 199

schwer schädigte und gefährdete, wie es allerdings konsequent wäre,
wenn Thomas die Rücksicht auf das Gesamtwohl inneren und letzten
Grund der Tötungsgewalt des Staates sein ließe und dieses Recht selbst
wieder ableitete aus der absoluten Überlegenheit des Ganzen gegenüber
den Teilen, bei stillschweigender Gleichsetzung des moralischen,
staatlichen Organismus mit einem physischen.

Es darf also der Staat weder einen Unschuldigen, der das bonum
commune gefährdet, bestrafen, noch einen Verbrecher, der zwar eine

frevelhafte Tat begeht, das Gemeinwohl aber damit nicht bedroht, noch
darf er nach Willkür das Maß der Strafe für einen schuldigen Gesellschaf

tsschädling bemessen, sondern dies hat nach der Gerechtigkeit
zu geschehen. Und zwar, da es gerecht ist, daß Tun und Leiden sich

entsprechen, ist dies die äußerste Grenze der Gerechtigkeit. Weil nun
Zweck und Aufgabe des Staates diesen zum Hüter der Gerechtigkeit
nur insoweit bestimmen, als Beziehungen zum Gemeinwohl in Frage
kommen, so richtet sich auch das Strafmaß beim staatlichen Strafvollzug
nach den Interessen der Gemeinschaft, weil so der staatlichen Gerechtigkeit

allein Genüge getan wird.1 Mehr ginge über die staatlichen
Befugnisse und Rechte, weniger gegen die staatlichen Pflichten.

bb) Die staatliche Überordnung ist so also letzten Endes in
zweifacher Hinsicht nicht absolut. Einmal ist der Staat dem einzelnen

gegenüber nicht seinem Menschsein nach absolut übergeordnet und zum
andern ist er ihm seinem Gliedsein nach nur in bezug auf die sittliche
Ordnung, also nicht absolut, sondern relativ übergeordnet. Weil keine

solche absolute Überordnung des bonum commune über das bonum

privatum von Thomas vertreten wird oder objektiv vorhanden ist,
darf also auch der Staat seine Untertanen nicht töten, verstümmeln
und sterilisieren einzig seiner Sicherung wegen, ohne Beziehung zur
sittlichen Schuld, sondern er darf es nur einzig und allein in
Stellvertretung Gottes zur Strafe für die bewußt verletzte sittliche Ordnung,
die eine schwere Schädigung für alle in der Gemeinschaft Lebenden
nach sich zieht. Die Sicherungstötung ohne die sittlich-soziale Schuld
erlaubt Thomas an keiner Stelle und kann sie nicht erlauben auf Grund
seiner theistisch-teleologischen Weltanschauung. Und nur, wenn
Thomas diese Sicherungstötung schlechthin, ohne jede weitere Beziehung
und Rücksichtnahme auf irgendwelche Ordnung oder Größe erlauben

würde, einfach darum, weil des Gemeinwohles Sicherheit gefährdet

1 I-II q. 96 a. 4 c. Vgl. W. Rauch, Staatslexikon, III 5, Sp. 865/66.



200 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

wäre, könnte man ihm die Theorie zuschreiben, daß der Staat aus der
absoluten Überlegenheit des bonum commune über das bonum privatum
heraus eben das Recht zur Opferung des Individuums für das Ganze

habe. Da Thomas dies aber nicht tut, geht es auch nicht an, ihn zum
Urheber und Gewährsmann für die rein soziale Begründung der Todesstrafe

zu erkennen. Thomas sieht eben nicht nur den Staat und sein

nächstes irdisches Wohl bei der Strafverhängung, sondern dahinter die

sittliche Ordnung und die Majestät und den Willen Gottes, an dem

die staatliche Autorität kraft ihrer Stellvertretung teilnimmt, eben in
Form der staatlichen Strafgewalt.

cc) Von dieser Warte aus betrachtet, kann es im Ernste und letzten
Endes auch keine Konfliktsfälle zwischen Gemeinwohl und Privatwohl
geben. Es ist nämlich nicht so, als ob es sich um Gegensätze im Tiefsten
zwischen Gemeinwohl und Privatwohl handelte. Erhält doch das Gemeinwohl

aus der sozialen Naturveranlagung aller Individuen seine Aufgaben
und Zwecke gesetzt. Und unter dem Privatwohl darf letzten Endes

auch nicht grasser Egoismus und seine Befriedigung verstanden werden.
<( Der gewöhnliche Sinn, in dem das Wort Egoismus verstanden wird,
ist der der Hinordnung alles Wollens und Tuns auf das eigene Glück
und Wohl. Der Egoist tut alles, was er tut, um seiner selbst willen,
d. h. um seines Behagens, Vorteils und Gewinnes willen. An diesen

denkt er und diesen sucht er, wenn er etwas will. »1 Aber diese Art
von Egoismus ist nicht im wahren Privatwohl enthalten. « Unsere

Vernunft erkennt vielmehr, daß für ein vernünftiges Wesen nichts
wertvoller sein kann, als die möglichste Realisierung der von der
Vernunft erkannten, vernunftmäßigen Ordnung der Dinge und
Verhältnisse. Und zwar erkennt die Vernunft diesen Wert, ohne daß dabei
das persönliche Wohl und Wehe des einzelnen vernünftigen Wesens

irgendwie wertbestimmend wäre. Der Wert für die vernünftigen Wesen

liegt vielmehr einfach darin, daß die vernunftgemäße Ordnung so ist.
Gehören nun zur vernunftgemäßen Ordnung der Dinge die und die

Verhaltungsweisen, Gesinnungen und Handlungen gegenüber den
Nebenmenschen und Gott, zeigt mir die Vernunft, daß es Dinge gibt, die zu
fördern um jener Ordnung willen, von der ich ein Glied bin, für mich
ungleich wertvoller ist als die Förderung meines eigenen Wohles, so

genügt es der Vernunft, dies zu erkennen, um mir diese Dinge und

1 Joseph Geyser, Abriß der allgemeinen Psychologie. Münster i. W.,
H. Schöningh. 1922 (S. 135).



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 201

Verhältnisse als Objekte vorzuhalten, die im höchsten Maße wert sind,

von mir tatkräftig gewollt zu werden. Eine Rücksichtnahme auf ein
anderes Gut des Ichs als auf das, welches in der Unterordnung unter
die Vernunft liegt, ist prinzipiell unnötig. Auf diese Weise wird der

richtig verstandene .Egoismus' zum Vater des Altruismus und der
Selbstlosigkeit im Wollen und Handeln »1 und damit erst wird das

wahre Privatwohl gewirkt. Und dort, wo die Gemeinschaft und der
Private sich nach diesen Grundsätzen, die in der eigenen
Naturbeschaffenheit grundgelegt sind, richten, werden beide Kompetenzbereiche

nicht miteinander in Konflikt kommen, sondern sich ergänzen,
weil der Staat damit seine wahren Aufgaben und Zwecke erfüllt,
nämlich die Aufrechterhaltung der sittlichen Ordnung und die Sorge

für die Wohlfahrt aller und weil das Individuum sich an seine

naturgegebene Ordnung hält. Wird aber das Verhalten einer dieser beiden

Größen so, daß es nicht mehr naturgemäß ist, so greift es dadurch
schon in das Bereich der andern Größe ein und damit in die sittliche
Ordnung, die alle Einzelziele und Menschheitszwecke in sich beschlossen

hält und der Eingreifende macht sich so schuldig und strafbar. Die
staatliche Gemeinschaft erfährt die Strafe Gottes durch die Rache der

Natur, die einen Staat, der sich ständig gegen die Naturgesetze verfehlt
und ungerechte Gesetze praktiziert, in sich selbst zugrunde richtet.
Und da heißt es, man muß Gott mehr gehorchen als der staatlichen
Autorität ; denn « ein Gesetz, das sich nicht an dem ewigen Gesetze

normiert, ist überhaupt kein Gesetz. » 2 Der Private dagegen wird neben

der Rache der Natur durch die Staats- und Rechtsgemeinschaft, die zur
Wahrung des Gemeinwohles von Gott aufgestellt ist, die Strafe

auferlegt bekommen.

Endergebnis.

Der Gang dieser Untersuchungen hat gezeigt, daß die Rücksicht
auf die Gesamtheit, das bonum commune, bei der Behandlung der

Todesstrafe durch Thomas von Aquin wohl eine Rolle spielt, aber

nicht so, daß einfach die Rücksicht auf das Allgemeinwohl die Tötung
eines Menschen sittlich erlaubt machte, die sonst absolut unerlaubt
wäre ; das die Tötung ursprünglich ermöglichende Element ist die

1 Joseph Geyser, a. a. O.
2 Vgl. Augustinus, De lib. arb. i, 5, 11 (PL 32, 1227).



202 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

sittliche Schuld, die Sühne und Vergeltung fordert, d. h. vom Hüter
der Rechtsordnung verlangt, dem Rechtsbrecher bewußt und direkt
ein Übel aufzuerlegen. Erst wenn so die Tötung der Schuldigen
prinzipiell gerechtfertigt ist, kommt die Rücksicht auf den Bestand
und die Wohlfahrt der Gesamtheit als Maß bei der wirklichen
Ausführung der Strafe durch den Staat in Betracht.

Es ist somit prinzipiell verfehlt, aus dem staatlichen Strafrecht
die absolute Überlegenheit des Staates zu folgern und darauf gestützt
dem Staat zu prophylaktisch-sozialen Zwecken Macht über Leben und
Integrität der Einzelbürger einzuräumen und die Autorität des heiligen
Thomas dafür in Anspruch zu nehmen.


	Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe [Fortsetzung]

