Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe [Fortsetzung]
Autor: Basler, X.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas von Aquin

und

die Begriindung der Todesstrafe.

Von X. BASLER, Freiburg i. Br.

(Fortsetzung und Schluf.)

III.

Positiver Nachweis, daf§ Thomas die staatliche Strafe
zuletzt als Siihne und Vergeltung rechtfertigt.

Die Untersuchungen im vorigen Kapitel fithrten schon anlidBlich
der Begriindung des staatlichen Strafrechtes da und dort an den Straf-
zweck und das Wesen der staatlichen Strafe, wie sie der Aquinate
auffafit, heran. Damit aber auch positiv und so klar wie mdéglich die
Meinung des hl. Thomas heraustritt, wird hier zunichst gezeigt werden,
wie schon aus der Metaphysik und dem Geist des Aquinaten der
Strafzweck deduziert werden kann, der dann wieder durch Einzel-
stellen seine Bestitigung findet. Durch ein solches Vorgehen wird man
der Gefahr des Abirrens vom richtigen Weg begegnen, die auf diesem
Gebiete so grof} ist, wie die Fehlschliisse von Tischleder-Mayer beweisen ;
denn Tatsache ist, dal bei mehr duBerlicher Betrachtung, wenn nur
die fraglichen Texte allein zu Rate gezogen werden, die Gefahr des
Mif3verstandnisses besteht.

Auf die vorgeschlagene Art und Weise aber, durch Einordnung
des Problems in die Metaphysik des Aquinaten wird Licht auf dunkle
Stellen fallen und noch offensichtlicher als bisher hervortreten, dal3
das Verhdltnis zwischen bonum commune und bonum privatum von
Thomas nicht als primérer Rechtfertigungsgrund und letzter Zweck
beim staatlichen Strafrecht gewertet wird, sondern nur als Begleitzweck
beim tatsichlichen Vollzug der Todesstrafe und als Mal3 der tatsdchlichen
Anwendung Bedeutung erlangt.

Und ein weiterer Schritt auf diesem Wege wird dann auch zur



174 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

wahren Staatsauffassung des Aquinaten fithren. Klar und deutlich hat
er die Rechte und Funktionen des Staates umrissen, klar und deutlich
aber auch seine Pflichten bestimmt und seinem Zugrift Grenzpfihle
gesteckt. Doch letztere Probleme werden im nichsten Kapitel niher
dargelegt werden.

a) Thomas geht aus von der auf philosophischem Wege gewonnenen
Uberzeugung, daf3 Gott der Urgrund und das Ziel alles Seins ist. Er ist
unendlich vollkommen, das schlechthin absolute und unabhingige Sein.
Auller diesem Sein und ohne dieses Sein ist nichts. Er ist der Schopfer
des ganzen abhidngigen Seins und dessen Erhalter im tiefsten und
buchstéblichsten Sinne. ! Die Kontingenz seines Werkes schliefit not-
wendig die Sinn- und Zielrichtung dieses Werkes auf den unabhingigen,
absoluten Urgrund ein. So ist es also nur innere Notwendigkeit, wenn
der absolute und unabhingige Gott sich zum letzten Ziel, Sinn und
Zweck alles Aullergottlichen und Abhingigen machte, wenn er volle
Hinordnung und Hingabe alles Geschopflichen an seinen Willen ver-
langt. Aus dieser Tatsichlichkeit ergibt sich aber dann auch schon
der Weg und die Norm fiir das sittliche Handeln und Wirken des
geistbegabten Geschopfes. Thomas sieht diesen Weg und diese Norm
in der lex naturalis. 2

Die ontologische Beschatfenheit der Natur wird fiir den Menschen-
geist zur absoluten Forderung und Verpflichtung. Sittlich gut und
recht ist etwas zuletzt nicht, weil der Mensch es begehrt, sondern
weil Gott es begehrt. Daher die Weihe und Hche des sittlich Guten.
« Der Mensch soll, weil Gott will »?, und diesen seinen Willen hat
Gott ohne Worte schon in der Natur und in dem inneren Wesen und
den Wesensverhiltnissen der Dinge zueinander jedem Geiste kund-
getan. Die Natur und das Sosein, das Wesen der gottgeschaffenen
Dinge, enthilt so fiir den erkennenden und wollenden Menschen eine
ihn aus seinem Kausal- und Finalverhiltnis zu Gott heraus absolut
und kategorisch verpflichtende Sittenordnung. Eine Sitten- und Rechts-
ordnung ist durch die Natur und das Wesen der Seinsordnung unab-
hingig vom Belieben des Einzelmenschen obligat gegeben, eben die
natiirliche Sitten- und Rechtsordnung, das ewige Gesetz Gottes selbst.
Damit sieht Thomas also in der Soseinsbeschaffenheit der menschlichen

1 Das ist der wesentliche Inhalt des Theismus, wie ihn Thomas von Aquin
vor allem in der Prima Pars der S. Th. begriindet.

2 I-II qq. 93, 94, 95.
3 u. Hertling, Recht, Staat und Gesellschaft, S. 31.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe I75

Natur und der Natur aller iibrigen Dinge die Norm fiir die sittlichen
Handlungen und Taten des Menschen ; er sieht darin die sittliche
Ordnung schlechthin, nach der sich der Verkehr des Menschen mit
den Dingen zu regeln hat und durch die eben auch das sittliche Tun
des Menschen und der Menschen untereinander schon festgelegt und
gewertet ist. Die Wertung erhilt die menschliche Handlung durch ihre
Beziehung zu Gott, dem Schépfer und absoluten Gut, die {iberall auch
da gesetzt und gegeben ist, wo der Mensch in Beziehung tritt zu der
geschaffenen Welt. Ist letztere doch ein Werk des Schépfergottes !,
hinter dem der Wille und die Gedanken Gottes dauernd wirksam sind,
in der Realitdt der Erfahrungswelt zum sichtbaren Ausdruck kommen
und fortgesetzt in Form innigster Durchdringung erhalten und wirksam
werden.

Aus den gesetzten Zielen und Beweggriinden heraus kann nun
der Mensch in eigener Wahl seine Handlungen bestimmen gegen die gott-
gesetzte Norm. Er verkehrt allerdings damit die gottgewollte Ordnung in
eine natur- und gottwidrige Unordnung. In seinem Willen ist damit
durch sein gottwidriges Wollen eine Verkehrtheit, eine Auflehnung, ein
Protest gegen Gott und eine freigewollte Stérung der sittlichen Ordnung
enthalten. Dies¢ Verneinung und Bekdmpfung der gottgeschatfenen
Natur, diese Widersetzlichkeit gegen den eigenen Seinsgrund, den
Schopfer und das Zielgut des Geschopfes, bezeichnet Thomas als immer
verwerflich und in sich schlecht, weil sie sich eben gegen den Willen
Gottes richtet. Als Geschehnis kann diese unrechte Tat wie alles einmal
Geschehene nicht wieder getilgt werden. Aber eine ethische Wieder-
herstellung der Ordnung besteht darin, dal der Mensch nun etwas
erleidet, was gegen sein Verlangen und Wollen ist. 2 Die verwerfliche
Handlung war « contra naturam» und dadurch «contra Deum». Die
ethische Wiederherstellung vollzieht sich nun entweder durch die
Natur selbst in Form der Rache, die sie fiir ihre Vergewaltigung und
Storung im Naturgeschehen nimmt und geht dann zuriick auf Gott,
der die Natur so eingerichtet hat, oder direkt durch Gott selbst in
Form der von ihm verhdngten Strafe. Sie kann aber auch vollzogen
werden durch den Staat, d. h. durch die staatlich organisierten Mit-
menschen und Rechtsmitglieder des Fehlenden. Doch auch in diesem

1 «... ordo naturae est ab ipso Deo; et ideo in peccatis contra naturam,
in quibus ipse ordo naturae violatur, fit iniuria ipsi Deo ordinatori naturae.»
IT-1T q. 154 a. 12 ad 1.

2 Vgl. II-IT q. 108 a. 3¢ und a. 4 ¢ ; ebenso I-II q. 87 a. 6 c.



176 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

Falle geht sie zuriick auf Gott, der den Staat teilnehmen lilit an
seinem Wiederherstellungsrecht und seiner Strafgewalt. (Niheres
dariiber siehe in diesem Abschnitt unter c.)

In allen den genannten Fillen also vollzieht sich eine Wieder-
herstellung der sittlichen Ordnung durch Gott dadurch, dafl er dem
Schuldigen etwas zu leiden auferlegt, d. h. etwas gegen den Willen
und das sinnliche Gefiihl. Diese Wiederherstellung ist eine Wieder-
gutmachung, eine Siihne und Vergeltung fiir die unrecht begangene
und geschehene Tat und hilft damit der vom Menschen verachteten,
gottlichen Sittenordnung wieder zur Geltung und Anerkennung. !

Diese Wiedergutmachung oder Wiederherstellung vollzieht sich also
nach Thomas auf Grund metaphysischer Erwigungen ganz allgemein
in Form von Zufiigung eines Ubels, das dem Willen entgegen ist ?;
denn der Wille, der in verkehrter Richtung abgebogen ist, mull wieder
zuriickgebogen werden zur sittlichen Ordnung.® Diese Zufiigung von
Ubel erfolgt also bewuBt und direkt als Antwort auf Siinde, auf sittliche
Verschuldung, « propter peccatum », zum Ausgleich der Bosheit, d. h.
eben als Strafe.

b) So ergibt sich aus der Metaphysik und dem Geist des hl. Thomas,
dafl er die Strafe auffaBt als Siihne, Vergeltung, Wiedergutmachung
fiir die sittliche Schuld, « zum Ausgleich der Bosheit nach der Gerechtig-
keit » 4, «um durch diesen Ausgleich von sittlicher Schuld und Strafe
trotz des entgegengesetzten Willens des Ubeltiters das ewige Gesetz
Gottes in der Welt zu erfiillen ». ® So versteht man auch, daf3 dann
Lohn und Strafe nicht duBerlich oder nachfolgend zur sittlichen Ordnung
herangetragen werden, sondern dem Sittengesetz eingeschaffen sind.
Durch die Strafe kommt die iiberragende Majestit und Souverdnitit
des Sittengesetzes iiber den widerstrebenden Willen des Empdrers zum
Ausdruck, weil eben, wer dauernd das Sittengesetz iibertritt, die Rache
der Natur, letzten Endes die Rache des Urhebers der sittlichen Ordnung,
an sich selbst eben als furchtbare Strafe erfahren muf3. Diese ist so
notwendig eine Folge des sittlichen Tuns, wie das Leiden die notwendige
Folge der Schuld auf Grund ihres innerlich notwendigen Verhiltnisses

1 Ahnlich W. Rauch in genannter Vorlesung. Vgl. II-II q. 108 a. 3 cund a. 4 c.

? Vgl. I-II q. 87 a. 2 ¢ : Peccatum enim ... egreditur a voluntate ; sic enim
habet rationem culpae. De ratione autem poenae est, quod sit contra voluntatem.

3 I-IT q. 87 a. 6 ¢ und II-IT q. 108 a. 4c.

4 Comment. ad Rom. c. 12, lect. 3.

5 Vgl. v. Hertling, Recht, Staat und Gesellschaft, S. 71.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe I77

ist. 1 Zweck und Sinn der Strafe im allgemeinen ist nach Thomas
der Triumph der géttlichen Gerechtigkeit, der aullerhalb des Beliebens
der Menschen stehenden, absolut giiltigen Sitten- und Rechtsordnung. *
Aus diesen Gedanken heraus wird man verstehen, warum Thomas
und mit ihm der mittelalterliche Staat «nur Strafen und keine rein
prophylaktischen MaB3nahmen gekannt hat », sobald es sich um Zufiigung
eines Ubels gegen die im Naturrecht begriindeten Giiter des einzelnen
handelt.

¢) Die staatliche Strafe fal3t Thomas analog auf, nimlich als Abbild
der gottlichen Strafe.® Sie erhdlt ebenfalls ihre Begriindung aus der
sittlichen Ordnung, wie ihr auch durch diese das Strafausmal} zuge-
messen ist. Auch die staatliche Strafe ist ein Ausgleich der Gerechtig-
keit, der ihr obliegt kraft der Teilnahme an der go6ttlichen Strafgewalt.
Und auch sie hat die Aufgabe, wie die géttliche Strafe, die verletzte
Ordnung zu reparieren.

Man leugnet heute so oft das Strafrecht des Staates im Sinne
dieser Wiederherstellung der sittlichen Ordnung. Man behauptet, der
Staat habe sich im Laufe der Geschichte diese Funktion nur infolge
einer deifizierten Staatsomnipotenz angemalit. Die staatliche Strafe
sei auch nach Ansicht des hl. Thomas nichts anderes als sozialer Selbst-
schutz. 4+ Von einem Strafrecht des Staates zum Ausgleich der Gerechtig-
keit konne im Ernst nicht gesprochen werden, da menschliche Urteile
gewohnlich nicht der Gerechtigkeit entsprichen und diese Art des
Beurteilens, Richtens und Strafens nur Gott zukomme. ° .

Diesen Behauptungen widerspricht Thomas auch wieder an vielen
Stellen. So sagt er beispielsweise : « Punitio peccatorum, secundum quod
pertinet ad publicam iustitiam, est actus iustitiae commutativae. »
« Die menschliche Gerechtigkeit hat ihre Richtschnur in der géttlichen. » ?
« Urteilen » will heillen : bestimmen, was recht ist. # Fiir diese mensch-
lichen Urteilsverhiltnisse fithrt dann Thomas noch genauer die Be-

1 Ahnlich duBert sich ». Hertling, Recht, Staat und Gesellschaft, S. 153.
Vgl. dazu auch II-IT q. 61 a. g4c.

2 Vgl. a. a. O. v. Hertling ; vgl. 1I-11 q. 61 a. 4 ¢ und I-II q. 105 a. 2 ad 9
10 u. 12.

8 Vgl. II-II q. 108 a. 1 ad 1.

4 0. Schilling, Rechts- u. Soziallehren, S. 174-75.

5 J. Mayer, Gesetzliche Unfruchtbarmachung Geisteskranker, S. 127.

6 II-IT q. 108 a. 2 ad 1.

7 II-1I gq. 65 a. 3, 2.

8 1I-II q. 60 a. 1c.



178 Thomas von Aquin und die Begrindung der Todesstrafe

deutung des menschlich-richterlichen Urteils aus. Urteilen besagt
(danach) zuvorderst Titigkeit des Richters, der, wie schon sein Name
andeutet, Recht zu sprechen hat. Das Recht aber ist Gegenstand der
Gerechtigkeit. Das Urteil also schlieit seiner ersten Bedeutung nach
in sich ein die Bestimmung dessen, was recht oder gerecht ist. ! Und
II-IT q. 61 a. 4c sagt er: « Wiedervergoltenes besagt Gleichheit im
Leiden mit Riicksicht auf eine vorhergehende Titigkeit. ... Dieses
Wiedervergeltungsrecht wird im Alten Testament ausgedriickt mit den
Worten (Exod. 21, 23) : « Er soll bezahlen das Leben mit seinem Leben,
Auge um Auge, Zahn um Zahn.» Auch nach Deut. 25 muli die
Strafe dem Umfange der Schuld entsprechen : Nach dem Malle der
Stinde soll sein das Maf3 der Strafe. » 2

II-II q. 60 a. 5c fithrt Thomas die menschliche Gerechtigkeit
direkt auf das Naturrecht zuriick : « Gerecht aber ist etwas 1. kraft
der Natur der Sache, und das ist das Naturrecht ; 2. kraft einer gewissen
Vereinbarung unter den Menschen, und das ist das positive Recht. ...
Das geschriebene Recht erstreckt sich nun auf beides, so aber, dal} es
das Naturrecht wohl in sich enthilt, jedoch nicht aufstellt. Dagegen
enthilt es das positive Recht in sich und stellt es auf, indem es zu
selbem die Kraft der Autoritit hinzufiigt. » « Hieraus ersieht man, dal3
es der Obrigkeit nicht nur erlaubt ist, sondern auch zu ihrem Verdienst
gehort, wenn sie aus Eifer fiir die Gerechtigkeit an den Bisen Vergeltung
#bt. »® « Vom weltlichen Machthaber heillt es Rom. 13, 4 : er ist Gottes
Diener, ein Richer zur Bestrafung fiir den, der Béses tut. » # Aus diesem
Grunde sagt auch Thomas : « Wenn jemand in seinem Amte als Richter
Vergeltung sucht, um die Schlechtigkeit zu unterdriicken und nicht
aus Hal, so hei3t es da dem Zorngerichte Raum geben, d. h. dem
gottlichen Gerichte, insofern die Vorgesetzten seine Diener sind. .
Fiir das Schuldiibel, das jemand in einer Tat wirkt, legt darum der Richter
ein Strafiibel auf nach der Gerechtigkeit zum Ausgleich der Bosheit. » ®
An einer anderen Stelle folgert Thomas die menschliche wie die géttliche
Strafe aus dem Naturrecht direkt. « Jedes menschliche Gesetz leitet
sich vom Naturgesetz ab. ... So leitet sich also manches ab von den
allgemeinen Prinzipien des Naturgesetzes wie SchluBfolgerungen ; wie

' II-II q. 60 a. 1c.

I-IT q. 105 a. 9.

3 Comment. ad Rom. c. 13, lect. 1.

4 TI-IT q. 108 a. 1 ad 1. Vgl. Comment. ad Rom. c. 13, lect. 1.
5 Comment. ad Rom. ¢. 12, lect. 3.

2



Thomas von Aquin nnd die Begriindung der Todesstrate 179

z. B., dall man nicht toten soll, abgeleitet werden kann von dem Prinzip,
man solle andern nichts Boses zufiigen. Manches andere leitet sich ab,
wie die Anwendung des Prinzips auf besondere Verhiltnisse ; wie z. B.
das Naturgesetz einschlieft, man miisse jeden, der siindigt, strafen.
Dall man ihn aber so oder so im Einzelfalle bestrafe, das ist eine
Anwendung des Naturgesetzes auf bestimmte einzelne Fille. ! Beider-
seitige Art und Weise findet sich im menschlichen Gesetze. Nun hat
das menschliche Gesetz, wenn es in erster Weise vom Naturgesetz
sich ableitet, nicht nur aus sich selbst, sondern auch aus dem Natur-
gesetze seine Kraft. »2 Also auch das menschliche Strafrecht ist im
Naturrecht eingeschlossen oder, was fiir Thomas gleichbedeutend ist,
in der sittlichen Ordnung. Diese Tatsache formuliert er auch I-IT q. 87
a. 3¢, wenn er sagt: «Die Stinde verdient auf Grund dessen Strafe,
weil sie eine Ordnung verkehrt. So lange aber die Ursache dauert,
dauert auch die Wirkung an. Wie lange also die Verkehrtheit der
betreffenden Ordnung bleibt, so lange mul} auch die Siihne geschuldet
werden. » «Da die Siinde ein ungeordneter Akt ist, so wirkt jeder,
der siindigt, gegen irgend eine Ordnung. ... Danach kann also der
Mensch gemif3 den drei Ordnungen, denen er unterworfen ist, dreifach
bestraft werden. Denn 1. ist der menschliche Wille unterworfen der
eigenen Vernunft ; 2. der Ordnung dessen, der auflen regiert, entweder
in den geistlichen oder in den zeitlichen Dingen und bei den letzteren
entweder im Staate oder in der Gemeinde, und 3. der Ordnung der
gottlichen Weltregierung. Wer aber siindigt, der verwirft diese dreifache
Ordnung der Vernunft, des menschlichen Gesetzes und des gottlichen.
Danach besteht somit die dreifache Strafe : die 1. von sich selbst,
namlich der Gewissensbil3, 2. die Strafe von seiten der Menschen und
3. die von seiten Gottes.»?® «Die Strafe folgt der Siinde, insofern
sie ein Ubel ist auf Grund ihrer Regelwidrigkeit. Wie also das Ubel
unabsichtlich vom Siinder aus in der Siinde ist, so auch die Strafe. » 4
Wie ganz und gar Thomas die menschliche Strafe als Tetlnahme an
Gottes Strafgewalt, als Siihme und Wiedergutmachung, als Ausgleich
der Gerechtigkeit auffaf3t, geht weiterhin besonders auch deutlich aus
I-IT q. 87 a. 6 ¢ hervor : « Der Siindenakt macht den Menschen schuldig
der Strafe, insoweit er die Ordnung der géttlichen Gerechtigkeit iiber-

! Darum braucht der Staat auch nicht zu allen Zeiten und Kulturlagen fiir
dieselbe Tat dieselbe Strafart zu verhangen. Vgl. unten Abschnitt IV der Ab-
handlung. Vgl. hierzu II-II q. 108 a. 3 ad 1 et 2.

2 I-11 q. 95 a. 2 c. 3 I-1I q. 87 a. 1 c. 4 Ebd. ad 1.



180 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

schreitet, zu der er nicht zuriickgehen kann, auBer dadurch, dal die
Strafe eine Wiedervergeltung iibt, die zum Gleichmal} der Gerechtigkeit
zuriickleitet. Daher mul} jener, der seinem Willen mehr als sich
gebiihrte, gegen das Gebot Gottes handelnd, nachgegeben hat, nun
nach der Ordnung der géttlichen Gerechtigkeit etwas, sel es gezwungen,
sei es freiwillig, leiden, gegen das, was er nach seinem eigenen Willen
wollen méchte. So geschieht es auch bei dem den Menschen zugefiigten
Unrecht, daff durch die Wiedervergeltung der Strafe die gleichmdfiige
Ordnung der Gerechtighkeit wiederhergestellt wird. Mag also auch der
Stindenakt oder die angetane Beleidigung aufgehoért haben, es bleibt
noch Schuld, die Strafe verdient.»! Darum darf auch der Staat die
Strafe verhdngen nach der schlechten Tat und ist nicht wie bei der
Notwehr auf einen gegenwirtigen gewaltsamen Angriff beschrinkt. *
« Wer gemil seiner Stellung die Ubeltiter straft, der maBt sich nicht
das, was Gottes ist, an, sondern gebraucht die ihm nach géttlicher
Anordnung zustehende Gewalt. Heil3t es doch Rom. 13, 4 vom welt-
lichen Machthaber: Er ist Gottes Knecht, Richer zur Bestrafung
desjenigen, der Boses tut.»3 Und die Meinung, die Strafe konne aus
staatlichen Sicherungs-, Abschreckungs- und Besserungsgriinden allein
gerechtfertigt werden, schlieBt Thomas mit der Bemerkung schlechthin
aus : « Nur wegen einer Ungerechtigkeit wird jemand gemal der biirger-
lichen Rechte bestraft.»* «Es ist nicht erlaubt, jemandem einen
Schaden zuzufiigen, auller zur Strafe wegen der Gerechtigkeit. » > « Wenn
aber der Richter das Ubel der Schuld, welches jemand beging, mit dem
Ubel der Strafe nach Gerechtigkeit vergilt, um einen Ausgleich fiir
die schlechte Tat zu schaffen, so fiigt er zwar materiell Boses zu, aber
formell und an sich Gutes. Wenn deshalb der Richter den Strallen-
rauber fiir den Mord aufhidngen 1d83t, so vergilt er nicht Boses mit Bosem,
sondern Béses mit Gutem.»® «Ebenso verhilt es sich auch, wenn
jemand Boses sagt durch Anordnen ; denn auch hier kommt es vor,
da man das materiell Bése mit Riicksicht auf das Gute sagt, z. B.
wenn aus dem Anordnen des einen dem andern das Ubel der Strafe
um der Gerechtigkeit willen erwichst ; dies ist erlaubt. Und in dieser

Vgl. ebd. ad 1, 2, 3.

II-1I q. 64 a. 2 u. a. 7.; vgl. W. Rauch, Staatslexikon a. a. O,
II-IT q. 108 a. 1 ad 1.

II-IT q. 59 a. 3, 2.

II-IT q. 65 a. 2 ¢.

Comment. ad Rom. c. 12, lect. 3.

(S B



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 181

Weise werden die Ubertreter des Gesetzes verflucht, d. h. der Strafe
gemill der Gerechtigkeit tiberantwortet. »1

Nach den Ausfiihrungen im vorliegenden Kapitel diirfte aus des
Aquinaten Metaphysik sowohl wie aus den Belegstellen der Nachweis
erbracht sein, dal Thomas das Wesen und den ersten Zweck auch der
staatlichen Strafe in der Wiedergutmachung und Wiederherstellung der
verletzten sittlichen Ordnung sieht und wnicht einzig und allein oder in
erster Linie in der Sicherung des Gemeinwohles. Ferner geht daraus
hervor, daB Thomas rein prophylaktische Mittel und Schutz- und Siche-
rungsmafnahmen, soweit sie ohne die sittliche Schuld die naturrechtlich
begriindete Existenz und Integritit des Menschen bedrohen, bewuft ab-
lehnt. Die staatliche Strafe ist nach Thomas nur als Siihne und Vergeltung
erlaubt. Wenn auch zu diesem ersten Strafzweck andere hinzutreten
und bei Thomas als Strafmall und begleitende Nebenzwecke ihre
Berechtigung finden, so bleibt bei ihm die sittliche Schuld allein der
innere Rechtfertigungsgrund bei der staatlichen Strafe, wie bei jeder
Strafe iberhaupt.

Die theistische Weltbetrachtung des hl. Thomas sieht eben hinter
dieser Ordnung die Majestit und den Willen des persénlichen Gottes,
und ihr ist jede irdische Strafgewalt eine wirkliche Teilnahme an Gottes
Strafgewalt selbst. Peter Tischleder und Josef Mayer iibersehen, wie
sehr sich in ihrer Straftheorie der EinfluB des Positivismus geltend
macht, der die staatliche Strafe lediglich als prophylaktisches Mittel
zur Verhiitung weiterer Vergehen gegen die von Natur oder autoritativer
Satzung bestehende Ordnung auffait. Man kann sich auf diesen Stand-
punkt stellen, man kann aus rein egoistischen Riicksichten dem Staat
das Recht der Todesstrafe zugestehen und dadurch der Strafe, dem
Strafrecht und dem ganzen Gemeinschaftsleben die Seele nehmen. Man
kann aber nicht sagen, Thomas von Aquin vertrete diese Ansicht.
Thomas sieht in der staatlichen Strafe nicht nur eine Reaktion der
angegriffenen staatlichen Gesundheit und Lebensfiille, eine Lebens-
dulerung, wie wir sie positiv gerichtet in der Beitreibung von Steuern
sehen, um den staatlichen Bestand zu sichern.® Nach Thomas reicht
die staatliche Strafe weit iiber den Staat selbst hinaus und weist hin
auf den Urheber der sittlichen Ordnung und aller staatlichen Gemein-
schaften und Gesetze.

1 Comment. ad Rom. c. 12, lect. 3.
2 Ahnlich W. Rauch, Staatslexikon, im Auftrag der Gorres-Gesellschaft,
hrg. von Hermann Sacher, III 5 862 fi.

Divus Thomas., 13



182 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

1V,

Die Bedeutung des bonum commune innerhalb des
staatlichen Strafrechtes.

a) Die Losung des in Frage stehenden Problems hingt letzten
Endes davon ab, welche Auffassung man vom Menschen hat. Der
Mensch ist als Person und Glied eingebaut in eine organisch aufgebaute
Wesens- und Wirkordnung. Und alle menschlichen Gebilde, gleich
welcher Art, sind Verbindungen und Ordnungen unter Personen. Weil
aber jeder Mensch in diese Ordnungen eingegliedert ist, so mul} er von
Natur aus geschaffen sein, nicht nur als Person, sondern auch als
Gliedwirklichkeit, als Gesamtperson.! Max Scheler sagt dariiber in
seiner Ethik, es gehore zum Wesen einer Person, da8 ihr Denken und
Tun zugleich und urspriinglich eine selbstverantwortliche, persénliche
Wirklichkeit ist, als auch eine mitverantwortliche Gliedwirklichkeit in
einer Gemeinschaft. Als hochste Wesensart sozialer Gemeinschaft
bezeichnet Scheler «die Einheit selbstindiger, geistiger, individueller
Einzelpersonen in einer selbstindigen, geistigen, individuellen Gesamt-
person ». Dabei schlieBen sich Individuum und Gemeinschaft, Person-
existenz und Gliedwirklichkeit gegenseitig ein und nicht aus. Der eigene
und eigentiimliche Selbstwert, der jedem Glied in der Gemeinschaft
eignet, wird durch die Gesamtheit nicht verletzt. Und die Selbstindig-
keit des einen Teiles, sei es des bonum commune oder des bonum
privatum, kann niemals zu Ungunsten des anderen Teiles erreicht
werden. Als Glied des sozialen Ganzen sind die einzelnen mitverant-
wortlich fiir eben dieses Ganze ; als Einzelpersonen tragen sie ihren
unantastbaren Eigenwert zuletzt im geistigen Teil des Menschen, in
den unsterblichen Seelen. Person und Gemeinschaft haben also ein
Eigenrecht gegeneinander und miteinander und fiireinander. Keiner
kann auf Kosten des andern geschiadigt oder beseitigt werden.

§ 1. Zweck, Ziel und Vollendung der geistigen Personlichkeit
liegen letzten Endes auch im geistigen Bereich, und der innersten
Wesensstruktur nach ist das Ziel der Personlichkeit ein personliches. 2

1 Vgl. « Schonere Zukunft » III (1928) Nr. 2, S. 33.
3 Ahnlich v. Hertling, Recht, Staat und Gesellschaft, S, 85 ; vgl. Thomas,
De reg. princ. 1, 14.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 183

Zur Erlangung dieses Zieles miissen alle Krifte angespannt und alle
Verhiltnisse dienstbar gemacht werden. Kein anderes Wesen und
keine Gemeinschaft, selbst der Staat nicht ausgenommen, haben ein
Recht, diese individuelle Zielerreichung zu vereiteln ; ist doch dieses
geistige Ziel der Personlichkeit das Ziel der unsterblichen Seele und
liegt im jenseitigen Lebensbereich und ist seiner ganzen inneren
Struktur nach weit erhaben iiber alle diesseitigen Zielsetzungen, selbst
iiber die der Gesamtheit. Die Erstrebung dieses Zieles fiihrt nach
Thomas in Verhiltnisse hinein, die die Erfahrungswelt weit iiberragen,
in die Gemeinschaft mit Gott, fiir den der Mensch zuletzt da ist!:
« Homo non ordinatur ad communitatem politicam secundum se totum,
et secundum omnia sua. ... Sed totum quod homo est et quod potest
et habet, ordinandum est ad Deum. » 2 So ist also nicht der Staat das
letzte und einzige Ziel des Menschen, wenn letzterer auch seiner Natur-
beschaffenheit nach den Weg zur Gottgemeinschaft als dienendes und
hingebendes Glied der Gemeinschaft zuriicklegen muf3.

§ 2. Aus diesen Griinden liegt es auch im Begriff der Personlichkeit,
daf} gerade der in der Gemeinschaft lebende Mensch eine Eigenexistenz
hat, und vermdge seiner Art mull er von der Gemeinschaft, in die
er hineingeboren ist, verlangen, dal3 sie dieses sein Recht der Eigen-
existenz auch achtet, und zwar als das urerste Naturrecht des Menschen,
das der Staat weder geben noch nehmen kann.? Dieses Recht ist da,
ist als das Recht der Menschenwiirde eingebaut in die Stufenordnung
der Werte und Wertreiche und von vornherein der Zugriffsmacht des
Staates entzogen. Mit diesem unverlierbaren Recht der Persénlichkeit
ist auch seine UnverduBerlichkeit verbunden, und zwar in der Weise,
dal3 der Mensch nie sich dieses Gutes entledigen kénnte, auch wenn
er wollte, ohne gegen die sittliche Ordnung zu verstofen. *

Dieses Recht der Personlichkeit, dieses Recht der Eigenexistenz
li3t sich aber den verschiedenen Anlagen der Menschen entsprechend
in mehrere Komponenten zerlegen :

aa) Die Hauptkomponente dieses Rechtes stellt, wie sich auf den
ersten Blick ergibt und frither schon aus Thomastexten abgeleitet
wurde, das Recht des Menschen auf sein leibliches Dasein dar. Ohne

1 Ahnlich v. Hertling, S. 8s.

2 I-II q. 21 a. 4 ad 3.

8 Ahnlich v. Hertling, Recht, Staat und Gesellschaft, S. 86 ; Thomas v. Aquin,
II-IT q. 64 a. 6.

4 Vgl. v. Hertling, a. a. O, S. 86 ; II-1I q. 64 a. 5 c et ad 1, ad 2, ad 3.



184 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

dieses leibliche Leben keine menschlich-irdische Personlichkeit, keine
Entwicklungs- und Betitigungsmoglichkeit als Mensch. Dieses Recht
auf die korperliche Existenz ist nach Ansicht des hl. Thomas so
urspriinglich, so unabhingig von der Entscheidung des Staates, dal
der Mensch iiberall dort das Recht der Selbstverteidigung hat, wo es
sich um Zuriickweisung eines gegenwirtigen, gewaltsamen Angriffes
handelt ! und der Staat dieses Recht des Menschen nicht schiitzt und
nicht schiitzen kann.

bb) « Nur eine besondere Seite des Rechtes der Eigenexistenz
ist sodann der Anspruch auf Schutz der Integritit und Gesundheit
des Leibes » 2, weil auch diese Giiter auf das Sein des Menschen
gerichtet sind.

cc) Ein weiteres natiirliches Gut ist nach Thomas die Freiheit. ?
Ohne diese kann der Mensch {iberhaupt keine hoheren geistigen Rechte
geltend machen. Die Freiheit der einzelnen aber ist nicht unbegrenzt,
sondern in der Sitten- und Rechtsordnung sind dem Menschen Zwecke
und Ziele vorgezeichnet, zu deren Verfolg er verpflichtet ist. Diese
setzen ihm, dem Menschen als Einzelwesen und Gemeinschaftsglied,
von selbst die nétigen Schranken in der Freiheit.

b) Nun entstehen aber hdufig scheinbare Konflikte zwischen den
Naturrechten des einzelnen und den Interessen der Gesamtheit, zwischen
bonum commune und bonum privatum.

§ 1. Bei den eigentlichen Grenzgebieten zwischen Einzelpersonlich-
keit und Staat lassen sich keine gleichbleibenden scharfen Abtrennungen
fiir alle Zeitverhiltnisse vornehmen. Dies gilt iiberall dort, wo Rechte
des einzelnen fraglich werden, die nicht auf sein Sein, auf seine Substanz
gehen. Solche Fille treten ein beim Fraglichwerden von Eigentum
und Freiheit des Individuums. So hat es beispielsweise im Laufe der
Geschichte Zeiten gegeben, in denen versucht wurde, den Freiheits-
bereich der Einzelpersonlichkeit zu erweitern oder zu verengern. Zur Zeit
stehen wir wohl in einer Epoche, die auf der einen Seite zu Gunsten
des Gemeinwohles das Privatwohl ungebiihrlich einzuengen sucht und
auf der andern Seite sinnlose und zwecklose Freiheiten gewihrt, die
nicht am Platze sind. So viel steht aber fest, dal} die Freiheit des
einzelnen in hohem' Mafle vom Wohle der Gemeinschaft abhingig und

1 II-I1 q. 64 a. 7 ¢ ; vgl. W. Rauch, Staatslexikon, III 8, Spalte 866/67/68.

2 Vgl. v. Hertling, a. a. O. S. 89 ; Thomas v. Aquin, II-1I q. 108 a. 4 ad 2
u. q. 64 a. 6 u. q. 6s.

3 II-II q. 65 a. 3 c.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 185

nicht in dem Malle unantastbar ist, wie es die Rechte des Menschen
sind, die sein Sein schiitzen, nimlich das Recht auf Leben, auf Integritit
und Gesundheit.

Heute besteht aber die Tendenz, iiber diese Grenzgebiete hinaus
noch weiter zu gehen. Man versucht selbst die Einengung auch der
urspriinglichsten Menschheitsrechte, wie auch aus Josef Mayers Stellung
zu den in den letzten Jahren aufgetauchten Sterilisierungsbestrebungen
hervorgeht. Man vergillt dabei, dal} der Mensch, was sein Leben und
seine Integritit anbelangt, «in certa possessione » von Natur aus ist
und daf3 er deshalb auch ein unantastbares natiirliches Recht auf diese
Giiter hat. Wird die Uberordnung des bonum commune iiber die
Einzelpersonlichkeit zu stark betont oder gar als absolut bezeichnet,
so geraten hiermit die unantastbaren natiirlichen Rechte des einzelnen
ins Schwanken.

Aus den vorangegangenen Untersuchungen geht aber hervor, dal}
eine solche Verletzung der Rechte des einzelnen durch Uberbetonen
der Rechte der Sozialeinheit nur auf einen logisch-sachlichen Fehler
zuriickzufithren ist, niemals jedoch auf natiirliche Realititen und
Seinsverhdltnisse.

Man konnte einen bereits unternommenen Gegenversuch machen.
Er bestinde in der Beibringung eines Beweises dafiir, dafl diese
Menschenrechte nur dann bestehen, wenn sie nicht in Konflikt kommen
mit den Rechten der Gemeinschaft. Doch man wird in diesem Fall
«den vollen Beweis dafiir verlangen miissen », daf tatsichlich fiir den
Eingriff in die Menschenrechte, sobald sie mit den Rechten der
Gemeinschaft in Konflikt kommen, ein sicheres und stirkeres Recht vor-
liegt, das erlaubt, in diese Personlichkeitsrechte des einzelnen ein-
zugreifen. Besteht keine Moglichkeit, einen derartigen Beweis zu liefern,
so liegt auch kein Eingriffsrecht des Staates vor.! Um den Inhalt
des Beweises noch einmal zu fixieren : Es handelt sich hier um den
Nachweis, daf3 der Staat nicht nur eine teilweise Uberlegenheit iiber
den einzelnen hat, sondern daf3 die Uberordnung des Staates absolut
ist, so absolut, daB3 dem Staate aus dieser absoluten Uberlegenheit
das Eingriffsrecht in die letzten Persénlichkeitsrechte des einzelnen
zukommt. Daran ist ja nicht zu zweifeln, dafl der Staat eine weit-
reichende Uberordnung iiber sachliche Leistungen, iiber Titigkeiten,
iiber das akzidentelle Sein, {iber das Gliedsein des einzelnen hat. Der

1 Ahnlich Fr. Hiirth S. J., « Stimmen der Zeit », 59 (1929) 366 f.



186 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

einzelne hat dem Allgemeinwohl zu dienen, und dieser Dienst geht
unter Umstdnden so weit, dal der Staatsbiirger mit Eigentum und
Leben fiir das Gemeinwohl einzutreten hat. Aber diese Pflichten
kommen dem einzelnen nicht aus einer absoluten Zugriffs- und Ver-
fiigungsgewalt des Staates zu; denn es handelt sich dabei nicht um
einen direkten Zugriff auf das Leben des einzelnen durch den Staat.
Das Individuum wird dabei nur einer groBen Lebensgefahr ausgesetzt,
dhnlich wie bei der persénlichen Notwehr ; nicht aber wird es direkt
vom Staate getotet. Hier handelt es sich aber darum, nachzuweisen,
daf3 die absolute Uberordnung des Staates so weit reicht, daB ihm ein
direktes Zugriffsrecht auf Leben und Integritit des einzelnen kraft
dieser absoluten Uberlegenheit zukommt. Bei dieser Beweisfiihrung
kime es darauf an, daB eine unbedingte Uberordnung des Staates
iiber den einzelnen nachgewiesen wiirde und daraus dann, als konse-
quente Auswirkung der absoluten Uberlegenheit, die Macht iiber Leben
und Integritit. Dieser Versuch scheitert aber an der erforderlichen
Voraussetzung ; denn eine derartig absolute Uberordnung des Staates
kann nicht aus der Wesensbeschaffenheit der menschlichen Natur ab-
geleitet werden. Sie existiert nur im Denken und Wollen des Staates,
oftmals aber ohne reale Berechtigungsgrundlage. Auch Thomas kennt
eine derart weitreichende Uberlegenheit des Staates nicht. Nach ihm
«ist letzten Endes der Staat fiir den Menschen da und nicht der
Mensch fiir den Staat» Wer aus der natiirlichen Hinordnung des
Menschen auf die staatliche Gemeinschaftsbildung einen Beweis dafiir
ableiten wollte, dal eine absolute Uberordnung der staatlichen Gemein-
schaft, iiber den einzelnen von Natur aus besteht und in dieser staat-
lichen Gemeinschaft das unmittelbare diesseitige Ziel des Menschen
sehen wollte, wiirde dabei vergessen, daf es sich hier um ein natiirliches
Mittel handelt, das er als Ziel ansieht. Die Hinordnung des Menschen
auf die staatliche Gemeinschaftsbildung ist nichts anderes als die
Herstellung eines natiirlichen Mittels zur letzten und endgiiltigen Ziel-
bestimmung des Menschen. Dieses Mittel hat also dem Menschen zu
dienen und nicht hat der Mensch letzten Endes ihm zu dienen. ! « Aus
einer unbedingten und universellen Uberordnung des Staates lif3t sich
also der angestrebte Beweis fiir die Berechtigung der direkten gesetz-
lichen Sterilisierung nicht fithren. »2 Und noch weniger geht es an,

L Vgl. Fr. Hiirth S. J., « Stimmen der Zeit», 39 (1929) 366-67.
® Fr. Hirth S. J., a. a. O,



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 187

Thomas zum Zeugen solcher Beweisfithrungen aufzurufen. Auf dem
Naturrecht, der sittlichen Ordnung aufbauend, findet er nach dieser
Seite sichere Schranken fiir die Staatsgewalt, ebenso aber auch fiir
die Rechte des einzelnen. !

¢) Die Bedeutung des Gemeinwohles innerhalb des staatlichen
Strafrechtes wird von selbst klar ersichtlich werden, wenn wir iiber
die Struktur des Staates und die Verbundenheit des Individuums mit
dem Staate nicht mehr im Zweifel sind.

§ 1. Bei der Betrachtung der Struktur des Staates wire einmal
das Wesen des Staates zu untersuchen und zum andern die Zwecke
und Ziele der staatlichen Gemeinschaft :

aa) Nach Thomas’ Lehre besteht das Wesen des Staates darin,
dal} eine Vielheit von Menschen unter einer gemeinsamen Obrigkeit zu
einer Einheit verbunden ist. Diese garantiert die Moglichkeit, da3 inner-
halb der Gemeinschaft alle in der sittlichen Ordnung grundgelegten
Menschheitszwecke und -Ziele ordnungsgemil} erreicht werden kénnen. 2

bb) Den Zweck und das Ziel des Staates sieht Thomas in der
Aufrechterhaltung der sozialen und damit der sittlichen Ordnung,
woraus sich dann als weiterer Staatszweck die allgemeine offentliche
Wohlfahrt ergibt. 3

§ 2. Die menschliche Natur wird auch von Thomas wie von
allen Ethikern des Mittelalters, die auf dem Naturrecht aufbauten,
als die Norm der sittlich-sozialen Ordnung angesehen. Aus dieser
Norm ergibt sich das sittliche Mal sowohl fiir das bonum commune
wie auch fiir das bonum privatum. Und diese Norm ist zugleich auch
der sittliche Grand fiir die Wechselbeziehung von bonum commune
und bonum privatum.

aa) Man versucht immer wieder an Stelle der Vielheit aller einzelnen
eine staatliche Einheit selbstindigen Inhaltes und hdherer Ordnung
mit eigenen Zielen und Zwecken zu setzen und bezeichnet es als
unrichtig, wenn die christliche Sozialethik letzten Endes in eine indivi-
-dualistische hinausliuft, d. h. in eine solche, die die sozialen MaB-
nahmen und staatlichen Gesetze zu Gunsten aller einzelnen aus der
ontologischen Naturbeschaffenheit des Mensehen mit ihren vielen

1T1-II g.64a.5¢c;q.94a.6ad 3; II- Il q.66a.7c; I-Il q. 71 a.6ad 4;
q.73a.10c¢;II-II q. 66 a. 8 ad 3 ; Dereg. princ. 1, 11 u. 7; 4 Sent.d. 36 q. 1a. 2 ;
I-IT q. 9o a. 1 ad 3; 3 Sent. d. 37 q. I a. 4 c.

2 Vgl. v. Hertling, a. a. O. S. 63.

3 II-II q. 69 a. 4 c; De reg. princ. 1, 15; I, I3,



188 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

Hinweisen und Notwendigkeiten zur Gemeinschaftsbildung ableitet. !
Mit andern Worten, in allen Konsequenzen will man den Machtstaat
und den Staatsabsolutismus und als Gewihrsmann wird, wie im Laufe
dieser Abhandlung schon mehrfach bemerkt wurde, Thomas von Aquin
angefithrt. Es kann aber nicht zugegeben werden, dall Thomas einer
absolutistischen Staatsauffassung huldigt und den Machtstaat verteidigt,
der unabhingig vom Wohl der Einzelglieder eigene Zwecke und Ziele
hitte. Die Zwecke und Ziele, die der Staat zu verfolgen hat, sind viel-
mehr in der Natur des Einzelmenschen, der seinem kd&rperlich-geistigen
Sein nach sowohl ein Individual- als auch Sozialwesen ist, grundgelegt.
« Das Gemeinwohl nimmt letzten Endes sein Mall vom Wohl des
Einzelmenschen, nicht zwar vom Wohl eines einzelnen, d. h. vom
Einzelwohl nicht in dem Sinne, daf3 die Gemeinschaft einem einzelnen,
seinen Sonderinteressen, seiner riicksichtslosen Eigen- und Ichsucht zu
dienen hitte, wohl aber in dem Sinne, dal} es Aufgabe des Staates ist,
jene Bedingungen und Verhiltnisse zu schaffen, die es tunlichst allen
Einzelmenschen ermdéglichen, ihr wahres zeitliches Wohl selbst zu
wirken. » 2 Dieses sein Wohl kann der Einzelmensch nicht allein wirken,
weil er seiner Natur nach nicht nur ein Individual-, sondern auch ein
Sozialwesen ist und als solches auf die Hilfe anderer angewiesen ist.
Diese soziale Veranlagung des Menschen dringt ihn zur Gemeinschafts-
bildung. Eine Gemeinschaft kann jedoch nur bestehen und die ihr von
der sittlichen Ordnung vorgezeichneten Menschheitszwecke und Ziele
erstreben und erreichen, wo der Friede unter den Menschen herrscht
und so das ungestérte Zusammenwirken der Menschen untereinander
ermoglicht und garantiert ist.® Ohne dieses friedliche Zusammen-
wirken, das iibrigens auch in den Menschheitszwecken miteingeschlossen
ist, werden nie Gemeinschaftsziele, nie das bonum commune erreicht
werden konnen und damit letzten Endes auch nie als das wahre
Wohl und Ziel der Einzelmenschen. *

bb) Von hier aus zeigt nun Thomas den Weg, wie das Sittengesetz,
das in sich Menschheitszwecke und Individualziele, das bonum commune
wie das bonum privatum eingeschlossen hilt und in der Wesens-

1 Diesen Versuch macht auch Rudolf Kaibach O.Cap. in seinem Werk :
Das Gemeinwohl und seine ethische Bedeutung, S. 38 ff. (Diisseldorf, Schwann 1928).

2 Fr. Hiirth S. J., « Stimmen der Zeit », 39 (1929) 368.

8 1-1T q. 94 a. ¢ 2 ; vgl. v. Hertling, a. a. O. S. 71.

4 De reg. princ. 1, 15 ; Comment. in Ethic. 3, 8 ; De reg. princ. 1, 2; S. ¢c. G.
IV o6 ; 11T 115.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 189

beschaffenheit des Individuums grundgelegt ist, natiirlicherweise als
Grund hinweist, sowohl auf die ethisch erlaubte und notwendige Ein-
schrinkung schrankenlosen Freiheitswillens einzelner, als auch auf das
Recht, das zur Aufrechterhaltung des Gemeinschaftsfriedens und der
staatlichen Ordnung und damit zur wahren Zielerreichung unerliflich
wird. So ist also das Recht erforderlich, um die Verfolgung und Er-
reichung der Menschheitszwecke zu ermdglichen, und ist somit wie diese
wurzelhaft enthalten in der sittlichen Ordnung. Die Konkretisierung
der Rechtsnorm und deren tatsichliche Durchfithrung verlangt aber
ihrem ‘fnneren Wesen nach einen Triger, der natiirlicherweise befugt
und autoritativ begabt ist, um die Rechtsnorm durchfiithren zu kénnen. *
Dieses autoritative Organ nimmt also letzten Endes seine Gesetzlichkeit
aus der sittlichen Ordnung selbst her oder besser noch aus dem Willen
des Urhebers dieser Ordnung, aus dem Gottesgnadentum.® Aufgabe
und Zweck dieser Autoritit ist die Aufrechterhaltung der sittlichen
Ordnung in Form des natiirlichen Rechtes?® und der Schutz fir die
wahre Wohlfahrt moglichst aller Gemeinschaftsglieder im Staate.
Damit ist also der einzelne wie der Staat in der sittlichen Ordnung
enthalten und eingebaut 4, und Thomas hat auf dem Wege iiber die
Wesensbeschaffenheit des einzelnen die Stellung des Staates und der
staatlichen Autoritit festgelegt.

Der Aquinate sieht im Staate nur den Rechts- und Wohlfahrts-
staat ®, aber keinen Machtstaat ¢, der Gesetze erlassen oder Rechte
verlethen und verweigern koénnte, einfach im Gedanken an die Einheit
und Grofe hoherer Ordnung. Der staatlichen Autoritdt eignet keine
Omnipotenz, sondern sie ist nur die Dienerin Gottes. ? Allerdings ist
diese Dienerin die Trigerin hoher Wiirden und Rechte 8, doch auch
ebensolcher Pflichten und Verantwortungen. Gerade sie, die staatliche
Autoritit ist vor allem gebunden an den Willen Gottes, wie er sich offen-
bart in der sittlichen Ordnung, im Naturrecht, im Sein des Menschen. ?

1I1Iq.90a.1ad2;qg.91a.3ad 1;q.99a.4c; 2 Sent.d. 44 q. 1a. 3.

2 Vgl. I-II q. 96 a. 4 ad 3; II-II q. 69 a. 4 sed c.; II-II q. 108 a. 1 ad 1 ;
q.10a.10c; Dereg. princ. 1, 1; S. ¢. G. III 85 ; Comment. ad Rom. c. 13, lect. 1.
2 Sent. d. 44 q. 1 a. 3 obi. 4.

I-IT q. 93 a. 3 ad 2.

S.c. G. IIT 129 ; Comment. in Ethic. Nic. 9, 6; De reg. princ. 1, 15.

De reg. princ. 1, 8.

Comment. ad Rom. c. 13, 1. 1, 4-6.

De reg. princ. 1, 7-9 et 1, 8.

I-1T q. 96 a. 4 ad 3.

©w

e @ N B Gl E



Igo Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

Aus den gleichen Griinden hdngt auch die Verwirklichung des
Staates, das bonum commune und die Anerkennung der sittlichen
Ordnung nicht von der Willkiir des einzelnen ab. Auf diesen Grundlagen
ist sowohl dem tiibertriebenen Individualismus, Sozialismus wie auch
dem Absolutismus die Spitze abgebrochen. Der Staat ist notwendig
da um des Rechtsschutzes und der Wohlfahrt aller einzelnen willen,

Aus dieser Notwendigkeit des Staates ergibt sich aber auch fiir
den einzelnen die sittliche Forderung, beizutragen zur staatlichen
Gemeinschaftsbildung, Aufrechterhaltung der sittlichen Ordnung, Be-
folgung der zu Recht bestehenden staatlichen Gesetze ! und zuriUnter-
werfung unter die staatliche Autoritit. 2

Damit wirkt der Mensch das staatliche und somit auch sein wahres
eigenes Wohl. Handelt es sich doch bei rechtmifigen Gesetzen immer
um die in seiner Natur veranlagten natiirlichen Gesetze, Zwecke
und Ziele.

Somit reicht aber das Gesetz der staatlichen Gesetzgebung und die
Pflicht der Unterwerfung nur so weit, als sich der Staat in den ihm
vom Sittengesetz vorgeschriebenen Grenzen hilt. 3 Damit zeigt Thomas
deutlich, daB eine Uberschitzung der staatlichen Autoritit nicht am
Platze und eine absolute Uberlegenheit des Gemeinwohles iiber das
Privatwohl ethisch und ontologisch nicht gegeben ist.

Der Staat ist nicht hochste Instanz, letzter Sinn, Zweck und Ziel
fiir den Einzelmenschen und nicht die einzige Séule fiir die Sittennorm,
neben der, iiber der und gegen die es unter Umstinden sonst nichts
geben konnte. Der Staat ist gebunden an das sittlich Gute und seine
Rechtssetzung und Gesetze sind zu schépfen aus der Sittennorm. ?
Erlif3t der Staat entgegen der gottlichen Anordnung und der Gerech-
tigkeit Gesetze, so «mull der Mensch Gott mehr gehorchen als den
Menschen » ?, und in solchen Fillen ist die letzte mallgebende Autoritit
nicht der Staat, sondern die bessere Einsicht der Einzelpersonlichkeit.
Thomas sagt deshalb auch : « Wehe denen, die falsche Gesetze machen » 7,

1I-IIg.g2a.1c.

2 Vgl. v. Hertling, a. a. O. S. 71 ; ebenso II-II q. 102 a. 2 ad 3 ; De reg. princ,
1, 15; I-II q. 92 a. 1 ad 3.

3 Ahnlich v. Hertling, a. a. O. S. 74 ; vgl. 2 Sent. d. 44 q. 2 a. 2 ; II-II q. 104
a. c; I[-IT q. 96 a. 4 c. ‘

* v. Hertling, a. a. O.

5 I-II q. 96 a. 4 c.

6 Vgl. I-II q. 96 a. 4 ad 2 ; dhnlich v. Hertling, a. a. O. S. 73.

7 I-II q. 96 a. 4 ad 3.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe I9I

und stellt damit dem Staat auch zugleich seine grofle Verantwortung
vor Augen. In dieser Warnung liegt aber noch etwas anderes klar
ausgesprochen. Thomas sagt damit zugleich, dal der Staatsabsolutismus
durchaus verwerflich ist. Wie kann man da Thomas zum Autor des
Gedankens der absoluten Uberordnung aufrufen wollen ?

Allerdings dort, wo sich der Staat an die Sitten- und Rechtsordnung
hilt und aus seiner Stellung als Aufrechterhalter und Schiitzer der
sittlichen Ordnung etwas von den Untertanen fordert und geltende
‘Gesetze und Normen aufstellt, dort tritt er als relativ iibergeordnete
Auwutoritét auf, als Stellvertreter Gottes.

Mit diesem Verhidltnis des Staates zum Recht, zur sittlichen
Ordnung, zu Gott ergeben sich aber von Selbsi_: Rechte und Pflichten
des Staates. Einmal die Rechte und Pflichten gegen eben dieses Recht,
die Sittenordnung und gegen Gott selbst und damit dann auch solche
gegen den einzelnen Menschen und die Gemeinschaft als einer Vielheit
von Menschen.

Aus dem Rechte flieBt dem Staat als Aufgabe die Gesetzgebung
und inklusive damit, um ‘den geordneten Bestand des Staates zu
sichern, auch die richterliche Gewalt mit der Strafgewalt zu. Als Hiiter
und Schiitzer des Rechtes mul} der Staat auch das Mittel zur Erzwingung
seiner der sittlichen Ordnung angeglichenen Gesetze, des positiven
Rechtes haben ; mehr noch, der Staat ist sogar verpflichtet im Ver-
weigerungsfalle mit Riicksicht auf die sittliche Ordnung und deren
Urheber und vor allem auch mit Riicksicht auf die Wohlfahrt aller,
das Recht noétigenfalls mit Gewalt zu erzwingen. Gehort doch nach
Thomas die Bestrafung der Siinder gegen das Gemeinwesen zur offent-
lichen Gerechtigkeit.? Mit dieser Schaffung der Rechtssicherheit
begriindet dann eben auch der Staat den Frieden und die Wohlfahrt
aller, die ein Recht auf Gerechtigkeit, Ordnung, Rechtssicherheit,
Frieden und Wohlfahrt zur Ermoglichung ihrer individuellen Ziele
haben. « So fithrt eben die Pflege des Rechtes das Volk zur Wohlfahrt. » 2
« Die uneinige Menge wird sich selbst zur Last. » % « Mit der Eintracht
einer Gemeinschaft steht und fillt ihr Wohl. » 4+ Weil also der Staat
iiber die Aufrechterhaltung der sittlichen Ordnung und damit auch

1 II-IT q. 108 a. 2 ad 1.

2 De verit. q. 12 a. 3 ad 11; II-II q. 38 a. 12 ¢: Justitia quodammodo est
bonum alterius.

3 De reg. princ. 1, 2.

4 De reg. princ. 1, 2; S. c. G. IIT 146.



192 Thomas von Aquin und die Begrindung der Todesstrafe

iiber die Rechtssicherheit und Wohlfahrt seiner Untertanen wachen
muf, darum hat er auch die nétigen Machtmittel zum Strafverfahren ;
nicht also hat er sie aus einer absoluten Uberlegenheit oder aus fingierten
Notwehrmotiven, die nicht vorhanden sind oder allein aus der héheren
Wertigkeit des Gemeinwohles dem Privatwohl gegeniiber. Die staat-
liche Macht ist nichts anderes als ein Dienen am Wohle aller einzelnen.
Darum sagt Thomas: « Der Fiirst ist eingesetzt zum Wichter der
Gerechtigkeit. » ! «Sie zu schiitzen ist seine Pflicht 2 und Ziel seiner
Regierung. »® «Durch Gesetze und Verfiigungen, durch Belohnungen
und Strafen mul} er seine Untertanen von der Ungerechtigkeit zuriick-
halten ¢, dem Geschiddigten mul} er zu seinem Rechte verhelfen und den
Ubertreter der Rechtsordnung strafen. » 3

So also fordert die sittliche Aufgabe des Staates und die darin
enthaltene Wohlfahrt aller die staatliche Strafgewalt. ¢ Nur so und in
diesem Rahmen gesteht Thomas dem Staate das Strafrecht, namentlich
das blutige Strafrecht zu. In einem andern Falle ist der Eingriff in
das menschliche Leben wie auch in die leibliche Integritit vom Staate
aus iiberhaupt nicht diskutabel.

Sieht man nun von hier aus die Konsequenzen auf das staatliche
Sterilisierungsrecht, das nach Mayer ja aus denselben Grundlagen seine
Berechtigung herleitet, wie das staatliche Strafrecht, so ergibt sich,
dal3 das staatliche Sterilisierungsrecht nur im sittlichen Schuldfalle in
Frage kommen koénnte. Von diesem Gesichtspunkte der sittlichen
Schuld aus wird man jede Strafart rechtfertigen konnen, insofern
Leiden und Tun sich entsprechen sollen 7, wenn nicht andere verniinftige
Erwigungen von einer bestimmten Strafart Abstand zu nehmen
empfehlen. Aus diesen Grundlagen liefen sich auch eine Verteidigung
der zu Thomas’ Zeiten iiblichen Kastration an gewissen Sexualverbrechern
rechtfertigen und in unsere Theorie einordnen, ohne dall damit ein
Beweis fiir eine absolute staatliche Uberordnungsgewalt im Sinne
Mayers gegeben wire (vgl. J. Mayer, a. a. O. S. 124). Thomas ver-
teidigt die Kastration dann nicht, wie Mayer will, als prophylak-

[

IT-IT q. 66 a. 8 ¢; I-II q. 73 a. 10 c.
II-1I q. 62 a. 7 c.

De pot. q. 1 a. 6 ad 4.

De reg. princ. 1, 15 ; II-II . 61 a. 4 c.
II-IT q. 61 a. 4 c.

6 5. c. G.III 146 ; 11-11 q. 69 a. 4 c.

T II-11 q. 61 a. 4 c.

L I S -



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 193

tisches, soziales Heilmittel, losgelost vom Wesensprinzip. Im Gegenteil,
das begriindende Wesensprinzip ist bei der Kastration nach Thomas
ebenso wie bei der Todesstrafe die sittliche Schuld, die durch die
Kastration beziehungsweise die staatliche Tétung ihre Strafe, ihre
Siihne findet. Die Behauptung der Erlaubtheit der Toétung eines
Unschuldigen, nur weil sie im Interesse des Gemeinwohles notig wire,
wiirde Thomas zweifellos als eine Ungeheuerlichkeit bezeichnen. Ebenso
die aus den gleichen Grundlagen gefolgerte und von Josef Mayer
geforderte Sterilisierung unschuldiger Asozialer.

§ 3. aa) Nach der Lehre des Aquinaten ist daher letzten Endes
das Strafrecht des Staates nicht ohne Weiteres aus der Sicherungs-
notwendigkeit des Gemeinwohles gefolgert, sondern aus der Tatsache,
dal} der Staat als gottlicher Stellvertreter und Vergelter zur Sicherung
der sittlichen Ordnung aufgestellt ist, weil es sich bei der Strafrechts-
pflege des Staates um einen Dienst an und innerhalb der sittlichen
Ordnung handelt. Daraus und dadurch ergibt sich aber dann zugleich
auch, dall eben das mit seinen Menschheitszwecken in der sittlichen
‘Ordnung eingeschlossene Gemeinwohl geschiitzt werden muf3 und dal3
jeder, der sich gegen diese sittliche Ordnung richtet, von Rechts wegen
gestraft werde. Und zwar kann und mul} diese Bestrafung allein durch
die Autoritiat geschehen, die dem Einzelmenschen zwar nicht seinem
Menschsein nach iibergeordnet ist, wohl aber seinem Teilhaben am
Ganzen, seinem Tidtigsein und seinem Gliedsein nach. Die Sicherung
des Gemeinwohles selbst wird von Thomas nur als Mall und Neben-
zweck beim tatsichlichen Strafvollzug behandelt und spielt dabei
einzig eine sekundire Rolle. Thomas betont diese Sicherung des bonum
commune aber des ofteren und stark, weil ohne Riicksicht und Be-
ziehung auf das Gemeinwohl der Staat auch das Recht zur Bestrafung
von sittlicher Schuld nicht hat. Nur fiir Fille, in denen der Verbrecher
dem Gemeinwohl schidlich ist, hat Gott nach Ansicht des hl. Thomas
den Staat zum Strafvollstrecker aufgestellt, damit so die Interessen
der Gesamtheit gewahrt werden koénnen. In anderen Schuldfillen als
solchen, die Beziehung auf das Gemeinwohl haben, ist die Bestrafung
Sache Gottes und nicht die des Staates.! Taten, die rein individueller
Natur sind, hat der Staat also nicht zu richten und zu beurteilen.
Dort aber, wo durch die schuldhafte Tat Beziehungen zur Gemeinschaft
bestehen, dort steht dem Staat um des Gemeinwohles willen, so weit

1 I-IT q. g6 a. 6 ¢ a. 4 €} 2 2 G



I94 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

es dessen Interessen verlangen, die ganze Strafgewalt zu. Die Strafe
selbst wird nach Thomas von der Gerechtigkeit als Sithne und Ver-
geltung bestimmt, wie frither schon gezeigt wurde, und zwar nach
dem Grundsatze, da3 unrechtes Tun und dafiir Leiden sich entsprechen
miissen. Das Strafmaf} der staatlichen Strafe im Einzelfall richtet sich
nach den jeweiligen Verhiltnissen, namlich immer danach, wie es
die Interessen des Gemeinwohles verlangen.! So wird also nicht fiir
dieselben Verbrechen in allen Fillen gleich gestraft werden diirfen,
sondern das Maf der Strafe wird sich immer richten miissen nach dem
Gemernwohl und dessen Interessen. 2 |
I-IT q. 97 a. 1 handelt Thomas davon, dal menschliche Gesetze
manchmal gedndert werden konnen, weil «das Gesetz eine Vorschrift
der Vernunft fiir die Regelung der menschlichen Tiatigkeiten sein.
« Also kann der Grund, dasselbe zu dndern, kommen : 1. Auf Grund
der Vernunft ; denn der menschlichen Vernunft entspricht es, dal} sie
nach und nach vom Unvollkommenen zum Vollkommenen fortschreitet. »
... Jene, die da zuerst der Sorge fiir das allgemeine Beste sich zu-
wandten, konnten nicht alles fiir sich allein in Erwdgung ziehen und
stellten deshalb manches Unvollkommene auf, was die Spiteren vervoll-
kommneten. 2. Auf Grund der Verhiltnisse der zu regelnden Menschen.
« Da kann der Grund fiir eine Anderung der menschlichen Gesetze vorliegen,
well die Verhiltnisse der betreffenden Menschen sich geindert haben. » 3
Ad 1 fihrt Thomas fort : « Das natiirliche Gesetz ist eine gewisse Teil-
nahme am ewigen Gesetze und ist sonach unbeweglich infolge der
Unverdnderlichkeit und Vollkommenheit der go6ttlichen Vernunft,
welche die Naturen gegriindet und eingerichtet hat. Die menschliche
Vernunft aber ist unvollkommen. Und sonach ist ihr Gesetz ver-
anderlich. AuBlerdem umfafit das Naturgesetz nur allgemeine Wahr-
heiten, die immer bleiben. Das menschliche Gesetz aber beriicksichtigt
mehr die wechselnden Einzelheiten. Ad 2 sagt Thomas: « Das Mal}
muf3 nach Méglichkeit unverriickbar sein. Giinzlich unverriickbar kann
es nicht sein inmitten der wechselnden Dinge. » Und ad 3 fiigt er hinzu :
« Die Geradheit und Gerechtigkeit des Gesetzes wird ausgesagt im
Verhiltnis zum Gemeinbesten, dem nicht immer ein und dasselbe ent-
spricht.» I-IT q. 97 a. 6 c¢ sagt Thomas auch wieder: die rechte

1111 q. 97 a. tad 2etad 3;q.96a.1c; II-IT q. 108 a. 3 ad 1, ad 2.
21-I1 g.g96b a. 6c;a.4c; a. 2c.
3 I-II q. 97 a. 1 c.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 195

Anderung in den menschlichen Gesetzen hinge vom MaBstab des
allgemeinen Besten ab. Es miisse sonach feststehen, dall aus einem
neueinzufithrenden Gesetz ein ganz augenscheinlicher Vorteil und
Nutzen entsteht, entweder, weil die hochste Not es so fordert, oder
weil das frithere Gesetz ein offenbares Unrecht enthilt, oder weil dessen
Beobachtung bei den verdnderten Zeitverhdltnissen im hochsten Grade
schidlich ist. Auch I-II q. g6 a. 6 ¢ sagt Thomas : « das Gesetz habe
in so weit Kraft und Geltung, als es dem allgemeinen Besten dient. »
« Tritt sonach der Fall ein, da3 ein solches Gesetz dem Gemeinbesten
schiidlich wird, so ist es nicht zu beobachten » ; denn « gerecht ... sind
die Gesetze 1. vom Zweck aus, wenn sie auf das Gemeinbeste sich
richten; 2. vom Urheber her, wenn sie von dem ausgehen, der recht-
milig Gewalt hat und die Grenzen seiner Macht nicht iiberschreitet ;
3. von ihrer inneren Form aus, wenn sie nach rechtmilligen gleichen
Verhiltnissen den Untertanen Lasten auferlegen fiir das allgemeine
Beste. »1 « Alles, was um eines Zweckes willen da ist, das mul3 zu
diesem Zwecke im gebiihrenden Verhiltnisse stehen. Der Zweck des
Gesetzes aber ist das allgemeine Beste» ... ; «also zum allgemeinen
Besten miissen die Gesetze im gebiihrenden Verhiltnisse stehen.»?2
«Das Mal3 oder die Regel ... mull dem Gemessenen und Geregelten
gleichartig sein. Also miissen die Gesetze aufgestellt werden gemaf3
der Lage der Menschen. » 3

Aus solcher Lage der Dinge wird man auch dem Einwande Josef
Mayers begegnen und antworten kénnen, warum ndmlich das Mittel-
alter Ehebrecherinnen zum Tode verurteilte. Wenn das Strafrecht
sich heute im allgemeinen immer weniger um Sittlichkeitsverbrechen
kiimmert, so ist damit das Unrecht gegen Gott, durch das die Gesell-
schaft entehrt wird, doch nicht aufgehoben. Weil aber die Interessen des
Gemeinwohles diese in sich gerechte Strafart nicht mehr zu verlangen
scheinen, sieht die Strafgewalt im modernen Staate davon ab. Es ist
aber sehr fraglich, ob dem Gemeinwohl eine derartig laxe moderne
Strafjustiz dient. ¢ Eigenartig ist es auch, dal} gerade wieder in unserer
Zeit die Todesstrafe fiir Madchenhdndler gefordert wird. Doch, prinzipiell
betrachtet, beweist ein Wandel in konkreten Strafbestimmungen gegen
unsere Auffassung nach Thomas nichts. 3 Steht beispielsweise ein Volk

1 I-II q. 96 a. 4 c. 2 I-II q. 96 a. 1 c.
3 1-II q. 96 a. 2 c. 4 1-11 q. 97 a. 2 ¢,
5111 q. 97 a. 1ad 2,ad 3u.ad 1 u. c; I-Il q. 96 a. 6 c.



196 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

auf einer sittlich hohen Kulturstufe und sind die Ziffern der Kriminalitiit
verhiltnisméfBig nieder, so wird auch die Todesstrafe nicht zu allen
Zeiten vom Staate verhingt werden miissen, wenn nicht das Gerechtig-
keitsempfinden des Volkes gerade dann sehr geschirft ist und eine
Nichtberiicksichtigung dieses Empfindens das Gemeinwohl wiederum
in hohem Malie schidigen wiirde. Diese meine Ansicht iiber die mogliche
Anderung konkreter Strafbestimmungen findet insofern auch durch
Thomas eine Bestitigung, als er ganz allgemein die Anderung in den
menschlichen Gesetzen vom allgemeinen Besten abhingig macht?!;
nicht aber die Anderung von Naturgesetzen. Vom natiirlichen Gesetz
sagt Thomas, dal} es eine Anteilnahme am ewigen Gesetze ist und
infolge der Unverdnderlichkeit und Vollkommenheit der gottlichen
Vernunft, welche die Naturen gegriindet und eingerichtet hat, auch
unbeweglich ist. Vom menschlichen Gesetz dagegen sagt er, dal} es
eine Anwendung des Naturgesetzes auf Einzelfille sei, aber infolge
der Unvollkommenheit der menschlichen Vernunft, die es #ndert,
verdnderlich ist. Aullerdem umfaflt das Naturgesetz nach Thomas nur
allgemeine Wahrheiten, die immer bleiben, das menschliche Gesetz aber
beriicksichtigt mehr die wechselnden Einzelheiten (I-II q. 97 a. 1 ¢).
Zu diesen wechselnden Einzelfillen, die unter das menschliche Gesetz
fallen, rechnet der Aquinate die konkreten Strafbestimmungen (vgl. I-1I
q. 95 a. 2 ¢), die nicht immer und {iiberall auf die gleiche Weise
angewendet werden koénnen und deshalb auch verschieden in den
verschiedenen Lindern sind (vgl. I-II q. 95 a. 2 ad 3), weil eben das
Gemeinbeste eine verschiedene Anwendung des Gesetzes verlangt.®
Umgekehrt wird aber auch klar aus dieser Auffassung des Heiligen
hervorgehen, dall es Zeiten geben kann, in denen die Riicksicht auf
das Gesamtwohl den Staat zur unerbittlichen Gerechtigkeitskonsequenz
zwingt, denn er mul} ja die Gemeinwohlsinteressen wahren, soweit sie,
eingebaut in die sittliche Ordnung, ein Recht auf Schutz und Sicherung
haben. Dies ist der Fall dort, wo der einzelne frech diese Ordnung in
Form der Sicherheitsgefihrdung des Gemeinwohles durch sittliche
Schuld stort. Dort wird der Staat, kraft seiner Stellung, unbedingt
das Gemeinwohl schiitzen miissen.

Aus dieser Sachlage heraus werden jetzt all die Ausspriiche bei
Thomas klar und verstdndlich, in denen das bonum commune ausschlag-

1 Vgl.I-llq.97a.1;a.2¢c;q.96a.1¢,a.2¢,a*6¢,4c;q.67a.2c.
2 Vgl. I-IT q. 97 a. 1 c et ad 1 et ad 2.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 197

gebend fiir eine Bestrafung erscheint. « Persona singularis comparatur
ad totam communitatem, sicut pars ad totum. Et ideo, si aliquis homo
sit periculosus communitati, et corruptivus ipsius propter aliquod
peccatum, laudabiliter et salubriter occiditur, ¢ bonum commune
conservetur. »1 Oder II-II q. 64 a. 3 ¢ : « Occidere malefactorem licitum
est, inquantum ordinatur ad salutem totius communitatis, eti deo ad
illum solum pertinet cui committitur cura communitatis conservandae ;
sicut ad medicum pertinet praecidere membrum putridum, quando ei
commissa fuerit cura salutis totius corporis. Cura autem communis
boni commissa est principibus habentibus publicam auctoritatem ; et
ideo eis solum licet malefactores occidere, non autem privatis personis. 2
Ferner II-II q. 64 a. 6 ¢: «Occisio peccatoris fit (solum) licita per
comparationem ad bonum commune, quod per peccatum corrumpitur.

.. » Deutlicher konnte Thomas kaum mehr betonen, dal} die staatliche
Pflicht zur Sicherung des Gesamtwohles besteht, wo es sich um
verbrecherische Individuen handelt, da3 aber auch andererseits diese
staatliche Sicherungsaufgabe nur soweit reicht, als dadurch nicht
Rechte unschuldiger einzelner damit kollidieren, die tiefer in der Natur
begriindet sind als die staatliche Sicherung und deshalb auch dieser
vorangehen, selbst dann, wenn dadurch das Gemeinwohl in einer Nah-
wirkung schaden leidet. Letzten Endes wird sich eine solche scheinbare
Schadigung, die durch die Achtung vor diesen ethischen Naturgesetzen
zugezogen wird, ja doch in der Fernwirkung als Gewinn und Nutzen
fiir das Ganze herausstellen. ® Und selbst solche Schidigungen durch
Unschuldige, die einer Staatsgemeinschaft den zeitlichen Untergang
brichten, diirften noch nicht als letztes Fehlgeschehen aufgefal3t werden,
weil nach Thomas die letzten Ergebnisse im héheren, geistigen Sinne
Gott allein bekannt sind und die letzten Ziele der Menschen nach der
Ansicht des hl. Thomas auch nicht im Diesseits zu suchen sind. Solche
Schicksale sind dann eben auch von der Gemeinschaft als Ungliick und
Fiigung Gottes, vielleicht sogar als gottliche Strafe fiir sittliche Schuld
hinzunehmen, wie dies in solchen Fillen auch von der Einzelpersénlich-
keit verlangt wird.

L II-IT q. 64 a. 2 c.

2 In des Staates Stellung liegt allein die Aufgabe, das Gemeinwohl zu sichern
und zu schiitzen. Aus diesem Grunde betont Thomas immer wieder, daB3 die
Totung eines Menschen nur durch die 6ffentliche Autoritit und nie durch eine
private zur Sicherung des Gemeinwohles erlaubt sei.

® II-IT q. 108 a. 3 ad 2.

Divus Thomas. 14



198 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

Selbst Stellen, in denen es einfach hei3t, das bonum commune ist
dem Leben des Einzelnen vorzuziehen, lassen sich aus diesem Zusammen-
hange heraus erkliren, ohne daf8 damit das staatliche Strafrecht ein-
fachhin und letztlich aus der absoluten Uberlegenheit des bonum
commune iiber das bonum privatum abgeleitet wire. Dies trifft z. B.
bei II-IT q. 25 a. 6 ad 2 zu einer Stelle, die am stirksten den Vorzug
des bonum commune vor dem bonum privatum betont: « Et tamen
hoc facit iudex non ex odio eorum, sed ex amore charitatis, quo bonum
publicum praefertur vitae singularis personae », oder II-IT q. 33 a. 1 ¢:
« Alia vero correctio est quae adhibet remedium peccato delinquentis,
secundum quod est in malum aliorum, et praecipue in nocumentum
communis boni ; et talis correctio est actus lustitiae, cuius est conser-
vare rectitudinem iustitiae unius ad alterum.» Ebenso ist dies der
Fall II-II q. 33 a. 3 ¢ : « Est autem alia correctio quae est actus justitiae,
per quam intenditur bonum commune, quod non solum procuratur per
admonitionem fratris, sed etiam interdum per punitionem, ut alii a
peccato timentes desistant ; et talis correctio pertinet ad solos praelatos,
qui non solum habent admonere, sed etiam corrigere puniendo. »

Einfach und klar ausgedriickt, sagt Thomas, dall das Wohl aller
bestimmt dem Wohle des Verbrechers vorgeht, obwohl dieser ja auch ein
Mensch ist und wir seine Natur lieben miissen!, d. h. dall er ein
natiirliches Recht auf sein Leben hat, das nur der Schuld wegen
verwirkt wird. Aber nirgends behauptet er, das Wohl eines sittlich
Guten, der zufillig das Gemeinwohl durch Krankheit oder dhnliches
schidigt, miisse dem Wohle aller dadurch geopfert werden, dall man
ihn tétet oder verstiimmelt. Das war die Auffassung im heidnischen,
im antiken Staat. Thomas aber entzieht ja grundsdtzlich den unschuldigen
Schidling der staatlichen Zugriffsmacht, weil die naturrechtlich begriindeten
und gegebenen Giiter des einzelnen der Sicherung des Gemeinwohles vor-
gehen : « Nullo modo licet occidere innocentem. » 2 « Nunquam secundum
humanum iudicium aliquis debet puniri sine culpa poena flagelli ut
occidatur vel mutiletur vel verberetur. » 3 « Nocumentum autem infere
alicui non licet, nisi per modum poenae propter iustitiam.»* So ist
darum auch kein Recht des Staates zur Tétung behauptet und bewiesen
einfach dann, wenn das Weiterleben eines Individuums das Ganze

1 II-II q. 64 a. 6 c.

2 II-1I q. 64 a. 6 c.

3 II-IT q. 108 a. 4 ad 2.

4 TI-II q. 65 a. 2 ¢ ; vgl. auch q. 65 a. 1 C.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe I99

schwer schidigte und gefihrdete, wie es allerdings konsequent wire,
wenn Thomas die Riicksicht auf das Gesamtwohl inneren und letzten
Grund der Totungsgewalt des Staates sein liele und dieses Recht selbst
wieder ableitete aus der absoluten Uberlegenheit des Ganzen gegeniiber
den Teilen, bei stillschweigender Gleichsetzung des moralischen, staat-
lichen Organismus mit einem physischen.

Es darf also der Staat weder einen Unschuldigen, der das bonum
commune gefahrdet, bestrafen, noch einen Verbrecher, der zwar eine
frevelhafte Tat begeht, das Gemeinwohl aber damit nicht bedroht, noch
darf er nach Willkiir das Maf3 der Strafe fiir einen schuldigen Gesell-
schaftsschidling bemessen, sondern dies hat nach der Gerechtigkeit
zu geschehen. Und zwar, da es gerecht ist, daB Tun und Leiden sich
entsprechen, ist dies die dullerste Grenze der Gerechtigkeit. Weil nun
Zweck und Aufgabe des Staates diesen zum Hiiter der Gerechtigkeit
nur insoweit bestimmen, als Beziehungen zum Gemeinwohl in Frage
kommen, so richtet sich auch das Strafmal} beim staatlichen Strafvollzug
nach den Interessen der Gemeinschaft, weil so der staatlichen Gerechtig-
keit allein Geniige getan wird.!? Mehr ginge {iber die staatlichen
Befugnisse und Rechte, weniger gegen die staatlichen Pflichten.

bb) Die staatliche Uberordnung ist so also letzten Endes in zwei-
facher Hinsicht nicht absolut. Einmal ist der Staat dem einzelnen
gegeniiber nicht seinem Menschsein nach absolut tibergeordnet und zum
andern ist er ihm seinem Gliedsein nach nur in bezug auf die sittliche
Ordnung, also nicht absolut, sondern relativ iibergeordnet. Weil keine
solche absolute Uberordnung des bonum commune iiber das bonum
privatum von Thomas vertreten wird oder objektiv vorhanden ist,
darf also auch der Staat seine Untertanen nicht téten, verstiimmeln
und sterilisieren einzig seiner Sicherung wegen, ohne Beziehung zur
sittlichen Schuld, sondern er darf es nur einzig und allein in Stell-
vertretung Gottes zur Strafe fiir die bewul3t verletzte sittliche Ordnung,
die eine schwere Schidigung fiir alle in der Gemeinschaft Lebenden
nach sich zieht. Die Sicherungstétung ohne die sittlich-soziale Schuld
erlaubt Thomas an keiner Stelle und kann sie nicht erlauben auf Grund
seiner theistisch-teleologischen Weltanschauung. Und nur, wenn
Thomas diese Sicherungstétung schlechthin, ohne jede weitere Beziehung
und Riicksichtnahme auf irgendwelche Ordnung oder Grole erlauben
wiirde, einfach darum, weil des Gemeinwohles Sicherheit gefihrdet

L I-IT q. 96 a. 4 ¢. Vgl. W. Rauch, Staatslexikon, III 5, Sp. 865/66.



200 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

wire, konnte man ithm die Theorie zuschreiben, dal} der Staat aus der
absoluten Uberlegenheit des bonum commune iiber das bonum privatum
heraus eben das Recht zur Opferung des Individuums fiir das Ganze
habe. Da Thomas dies aber nicht tut, geht es auch nicht an, ihn zum
Urheber und Gewihrsmann fiir die rein soziale Begriindung der Todes-
strafe zu erkennen. Thomas sieht eben nicht nur den Staat und sein
nichstes irdisches Wohl bei der Strafverhingung, sondern dahinter die
sittliche Ordnung und die Majestit und den Willen Gottes, an dem
die staatliche Autoritdt kraft ihrer Stellvertretung teilnimmt, eben in
Form der staatlichen Strafgewalt.

cc) Von dieser Warte aus betrachtet, kann es im Ernste und letzten
Endes auch keine Konfliktsfille zwischen Gemeinwohl und Privatwohl
geben. Es ist namlich nicht so, als ob es sich um Gegensitze im Tiefsten
zwischen Gemeinwohl und Privatwohl handelte. Erhilt doch das Gemein-
wohl aus der sozialen Naturveranlagung aller Individuen seine Aufgaben
und Zwecke gesetzt. Und unter dem Privatwohl darf letzten Endes
auch nicht grasser Egoismus und seine Befriedigung verstanden werden.
« Der gewohnliche Sinn, in dem das Wort Egoismus verstanden wird,
ist der der Hinordnung alles Wollens und Tuns auf das eigene Gliick
und Wohl. Der Egoist tut alles, was er tut, um seiner selbst willen,
d. h. um seines Behagens, Vorteils und Gewinnes willen. An diesen
denkt er und diesen sucht er, wenn er etwas will. »* Aber diese Art
von Egoismus ist nicht im wahren Privatwohl enthalten. « Unsere
Vernunft erkennt vielmehr, dafl fiir ein verniinftiges Wesen nichts
wertvoller sein kann, als die moglichste Realisierung der von der
Vernunft erkannten, vernunftmifigen Ordnung der Dinge und Ver-
hiltnisse. Und zwar erkennt die Vernunft diesen Wert, ohne dall dabel
das personliche Wohl und Wehe des einzelnen verniinftigen Wesens
irgendwie wertbestimmend wire. Der Wert fiir die verniinftigen Wesen
liegt vielmehr einfach darin, dal3 die vernunftgemiBe Ordnung so ist.
Gehoren nun zur vernunftgemidfien Ordnung der Dinge die und die
Verhaltungsweisen, Gesinnungen und Handlungen gegeniiber den Neben-
menschen und Gott, zeigt mir die Vernunft, daB3 es Dinge gibt, die zu
fordern um jener Ordnung willen, von der ich ein Glied bin, fiir mich
ungleich wertvoller ist als die Forderung meines eigenen Wohles, so
geniigt es der Vernunft, dies zu erkennen, um mir diese Dinge und

L Joseph Geyser, AbriB der allgemeinen Psychologie. Miinster i. W.,
H. Schoningh. 1922 (S. 133).



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 201

Verhiiltnisse als Objekte vorzuhalten, die im héchsten Malle wert sind,
von mir tatkriftig gewollt zu werden. Eine Riicksichtnahme auf ein
anderes Gut des Ichs als auf das, welches in der Unterordnung unter
die Vernunft liegt, ist ... prinzipiell unnétig. Auf diese Weise wird der
richtig verstandene ,Egoismus‘ zum Vater des Altruismus und der
Selbstlosigkeit -im Wollen und Handeln »! und damit erst wird das
wahre Privatwohl gewirkt. Und dort, wo die Gemeinschaft und der
Private sich nach diesen Grundsitzen, die in der eigenen Natur-
beschaffenheit grundgelegt sind, richten, werden beide Kompetenz-
bereiche nicht miteinander in Konflikt kommen, sondern sich ergdnzen,
weil der Staat damit seine wahren Aufgaben und Zwecke erfiillt,
niamlich die Aufrechterhaltung der sittlichen Ordnung und die Sorge
fiir die Wohlfahrt aller und weil das Individuum sich an seine natur-
gegebene Ordnung hilt. Wird aber das Verhalten einer dieser beiden
Groflen so, dal es nicht mehr naturgemdll ist, so greift es dadurch
schon in das Bereich der andern GroBe ein und damit in die sittliche
Ordnung, die alle Einzelziele und Menschheitszwecke in sich beschlossen
hilt und der Eingreifende macht sich so schuldig und strafbar. Die
staatliche Gemeinschaft erfihrt die Strafe Gottes durch die Rache der
Natur, die einen Staat, der sich stindig gegen die Naturgesetze verfehlt
und ungerechte Gesetze praktiziert, in sich selbst zugrunde richtet.
Und da heilt es, man mufl Gott mehr gehorchen als der staatlichen
Autoritit ; denn «ein Gesetz, das sich nicht an dem ewigen Gesetze
normiert, ist iiberhaupt kein Gesetz. » 2 Der Private dagegen wird neben
der Rache der Natur durch die Staats- und Rechtsgemeinschaft, die zur
Wahrung des Gemeinwohles von Gott aufgestellt ist, die Strafe auf-
erlegt bekommen.

Endergebnis.

Der Gang dieser Untersuchungen hat gezeigt, dafl die Riicksicht
auf die Gesamtheit, das bonum commune, bei der Behandlung der
Todesstrafe durch Thomas von Aquin wohl eine Rolle spielt, aber
nicht so, da3 einfach die Riicksicht auf das Allgemeinwohl die Tétung
eines Menschen sittlich erlaubt machte, die sonst absolut unerlaubt
wire ; das die Totung urspriinglich ermoglichende Element ist die

L Joseph Geyser, a. a. O.
* Vgl. Augustinus, De lib. arb. 1, 5, 11 (PL 32, 1227).



202 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

sittliche Schuld, die Sithne und Vergeltung fordert, d. h. vom Hiiter
der Rechtsordnung verlangt, dem Rechtsbrecher bewullt und direkt
ein Ubel aufzuerlegen. Erst wenn so die Tétung der Schuldigen
prinzipiell gerechtfertigt ist, kommt die Riicksicht auf den Bestand
und die Wohlfahrt der Gesamtheit als MalB bei der wirklichen Aus-
fithrung der Strafe durch den Staat in Betracht.

Es ist somit prinzipiell verfehlt, aus dem staatlichen Stratrecht
die absolute Uberlegenheit des Staates zu folgern und darauf gestiitzt
dem Staat zu prophylaktisch-sozialen Zwecken Macht iiber Leben und
Integritit der Einzelbiirger einzuridumen und die Autoritdt des heiligen
Thomas dafiir in Anspruch zu nehmen.



	Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe [Fortsetzung]

