
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Autor: Rupprecht, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Tugend
der Religion nach dem hl. Thomas.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Grüssau.

1. Ehrfurcht, der Weg zur Lebensgemeinschaft.

Die Tugend der Gerechtigkeit macht den Willen des Menschen

geneigt zu Handlungen, die er andern schuldet. Bei der ihr verwandten
Tugend der Religion ist dieser Andere: Gott. Somit steht diese Tugend
über den andern moralischen Tugenden und nähert sich den göttlichen. 1

Sie macht uns tauglich und geneigt, Gott zu geben, was Gottes ist —
näherhin : dem Unendlichen die schuldige Ehrfurcht zu erweisen. 2

Natürlich geht sie nicht auf äußere Kultübungen allein, sondern will
diese als Ausdruck der inneren Gesinnung und zu deren Pflege

vorgenommen haben. Zur Tugend der Religion gehört also beides : die
innere Ehrfurcht und deren Bekundung nach außen. Zu wahrhaft vom
Geist der Ehrfurcht getragenen Huldigungen soll sie uns tauglich und
geneigt machen. Solche echt religiöse Handlungen werden zur
segensreichen Folge haben, daß der Mensch in das rechte Verhältnis zu seinem

Herrn und Gott gebracht wird. 3

Ein von Ehrfurcht getragenes Verhältnis zwischen Hoch und
Nieder aus dem menschlichen Leben gibt uns eine schöne Anschauung
dafür. Pflegt ein Untergebener diese Gesinnung gegen seinen

Vorgesetzten und bekundet er sie durch entsprechende Höflichkeitsformen
nach außen, so wird dadurch sein Denken und Fühlen und schließlich

1 II-II 8i, 6. Religio magis de propinquo accedit ad Deum, quam aliae
virtutes morales.

2 II-II 8i, 6. Religio operatur ea, quae directe et immediate ordinantur
in honorem divinum. II-II 82, 2 operari ea, quae pertinent ad cultum divinum
seu famulatum. II-II 81, 2 ad 1. Ad religionem pertinet facere aliqua propter
divinam reverentiam. L. c. 4. Bonum, ad quod ordinatur religio, est exhibere
Deo debitum honorem.

3 II-II 81, 2. Per hoc, quod aliquis alteri debitum reddit, constituitur in
proportione convenienti respectu ipsius, quasi convenienter ordinatus ad ipsum



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 147

seine ganze Haltung beeinflußt. Unser Sinnen und Tun wirkt eben

formend auf unser Sein und Leben ein. So lebt sich ein Untergebener
in seine Stellung förmlich hinein. Bescheiden findet er sich mit seiner
dienenden Aufgabe ab. Etwaigen inneren Hemmungen stellt er durch
seine aufrichtig gemeinte Ehrfurcht ein wirksames Gegengewicht
entgegen. So wird ihm die Anerkennung des Führers, sowie der eigenen

Gefolgschaft selbstverständlich und natürlich. Es disponieren ihn demnach

die Ehrfurcht und ihre Betätigung für den Platz und die Aufgabe,
die er im Gemeinschaftswirken mit andern zusammen einzunehmen und

zu erfüllen hat.
Anderseits wird der Vorgesetzte diese aufrichtige und männliche

Dienstbarkeit wohl von bloßer Augendienerei und gesellschaftlicher
Routine zu unterscheiden wissen. Auch er wird es an Achtung diesem

Untergebenen gegenüber nicht fehlen lassen können. So wird die gegenseitige

Anerkennung der Grund für ein harmonisches und fruchtbares
Verhältnis werden.

Das gilt nun auch von den Huldigungen, die wir Gott erweisen.
Sie sind mehr als Äußerlichkeiten — müssen sie doch vom Geist der

Anbetung getragen sein — und sie haben eine außerordentliche Bedeutung

für unsere Lebensgemeinschaft mit Gott. Ohne Ehrfurcht und
Rücksicht dem andern gegenüber gibt es keinerlei wahre Gemeinschaft,
erst recht nicht für das Geschöpf mit dem, der alles freiwillig durch sein

Allmachtswort ins Dasein rief. Da nun die Religion die Erhaltung und

Vertiefung der Gott schuldigen Ehrfurcht bezweckt \ ist sie von wirklich
grundlegender Bedeutung für das Gnadenleben. Ihr Ziel : zwischen

Gott und uns Menschen die rechte Gemeinschaftsordnung herzustellen,
Gott den Platz zu lassen, der ihm als dem Schöpfer und Erhalter alles
Lebens zukommt, und uns in die Rolle demütig empfangender Geschöpfe

zu bringen, wird bei ihrer Übung nicht aus dem Auge gelassen werden

dürfen. Gewiß soll durch unsere Gottesverehrung in uns zunächst der
Geist tiefster Ehrfurcht und Anbetung geweckt und gepflegt werden.
Aber eine solche für den Dienst des Schöpfers notwendige Gesinnung
ist nur ein Teilziel. Sie ist Mittel zum Endziel, zur Herstellung eines

wahren Lebenskontaktes mit Gott. 2 Nicht in unsern
Ehrfurchtsbezeugungen wird der Schöpfer seine Ehre finden können, sondern

1 I-II 102, 4. Totus exterior cultus Dei ad hoc praeeipue ordinatur, ut
homines Deum in reverentia habeant.

2 II-II 93, 2. Finis divini cultus est, ut homo Deo det gloriam et ei se subiciat
mente et corpore. — II-II 82, 4 ut non in se existât, sed Deo se subdat.



148 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

darin, daß er seinen Lebenswillen in uns ungehindert auswirken kann.
Diese ihm ergebene Haltung unserseits, dieses ihm ganz und gar Zur-
Verfügung-Stehen mit Leib und Seele, mit Hab und Gut ist das Ziel
unserer Kulthandlungen. Wenn also S. Thomas lehrt : Religio proprie
importât ordinem ad Deum b meint er damit nicht nur die Hinwendung
unseres Willens auf Gott, sondern die unseres ganzen Seins und Wesens,

unsere entsprechende Eingliederung in das Himmel und Erde
umspannende Lebensverhältnis zwischen Gott und seinem Werke, unsere
vollkommene Einordnung in seine Natur- und Gnadenoffenbarung
umfassende Lebensentfaltung nach außen. Der Aquinate versucht im
angeführten Artikel eine Ableitung des Wortes religio zu geben. Dabei
führt er aus :

Ipse est, cui principaliter alligari debemus tamquam indeficienti
principio ; ad quem etiam nostra electio assidue dirigi debet sicut in
ultimum finem ; quem etiam négligentes peccando amittimus, et credendo
et fidem protestando recuperare debemus.

Unser unbeständiges geschöpfliches Sein bedarf in natürlicher und
übernatürlicher Beziehung der steten Verbindung mit Gott, dem unaus-

schöpflichen Quell allen Lebens. Sind wir auch unserer Natur nach

von ihm stets abhängig, so gilt es zur Erhaltung und Vollendung unseres

Seins, diese Abhängigkeit willig zu bejahen. In der Sünde isoliert sich
der Mensch gleichsam gegen den Lebenszustrom von oben. Die natürliche

Verbindung mit Gott verliert ihre Erhöhung und Fruchtbarkeit.
Insofern hat der Sünder Gott verloren. Durch Glaube und Kult
ergreift der Mensch' hingegen die Retterhand seines Schöpfers und tritt
in innigstes Kindesverhältnis zu ihm. So wird er in der Vereinigung
mit Gott, als seinem letzten Ziele, ewiges Sein und seliges Leben finden.

Die Tugend der Religion soll also durch die Kultübungen die

Ehrfurcht in uns pflegen und so unsern Willen in steter Unterwürfigkeit
und Hingabebereitschaft Gott gegenüber halten, damit wir mit unserem

ganzen Sein und Leben auf die Lebensgemeinschaft mit Gott hingeordnet
werden und bleiben.

2. Excellentia — Honor.

Nun ist dieses Verhältnis zwischen dem Schöpfer und seinem

Werk ohnegleichen. Es ist weit erhaben über alle nur denkbaren

Zusammenordnungen von Hoch und Nieder bei uns Menschen. Darum

1 II-II 81. 1.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 149

ist auch eine besondere Art von Ehrenbezeugungen nötig, um in uns das

Bewußtsein der göttlichen Erhabenheit zugleich mit der vollen Bereitschaft

zu entsprechender Ehrfurcht und Unterwürfigkeit zu wecken.1
Diese singularis excellentia Gottes im Bereiche alles dessen, was

da lebt, ist sein Schöpfertum. Urheber und Beieber aller ist er. Nur
durch ihn ist und lebt das andere. Er ist der einzig wahre Lebensspender.
Was außer ihm da ist, empfängt Sein, Sosein und Leben von ihm.
Dabei ist es ganz gleichgültig, auf welcher Entwicklungsstufe unser
Leben ist, ob im Entstehen, Fortdauern und Wachsen oder in der

Vollendung. Gott muß alles geschöpfliche Leben geben, erhalten,
stützen und leiten. Er muß es schließlich, um ihm Beständigkeit und

Vollendung zu geben, gewissermaßen in seine eigene Vollkommenheit
einmünden, d. h. an ihr Anteil haben lassen. Deshalb entfaltet S. Thomas
den Begriff der singularis excellentia in drei Bezeichnungen : creationis

principium, operationis auctor, beatitudinis finis. 2

An verschiedenen Stellen kehren bald einer, bald mehrere der

obigen oder gleichwertiger Ausdrücke wieder. 3 Sehr oft ist besonders

die Bezeichnung : ultimus finis festzustellen, vor allem in der Tugendlehre.

Zu seiner Erklärung sind wohl einige Bemerkungen nötig.
Gott wird als ultimus finis geehrt, da er unser Sein und Leben

in sich vollendet. Wie die Flüsse im Meer ihr Ziel finden, in ihm
Eigensein und Eigenbewegung verlieren, dafür am Ozean und seinem

Wogenschlag, seinem Ebben und Fluten teilnehmen, so ist es ähnlich
mit unserem geschöpflichen Leben. Es verliert zwar nicht sein Eigensein,

aber es wird doch im höheren, im göttlichen Leben vollendet.
Je nach Anlage und Beschaffenheit findet jedes Geschöpf in Gott sein

Ziel. Als finis ultimus ist Gott das : bonum perfectum et completivum 4,

bonum completissimum 5, beatitudo, quam omnes appetunt 6, beatitudinis

finis, in eius solius fruitione ultima hominis consistit félicitas. 7

So ist Gott das unendliche Gut, dem alles zueilt. Von Anfang an

1 II-II 81, 4. Honor autem debetur alicui ratione excellentiae. Deo autem
•competit singularis excellentia, in quantum omnia in infinitum transcendit secundum

omnimodum excessum. Unde ei debetur specialis honor. — Ibid. 1 ad 3

specialis ratio servitutis ei debetur. L. c. ad 2. Augustinus : Religio distinctius
non quemlibet, sed Dei cultum significare videtur.

2 III C. G. 120.
3 I-II 102, 3 ; 103, 1 ad 1 ; II-II 81, 1, 3, 8 ; 85, 2 ; 101, 3 ad 2 ; III C. G. 119.
4 I-II 1, 5. 5 I-II 1, 7. 3 I-II 1, 8.
7 III C. G. 120. — Cfr. I-II 1, 5. Oportet, quod ultimus finis ita impleat

totum hominis appetitum, quod nihil extra ipsum appetendum relinquatur.

Divus Thomas. 11



150 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

als solches erkannt, ist er das Hauptmotiv unseres religiösen Lebens. 1

Erreicht wird er aber erst am Schluß der irdischen Laufbahn drüben
in der Seligkeit des Himmels. 2

Die Gemeinschaft mit dem Schöpfergott ist also das Ziel der Religion.
Das Leben aus ihm bejahen, in ihm entfalten und vollenden will der

Gottesfürchtige — so des Schöpfers Ehre und sein eigen Heil wirken.
Der Weg dazu ist der Kult.

Weil also diese singularis excellentia der Beweggrund der
Gottesverehrung ist, muß die Gott gezollte Verehrung auch ein ganz besonderes

Gepräge haben — specialis honor. Sie muß sich demgemäß von andern

Ehrfurchtsbezeugungen unterscheiden und das gottesdienstliche Moment
erkennen lassen. Nur Gott darf sie erwiesen werden. Dies muß sich
besonders beim höchsten Kultakte, dem Opfer, zeigen. 3

Die andern Ehrbezeugungen, die der Kult kennt, sind teilweise
nicht so eindeutig, weil Ehrfurcht auch Geschöpfen erwiesen werden
muß. Zum Teil kommen sie zwar Gott zu, werden aber um seinetwillen
Geschöpfen erzeigt, insofern diese die göttliche Autorität vertreten. 4

Daß zwischen den Ehrfurchtsformen des Kultes und des menschlichen

Alltags kein scharfer Trennungsstrich zu ziehen ist, beruht
darauf, daß die Grundlage für sie die Menschennatur ist. Die Ausdrucksformen

der Huldigung sind ja nicht willkürlich, sondern müssen unserm
Fühlen und den Ausdrucksmöglichkeiten unseres Leibes entsprechen.
Als geistig-leibliche Vorgänge üben sie dann auch die Ehrfurcht stärkende

Rückwirkung aus. Für die Verehrung Gottes gilt es nun die

allgemeinen Symbole für ihre neue Aufgabe geeignet zu machen.
Teilweise lassen sie sich steigern und zeigen dann die alles Geschöpfliche

überragende Majestät an. Anderseits besteht die Möglichkeit, durch
das hinzutretende erklärende Wort ihnen eine eindeutige gottesdienstliche

Bestimmung zu verleihen. Dazu mag noch kommen ihre Ein-

1 I-II 1, 4. Principium intentionis est ultimus finis.
2 I-II i, 8. Beatitudo nominat adeptionem ultimi finis.
3 III C. G. 120. Sacrificium nullus offerendum censuit alicui, nisi eum Deum

aestimavit aut aestimare se finxit. II-II 85, 2 ad 2 Augustinus : daemones non
cadaverinis nidoribus sed divinis honoribus gaudent. II-II 85, 2. Sicut soli Deo
summo debemus sacrificium spirituale offerre, ita etiam soli ei debemus offerre
exteriora sacrificia.

4 II-II 84, 1 ad 1. Deo debetur reverentia propter eius excellentiam, quae
aliquibus creaturis communicatur non secundum aequalitatem, sed secundum
quandam participationem sed aliquid est, quod soli Deo exhibetur, scilicet
sacrificium.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 151

Ordnung in das Zusammenspiel vieler Zeremonien, die in ihrer Gesamtheit

den Vorgang als Gottesverehrung bekunden.
Da der ganze Bereich der Schöpfung dem Menschen zur Erhaltung

und Entfaltung seines Lebens gegeben wurde, kann er gerade durch
dessen Ausnützung dem begrenzten Ausdrucksvermögen seines Leibes
(sich neigen, knien, sich in den Staub werfen, Hände falten usw.)
abhelfen und seine Kulthandlungen als dem Herrn geweiht bezeugen.

Mit allem, was sein Leben erhält, kann er dieses versinnbilden,
mit anderem wieder dessen Hingabe.

Da sind zunächst die Früchte des Feldes, die er im Schweiße
seines Angesichtes angebaut und geerntet hat, die Tiere, die er betreut,
dann das öl oder Wachs, das sich im Leuchten verzehrt oder der

Weihrauch, der in Wohlgeruch aufwärts steigt.
Die Weihegabe (oblatio) kann verschiedene Bedeutung haben. Sie

kann die Hingabe an Gott bedeuten, aber auch das Mitwirken an der

Kultgemeinde.
Die Erstlinge (primitiae) sind ein klares Bekenntnis des Leben

erhaltenden Gottes.
In der Tempelsteuer, im Zehnt wird der Höchste geehrt als der

allmächtige Schutzherr seines Volkes, das sich getrost in dessen Hut
seines Lebens erfreuen kann.

Das Opfer gehört, soweit der Anteil des Menschen in Frage kommt,
zu den Oblationen, weshalb der heilige Lehrer es bei den Kulthandlungen

aufzählt, bei denen die Menschen Gott etwas darbieten.

Der Gelobende bringt zwar noch nicht die Gabe, verpflichtet sich
aber zu ihr, falls er an sich oder andern das helfende Eingreifen des

Allerhöchsten erfahren sollte. Auch die Onfewsgelübde sind eine

eindeutige Verehrung des alles vermögenden Herrn. Verpflichtet sich
doch der Gelobende im Vertrauen auf ständige Gnadenhilfe zu einer

Lebensart, die er aus eigener Kraft nicht einzuhalten vermag.
Aber wir haben im Kult nicht nur Gott zu geben, sondern auch

von ihm anzunehmen 1, und zwar etwas Göttliches, sei es ein Sakrament
oder der göttliche Name selbst. 2

«Name» ist nach biblischem Sprachgebrauch: der Träger des

Namens, die betreffende Person. Demnach haben wir unter dem

1 II-II 81, 3 ad 2. Per omnes (actus religionis) homo protestatur divinam
excellentiam et subiectionem sui ad Deum, vel exhibendo aliquid ei vel assumendo
aliquid divinum.

2 II-II 89, Einleitung.



152 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

«Namen Gottes» zu verstehen, das Wesen Gottes, also Gott selbst,
und zwar insoweit er — seiner Eigenart nach — unserer Erkenntnis
zugänglich und somit nennbar wird. Bei : assumere nomen divinum
handelt es sich nicht um ein In-den-Mund-nehmen der betreffenden
Laute unserer Sprache, sondern um das Annehmen der sich uns
schenkenden Gottheit. Gott offenbart sich ja, um unser Leben zu
werden, uns an seinem seligen Leben teilnehmen zu lassen. Setzen

wir also einen Akt, der nach Gottes Bestimmung uns mit seiner

gnadenvollen Selbstmitteilung in Fühlung bringt, dann ist dieses

Eingehen auf das göttliche Heilswirken ein assumere nomen divinum.
Dies geschieht besonders in gewissen Kulthandlungen. Die Anrufung

des göttlichen Namens erfolgt zunächst durch Schwur, Beschwörung,
Gebet und Gotteslob. Die Schwurformel : So wahr mir Gott helfe zeigt
deutlich den Zusammenhang des Eides mit der persönlichen
Liebesoffenbarung Gottes. Bezüglich der Beschwörung ist nach S. Thomas

zu unterscheiden je nach dem Wesen, das beschworen wird. Gott
beschwören heißt, sich auf seinen ewigen Liebeswillen berufen. 1

Beschwören wir dagegen einen Nächsten, so erinnern wir ihn an sein

erhofftes Heil. 2 Die Dämonen 3 dürfen wir per modum compulsionis
beschwören, damit sie nicht unserem Heil und somit dem Offenbarwerden

der göttlichen Gutheit entgegenstehen. Unvernünftige Geschöpfe
können beschworen werden per modum deprecationis. 4 Sie werden

eigentlich nicht unmittelbar beschworen und stets nur mit Rücksicht
auf das Gottesreich.

Auch das Beten ist ein ehrfürchtiges Sich-öffnen für den sich zu

uns herablassenden Gott. 5

Beim Bittgebet6 bereiten wir uns für Gott und seine Gnade. Er
ist für uns Urheber alles Guten in der* Ordnung der Schöpfung und

1 II-II 90, i ad 3. Quod a Deo per aeternam eius voluntatem aliquid obtinea-
mus est ex eius bonitate.

2 II-II 90, 1 ad 3. Adiurando hominem eius voluntatem per reverentiam
rei sacrae immutare intendimus.

3 II-II 90, 2.
4 per modum deprecationis ad Deum directae, quod pertinet ad eos, qui

divina invocatione miracula faciunt ; alio modo per modum compulsionis, quae
refertur ad diabolum, qui in nocumentum nostrum utitur irrationalibus creaturis.

5 II-II 91, i. Ad Deum verbis utimur, non quidem ut ei, qui est inspector
cordium, nostros conceptus manifestemus, sed ut nosipsos et alios audientes ad
eius reverentiam inducamus.

6 II-II 83, 3. Per orationem homo Deo reverentiam exhibet, inquantum seil,
ei se subicit et profitetur orando, se eo indigere sicut auetore suorum bonorum.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 153

der Gnade. Im Dankgebet bekennen wir froh Gott als den, der alles,

was an uns gut ist, in uns wirkt. Preisen 1 wir den Herrn, dann stellen
wir uns ihn nach seiner Größe und Herrlichkeit vor Augen, auf daß wir
in Glaube und Liebe erstarken und um so fester an das einzig wahre
Sein und Leben gebunden werden. Je mehr nun der Mensch sich
beim Beten Gott öffnet, je mehr er Gott in sich wirken läßt, um so

weiter tritt sein kultisches Handeln zurück. Dies wird besonders dann
der Fall sein, wenn er Gott nicht mehr als den Lebensspender, nicht
als sein Gut erkennt und ehrt, sondern vielmehr als den in sich
Vollkommenen, ganz abgesehen vom göttlichen Wirken nach außen. 2

Erfüllen dann die Schauer der Ehrfurcht den Menschen so, daß

er kein rechtes Wort finden kann — Tibi silet laus 3
—, sondern in

restloser Hingegebenheit das göttliche Licht in sich wirken läßt, so

ist doch das religiöse Tun die Vorbereitung dazu gewesen. Durch
dasselbe hat er ja den Geist ehrfürchtigen Schweigens und Aufmerkens
in sich zur Entfaltung gebracht und so mit Gottes Gnade die Disposition
für das höchste innere Beten mitgeschaffen.

Auch im Empfang der von Gott gebotenen Heilsmittel (Sakramente)
liegt eine wahre Gottesverehrung. Stellen sie doch eine besonders

wirksame invocatio nominis divini dar. Bei aller Rücksicht auf die

eigene Heilung und Heiligung muß der Gedanke an den Geber lebendig
bleiben. Sich heilen und heiligen lassen, um Gott besseren und reineren
Dienst leisten zu können, heißt die Sorge für das eigene Ich der

Schöpfungsaufgabe der Gottesverehrung unterordnen. 4

In der unserm Geschlecht gegebenen Heilsökonomie ist nämlich
der Kult Gottes nicht nur eine Angelegenheit der Natur, sondern der
in der Gnade erhöhten Natur. So bedarf also der Mensch höherer

Kräfte, selbst einer gewissen consecratio.
Unsere Gottesverehrung soll nämlich eine Teilnahme des Kultes

1 II-II 91, i ad 2. Valet exterior laus oris ad excitandum interiorem affectum
laudantis. ad 3 Deum non laudamus propter utilitatem suam sed propter utilitatem
nostram. II-II 91, 1. Homo per divinam laudem affectu ascendit in Deum.

2 II-II 91, 1 ad 1 quantum ad eius essentiam ; et sie, cum sit incompre-
hensibilis et ineffabilis, maior est omni laude. Debetur autem ei secundum hanc
comparationem reverentia et latriae honor.

3 II-II 91, 1 ad 1.
4 III 65, 1. Sacramenta Ecclesiae ordinantur ad perficiendum hominem

in his, quae pertinent ad cultum Dei secundum religionem christianae vitae.
I-II 101, 4. Institutio (colentium) ad cultum divinum per quandam conse-

crationem vel populi, vel ministrorum.



154 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

sein, den das fleischgewordene Wort seinem Vater erweist. 1 Dazu sind
die Sakramente in den Kult eingeordnet. Sie machen uns fähig zum
höchsten Akt christlicher Gottesverehrung, zur Feier der Eucharistie. 2

Mögen wir in der Religion geben oder empfangen, so ist doch das

Verhältnis so, daß Gott stets in seiner excellentia singularis, als Herr
alles Lebens offenbar wird. Er ist eigentlich stets der Gebende, auch

wo wir es zu sein scheinen. Und wir bleiben stets die, die nach seiner

Gnadengemeinschaft streben, die von ihm entgegennehmen müssen.

Somit werden alle diese Kulthandlungen der Forderung nach dem

specialis honor gerecht. Können wir doch niemand außer Gott als das

Leben in sich und als unser Leben bekennen.

3. Notwendige Eigenschaften des wahren Kultes.

Bisher wurde über die Tugend der Gottesverehrung mehr im
allgemeinen gesprochen. Erörtert wurde ihre Stellung im Organismus
der Tugenden, ihr Objekt : die in Ehrfurcht getätigten Kulthandlungen,
deren Ziel : die rechte Einordnung in den großen Lebenskreis, der

Schöpfer und Geschöpfe umfaßt, sowie das Motiv : die singularis
excellentia, der ein specialis honor entsprechen muß. Nunmehr ist es unsere
nächste Aufgabe, die Eigenschaften darzulegen, die dieser Kult
aufweisen muß, um seiner hohen Idee zu genügen.

Die singularis excellentia Gottes besteht zunächst darin, daß er
das Leben selbst und der Ursprung allen Lebens in der Schöpfung ist :

creationis principium. 3

Deshalb wird nur die Verehrung entsprechen, die zunächst unser

Schöpfungsgut, also die menschliche Natur bejaht. Weil diese

geistigleiblich ist, wird der Kult auch ein doppelter sein müssen. 4 Die Seele

1 III 62, 5. Per suam passionem initiavit ritum christianae religionis.
III 63, 3. Totus ritus christianae religionis derivatur a sacerdotio Christi

cuius sacerdotio configurantur fideles secundum sacramentales characteres, qui
nihil aliud sunt, quam quaedam participationes sacerdotii Christi ab ipso Christo
derivatae.

2 III 63, 6. in qua principaliter divinus cultus consistit inquantum est
Ecclesiae sacrificium.

3 III C. G. 120.
4 I-II 101, 2. Est autem duplex cultus Dei interior et exterior. Cum enim

homo sit compositus ex anima et corpore, utrumque debet applicari ad colendum
Deum, ut scilicet anima colat interiori cultu et corpus exteriori.

I-II io2, 5 ad 4. Cultus divinus est duplex : scilicet spiritualis, qui
consistit in devotione mentis ad Deum et corporalis, qui consistit in sacrificiis,
oblationibus et aliis huiusmodi.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 155

aller Gottesverehrung ist natürlich die innere Hingabe des Menschen

an seinen Schöpfer. 1

Da der Mensch nach Gottes Willen außerdem noch eine
übernatürliche Ausstattung besitzt, muß der Kult auch diese in seinen
Dienst nehmen. Die ungenügende natürliche Tugend der Religion 2

muß übernatürlich erhöht 3 und Mittel für die göttlichen Tugenden 4

werden. Wie sie diesen dient, wird sie anderseits von ihnen auch

gefördert. Erst durch die Gnade wird die Hingabe der Seele zum
geistigen Opfer, an dem Gott sein Wohlgefallen haben kann.5

Die äußere Gottesverehrung ist allein natürlich wertlos. 6 Deshalb
wird der Wert eines Opfers auch nicht durch die Größe der Gabe
bestimmt. 7 Da nur deren Beziehung zum innern Kult maßgebend ist,
kann sie z. B. aus erziehlichen Gründen im umgekehrten Verhältnis zur
wiedergutzumachenden Verfehlung stehen. 8 Der äußere Kult ist
demnach als Ausdrucksform des innern anzusehen.9 Darum muß er
in einem entsprechenden Verhältnis zu diesem stehen. 10 Und zwar
wird er vom innern Kult als dem ausschlaggebenden Teil bestimmt. 11

1 II-II 85, 3 ad 2. Bonum animae, quod Deo offertur interiori quodam
sacrificio per devotionem et orationem et alios huiusmodi interiores actus ; et hoc
est principale sacrificium.

2 I-II 63, 3 ad 3. Virtus illorum principiorum naturaliter inditorum non se
extendit ultra proportionem naturae ; et ideo in ordine ad finem supernaturalem
indiget homo perfici per alia principia superaddita.

3 I-II 65, 2. Solae virtutes infusae sunt perfectae, et simpliciter dicendae
virtutes, quia bene ordinant hominem ad ultimum finem simpliciter.

4 III 63, 4 ad 3 [Cultus] est quaedam fidei protestatio per signa. — II-II
roi, 3 ad 1. Religio est quaedam protestatio fidei, spei et charitatis.

5 II-II 81, 7 ad 2 interiorum et spiritualium operum, quae per se Deus
acceptât.

6 I-II 102, 4 ad 3 : Corporalis cultus non propter se erat acceptus.
7 II-II 85, 2 ad 2. Non pensatur pretium occisi pecoris sed significatio,

qua hoc fit in honorem summi Rectoris totius universi.
8 I-II 102, 3 ad Ii. Quanto gravius erat peccatum, tanto vilior species ani-

malis offerebatur pro eo.
9 III 60, 4 ad 2. Res sensibiles, ut in sua natura considerantur, non pertinent

ad cultum vel ad regnum Dei, sed solum secundum quod sunt signa spiritualium
Terum, in quibus regnum Dei consistit. III 22, 2 Augustinus : Omne sacrificium
visibile invisibilis sacrificii sacramentum i. e. Signum est. III C. G. 120 reprae-
sentativum est interioris veri sacrificii.

10 I-II 103, 3. Exterior cultus proportionari debet interiori cultui.
I-II 101, 2 ad 3 de interiori cultu, ad quem tarnen ordinari oportet ex-

teriorem cultum.
11 II-II 84, 2. Id quod est exterius, refertur ad id quod est interius, sicut

ad principalius.
II-II 81, 7 ad 1. In spiritu adorare... principale et per se intentum in cultu divino.



156 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Er hat diesen gleichsam zu verkörpern und ist wie das Wort1, das

dem Gedanken Ausdruck gibt. Wie wir viele Worte benötigen, um den

Reichtum unserer Gedanken zu offenbaren, so gibt es auch eine Reihe
von verschiedenen äußeren Kulthandlungen, durch die die Seele ihre-

inneren Hingabeakte auch nach außen hin betätigt. 2 Die Heiden
vergaßen oft diesen Symbolwert des heiligen Tuns und wollten schließlich

durch äußere Gaben und Riten allein die Gottheit ehren. 3

Da aber im Kult nicht der dienende Mensch, sondern der unendliche

Gott der eigentliche Geber ist, dienen die Riten auch dazu, Gottes
belebendes Wirken den Menschen erkennen zu lassen. So wird der
Kult zur Lehre, zum Mittel der Offenbarung des Unsichtbaren. 4 Dieses

Heranbringen der ewigen Wahrheiten durch Symbole an den Menschen

entspricht auch dessen Art, das Übersinnliche zu erkennen. 5 Auf diese
Weise können selbst einfache Leute in erhabene Wahrheiten mit Frucht
eingeführt werden.

So wird also der, der den äußeren Kult bejaht, in demselben eine

gottgegebene Quelle für den inneren finden. Aber nicht nur des Menschen

Verstand, auch sein Gemüt wird durch denselben an Gott gebunden.6

1 II-II 94, 2 verba sonantia.
2 I-II ioi, 2. Secundum quod diversimode intellectus et affectus colentis

Deum Deo recte coniungitur, secundum hoc diversimode exteriores actus hominis
ad cultum Dei applicantur.

I-II 103, 3. Secundum diversitatem interioris cultus debet diversificari
exterior cultus.

3 II-II 81, 7 ad 3.
4 II-II 92, 2. Ordinatur divinus cultus ad hoc, quod homo instruatur

a Deo, quem colit.
I-II 101, 2 ad 2. Ratio humana perfecte capere non potest divina propter

excedentem ipsorum veritatem ; et ideo opus est repraesentatione per sensi-
biles figuras.

5 I-II 101, 2 ad 1. Divina non sunt revelanda hominibus nisi secundum
eorum capacitatem. Et ideo utilius fuit, ut sub quodam figurarum velamine
divina mysteria rudi populo traderentur, ut sic saltem ea implicite cognoscerent,
dum illis figuris deservirent ad honorem Dei.

III C. G. 119. Quia connaturale est homini, ut per sensus cognitionem
aeeipiat, et difficillimum est sensibilia transcendere, provisum est divinitus homini,
ut etiam in sensibilibus rebus divinorum ei commemoratio fieret.

6 II-II 84, 2. Per signa humilitatis, quae corporaliter exhibemus, excitetur
noster affectus ad subiciendum se Deo, quia connaturale est nobis, ut per sensibilia
ad intelligibilia procedamus.

II-II 91, 1 ad 2. Valet exterior laus oris ad excitandum interiorem affectum
laudantis.

III C. G. 119. Sensibilia opera quibus seipsos provocant in divina
ut per haec sensibilia opera intentio nostra dirigatur in Deum et affectio accendatur.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 157

Die kultische Bedeutung des Gesanges (II-II 91, 2) ist damit auch

herausgestellt. Er hilft dazu, die Affekte der Seele voll ausklingen und
somit zu ihrer Reife kommen zu lassen.

Die Pflege des äußeren Kultes bedeutet also für uns ein Eingehen
auf den göttlichen Schöpferwillen, ein Bejahen unserer ganzen menschlichen

Natur mit ihrer sinnlich-geistigen Erkenntnis und ihrem
seelischleiblichen Zusammenarbeiten überhaupt. Auch der Leib hat sein Recht
im Kult. Er hat genau wie die Seele seinen Anteil zu leisten. Der

ganze Mensch ist dem Schöpfer verpflichtet und soll durch seinen

Dienst in proportione convenienti (II-II 81, 2) zu seinem Gott gebracht
werden. Die Gnadengemeinschaft, für die uns die Religion disponieren
soll, erstreckt sich ebenso auf den Leib wie auf die Seele. Beide müssen

gleichsam kontaktfähig und empfangsbereit für das Einströmen des

göttlichen Lebens werden.
Als Geschöpf sieht sich aber der Gottesfürchtige nicht allein seinem

Herrn gegenüber, sondern als Glied des Menschengeschlechtes, letzten
Endes des ganzen Kosmos.

Will er also Gott als Urheber seiner ganzen Natur verherrlichen,
so muß auch seine soziale Beziehung zum Nächsten im Kult ihren
Ausdruck finden. Nur in der Gemeinschaft kann er also seinem ganzen
Sein nach an das göttliche Leben herangebracht werden.

Auch dazu ist der äußere Kult nötig. Er bildet das Bindeglied
zwischen den Vielen. Er eint sie, lehrt sie dasselbe und entflammt sie

zu gemeinsamen Dienste des Allerhöchsten. 1

Von Anfang an ist der Kult Sache der Gemeinschaft gewesen,
darum heilige Orte und Zeiten und vor allem das stellvertretende
Priestertum. Gott hat eben den Menschen zur Erreichung seines natürlichen

und ewigen Zieles in das Geschlecht eingeordnet. Auf allen
Gebieten müssen wir zusammenstehen und einander helfen. Diese
Gebundenheit an die Gemeinschaft kommt naturgemäß auch in der

Gottesverehrung zur Auswirkung, wo wir nicht nur für uns empfangen,
sondern auch Gnade an andere weiterzuleiten haben. 2

Private Gottesverehrung muß immer aus der Gemeinschaft
erwachsen, aus ihr Stoff und Anregung schöpfen, in sie — mindestens

1 II-II 91, 1. Ad Deum verbis utimur ut nosipsos et alios audientes ad
eius reverentiam inducamus.

Ibid ad 2. Valet exterior laus oris ad provocandum alios, ad Dei laudem.
2 III 63, 2. Divinus cultus consistit vel in recipiendo aliqua divina vel in

Iradendo aliis.



158 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

nach der Universalität des erbetenen Heiles — wieder einmünden. Wie
wäre es möglich, den «Vater unser» zu ehren, wenn man die große
Schar seiner Kinder absichtlich unbeachtet ließe

Auch steht unser religiöses Leben mitten in der Entwicklung des

ganzen Geschlechtes, hat Anteil an den Errungenschaften der
Vorfahren und Zeitgenossen — und ist anderseits den nachkommenden
Geschlechtern verpflichtet.

Von Anfang an haben die Völker kraft ihrer Sonderbegabungen
zum Kult beigetragen, an seiner Ausgestaltung mitgewirkt.

Verehren wir nun Gott als den Schöpfer des ganzen Geschlechtes,
so dürfen wir die bleibenden Werte, die andere gefunden und
ausgebildet haben, nicht beiseite schieben. Wir haben sie vielmehr zu
achten und zu pflegen, ohne natürlich unsererseits verhindert zu sein,
durch das, was unser Volk und unsere Zeit erfassen und vertiefen kann,
die Kultfähigkeit der Menschheit zu bereichern.

Deshalb muß der Kult, den die Weltkirche Gott erweist, das

Kulturgut aller, selbst der sie vorbereitenden Stufen verwerten.
Die Gemeinschaft mit dem ganzen Geschlecht im Kult führt auch

zur Einbeziehung der bereits verklärten und der Verklärung im
Fegfeuer entgegenharrenden Glieder. Desgleichen zur Verbindung mit den
Chören der Engel, in deren Gotteslob das unsere einstimmen soll

(Präfation).
So wird gerade in der Gemeinschaft aller vernunftbegabten Wesen

der singularis honor dem Ewigen erwiesen.

Aber auch die unbeseelte Natur, die unter dem Menschen steht, hat
für ihn Lebensbedeutung. Darum muß er sie in seine Gottesverehrung
hineinziehen. Ist es doch seine Aufgabe, den Schöpfer aller Dinge zu
ehren. So faßt er — wie die Erfahrung zeigt — alle Kreise der Natur
im Kult zusammen. In Anlehnung an die Elemente der Alten etwas

zu sagen, dürfte hier genügen.
Die Erde bietet den Stein zu Altar und Gotteshaus. Sie gibt so

Sinnbilder der Festigkeit des neuen Geschlechtes. Unzerstörbar ist sein

Grundstein, Christus. Ein ewiges Reich bilden die, welche auf ihn sich
aufbauen. Den Staub nutzt der Mensch zum Zeichen seiner Niedrigkeit,
Vergänglichkeit und seiner Todeswürdigkeit. Die hohen Berge sind
ihm wie riesige Altäre, da nur das Höchste genug ist, die Erhabenheit
des Schöpfers einigermaßen würdig anzudeuten. Für den Kult holt der
Mensch von den Feldern das Getreide, von den Wiesen die Blumen, von
den Rebhügeln den im sakramentalen Geschehen so bedeutsamen Wein.



Die 1 ugend der Religion nach dem hl. Thomas 159

Das Wasser muß die Reinigung verkünden, die die sündige Menschheit

sucht. Es ist — nach biblischer Schilderung — der Urstoff und als

solcher unbefleckt. Will nun der Mensch Erneuerung durch den Kult,
so drängt sich das Abwaschen als geeignete sinnfällige Darstellung auf.

Die Luft wird zum Sinnbild des alles durchdringenden Schöpfers,
und zwar seiner Güte im leisen Hauch, und seiner Strafgerichtsbarkeit
im Brausen des Sturmes. Sie dient ihm auch beim Kulte selbst. Den
Geist der Liebe zu mittein, haucht der Priester den Täufling an.
Die Jubellieder der Gläubigen wie die Weihrauchwolken trägt sie

himmelan.
Das Feuer erinnert den Menschen an Gott, den Allreinen und

Allheiligen, an den, der immer tätig ist, der nie rastet, der mit seinem

Lichtwesen und der Glut seiner Liebe alles erfüllt. Des Feuers
Aufleuchten wird ihm zum Bilde des Gnadenkommens — um Erleuchtung
fleht das Menschengeschlecht —, die das Wachs der Kerze oder das

öl der Ampel verzehrende lichte Flamme wird zum Vorbild des heiligen
Eifers, der ihn für seines Gottes Ehre verzehren soll.

Ein solcher Kult, in den alles einbezogen wird, kann nur dem

Herrn des Alls erwiesen werden : ihm, von dem alles Ursprung, Bestand
und Vollendung erhält : ihm, der uns so reich ausgestattet hat, nicht
nur um des irdischen Lebens willen, sondern der durch die sichtbare
Welt uns an sich ketten und in sich das wahre Leben geben will.

Der Kult des Schöpfers muß also, um der Idee der einzigartigen
Verehrung Gottes zu genügen, von der Schöpfung selbst als seiner

Grundlage ausgehen. Er hat die dort zu findenden Einzelwerte
aufzusuchen, ihre Verwertbarkeit für den Dienst Gottes herauszustellen,
sie zu ordnen und zu einem harmonischen Gefüge zu verbinden. Den

ganzen Menschen nach Seele und Leib, nach seiner Individualität und

Soziabilität, mit den Kräften der Natur und auch der Gnade, die ihm
zu Diensten sind, muß er erfassen, um dem großen Gedanken des

Allbelebens aus dem Kreis des Geschaffenen einen entsprechenden
Ausdruck zu geben.

In der Verherrlichung Gottes als des Quells allen geschöpflichen
Lebens ist der specialis honor nicht erschöpft. Er ist ja auch : opera-
tionis auctor (III C. G. 120) oder gubernator, rector, wie es an andern
Stellen heißt. Auch diese so lebenswichtige Beziehung des Schöpfers zu
seinem Werke muß im Kult ihre Ausprägung erfahren.

Wie wir sahen, entspricht der Kult unserer Natur, und darum ist



l6o Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

er für uns eine naturrechtliche Verpflichtung. 1 Die nähere Ausgestaltung;
der heiligen Handlungen ist nun durch menschliche und göttliche
Anordnungen erfolgt. 2 Und zwar entspricht das gesetzgeberische
Eingreifen Gottes seiner singularis excellentia als gubernator mundi.

Für das Paradies stellt der heilige Lehrer die Notwendigkeit einer
besonderen äußeren göttlichen Leitung des Kultes in Abrede. Das

folgt aus jenen Stellen, in denen dies von der vormosaischen Zeit
behauptet wird. Wenn dort die Menschen bei der Determinierung ihres
Kultes der inneren Führung überlassen werden konnten, dann erst
recht im Stande der Unschuld. Zudem bedurften sie in diesem auch
nicht Gnade mittelnder Kulthandlungen zu ihrer Heilung. 3

Auch in der Zeit nach der Vertreibung aus dem Paradies war der
innere Einfluß Gottes auf die Seelen stark genug, da der Glaube und
das natürliche Empfinden noch nicht so getrübt waren, wie in späteren
Zeiten. 4

Mochte damals die nähere Bestimmung des äußeren Kultes auch
der Findigkeit der Liebe des einzelnen überlassen sein, so war es doch

unvermeidlich, daß gewisse Gott mehr erschlossene Führernaturen ihre

eigenen Ansichten den andern gegenüber durchsetzten.5 Damals
machte also die noch bereitwillig aufgenommene innere Führung eine
äußere überflüssig. Als aber im Ablauf der Zeiten Gottes Einfluß auf
die menschlichen Herzen infolge fortschreitender Verdunklung des

Glaubens und der Vernunft nachließ und zudem auch die Zahl der

1 II-II 85, 1. Oblatio sacrificii pertinet ad ius naturale.
2 Ibid. ad 1. Oblatio sacrificii in communi est de lege naturali, et ideo in

hoc omnes conveniunt, sed determinatio sacrificiorum est de institutione humana
vel divina, et ideo in hoc différant.

3 III 61, 2. In statu innocentiae homo non indigebat sacramentis, non solum
inquantum sacramenta ordinantur ad remedium peccati, sed etiam inquantum
ipsa ordinantur ad animae perfectionem.

4 III 70, 2 ad i. Immediate post peccatum primi parentis propter doctrinam
ipsius Adae, qui plene instructus fuerat de divinis, adhuc fides et ratio naturalis
intantum vigebat in homine, quod non oportebat determinari lrominibus aliqua
signa fidei et salutis, sed unusquisque pro suo libito fidcm suam aliquibus signis
protestabatur.

IV D. 1, 2, 6, 3. Ilia sacra legis naturae non erant ex praecepto divino obli-
gantia, sed ex voto celebrabantur, secundum quod unicuique dictabat sua mens,
ut fidem suam aliis exteriori signo profiteretur ad honorem Dei, secundum quod
habitus charitatis inclinabat ad exteriores actus.

6 I-II 103, I. Quia etiam ante legem fuerunt quidam viri praecipui pro-
phetico spiritu pollentes, credendum est, quod ex instinctu divino, quasi ex quadam
privata lege, inducerentur ad aliquem certum modum colendi Deum qui et
conveniens esset interiori cultui.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas l6l
Gottesverehrer sich mehrte, wurde ein äußeres gesetzliches Eingreifen
des Schöpfers immer nötiger. 1

Ferner sollte der Glaube weitere Fortschritte machen und die

Sehnsucht nach dem Kommen des Erlösers gesteigert werden. Dazu

waren aber neue Riten notwendig, die geeignet waren, durch ihre
ailschauliche Symbolik die Menschen in diesem Sinne zu beeinflussen. 2

Der Aquinate hat über die Notwendigkeit der alt-testamentlichen
Sakramente einen besondern Artikel geschrieben. 3 Sind aber solche

Heilsmittel erforderlich, so ist damit auch die Notwendigkeit des

Eingreifens von oben gegeben. Dieses mußte auch erfolgen, um den

Gefahren für die Reinheit des Kultes vorzubeugen, nämlich dem Götzendienst,

der Wahrsagerei und den abergläubischen Gebräuchen. 4 Nicht
-der Kreatur, sondern Gott allein kommen die kultischen
Ehrenbezeugungen zu. Einzig Gott darf der Mensch als seinen Führer
anerkennen, und nicht ist es ihm erlaubt, mit Dämonen Bündnisse

einzugehen und von ihnen sich Fragen beantworten zu lassen. Ferner
muß der wahre Gott auch in rechter, geziemender Weise verehrt werden,
ohne Beimischung abergläubischer Gebräuche. Und schließlich besteht
bei uns Menschen die Gefahr der Veräußerlichung, so daß wir über
der Gabe deren Symbolik vergessen, und so sehen wir, wie die Heiden,
trotz besten Willens, da sie letzte Hingabe an Gott erstrebten,

zu einem Gottes nicht würdigen Kult in Menschenopfern und unzüchtigen

Riten kamen. 5

Demnach ist die Menschheit stets auch in ihrer Gottesverehrung
auf die Leitung durch die ewige Weisheit angewiesen. In der
vorchristlichen Zeit wurde die äußere Regelung des Kultes um so dringender,

je weiter die innere Verbindung nachließ. Aber auch in der Fülle
der Zeiten können wir trotz des Lichtes der vollen Offenbarung die

1 III 6o, 5 ad 3. Necesse luit etiam, exterius legem dari tum propter obscu-
rationem legis naturae ex peccatis hominum, tum etiam ad expressiorem signi-
ficationem gratiae Christi, per quam humanum genus sanctificatur.

IV D. 1, 1, 2, 4. Et quia tempore Moysi iam tides ad tantam quantitatem
devenerat, ut non solum in uno homine refulgeret vel in familia, sed in una sola

gente, populo Dei multiplicato, ideo oportuit et legem dari, quae non nisi populo
ferri potest, et sacramenta in speciali determinari et multiplicari.

2 IV D. 1, 1, 2, 4. Fides autem quantum ad articulorum explicationem
semper magis et magis crevit secundum propinquitatem temporis gratiae, et
secundum hoc oportuit sacramenta magis ac magis determinari.

3 III 61, 3.
4 II-II 92, 2.

5 I-II 102, 5 ad 4. Gentiles in ritu suorum sacrificiorum utebantur quandoque
et humano sanguine et semine.



IÔ2 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Bestimmung und Ordnung unseres Kultes durch Gott nicht entbehren.
Da die Verderbnis der Herzen blieb, ist die Gefahr eines Abgleitens
auch jetzt noch vorhanden, zumal der Kult geistiger 1 sein soll als in
der Vorzeit. Die Geschichte der christlichen Frömmigkeit dürfte
Beispiele ausreichend zur Verfügung stellen. So hält es z. B. der Aquinate
für nötig, die Rolle der heiligsten Menschheit des Herrn im Frömmigkeitsleben

klar herauszustellen. 2

Es ist also der Mensch in seinem Kultleben von der Führung des

Allerhöchsten stets abhängig. Wie der Wille Gottes in der natürlichen
und übernatürlichen Ausstattung bejaht werden muß, so auch seine

väterliche Führung. Das gehört zum specialis honor. Andernfalls würde
man der göttlichen singularis excellentia bezüglich der gubernatio-
rerum 3 nicht entsprechen.

'

Auch der letzten Beziehung Gottes zu seinem Werke als finis
ultimus hat unser Kult gerecht zu werden. Soll Gott hier seine Ehre
finden, dann muß das heilige Tun zur Vereinigung mit ihm, zur
Anteilnahme an seinem vollkommenen Sein und seligen Lehen führen
bzw. dafür disponieren — natürlich in dem Maße, als wir in unserer
Geschöpflichkeit dazu fähig sind.

Die Gebundenheit des Kultes an übernatürliche Führung und
Weisung ist von vornherein ein Unterpfand dafür, daß ihm diese

notwendige Wirkkraft nicht abgeht. Ist er doch so als Ausdruck des

göttlichen Heilswillens bezeugt. Und dieser ist immer wirkend und
wirksam.

Also nicht um Menschenerfindung handelt es sich letzten Endes bei

unserer Gottesverehrung, sondern um Gottes Liebesoffenbarung.
Somit wird der Kult nach seinem ganzen Wesen Heilsmittel und

empfängt ein sakramentales Gepräge — natürlich das Wort sakramental
in weiterem Sinne genommen.

Das Setzen eines Kultaktes wird also zur invocatio nominis divini.
Dem göttlichen Heilswillen wird gleichsam Betätigungsmöglichkeit
geschaffen, da die von uns zu erfüllenden Vorbedingungen verwirklicht

1 I-II ioi, 2 ad 4. Per Christum homines plenius ad spiritualem Dei cultum
sunt introducti.

2 II-II 82, 3 ad 2. Ea, quae pertinent ad Christi humanitatem, per modum
cuiusdam manuductionis maxime devotionem excitant, cum tarnen devotio prin-
cipaliter circa ea, quae sunt Divinitatis, consistât.

3 II-II 81, 3.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 163

werden. Gott will sein Heil nicht ohne uns realisieren. Was er von
uns fordert, ist eine gewisse moralische und kultische Haltung.

Je mehr bei einer Kulthandlung die Wirksamkeit Gottes
aufgerufen wird, um so vollkommener ist sie und um so zentraler steht
sie im Gefüge all der Riten, die zur Verwirklichung der wahren
Gottesverehrung nötig sind. Darum bilden die Sakramente, wo die menschliche

Mitwirkung sogar soweit zurücktritt, daß die moralische
Disposition des Spenders bezüglich ihrer Gültigkeit nicht in Betracht
kommt, das Kernstück der Verehrung des Herrns des Lebens. Hier
wird er als der eigentlich allein Wirkende anerkannt.

Somit muß auch der höchste Kultakt — das sacrificium — eine
besonders wirksame invocatio nominis divini sein. In ihm muß die
letzte Hingabe des Menschen an den göttlichen Liebeswillen beschlossen

sein, und dieser muß seinerseits am tiefsten und umfassendsten in die

Schöpfung eingreifen, um sie für die vorausbestimmte Gnadengemeinschaft

zu disponieren. Dort ist ja die höchste Verherrlichung des lebendigen

Gottes, wo seine Geschöpfe nur für ihn und seinen Lebenswillen
da sind, und er sein belebendes Wirken, ohne die geringste Hemmung
zu erfahren, entfalten kann.

Dieses heiligende Moment darf dem Kult nicht abgehen, wenn
er der Idee einer entsprechenden Verehrung des Allbelebers genügen
soll. Er soll uns ja in die rechte Ordnung zu ihm bringen. Diese besteht
aber dem höchsten Gute gegenüber darin, daß wir fähig und bereit
werden, den von ihm ausgehenden Lebensstrom in uns aufzunehmen
und in uns wirken zu lassen.

So gilt es, die Hindernisse zu beseitigen, die dem Einstrahlen des

wesenhaft Lebenden in uns, den Inhabern nur mitgeteilten Lebens,

entgegenstehen. Dazu reicht aber die Kraft rein menschlicher
Handlungen nicht aus. Gewiß wird durch die Gottesverehrung die Ehrfurcht
vor dem Höchsten geweckt und vertieft. Ferner kann das Kultleben dazu

führen, diese Ehrfurcht zu einer ständigen Gesinnung zu machen, der
Seele die Bereitschaft für den heiligen Dienst tief einzuprägen. Auch
die Auswirkung auf den Leib, dessen Lebensform doch die Seele ist,
wird nicht ausbleiben und so der ganze Mensch auf das stete Zufließen

.neuen Lebens in gewissem Grade eingestellt werden — aber das alles

genügt noch nicht, die Hindernisse, die in Natur und Sünde liegen,
zu entfernen und den vollen Lebenskontakt zu ermöglichen.

Die Sünde ist vor allem das Hindernis für unsere Gemeinschaft mit
dem Allheiligen. Sie kann der Mensch aus eigener Kraft ebensowenig



164 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

beheben, wie er seine Natur in den Stand der Übernatur zu erhöhen

vermag. Und dieses ist doch unbedingt nötig für ihre Gemeinschaft mit
Gott wie auch für ihr ewiges Leben. Von der Zustimmung zur Gnade

hängt ja bei Engeln und Menschen die Verklärung ihrer Naturen ab.

Der Kult bedarf also zur Lösung seiner Aufgaben übernatürliche
Kräfte. Da diese aber nicht im Machtbereich der Menschen sind,
sondern nur Gott zukommen, der allein Sünde verzeihen und Gnade

gewähren kann, so darf der Kult nicht bloß Menschenwerk sein. Er
muß vielmehr gottverordnetes und -gewirktes Heilsmittel sein. Seine

Ausübung seitens der Menschen ist die praktische Anerkennung der

ewigen Gutheit, ist gleichsam das Ergreifen der entgegengestreckten
Rechten Gottes.

Auch durch die Vermittlung der Gnade überschreitet der Kult nicht
die Grenze der Religion, nämlich die Menschen auf die heilige Gemeinschaft

hinzuordnen und vorzubereiten. Die eigentliche Vereinigung
geschieht erst in der aktuellen Liebe. 1 Erst wenn Gott in uns ist sicut
amatum in amante 2, soweit also der habitus charitatis in den Akt
überführt wird, ist das wahre Gemeinschaftsleben gegeben.

Der Kult löst also seine Aufgabe, uns zur Gemeinschaft mit Gott
zu führen, vollständig, wenn er die bestehenden Hindernisse beseitigt und

uns in das ordnungsgemäße Verhältnis zum Quell allen Lebens bringt.
Ist dies geschehen und in dem Maße, in dem es geschieht, wird

der Mensch dann sofort des göttlichen Lebens teilhaft. Wo das

Geschöpf kein Hindernis setzt, ist Gott, die ewige Gutheit, bereit, sich

ihm mitzuteilen. 3

So wird die ganze Schöpfung Abbild seiner Gutheit. Wo das

Geschöpf sich dieser öffnet, dringt sie vor und durchleuchtet und erhebt
alles gemäß dem Grade der Aufnahmefähigkeit der einzelnen Wesen.

Der Kult erreicht, also, wenn auch nur mittelbar, unsere

Vereinigung mit Gott und seinem Leben. Deshalb kennzeichnet der

Aquinate, dem hl. Augustinus folgend, die Religion als das Streben

1 IV D. 12, 3, 2, 3 (ad 1). Charitas, quae Deo directe nos coniungit. — II-II
23, 6. Charitas attingit ipsum Deum, ut in ipso sistat. —Ad Reginald., cp. 214
per charitatem, quae quodammodo facit per affectionem hominem unum cum Deo

facit etiam hominem esse in Deo.
2 I 43, 3-
3 Bonum est diffusivum sui. III D. 19, 5, 1 ad 2. Deus dicitur diligere

creaturas, quando iam sunt, inquantum eis actu suam bonitatem communicat,
quas, antequam essent, dilexit secundum propositum communicandi eis suam
bonitatem.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 165

nach Vereinigung mit Gott1, nach der heiligen Gemeinschaft, und
schreibt dem Opfer, dem wirksamsten Akte dieser Tugend, die

Annäherung des Menschen an Gott zu durch Nachlaß der Sünden,

Bewahrung und Entwicklung des Gnadenstandes bis zur vollkommenen

Vereinigung des Geistes mit seinem Schöpfer. 2

Die geistige Gemeinschaft mit Gott bewirkt naturgemäß zugleich
auch die Vervollkommnung des anbetenden Geschöpfes, da es zu dem

zurückkehrt, von dem es seinen Ausgang einst genommen hat. 3

Unsere Vollendung im Kult ist zugleich auch gewährleistet, da

wir durch ihn nicht nur mit dem finis ultimus in geziemende Verbindung
treten, sondern auch mit unseren Mitgeschöpfen. 4 Wie oben ausgeführt
wurde, verlangt die Ehrung des Schöpfers die Gemeinschaft aller seiner

Werke.
Die andern ?noralischen Tugenden, durch die die Harmonie in der

Schöpfung selbst Zustandekommen soll, sind einerseits Voraussetzung
für die Tugend der Religion, die ohne jene nicht zur vollen Entfaltung
gelangen kann ; anderseits werden auch sie durch aufrichtiges religiöses
Streben Förderung erfahren. Sie erhalten ein höheres Motiv und werden

von der Religion informiert, ähnlich wie von der Charitas. Darum ist
die Religion auch eine virtus generalis. 5

Sahen wir, wie der Kult die heilige Gemeinschaft mit Gott nur
vorbereitet, wie sich seine Aufgabe darin erschöpft, uns für das göttliche

Leben geeignet zu machen, so können wir darin keinen Mangel
erblicken, sondern müssen gestehen, daß gerade in dieser seiner Eigenart
der singularis excellentia Rechnung getragen wird. Der Mensch denkt
nicht niedrig vom Unendlichen. Er weiß, daß er Gott zum
Gnadenkommen nicht erst nötigen oder zwingen muß (Zauberei-Magie).

Vielmehr verrät sich in dieser zarten und keuschen Zurückhaltung
die höchste Achtung und Anerkennung der unendlichen Gutheit und

1 II-II 85, 3 ad 1. Quod Deo quadam spirituali societate volumus inhaerere,
ad divinam reverentiam pertinet. — III C. G. 119 ad cultum Dei pertinent,
inquantum per huiusmodi actus mens nostra elevatur in Deum. — Ibid. per
huiusmodi actus proficimus in Deum.

2 III 22, 2.
3 IV D. 8, 1, 1, 1 (ad 1). Ultimum cuiuslibet rei extra seipsam est principium,

a quo habet esse : quia per coniunctionem ad ipsum res complentur et firmantur,
et propter distantiam ab ipso deficiunt, et ideo primum agens habet etiam
rationem ultimi finis perficientis.

4 I D. 47, 4. Bonum in rebus surgit ex duplici ordine : quorum primus ordo
est rerum omnium ad finem ultimum, qui est Deus, secundus ordo est unius rei
ad aliam rem. 5 II-II 81, 4 ad 1.

Dwus Thomas. 12



i66 Die Tagend der Religion nach dem hl. Thomas

Güte des Schöpfers. Denn nur wo diese absolut feststeht, brauchen

wir nichts weiter zu tun, als uns selbst in das rechte, geordnete
Verhältnis zum Höheren zu bringen.

So fügt die Berücksichtigung Gottes als ultimus finis die letzten
Elemente zum specialis honor. Die unendliche Lebensfülle, kraft deren

alles geheilt und erhoben wird, in die alles letzten Endes zur eigenen

Vervollkommnung und Vollendung einmündet, wird anerkannt — nicht
nur theoretisch, sondern durch praktische Fühlungnahme mit ihr. Der
Kult verlangt in dieser Beziehung von uns restloses Heraustreten aus
selbstherrlicher Abgeschlossenheit und Selbstbestimmung, und fordert
stete Bereitschaft, aus Gott und für Gott zu leben.

Rückschauend können wir feststellen, daß unsere christkatholische

Gottesverehrung ihrer Aufgabe entspricht. Sie erfüllt alle Anforderungen,

die der Kult des Schöpfergottes an sie stellt. Sie berücksichtigt

alle Beziehungen der singularis excellentia und bringt uns
wirklich in das entsprechende Verhältnis zur ewigen Gutheit.

4. Gottes Ehre — unser Heil.

Das starke Hervortreten der Heiligung des Menschen im Kult
könnte leicht die Ansicht entstehen lassen, das Hauptziel desselben,
die Verehrung Gottes, sei in Frage gestellt.

Bei der Gottesverehrung handelt es sich um die gloria externa

Dei. Die innere Herrlichkeit ist unendlich und unvermehrbar. Die
äußere dagegen hängt nicht nur von unserer Anerkennung ab, sondern

vor allem davon, wie weit seine überfließende Gutheit in der Schöpfung

Auswirkung findet. 1

Hier hat sich eben Gott in gewissen Bezirken an geschöpfliches
Mitwirken gebunden. Unser Dienst kann also nur darin bestehen,
soweit es auf uns ankommt, die göttliche Herrlichkeit sich auswirken
und somit uns heiligen zu lassen. Dazu ist eben der Kult gegeben,
durch den wir aus unserer selbstischen Isolierung herausgerissen und
für die einströmende Gnade empfangsfähig und -bereit werden.

Er ist aber wirklich servitus-famulatus. Das Wort Gottesdienst

besteht zu vollem Recht. Es muß in seiner eigentlichen Bedeutung

genommen werden. 2

1 IV D. 12, 3, 2, 3 (ad 2). In hoc maxime est gloria Dei et bonitas quod se

creaturis pro captu earum communicat.
2 II-II 8i, 3 ad 2. Eodem actu homo servit Deo, et colit ipsum, nam

cultus respicit Dei excellentiam, cui reverentia debetur ; servitus autem respicit



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 167

Der Kult muß Dienst sein, weil seine Seele, die devotio, nichts
anders als Dienstwille ist. 1

Zudem ist der Gottesfürchtige gebunden an Zeiten und Orte, Riten
und Symbole, an seinen Nächsten und das amtliche Priestertum, das

die geistige Vaterschaft vertritt, an Gottes Anordnungen und
Bestimmungen. Alles verlangt von ihm Selbstverleugnung und
Dienstbereitschaft.

Daß nun mit dem Dienst zugleich das Erlangen des eigenen Glückes

verbunden ist, ändert nichts an der Tatsache, daß es Dienen ist. Zum
Allbeieber kann man eben kein totes, mechanisches Verhältnis haben.

Es liegt in der Eigenart dieses Dienstes, daß er segenspendend ist,
wie schließlich auch menschlicher Dienst seine Vorteile mit sich bringt.

Wer in ein geordnetes Verhältnis zu einem Bessern tritt, wird
eben an dessen Gutheit in gewissem Umfange teilnehmen. 2 Je inniger
die Lebensgemeinschaft mit einem starken und edlen Wesen ist, umso-
mehr wird dessen Vollkommenheit auf das andere Glied überstrahlen. 3

Gibt schon jedes gute Werk der Seele eine höhere Würde 4, dann erst
recht die dienstbereite Hingabe an Gott im Kult. So zielt dieser ab

auf Gottes Verherrlichung in unserm Wachsen und Reifen. 5

subiectionem hominis, qui ex sua conditione obligatur ad exhibendam
reverentiam Deo.

Et ad haec duo pertinent omnes actus, qui religioni attribuuntur, quia per
omnes homo protestatur divinam excellentiam et subiectionem sui ad Deum.

1 II-II 82, i. Voluntas quaedam prompte tradendi se ad ea, quae pertinent
ad Dei famulatum. — Ibid. ad 1. actus voluntatis hominis offerentis seipsum
Deo ad ei serviendum.

2 II-II 81, 7. Deo reverentiam et honorem exhibemus non propter seipsum,
quia ex seipso est gloria plenus, cui nihil a creatura adici potest, sed propter nos,
quia videlicet per hoc, quod Deum veneramur et honoramus, mens nostra ei sub-
icitur et in hoc eius perfectio consistit. Quaelibet enim res perficitur per hoc,
quod subditur suo superiori, sicut corpus per hoc, quod vivificatur ab anima et
aër per hoc, quod illuminatur a sole.

3 III D. 34, i, 2 ad 7. Quanto creatura magis creatori subicitur, tanto altior
est ; sicut materia, quanto magis subicitur formae, tanto perfectior est.

4 Verit. 29, 7. Opus humanum valet ad vitam aeternam consequendam,
inquantum per ipsum quaedam dignitas et idoneitas in homine consequitur ad
consecutionem gloriae. Sicut enim actus peccati redit in quandam animae defor-
mitatem, ita et actus meritorius in quemdam animae decorem et dignitatem.

5 II-II 81, 6 ad 2. Deo non exhibetur aliquid propter eius utilitatem sed

propter eius gloriam, nostram autem utilitatem.
II-II 30, 4 ad i. Non indiget sacrificiis nostris, sed vult sibi ea offerri propter

nostram devotionem et proximorum utilitatem.
III C. G. 120. Cultum Deo exhibemus, non quia ipse hoc indigeat, sed ut

in nobis firmetur etiam per sensibilia opinio vera de Deo.

Ill 79,1 ad I. H. .homoin seipsoperfectusexistatper coniunctionem ad Deum.



i68 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

So ist also von der Ehre des Schöpfers das Glück seiner Werke nicht
trennbar.

Darf nun der Mensch beim Kult seine eigene Heiligung und
Verklärung erstreben Ist dies möglich, ohne der gloria externa Gottes
Abbruch zu tun An und für sich ist seine Heiligung unmittelbar
im Kultgeschehen enthalten.

Unrecht wäre es nur, aus egoistischer Gesinnung die Ordnung zu

verkehren, die Verehrung Gottes zum Mittel und die Förderung des

eigenen Ich zum Ziel zu machen. Dann wäre aber nicht mehr die

singularis excellentia Creatoris das befruchtende Motiv. Ein Akt der
virtus religionis läge nicht mehr vor.

Sucht man dagegen Gottes Werk zu fördern, zu helfen, daß die

Herrlichkeit des Herrn die ganze Welt erfüllt, so kann man die eigene
Person nicht ausnehmen. Gerade dieses Bewußtsein, daß im Dienste
Gottes unser eigenes Wohl am besten gesichert ist — kommen wir
doch in ihm unmittelbar zur Quelle des lauteren Lebens —, wird es

uns ermöglichen, mit voller Bereitwilligkeit und. heiliger Freude, ungestört
durch andere notwendige Rücksichten, alles dem heiligen Dienste
unterzuordnen. Auf den gottgegebenen Selbsterhaltungs- oder Glückstrieb
können wir nicht verzichten. Er ist ja der Beruf zur Gottähnlichkeit.
Im Dienste Gottes, im heiligen Kult, da wird ihm genügt, so daß wir
umsoweniger an uns zu denken brauchen und umsomehr alle unsere
Kräfte in den heiligen Dienst stellen können. In dieser hingebenden
Freude zeigen wir dann, daß wir wirklich Gott als den Urheber, Erhalter
und Vollender aller Geschöpflichkeit erfaßt und die ihm gebührende
Ehrfurcht und Unterwerfung bereits als Frucht bisherigen liturgischen
Lebens geerntet haben.

Diese Freude gibt dem Kult ein eigenes Gepräge. Da sind die

Hymnen und Psalmen, der Gesang und der Jubilus, da sind vor allem

die eucharistischen Hochgebete. Nach der einleitenden Aufforderung :

Sursum corda — steigt dann die gratiarum actio oder Eucharistia
himmelwärts, und das gerade bei den wichtigsten Gnadenhandlungen,
weil dort, wo das Größte geleistet wird im Kult, das herablassende

Eingreifen Gottes um so tiefer empfunden wird. Mag die äußere Form
noch so unscheinbar sein, der Gläubige verspürt umsomehr die Wellen
übernatürlicher Kraft. Er ist sich bewußt, Organ des göttlichen
Wirkens selbst zu sein.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 169

5. Religion und Gnadenleben.

Zum Abschluß wäre noch die Rolle der Religion im Gnadenleben

zu berühren. Da dieses immer wieder von neuem uns einströmen muß,
kann die vorbereitende Hinordnung nicht aufhören. Soll die Gnade in
uns wachsen, so muß der Geist der Ehrfurcht in uns zuvor entwickelt
und gesteigert werden, bis schließlich die Hinordnung auf Gott für die

Ewigkeit unwiderruflich festgelegt ist.
Das Gnadenleben selbst fließt aus der heiligmachenden Gnade, der

Gnade der Tugenden und Gaben. 1 Sie ist das Prinzip unseres übernatürlichen

Lebens 2 und wirkt besonders durch die göttliche Tugend der
Liebe 3, in der die sittlichen Tugenden, wie auch Glaube und Hoffnung
erst wahre Tugenden werden. 4 So ist auch die sittliche Tugend der

Religion von der Liebe abhängig 5 und findet durch die mit dem Grade

der Liebe sich steigernde Beiehrbarkeit gegen den Heiligen Geist ihre

Vollendung in den Gaben der Furcht und der Frömmigkeit. Das Ziel ist
dabei ein dem Einfluß des Liebesgeistes willig gehorchendes Wesen. 6

In der Gabe der Frömmigkeit erhält der Kult des Schöpfers den
Charakter kindlicher dem Vater im Himmel erwiesener Hingabe. 7

Die Religion steht auch in einer besonders fruchtbaren
Wechselbeziehung 8 zur Charitas. Beide Tugenden zielen ja unmittelbar auf
Gott, die eine sucht die Vereinigung, die andere das recht geordnete
Zusammensein. 9

1 III 62, 2 ad 1.
2 I-II 110, 4 ad 2. Est enim gratia principium meritorii operis mediantibus

virtutibus, sicut essentia animae est principium operum vitae mediantibus potentiis.
3 I-II 65, 3. Charitas, in quantum ordinat hominem ad finem ultimum, est

principium omnium bonorum operum, quae in finem ultimum ordinari possunt.
Unde oportet, ut cum charitate simul infundantur omnes virtutes morales, quibus
homo perficit singula genera bonorum operum.

4 I-II 65, 4. sine charitate, proprie loquendo, virtutes non sunt. — Ibid.
5 ad 2 Charitas radix fidei et spei, inquantum dat perfectionem virtutis.

5 II-II 82 2 ad 1 ad charitatem, quae est religionis principium.
6 II-II 19, 9. Subiectum non repugnans. Hoc autem facit timor filialis,

vel castus, inquantum per ipsum Deum reveremur, et refugimus nos ipsi subducere.
7 II-II 121, 1 ad 2. Exhibere cultum Deo ut patri est adhuc excellentius

quam exhibere cultum Deo ut creatori et domino.
8 II-II 82, 2 ad 2. Charitas et devotionem causat in quantum ex amore aliquis

redditur promptus ad serviendum amico, et etiam per devotionem Charitas nutritur.
9 II-II 82, 2 ad 1. Ad charitatem pertinet immediate, quod homo tradat

seipsum Deo adhaerendo ei per quamdam spiritus unionem. Sed quod homo
tradat seipsum Deo ad aliqua opera divini cultus, hoc immediate pertinet ad reli-
gionem, mediate autem ad charitatem.



170 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Die Gnade mit ihrer neuen Lebenskraft, der Liebe, kann uns nicht

genug sein. Gott, die letzte Wirkursache alles Lebens, ist vielmehr das

Ziel, für das wir erschaffen und begnadet wurden.
Zu ihm drängt und zieht uns die Liebe selbst. Kommt sie doch

von ihm. Göttliche Lebenskraft ist sie. 1 Gott will das Geschöpf sich

ganz und gar einen, damit es nach seiner unendlichen Gutheit gestaltet,
in ihm sein Glück finde. 2 Die Charitas ist also eine Kraft, die von
Gott ausgeht, ist göttliches Leben selbst, in dessen Bannkreis wir gezogen
werden.

Die Religion dagegen ist unsere naturgemäße Lebensäußerung auf
das Nahen des Allerhöchsten. Auch sie erstrebt die Gemeinschaft, aber
unter Berücksichtigung der Unzulänglichkeit des Geschöpfes. Ist dieses

doch für Gott kein gleichwertiger, sondern nur ein untergeordneter
Partner. Ein Aufgehen in der Gottheit in pantheistischem Sinn ist
unmöglich. Was Geschöpf ist, bleibt Geschöpf, auch in der gnadenvollen

Erhebung und Vereinigung mit dem Ewigen. Um über der
Größe der Herablassung Gottes auf das eigene Ungenügen nicht zu

vergessen und keine ungeziemende Vertraulichkeit oder gar Hochmut
aufkommen zu lassen, bedarf der Mensch der Übung der Religion. Durch
stetig neue Kulthandlungen hat er den Geist der Ehrfurcht zu pflegen
und sich in rechter, unterwürfiger Stellung zu Gott zu halten. Wie
das Wachs weich sein muß, um den Abdruck des Siegels genau und
scharf in sich aufzunehmen, so muß auch der Mensch seine Aufnahmefähigkeit

gegenüber der Gnade bewahren und nach Möglichkeit steigern.
Und dazu bedarf er des religiösen Geistes.

Die Ehrfurcht vor der Majestät Gottes ist auch geeignet, dem

ganzen sittlichen Streben des Menschen eine positive Note zu geben
und somit auch den Eifer anzuspornen.

Ist nämlich der Mensch gewöhnt, die ohnehin geschuldete
Selbstverleugnung auf seine kultische Aufgabe zu beziehen, so wird er in der

Abtötung nicht etwas Negatives sehen, wird nicht so das Verzichten

empfinden. Vielmehr wird er die notwendigen Einschränkungen als

Mittel zur Bewahrung und Entfaltung seines wahren Lebens beurteilen.

1 II-II 24, 7. Ipsa Charitas est participatio quaedam infinitae charitatis,
quae est Spiritus Sanctus.

2 I-II 62, 3 quantum ad unionem quandam spiritualem, per quam quodam-
modo transformatur in ilium finem, quod fit per charitatem.

I-II 65, 5 ad 1. Charitas non est qualiscunque amor Dei, sed amor Dei,
quo diligitur ut beatitudinis obiectum.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 171

Um Gott näher zu kommen, um sein Verhältnis zum Lebensquell zu
bereinigen, wird er die geforderten Opfer bringen.

Charitas und Religion drängen also beide nach der Vereinigung
mit Gott, die Liebe berücksichtigt Gottes Gutheit, die Ehrfurcht seine

unendliche Erhabenheit. 1

Zur Veranschaulichung für das Wirken der Kräfte im
Gemeinschaftsleben der Gnade diene uns das vertraute Verhältnis von Sonne

und Erde, zumal gerade bei diesem Beispiele auch der eine Teil, der

stets und alles gebende ist, während der andere der alles und ständig
empfangende.

Diese Verbundenheit von Sonne und Erde ist aber nur deshalb
lebenweckend und -fördernd, weil zwei Kräfte die richtige Art der

gegenseitigen Zuordnung bewirken.
Die Anziehungskraft hält die Erde in gewisser Nähe zur Sonne.

Sie erstrebt Vereinigung. Die Erde muß ja auch der Sonne zugeordnet
bleiben, wenn die Wellen von Licht und Wärme das Leben auf ihr
beeinflussen sollen.

Anderseits wäre für sie zu große Nähe verderblich. Wäre die Erde
nur von der Anziehungskraft geleitet, so würde sie schließlich in die
Sonne hineinstürzen. Alles Leben fände dann in deren Gluten ein

jähes Ende. Darum ist sie unter die Einwirkung der Abstoßungskraft
gestellt, die sie von der Sonne fernhält.

Vereint bewirken beide Kräfte den wunderbaren Kreislauf der Erde

um die Sonne Jahr für Jahr, und bedingen demgemäß das für die Erde
so reiches Leben wirkende Verhältnis. So können die Strahlen der
Sonne die Erde und ihre Fülle erfassen und ihre Wunderkraft an ihnen

aufzeigen. Diese hingegen haben so Möglichkeit, das in ihnen geborgene

Lebensgut zur Entwicklung und Reife zu bringen.
Die Anwendung dieses Gleichnisses auf unser Verhältnis zu Gott

bedarf nicht weiterer Ausführungen. Gott ist uns in Christus gleichsam
die lebenspendende Sonne, wir sind das Licht und Wärme benötigende
Erdreich. Die Liebe ist wie die Anziehungskraft, die uns Gott
entgegenführt. Die Religion sorgt dafür, daß das Verlangen nach göttlichem
Sein und Leben uns nicht verderblich wird.

Gott sollen wir lieben, aber als Geschöpfe sollen wir es tun, nicht
als ob wir seinesgleichen wären.

1 II-II 81, 4 ad 3. Obiectum amoris est bonum, obiectum autem honoris
vel reverentiae est aliquid excellens.



172 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Selbst in der Seligkeit des Himmels verschwindet dieser Gegensatz

nicht. Wo selbst Glauben und Hoffen aufhören, bleibt mit der Liebe
in gewissem Sinn die Devotio bestehen. Zwar brauchen wir keine

symbolischen Kulthandlungen mehr, um in uns den Geist der Ehrfurcht
zu erhalten und unsere Natur für die Gnade zu disponieren. Die Zeit
der Entwicklung ist vorbei. Aber den Geist der Ehrfurcht können

wir auch dort nicht missen.1
Das Bewußtsein, Geschöpf zu sein, wird bei aller Seligkeit des

Himmels nicht aufgehoben. Vielmehr besteht ja diese auch in der
Erkenntnis der herablassenden göttlichen Liebe und Barmherzigkeit.2

Die Religion ist also jene Tugend, durch die der Mensch mit Gott
in das entsprechende Verhältnis gebracht wird. Durch die Kultakte
wird der Wille zur geziemenden Unterwürfigkeit gegen das höchste

Prinzip alles geschöpflichen Lebens befähigt. Ferner wird durch sie

der Mensch nach seinem ganzen Sein und Leben auf das Einströmen

göttlicher Gutheit hingeordnet.
Dieses Ziel kann nur erreicht werden, wenn alle Lebensbeziehungen

des Ewigen gegen sein Werk erkannt und ausgenützt werden. Dann
wird das Geschöpf durch den Kult für die heilige Gemeinschaft wirksam
bereitet. Je größer die Gnadenempfänglichkeit wird, umso intensiver
kann die Gnade in die Herzen einströmen. Die Übung der Tugend
der Religion ist also von höchster Bedeutung für das Gnadenleben,
zumal durch sie das Ziel des Lebens nicht im Glück und Heil des

Menschen gesehen wird, sondern vor allem und in erster Linie in der

Verherrlichung Gottes.

1 II-II 19, 11 ad 3. Timor importât defectum naturalem creaturae, secundum

quod in infinitum distat a Deo ; quod etiam in patria manebit.
2 II-II 19, Ii. Augustinus : Timor ille castus permanens in saeculum saeculi,

si erit in futuro saeculo, non erit timor exterrens a malo, quod accidere potest,
sed tenens in bono, quod amitti non potest. Aut si nullius omnino generis
timor ibi esse poterit, ita fortasse timor in saeculum saeculi dictus est permanens,
quia id permanebit, quo timor ipse perducit.


	Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

