Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas
Autor: Rupprecht, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762827

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Tugend |
der Religion nach dem hl. Thomas.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Griissau.

1. Ehrfurcht, der Weg zur Lebensgemeinschaft.

Die Tugend der Gerechtigkeit macht den Willen des Menschen
geneigt zu Handlungen, die er andern schuldet. Bei der ihr verwandten
Tugend der Religion ist dieser Andere: Gott. Somit steht diese Tugend
itber den andern.moralischen Tugenden und ndhert sich den géttlichen. *
Sie macht uns tauglich und geneigt, Gott zu geben, was Gottes ist —
naherhin : dem Unendlichen die schuldige Ehrfurcht zu erweisen. 2
Natiirlich geht sie nicht auf dullere Kultiibungen allein, sondern will
diese als Ausdruck der inneren Gesinnung und zu deren Pflege vor-
genommen haben. Zur Tugend der Religion gehdért also beides : die
innere Ehrfurcht und deren Bekundung nach aullen. Zu wahrhaft vom
Geist der Ehrfurcht getragenen Huldigungen soll sie uns tauglich und
geneigt machen. Solche echt religiose Handlungen werden zur segens-
reichen Folge haben, da3 der Mensch in das rechte Verhiltnis zu seinem
Herrn und Gott gebracht wird. 3

Ein von Ehrfurcht getragenes Verhidltnis zwischen Hoch und
Nieder aus dem menschlichen Leben gibt uns eine schéne Anschauung
dafiir. Pflegt ein Untergebener diese Gesinnung gegen seinen Vor-
gesetzten und bekundet er sie durch entsprechende Hoflichkeitsformen
nach auBlen, so wird dadurch sein Denken und Fithlen und schlielich

1 II-II 81, 6. Religio magis de propinquo accedit ad Deum, quam aliae
virtutes morales.

% TI-II 81, 6. Religio ... operatur ea, quae directe et immediate ordinantur
in honorem divinum. II-IT 82, 2 ... operari ea, quae pertinent ad cultum divinum
seu famulatum. II-II 81, 2 ad 1. Ad religionem pertinet facere aliqua propter
divinam reverentiam. L. c. 4. Bonum, ad quod ordinatur religio, est exhibere
Deo debitum honorem.

3 II-II 81, 2. Per hoc, quod aliquis alteri debitum reddit, constituitur in
proportione convenienti respectu ipsius, quasi convenienter ordinatus ad ipsum.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 147

seine ganze Haltung beeinfluft. Unser Sinnen und Tun wirkt eben
formend auf unser Sein und Leben ein. So lebt sich ein Untergebener
in seine Stellung férmlich hinein. Bescheiden findet er sich mit seiner
dienenden Aufgabe ab. Etwaigen inneren Hemmungen stellt er durch
seine aufrichtig gemeinte Ehrfurcht ein wirksames Gegengewicht ent-
gegen. So wird ihm die Anerkennung des Fiihrers, sowie der eigenen
Gefolgschaft selbstverstindlich und natiirlich. Es disponieren ihn dem-
nach die Ehrfurcht und ihre Betéitigung fiir den Platz und die Aufgabe,
die er im Gemeinschaftswirken mit andern zusammen einzunehmen und
zu erfiillen hat.

Anderseits wird der Vorgesetzte diese aufrichtige und minnliche
Dienstbarkeit wohl von bloler Augendienerei und gesellschaftlicher
Routine zu unterscheiden wissen. Auch er wird es an Achtung diesem
Untergebenen gegeniiber nicht fehlen lassen kénnen. So wird die gegen-
seitige Anerkennung der Grund fir ein harmonisches und fruchtbares
Verhéltnis werden.

Das gilt nun auch von den Huldigungen, die wir Gott erweisen.
Sie sind mehr als AuBerlichkeiten — miissen sie doch vom Geist der
Anbetung getragen sein — und sie haben eine auBerordentliche Bedeu-
tung fiir unsere Lebensgemeinschaft mit Gott. Ohne Ehrfurcht und
Riicksicht dem andern gegeniiber gibt es keinerlei wahre Gemeinschaft,
erst recht nicht fiir das Geschépf mit dem, der alles freiwillig durch sein
Allmachtswort ins Dasein rief. Da nun die Religion die Erhaltung und
Vertiefung der Gott schuldigen Ehrfurcht bezweckt 1, ist sie von wirklich
grundlegender Bedeutung fiir das Gnadenleben. Ihr Ziel : zwischen
Gott und uns Menschen die rechte Gemeinschaftsordnung herzustellen,
Gott den Platz zu lassen, der ihm als dem Schépfer und Erhalter alles
Lebens zukommt, und uns in die Rolle demiitig empfangender Geschépfe
zu bringen, wird bei ihrer Ubung nicht aus dem Auge gelassen werden
diirfen. Gewil3 soll durch unsere Gottesverehrung in uns zundchst der
Geist tiefster Ehrfurcht und Anbetung geweckt und gepflegt werden.
Aber eine solche fiir den Dienst des Schépfers notwendige Gesinnung
ist nur ein Teilziel. Sie ist Mittel zum Endziel, zur Herstellung eines
wahren Lebenskontaktes mit Gott.? Nicht in unsern Ehrfurchts-
bezeugungen wird der Schopfer seine Ehre finden konnen, sondern

L I-IT 102, 4. Totus exterior cultus Dei ad hoc praecipue ordinatur, ut
homines Deum in reverentia habeant.

2 1I-1I 93, 2. Finis divini cultus est, ut homo Deo det gloriam et ei se subiciat
mente et corpore. — II-II 82, 4 ... ut non in se existat, sed Deo se subdat.



148 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

darin, dal} er seinen Lebenswillen in uns ungehindert auswirken kann.
Diese ihm ergebene Haltung unserseits, dieses ihm ganz und gar Zur-
Verfiigung-Stehen mit Leib und Seele, mit Hab und Gut ist das Ziel
unserer Kulthandlungen. Wenn also S. Thomas lehrt : Religio proprie
importat ordinem ad Deum !, meint er damit nicht nur die Hinwendung
unseres Willens auf Gott, sondern die unseres ganzen Seins und Wesens,
unsere entsprechende Eingliederung in das Himmel und Erde um-
spannende Lebensverhiltnis zwischen Gott und seinem Werke, unsere
vollkommene Einordnung in seine Natur- und Gnadenoffenbarung
umfassende Lebensentfaltung nach aullen. Der Aquinate versucht im
angefithrten Artikel eine Ableitung des Wortes religio zu geben. Dabei
fithrt er aus : ‘

Ipse est, cul principaliter alligari debemus tamquam indeficienti
principio ; ad quem etiam nostra electio assidue dirigi debet sicut in
ultimum finem ; quem etiam negligentes peccando amittimus, et credendo
et fidem protestando recuperare debemus.

Unser unbestidndiges geschopfliches Sein bedarf in natiirlicher und
iibernatiirlicher Beziehung der steten Verbindung mit Gott, dem unaus-
schopflichen Quell allen Lebens. Sind wir auch unserer Natur nach
von ihm stets abhiingig, so gilt es zur Erhaltung und Vollendung unseres
Seins, diese Abhangigkeit willig zu bejahen. In der Siinde isoliert sich
der Mensch gleichsam gegen den Lebenszustrom von oben. Die natiir-
liche Verbindung mit Gott verliert ihre Erhéhung und Fruchtbarkeit.
Insofern hat der Siinder Gott verloren. Durch Glaube und Kult
ergreift der Mensch hingegen die Retterhand seines Schopfers und tritt
in innigstes Kindesverhiltnis zu ihm. So wird er in der Vereinigung
mit Gott, als seinem letzten Ziele, ewiges Sein und seliges Leben finden.

Die Tugend der Religion soll also durch die Kultiibungen die
Ehrfurcht in uns pflegen und so unsern Willen in steter Unterwiirfigkeit
und Hingabebereitschaft Gott gegeniiber halten, damit wir mit unserem
ganzen Sein und Leben auf die Lebensgemeinschaft mit Gott hingeordnet
werden und bleiben.

2. Excellentia — Honor.

Nun ist dieses Verhiltnis zwischen dem Schépfer und seinem
Werk ohnegleichen. Es ist weit erhaben iiber alle nur denkbaren
Zusammenordnungen von Hoch und Nieder bei uns Menschen. Darum

1 TI-II 8r1. 1.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas I49

ist auch eine besondere Art von Ehrenbezeugungen notig, um in uns das
Bewulitsein der gottlichen Erhabenheit zugleich mit der vollen Bereit-
schaft zu entsprechender Ehrfurcht und Unterwiirfigkeit zu wecken.!

Diese singularis excellentia Gottes im Bereiche alles dessen, was
da lebt, ist sein Schopfertum. Urheber und Beleber aller ist er. Nur
durch ihn ist und lebt das andere. Erist der einzig wahre Lebensspender.
Was auller ihm da ist, empfingt Sein, Sosein und Leben von ihm.
Dabei ist es ganz gleichgiiltig, auf welcher Entwicklungsstufe unser
Leben ist, ob im Entstehen, Fortdauern und Wachsen oder in der
Vollendung. Gott mul} alles geschopfliche Leben geben, erhalten,
stiitzen und leiten. Er muf} es schlieflich, um ihm Bestdandigkeit und
Vollendung zu geben, gewissermallen in seine eigene Vollkommenheit
einmiinden, d. h. an ihr Anteil haben lassen. Deshalb entfaltet S. Thomas
-den Begriff der singularis excellentia in drei Bezeichnungen : creationis
principium, operationis auctor, beatitudinis finis. 2

An verschiedenen Stellen kehren bald einer, bald mehrere der
-obigen oder gleichwertiger Ausdriicke wieder. ® Sehr oft ist besonders
-die Bezeichnung : ultimus finis festzustellen, vor allem in der Tugend-
lehre. Zu seiner Erkliarung sind wohl einige Bemerkungen noétig.

Gott wird als ultimus finis geehrt, da er unser Sein und Leben
in sich vollendet. Wie die Fliisse im Meer ihr Ziel finden, in ihm
Eigensein und Eigenbewegung verlieren, dafiir am Ozean und seinem
Wogenschlag, seinem Ebben und Fluten teilnehmen, so ist es dhnlich
mit unserem geschopflichen Leben. Es verliert zwar nicht sein Eigen-
sein, aber es wird doch im hoéheren, im géttlichen Leben vollendet.
Je nach Anlage und Beschaffenheit findet jedes Geschopf in Gott sein
Ziel. Als finis ultimus ist Gott das : bonum perfectum et completivum ¢,
bonum completissimum ®, beatitudo, quam omnes appetunt ¢, beatitu-
.dinis finis, ... in eius solius fruitione ultima hominis consistit felicitas. 7

So ist Gott das unendliche Gut, dem alles zueilt. Von Anfang an

I TI-II 81, 4. Honor autem debetur alicui ratione excellentiae. Deo autem
-competit singularis excellentia, in quantum omnia in infinitum transcendit secun-
dum omnimodum excessum. Unde ei debetur specialis honor. — Ibid. 1 ad 3 ...
specialis ratio servitutis ei debetur. L. c. ad 2. Augustinus: Religio distinctius
non quemlibet, sed Dei cultum significare videtur.

2 III C. G. 120.

3 I-11 102, 3; 103, 1 ad 1; 1I-1I 81, 1, 3, 8; 85, 2; 101, 3ad 2 ; III C. G. 1109.
4 I-I1 1, 5. 5 I-1I 1, 7. 6 I-II 1, 8.

7

III C. G. 120. — Cfr. I-IT 1, 5. Oportet, quod ultimus finis ita impleat
totum hominis appetitum, quod nihil extra ipsum appetendum relinquatur.

Divus Thomas. 11



I50 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

als solches erkannt, ist er das Hauptmotiv unseres religiosen Lebens. *
Erreicht wird er aber erst am SchluB8 der irdischen Laufbahn driiben
in der Seligkeit des Himmels. 2

Die Gemeinschaft mit dem Schdpfergott ist also das Ziel der Religion.
Das Leben aus ihm bejahen, in ihm entfalten und vollenden will der
Gottesfiirchtige — so des Schopfers Ehre und sein eigen Heil wirken.
Der Weg dazu ist der Kult.

Weil also diese singularis excellentia der Beweggrund der Gottes-
verehrung ist, muf die Gott gezollte Verehrung auch ein ganz besonderes
Geprige haben — specialis honor. Sie mul} sich demgemall von andern
Ehrfurchtsbezeugungen unterscheiden und das gottesdienstliche Moment
erkennen lassen. Nur Gott darf sie erwiesen werden. Dies mul} sich
besonders beim hochsten Kultakte, dem Opfer, zeigen. 3

Die andern Ehrbezeugungen, die der Kult kennt, sind teilweise
nicht so eindeutig, weil Ehrfurcht auch Geschiépfen erwiesen werden
mulB3. Zum Teil kommen sie zwar Gott zu, werden aber um seinetwillen
Geschopfen erzeigt, insofern diese die gottliche Autoritdt vertreten. 4

Dal3 zwischen den Ehrfurchtsformen des Kultes und des mensch-
lichen Alltags kein scharfer Trennungsstrich zu ziehen ist, beruht
darauf, daB die Grundlage fiir sie die Menschennatur ist. Die Ausdrucks-
formen der Huldigung sind ja nicht willkiirlich, sondern miissen unserm
Fithlen und den Ausdrucksmdéglichkeiten unseres Leibes entsprechen.
Als geistig-leibliche Vorginge iiben sie dann auch die Ehrfurcht stirkende
Rickwirkung aus. Fiir die Verehrung Gottes gilt es nun die all-
gemeinen Symbole fiir ihre neue Aufgabe geeignet zu machen. Teil-
weise lassen sie sich steigern und zeigen dann die alles Geschipfliche
iiberragende Majestit an. Anderseits besteht die Moglichkeit, durch
das hinzutretende erklirende Wort ihnen eine eindeutige gottesdienst-
liche Bestimmung zu verleihen. Dazu mag noch kommen ihre Ein-

1 I-II 1, 4. Principium intentionis est ultimus finis.

2 I-1II 1, 8. Beatitudo nominat adeptionem ultimi finis.

3 III C. G. 120. Sacrificium nullus offerendum censuit alicui, nisi eum Deum
aestimavit aut aestimare se finxit. II-II 85, 2 ad 2 Augustinus: daemones non
cadaverinis nidoribus sed divinis honoribus gaudent. II-II 85, 2. Sicut soli Deo
summo debemus sacrificium spirituale offerre, ita etiam soli ei debemus offerre
exteriora sacrificia.

4 II-11 84, 1 ad 1. Deo debetur reverentia propter eius excellentiam, quae
aliquibus creaturis communicatur non secundum aequalitatem, sed secundum
quandam participationem ... sed aliquid est, quod soli Deo exhibetur, scilicet
sacrificium.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas I5T

ordnung in das Zusammenspiel vieler Zeremonien, die in ihrer Gesamt-
heit den Vorgang als Gottesverehrung bekunden.

Da der ganze Bereich der Schépfung dem Menschen zur Erhaltung
und Entfaltung seines Lebens gegeben wurde, kann er gerade durch
dessen Ausniitzung dem begrenzten Ausdrucksvermogen seines Leibes
(sich neigen, knien, sich in den Staub werfen, Hinde falten usw.)
abhelfen und seine Kulthandlungen als dem Herrn geweiht bezeugen.

Mit allem, was sein Leben erhilt, kann er dieses versinnbilden,
mit anderem wieder dessen Hingabe.

Da sind zunichst die Friichte des Feldes, die er im Schweille
seines Angesichtes angebaut und geerntet hat, die Tiere, die er betreut,
dann das Ol oder Wachs, das sich im Leuchten verzehrt oder der
Weihrauch, der in Wohlgeruch aufwirts steigt.

Die Weihegabe (oblatio) kann verschiedene Bedeutung haben. Sie
kann die Hingabe an Gott bedeuten, aber auch das Mitwirken an der
Kultgemeinde.

Die Erstlinge (primitiae) sind ein klares Bekenntnis des Leben
erhaltenden Gottes.

In der Tempelsteuer, im Zehnt wird der Hochste geehrt als der
allméchtige Schutzherr seines Volkes, das sich getrost in dessen Hut
seines Lebens erfreuen kann.

Das Opfer gehort, soweit der Anteil des Menschen in Frage kommt,
zu den Oblationen, weshalb der heilige Lehrer es bei den Kulthand-
lungen aufzdhlt, bei denen die Menschen Gott etwas darbieten. .

Der Gelobende bringt zwar noch nicht die Gabe, verpflichtet sich
aber zu ihr, falls er an sich oder andern das helfende Eingreifen des
Allerhochsten erfahren sollte. Auch die Ordensgeliibde sind eine ein-
deutige Verehrung des alles vermogenden Herrn. Verpflichtet sich
doch der Gelobende im Vertrauen auf stindige Gnadenhilfe zu einer
Lebensart, die er aus eigener Kraft nicht einzuhalten vermag.

Aber wir haben im Kult nicht nur Gott zu geben, sondern auch
von ihm anzunehmen 1, und zwar etwas Gottliches, sei es ein Sakrament
oder der gottliche Name selbst. 2

«Name » ist nach biblischem Sprachgebrauch : der Triger des
Namens, die betreffende Person. Demnach haben wir unter dem

1 II-IT 81, 3 ad 2. Per omnes (actus religionis) homo protestatur divinam
excellentiam et subiectionem sui ad Deum, vel exhibendo aliquid ei vel assumendo
aliquid divinum.,

2 1I-II 89, Einleitung.



152 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

« Namen Gottes » zu verstehen, das Wesen Gottes, also Gott selbst,
und zwar insoweit er — seiner Eigenart nach — unserer Erkenntnis
zuginglich und somit nennbar wird. Bei: assumere nomen divinum
handelt es sich nicht um ein In-den-Mund-nehmen der betreffenden
Laute unserer Sprache, sondern um das Awnnehmen der sich uns
schenkenden Gottheit. Gott offenbart sich ja, um unser Leben zu
werden, uns an seinem seligen Leben teilnehmen zu lassen. Setzen
wir also einen Akt, der nach Gottes Bestimmung uns mit seiner
gnadenvollen Selbstmitteilung in Fiithlung bringt, dann ist dieses Ein-
gehen auf das gottliche Heilswirken ein assumere nomen divinum.

Dies geschieht besonders in gewissen Kulthandlungen. Die Anrufung
des gottlichen Namens erfolgt zunidchst durch Schwur, Beschwoérung,
Gebet und Gotteslob. Die Schwurformel : So wahr mir Gott helfe ! zeigt
deutlich den Zusammenhang des Eides mit der personlichen Liebes-
offenbarung Gottes. Beziiglich der Beschworung ist nach S. Thomas
zu unterscheiden je nach dem Wesen, das beschworen wird. Gott
beschworen heifit, sich auf seinen ewigen Liebeswillen berufen.! Be-
schworen wir dagegen einen Nichsten, so erinnern wir ihn an sein
erhofites Heil. 2 Die Ddamonen ? diirfen wir per modum compulsionis
beschworen, damit sie nicht unserem Heil und somit dem Offenbar-
werden der gottlichen Gutheit entgegenstehen. Unverniinftige Geschépfe
kénnen beschworen werden per modum deprecationis. * Sie werden
eigentlich nicht unmittelbar beschworen und stets nur mit Riicksicht
auf das Gottesreich.

Auch das Befen ist ein ehrfiirchtiges Sich-6ffnen fiir den sich zu
uns herablassenden Gott. ® :

Beim Bitigebet ¢ bereiten wir uns fiir Gott und seine Gnade. Er
ist fiir uns Urheber alles Guten in der”Ordnung der Schépfung und

L II-1I go, 1 ad 3. Quod a Deo per aeternam eius voluntatem aliquid obtinea-
mus ... est ex eius bonitate.

2 II-1T go, 1 ad 3. Adiurando hominem eius voluntatem per reverentiam
rei sacrae immutare intendimus.

3 II-II go, 2.

4 ... per modum deprecationis ad Deum directae, quod pertinet ad eos, qui
divina invocatione miracula faciunt; alio modo per modum compulsionis, quae
refertur ad diabolum, qui in nocumentum nostrum utitur irrationalibus creaturis.

5 II-II 91, 1. Ad Deum verbis utimur, non quidem ut ei, qui est inspector
cordium, nostros conceptus manifestemus, sed ut nosipsos et alios audientes ad
eius reverentiam inducamus.

6 1I-II 83, 3. Per orationem homo Deo reverentiam exhibet, inquantum scil.
ei se subicit et profitetur orando, se eo indigere sicut auctore suorum bonorum.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas I53

der Gnade. Im Dankgebet bekennen wir froh Gott als den, der alles,
was an uns gut ist, in uns wirkt. Preisen ! wir den Herrn, dann stellen
wir uns ihn nach seiner GréBe und Herrlichkeit vor Augen, auf dall wir
in Glaube und Liebe erstarken und um so fester an das einzig wahre
Sein und Leben gebunden werden. Je mehr nun der Mensch sich
beim Beten Gott 6ffnet, je mehr er Gott in sich wirken 1aB8t, um so
weiter tritt sein kultisches Handeln zuriick. Dies wird besonders dann
der Fall sein, wenn er Gott nicht mehr als den Lebensspender, nicht
als sein Gut erkennt und ehrt, sondern vielmehr als den in sich Voll-
kommenen, ganz abgesehen vom gottlichen Wirken nach auBlen. 2

Erfiillen dann die Schauer der Ehrfurcht den Menschen so, daB
er kein rechtes Wort finden kann — Tibi silet laus ® —, sondern in
restloser Hingegebenheit das gottliche Licht in sich wirken laBt, so
ist doch das religiose Tun die Vorbereitung dazu gewesen. Durch
dasselbe hat er ja den Geist ehrfiirchtigen Schweigens und Aufmerkens
in sich zur Entfaltung gebracht und so mit Gottes Gnade die Disposition
fiir das hochste innere Beten mitgeschaffen.

Auch im Empfang der von Gott gebotenen Heilsmailtel (Sakramente)
liegt eine wahre Gottesverehrung. Stellen sie doch eine besonders
wirksame invocatio nominis divini dar. Bei aller Riicksicht auf die
eigene Heilung und Heiligung muB3 der Gedanke an den Geber lebendig
bleiben. Sich heilen und heiligen lassen, um Gott besseren und reineren
Dienst leisten zu konnen, heil3t die Sorge fiir das eigene Ich der
Schopfungsaufgabe der Gottesverehrung unterordnen. 4

In der unserm Geschlecht gegebenen Heilsékonomie ist nédmlich
der Kult Gottes nicht nur eine Angelegenheit der Natur, sondern der
in der Gnade erhohten Natur. So bedarf also der Mensch hdoherer
Krifte, selbst einer gewissen consecratio.

Unsere Gottesverehrung soll ndmlich eine Teilnahme des Kultes

1 II-1I 91, 1 ad 2. Valet exterior laus oris ad excitandum interiorem affectum
laudantis. ad 3 Deum non laudamus propter utilitatem suam sed propter utilitatem
nostram. II-IT g1, 1. Homo per divinam laudem affectu ascendit in Deum.

2II-II 91, 1 ad 1 ... quantum ad eius essentiam ; et sic, cum sit incompre-
hensibilis et ineffabilis, maior est omni laude. Debetur autem ei secundum hanc
comparationem reverentia et latriae honor.

3 II-11 g1, 1 ad 1.

1 III 65, 1. Sacramenta Ecclesiae ordinantur ... ad perficiendum hominem
in his, quae pertinent ad cultum Dei secundum religionem christianae vitae. ...

I-IT 1071, 4. Institutio (colentium) ad cultum divinum per quandam conse-
crationem vel populi, vel ministrorum.



154 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

sein, den das fleischgewordene Wort seinem Vater erweist. ! Dazu sind
die Sakramente in den Kult eingeordnet. Sie machen uns fihig zum
hochsten Akt christlicher Gottesverehrung, zur Feier der Eucharistie. 2

Mogen wir in der Religion geben oder empfangen, so ist doch das
Verhiltnis so, dal3 Gott stets in seiner excellentia singularis, als Herr
alles Lebens offenbar wird. Er ist eigentlich stets der Gebende, auch
wo wir es zu sein scheinen. Und wir bleiben stets die, die nach seiner
Gnadengemeinschaft streben, die von ihm entgegennehmen miissen.
Somit werden alle diese Kulthandlungen der Forderung nach dem
specialis honor gerecht. Koénnen wir doch niemand auller Gott als das
Leben in sich und als unser Leben bekennen.

3. Notwendige Eigenschaften des wahren Kultes.

Bisher wurde iiber die Tugend der Gottesverehrung mehr im
allgemeinen gesprochen. KErortert wurde ihre Stellung im Organismus
der Tugenden, ihr Objekt : die in Ehrfurcht getitigten Kulthandlungen,
deren Ziel : die rechte Einordnung in den grollen Lebenskreis, der
Schopfer und Geschépfe umfallt, sowie das Motiv : die singularis excel-
lentia, der ein specialis honor entsprechen muf3. Nunmehr ist es unsere
nichste Aufgabe, die Eigenschaften darzulegen, die dieser Kult auf-
weisen mul}, um seiner hohen Idee zu geniigen.

Die singularis excellentia Gottes besteht zunidchst darin, dall er
das Leben selbst und der Ursprung allen Lebens in der Schépfung ist :
creationis principium. 3

Deshalb wird nur die Verehrung entsprechen, die zundchst unser
Schopfungsgut, also die menschliche Natur bejaht. Weil diese geistig-
leiblich ist, wird der Kult auch ein doppelter sein miissen. * Die Seele

L TII 62, 5. Per suam passionem initiavit ritum christianae religionis.

III 63, 3. Totus ritus christianae religionis derivatur a sacerdotio Christi ..
cuius sacerdotio configurantur fideles secundum sacramentales characteres, qui
nihil aliud sunt, quam quaedam participationes sacerdotii Christi ab ipso Christo
derivatae. :

2 III 63, 6. ... in qua principaliter divinus cultus consistit inquantum est
Ecclesiae sacrificium.

3 IIT C. G. 120.

4 I-1II ro1, 2. Est antem duplex cultus Dei interior et exterior. Cum enim
homo sit compositus ex anima et corpore, utrumque debet applicari ad colendum
Deum, ut scilicet anima colat interiori cultu et corpus exteriori.

I-IT 102, 5 ad 4. Cultus divinus ... est duplex : scilicet spiritualis, qui
consistit in devotione mentis ad Deum et corporalis, qui consistit in sacrificiis,
oblationibus et aliis huinsmodi.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas I55

aller Gottesverehrung ist natiirlich die innere Hingabe des Menschen
an seinen Schopfer. !

Da der Mensch nach Gottes Willen aullerdem noch eine iiber-
natiirliche Ausstattung besitzt, mull der Kult auch diese in seinen
Dienst nehmen. Die ungeniigende natiirliche Tugend der Religion 2
mul #ibernatiirlich erhoht 3 und Mittel fiir die géttlichen Tugenden 4
werden. Wie sie diesen dient, wird sie anderseits von ihnen auch
gefordert. Erst durch die Gnade wird die Hingabe der Seele zum
geistigen Opfer, an dem Gott sein Wohlgefallen haben kann. 5

Die auBere Gottesverehrung ist allein natiirlich wertlos. ¢ Deshalb
wird der Wert eines Opfers auch nicht durch die GréBe der Gabe
bestimmt. ? Da nur deren Beziehung zum innern Kult mallgebend ist,
kann sie z. B. aus erziehlichen Griinden im umgekehrten Verhdltnis zur
wiedergutzumachenden Verfehlung stehen.® Der dulere Kult ist
demnach als Ausdrucksform des innern anzusehen.® Darum mul} er
in einem entsprechenden Verhiltnis zu diesem stehen.1® Und zwar
wird er vom innern Kult als dem ausschlaggebenden Teil bestimmt. 1t

L II-II 85, 3 ad 2. Bonum animae, quod Deo offertur interiori quodam
sacrificio per devotionem et orationem et alios huiusmodi interiores actus ; et hoc
-est principale sacrificium.

2 I-II 63, 3 ad 3. Virtus illorum principiorum naturaliter inditorum non se
-extendit ultra proportionem naturae ; et ideo in ordine ad finem supernaturalem
indiget homo perfici per alia principia superaddita.

3 I-II 65, 2. Solae virtutes infusae sunt perfectae, et simpliciter dicendae
virtutes, quia bene ordinant hominem ad ultimum finem simpliciter.

4 IIT 63, 4 ad 3 [Cultus] est quaedam fidei protestatio per signa. — II- II
101, 3 ad 1. Religio est quaedam protestatio fidei, spei et charitatis.

5 II-II 81, 7 ad 2 ... interiorum et spiritualium operum, quae per se Deus
acceptat.

6 I-II 102, 4 ad 3 : Corporalis cultus non propter se erat acceptus.

7 II-II 85, 2 ad 2. Non pensatur pretium occisi pecoris sed significatio,
qua hoc fit in honorem summi Rectoris totius universi.

8 I-II 102, 3 ad 11. Quanto gravius erat peccatum, tanto vilior species ani-
malis offerebatur pro eo.

9 II1 60, 4 ad 2. Res sensibiles, ut in sua natura considerantur, non pertinent
ad cultum vel ad regnum Dei, sed solum secundum quod sunt signa spiritualium
rerum, in quibus regnum Dei consistit. III 22, 2 Augustinus : Omne sacrificium
visibile invisibilis sacrificii sacramentum i. e. signum est. III C. G. 120 reprae-
sentativum est interioris veri sacrificii.

10 T-IT 103, 3. Exterior cultus proportionari debet interiori cultui.

I-IT 101, 2 ad 3 ... de interiori cultu, ad quem tamen ordinari oportet ex-
teriorem cultum. ...

1 II-II 84, 2. Id quod est exterius, refertur ad id quod est interius, sicut
ad principalius.

II-II81, 7ad 1. In spiritu adorare... principale et per se intentum in cultu divino.



156 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Er hat diesen gleichsam zu verkérpern und ist wie das Wort !, das
dem Gedanken Ausdruck gibt. Wie wir viele Worte benétigen, um den
Reichtum unserer Gedanken zu offenbaren, so gibt es auch eine Reihe
von verschiedenen duBeren Kulthandlungen, durch die die Seele ihre
inneren Hingabeakte auch nach auflen hin betitigt. 2 Die Heiden
vergallen oft diesen Symbolwert des heiligen Tuns und wollten schlie3-
lich durch duBere Gaben und Riten allein die Gottheit ehren. 3

Da aber im Kult nicht der dienende Mensch, sondern der unend-
liche Gott der eigentliche Geber ist, dienen die Riten auch dazu, Gottes
belebendes Wirken den Menschen erkennen zu lassen. So wird der
Kult zur Lehre, zum Mittel der Offenbarung des Unsichtbaren. *+ Dieses
Heranbringen der ewigen Wahrheiten durch Symbole an den Menschen
entspricht auch dessen Art, das Ubersinnliche zu erkennen. > Auf diese
Weise kénnen selbst einfache Leute in erhabene Wahrheiten mit Frucht
eingefiihrt werden.

So wird also der, der den aulleren Kult bejaht, in demselben eine
gottgegebene Quelle fiir den inneren finden. Aber nicht nur des Menschen
Verstand, auch sein Gemiit wird durch denselben an Gott gebunden.®

1 II-1I 94, 2 verba sonantia.

2 1I-11 101, 2. Secundum quod diversimode intellectus et affectus colentis
Deum Deo recte coniungitur, secundum hoc diversimode exteriores actus hominis
ad cultum Dei applicantur.

I-II 103, 3. Secundum diversitatem interioris cultus debet diversificari
exterior cultus.

3 II-1II 81, 7 ad 3. _

4 II-II 92, 2. Ordinatur divinus cultus ... ad hoc, quod homo instruatur
a Deo, quem colit.

I-IT 101, 2 ad 2. Ratio humana perfecte capere non potest divina propter
excedentem ipsorum veritatem ; et ideo ... opus est repraesentatione per sensi-
biles figuras.

5 I-II 101, 2 ad 1. Divina non sunt revelanda hominibus nisi secundum
eorum capacitatem. ... Et ideo utilius fuit, ut sub quodam figurarum velamine
divina mysteria rudi populo traderentur, ut sic saltem ea implicite cognoscerent,
dum illis figuris deservirent ad honorem Dei. :

IIT C. G. 119. Quia connaturale est homini, ut per sensus cognitionem
accipiat, et difficillimum est sensibilia transcendere, provisum est divinitus homini,
ut etiam in sensibilibus rebus divinorum ei commemoratio fieret.

6 II-IT 84, 2. Per signa humilitatis, quae corporaliter exhibemus, excitetur
noster affectus ad subiciendum se Deo, quia connaturale est nobis, ut per sensibilia
ad intelligibilia procedamus.

II-IT 91, 1 ad 2. Valet exterior laus oris ad excitandum interiorem affectum
laudantis.

IIT C. G. 119. Sensibilia opera ... quibus seipsos provocant in divina ...
ut per haec sensibilia opera intentio nostra dirigatur in Deum et affectio accendatur.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 157

Die kultische Bedeutung des Gesanges (11-1I g1, 2) ist damit auch
herausgestellt. Er hilft dazu, die Affekte der Seele voll ausklingen und
somit zu ihrer Reife kommen zu lassen.

Die Pflege des dulleren Kultes bedeutet also fiir uns ein Eingehen
auf den gottlichen Schopferwillen, ein Bejahen unserer ganzen mensch-
lichen Natur mit ihrer sinnlich-geistigen Erkenntnis und ihrem seelisch-
leiblichen Zusammenarbeiten iiberhaupt. Auch der Leib hat sein Recht
im Kult. Er hat genau wie die Seele seinen Anteil zu leisten. Der
ganze Mensch ist dem Schépfer verpflichtet und soll durch seinen
Dienst in proportione convenienti (II-II 81, 2) zu seinem Gott gebracht
werden. Die Gnadengemeinschaft, fiir die uns die Religion disponieren
soll, erstreckt sich ebenso auf den Leib wie auf die Seele. Beide miissen
gleichsam kontaktfihig und empfangsbereit fiir das Einstromen des
gottlichen Lebens werden.

Als Geschopf sieht sich aber der Gottesfiirchtige nicht allein seinem
Herrn gegeniiber, sondern als Glied des Menschengeschlechtes, letzten
Endes des ganzen Kosmos.

Will er also Gott als Urheber seiner ganzen Natur verherrlichen,
so mull auch seine soziale Beziehung zum Nichsten im Kult ihren
Ausdruck finden. Nur in der Gemeinschaft kann er also seinem ganzen
Sein nach an das goéttliche Leben herangebracht werden.

Auch dazu ist der duBere Kult nétig. Er bildet das Bindeglied
zwischen den Vielen. Er eint sie, lehrt sie dasselbe und entflammt sie
zu gemeinsamen Dienste des Allerhéchsten. !

Von Anfang an ist der Kult Sache der Gemeinschaft gewesen,
darum heilige Orte und Zeiten und vor allem das stellvertretende
Priestertum. Gott hat eben den Menschen zur Erreichung seines natiir-
lichen und ewigen Zieles in das Geschlecht eingeordnet. Auf allen
Gebieten miissen wir zusammenstehen und einander helfen. Diese
Gebundenheit an die Gemeinschaft kommt naturgemidl3 auch in der
Gottesverehrung zur Auswirkung, wo wir nicht nur fiir uns empfangen,
sondern auch Gnade an andere weiterzuleiten haben. 2

Private Gottesverehrung mull immer aus der Gemeinschaft er-
wachsen, aus ihr Stoff und Anregung schopfen, in sie — mindestens

L II-IT 91, 1. Ad Deum verbis utimur ... ut nosipsos et alios audientes ad
eius reverentiam inducamus.

Ibid ad 2. Valet exterior laus oris ... ad provocandum altos, ad Dei laudem.

* II1 63, 2. Divinus cultus consistit vel in recipiendo aliqua divina vel in
tradendo aliis.



158 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

nach der Universalitdt des erbetenen Heiles — wieder einmiinden. Wie
wire es moglich, den « Vater unser » zu ehren, wenn man die groBe
Schar seiner Kinder absichtlich unbeachtet lieBe ?

Auch steht unser religioses Leben mitten in' der Entwicklung des
ganzen Geschlechtes, hat Anteil an den Errungenschaften der Vor-
fahren und Zeitgenossen — und ist anderseits den nachkommenden
Geschlechtern verpflichtet.

Von Anfang an haben die Vélker kraft ihrer Sonderbegabungen
zum Kult beigetragen, an seiner Ausgestaltung mitgewirkt.

Verehren wir nun Gott als den Schépfer des ganzen Geschlechtes,
so diirfen wir die bleibenden Werte, die andere gefunden und aus-
gebildet haben, nicht beiseite schieben. Wir haben sie vielmehr zu
achten und zu pflegen, ohne natiirlich unsererseits verhindert zu sein,
durch das, was unser Volk und unsere Zeit erfassen und vertiefen kann,
die Kultfihigkeit der Menschheit zu bereichern.

Deshalb mulBl der Kult, den die Weltkirche Gott erweist, das
Kulturgut aller, selbst der sie vorbereitenden Stufen verwerten.

Die Gemeinschaft mit dem ganzen Geschlecht im Kult fiuhrt auch
zur Einbeziehung der bereits verkldarten und der Verklirung im Feg-
feuer entgegenharrenden Glieder. Desgleichen zur Verbindung mit den
Chéren der Engel, in deren Gotteslob das unsere einstimmen soll
(Prafation).

So wird gerade in der Gemeinschaft aller vernunftbegabten Wesen
der singularis honor dem Ewigen erwiesen.

Aber auch die unbeseelte Natur, die unter dem Menschen steht, hat
fiir ihn Lebensbedeutung. Darum muf er sie in seine Gottesverehrung
hineinziehen. Ist es doch seine Aufgabe, den Schopfer aller Dinge zu
ehren. So faBt er — wie die Erfahrung zeigt — alle Kreise der Natur
im Kult zusammen. In Anlehnung an die Elemente der Alten etwas
zu sagen, diirfte hier geniigen.

Die Erde bietet den Stein zu Altar und Gotteshaus. Sie gibt so
Sinnbilder der Festigkeit des neuen Geschlechtes. Unzerstérbar ist sein
Grundstein, Christus. Ein ewiges Reich bilden die, welche auf ihn sich
aufbauen. Den Staub nutzt der Mensch zum Zeichen seiner Niedrigkeit,
Verginglichkeit und seiner Todeswiirdigkeit. Die hohen Berge sind
ithm wie riesige Altdre, da nur das Hochste genug ist, die Erhabenheit
des Schopfers einigermaBen wiirdig anzudeuten. Fiir den Kult holt der
Mensch von den Feldern das Getreide, von den Wiesen die Blumen, von
den Rebhiigeln den im sakramentalen Geschehen so bedeutsamen Wein.



Die lugend der Religion nach dem hl. Thomas I59

Das Wasser muB} die Reinigung verkiinden, die die siindige Mensch-
heit sucht. Es ist — nach biblischer Schilderung — der Urstoff und als
solcher unbefleckt. Will nun der Mensch Erneuerung durch den Kult,
so dringt sich das Abwaschen als geeignete sinnfillige Darstellung auf.

Die Luft wird zum Sinnbild des alles durchdringenden Schépfers,
und zwar seiner Giite im leisen Hauch, und seiner Strafgerichtsbarkeit
im Brausen des Sturmes. Sie dient ihm auch beim Kulte selbst. Den
Geist der Liebe zu mitteln, haucht der Priester den Téufling an.
Die Jubellieder der Glaubigen wie die Weihrauchwolken triagt sie
himmelan.

Das Feuer erinnert den Menschen an Gott, den Allreinen und
Allheiligen, an den, der immer tétig ist, der nie rastet, der mit seinem
Lichtwesen und der Glut seiner Liebe alles erfiillt. Des Feuers Auf-
leuchten wird ihm zum Bilde des Gnadenkommens — um Erleuchtung
fleht das Menschengeschlecht —, die das Wachs der Kerze oder das
Ol der Ampel verzehrende lichte Flamme wird zum Vorbild des heiligen
Eifers, der ihn fiir seines Gottes Ehre verzehren soll.

Ein solcher Kult, in den alles einbezogen wird, kann nur dem
Herrn des Alls erwiesen werden : ihm, von dem alles Ursprung, Bestand
und Vollendung erhdlt : ihm, der uns so reich ausgestattet hat, nicht
nur um des irdischen Lebens willen, sondern der durch die sichtbare
Welt uns an sich ketten und in sich das wahre Leben geben will.

Der Kult des Schipfers mul3 also, um der Idee der einzigartigen
Verehrung Gottes zu geniigen, von der Schopfung selbst als seiner
Grundlage ausgehen. Er hat die dort zu findenden Einzelwerte auf-
zusuchen, ihre Verwertbarkeit fiir den Dienst Gottes herauszustellen,
sie zu ordnen und zu einem harmonischen Gefiige zu verbinden. Den
ganzen Menschen nach Seele und ILeib, nach seiner Individualitit und
Soziabilitat, mit den Kriaften der Natur und auch der Gnade, die ihm
zu Diensten sind, mul3 er erfassen, um dem groBen Gedanken des
Allbelebens aus dem Kreis des Geschaffenen einen entsprechenden
Ausdruck zu geben.

In der Verherrlichung Gottes als des Quells allen geschépflichen
Lebens ist der specialis honor nicht erschopft. Er ist ja auch : opera-
tionis auctor (1II C. G. 120) oder gubernator, rector, wie es an andern
Stellen heillt. Auch diese so lebenswichtige Beziehung des Schopfers zu
seinem Werke muf3 im Kult ihre Auspragung erfahren.

Wie wir sahen, entspricht der Kult unserer Natur, und darum ist



160 Die Tugend der Religion nach dem hl, Thomas

er fiir uns eine naturrechtliche Verpflichtung. ! Die néhere Ausgestaltung
der heiligen Handlungen ist nun durch menschliche und goéttliche
Anordnungen erfolgt. 2 Und zwar entspricht das gesetzgeberische Ein-
greifen Gottes seiner singularis excellentia als gubernator mundi.

Fiir das Paradies stellt der heilige Lehrer die Notwendigkeit einer
besonderen dulleren gottlichen Leitung des Kultes in Abrede. Das
folgt aus jenen Stellen, in denen dies von der vormosaischen Zeit
behauptet wird. Wenn dort die Menschen bei der Determinierung ihres
Kultes der inneren Fihrung {iberlassen werden konnten, dann erst
recht im Stande der Unschuld. Zudem bedurften sie in diesem auch
nicht Gnade mittelnder Kulthandlungen zu ihrer Heilung. 3

Auch in der Zeit nach der Vertreibung aus dem Paradies war der
innere Einflu Gottes auf die Seelen stark genug, da der Glaube und
das natiirliche Empfinden noch nicht so getriibt waren, wie in spiteren
Zeiten. ¢ '

Mochte damals die nidhere Bestimmung des dulleren Kultes auch
der Findigkeit der Liebe des einzelnen iiberlassen sein, so war es doch
unvermeidlich, dall gewisse Gott mehr erschlossene Fithrernaturen ihre
eigenen Ansichten den andern gegeniiber durchsetzten.?® Damals
machte also die noch bereitwillig aufgenommene innere Fiithrung eine
aulere iiberfliissig. Als aber im Ablauf der Zeiten Gottes Einflul auf
die menschlichen Herzen infolge fortschreitender Verdunklung des
Glaubens und der Vernunft nachlief und zudem auch die Zahl der

1 II-II 85, 1. Oblatio sacrificii pertinet ad ius naturale.

2 Ibid. ad 1. Oblatio sacrificii in communi est de lege naturali, et ideo in
hoc omnes conveniunt, sed determinatio sacrificiorum est de institutione humana
vel divina, et ideo in hoc differunt.

3 III 61,.2. In statu innocentiae homo non indigebat sacramentis, non solum
inquantum sacramenta ordinantur ad remedium peccati, sed etiam inquantum
ipsa ordinantur ad animae perfectionem.

4 1IT 70, 2 ad 1. Immediate post peccatum primi parentis propter doctrinam
ipsius Adae, qui plene instructus fuerat de divinis, adhuc fides et ratio naturalis
intantum vigebat in homine, quod non oportebat determinari hominibus aliqua
signa fidei et salutis, sed unusquisque pro suo libito fidem suam aliquibus signis
protestabatur.

IV D. 1, 2, 6, 3. Illa sacra legis naturae non erant ex praecepto divino obli-
gantia, sed ex voto celebrabantur, secundum quod unicuique dictabat sua mens,
ut fidem suam aliis exteriori signo profiteretur ad honorem Dei, secundum quod
habitus charitatis inclinabat ad exteriores actus.

5 I-1I 103, 1. Quia etiam ante legem fuerunt quidam viri praecipui pro-
phetico spiritu pollentes, credendum est, quod ex instinctu divino, quasi ex quadam
privata lege, inducerentur ad aliquem certum modum colendi Deum qui et con-
veniens esset interiori cultui. ...



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 161

Gottesverehrer sich mehrte, wurde ein duleres gesetzliches Eingreifen
des Schépfers immer notiger. !

Ferner sollte der Glaube weitere Fortschritte machen und die
Sehnsucht nach dem Kommen des Erldsers gesteigert werden. Dazu
waren aber neue Riten notwendig, die geeignet waren, durch ihre
artschauliche Symbolik die Menschen in diesem Sinne zu beeinflussen. 2
Der Aquinate hat iiber die Notwendigkeit der alt-testamentlichen
Sakramente einen besondern Artikel geschrieben.® Sind aber solche
Heilsmittel erforderlich, so ist damit auch die Notwendigkeit des Ein-
greifens von oben gegeben. Dieses mulite auch erfolgen, um den
Gefahren fiir die Reinheit des Kultes vorzubeugen, nimlich dem Goétzen-
dienst, der Wahrsagerei und den aberglaubischen Gebrauchen. ¢ Nicht
der Kreatur, sondern Gott allein kommen die kultischen Ehren-
bezeugungen zu. Einzig Gott darf der Mensch als seinen Fiihrer
anerkennen, und nicht ist es ihm erlaubt, mit Damonen Biindnisse
einzugehen und von ihnen sich Fragen beantworten zu lassen. Ferner
mul der wahre Gott auch in rechter, geziemender Weise verehrt werden,
-ohne Beimischung abergldubischer Gebrauche. Und schlielich besteht
bei uns Menschen die Gefahr der VerduBerlichung, so dall wir iiber
der Gabe deren Symbolik vergessen, und so sehen wir, wie die Heiden,
trotz besten Willens, da sie letzte Hingabe an Gott erstrebten,
zu einem Gottes nicht wiirdigen Kult in Menschenopfern und unziich-
tigen Riten kamen. ®

Demnach ist die Menschheit stets auch in ihrer Gottesverechrung
auf die Leitung durch die ewige Weisheit angewiesen. In der vor-
christlichen Zeit wurde die duere Regelung des Kultes um so dringen-
der, je weiter die innere Verbindung nachlieB. Aber auch in der Fiille
der Zeiten konnen wir trotz des Lichtes der vollen Offenbarung die

L III 60, 5 ad 3. Necesse fuit etiam, exterius legem dari tum propter obscu-
rationem legis naturae ex peccatis hominum, tum etiam ad expressiorem signi-
ficationem gratiae Christi, per quam humanum genus sanctificatur.

IV D. 1, 1, 2, 4. Et quia tempore Moysi iam fides ad tantam quantitatem
devenerat, ut non solum in uno homine refulgeret vel in familia, sed in una sola
gente, populo Dei multiplicato, ideo oportuit et legem dari, quae non nisi populo
ferri potest, et sacramenta in speciali determinari et multiplicari.

21V D. 1, 1, 2, 4. Fides autem quantum ad articulorum explicationem
semper magis et magis crevit secundum propinquitatem temporis gratiae, et
secundum hoc oportuit sacramenta magis ac magis determinari.

3 III 61, 3. 1 1I-1I g2, 2.

5 I-1I 102, 5 ad 4. Gentiles in ritu suorum sacrificiorum utebantur quandoque
et humano sanguine et semine.



162 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Bestimmung und Ordnung unseres Kultes durch Gott nicht entbehren.
Da die Verderbnis der Herzen blieb, ist die Gefahr eines Abgleitens
auch jetzt noch vorhanden, zumal der Kult geistiger ! sein soll als in
der Vorzeit. Die Geschichte der christlichen Frommigkeit diirfte Bei-
spiele ausreichend zur Verfiigung stellen. So hilt es z. B. der Aquinate
fiir notig, die Rolle der heiligsten Menschheit des Herrn im Frommig-
keitsleben klar herauszustellen. 2

Es ist also der Mensch in seinem Kultleben von der Fiithrung des.
Allerhéchsten stets abhingig. Wie der Wille Gottes in der natiirlichen
und iibernatiirlichen Ausstattung bejaht werden muf}, so auch seine
viterliche Fithrung. Das gehdrt zum specialis honor. Andernfalls wiirde
man der gottlichen singularis excellentia beziiglich der gubernatio
rerum 3 nicht entsprechen.

Auch der letzten Beziehung Gottes zu seinem Werke als finis
ultimus hat unser Kult gerecht zu werden. Soll Gott hier seine Ehre
finden, dann mufl das heilige Tun zur Vereinigumg mit ihm, zur
Anteilnahme an seinem vollkommenen Sein und seligen Leben fithren
bzw. dafiir disponieren — natiirlich in dem MaBe, als wir in unserer
Geschopflichkeit dazu fihig sind.

Die Gebundenheit des Kultes an iibernatiirliche Fithrung und
Weisung ist von vornherein ein Unterpfand dafiir, dal ihm diese not-
wendige Wirkkraft nicht abgeht. Ist er doch so als Ausdruck des
gottlichen Heilswillens bezeugt. Und dieser ist immer wirkend und
wirksam.

Also nicht um Menschenerfindung handelt es sich letzten Endes bel
unserer Gottesverehrung, sondern um Gottes Liebesoffenbarung.

Somit wird der Kult nach seinem ganzen Wesen Heilsmattel und
empfingt ein sakramentales Geprige — natiirlich das Wort sakramental
in weiterem Sinne genommen.

Das Setzen eines Kultaktes wird also zur invocatio nominis divini.
Dem gottlichen Heilswillen wird gleichsam Betédtigungsmoglichkeit
geschaffen, da die von uns zu erfiillenden Vorbedingungen verwirklicht

1 I-II 101, 2 ad 4. Per Christum homines plenius ad spiritualem Dei cultum

sunt introducti.

2 II-1I 82, 3 ad 2. Ea, quae pertinent ad Christi humanitatem, per modum
cuiusdam manuductionis maxime devotionem excitant, cum tamen devotio prin-
cipaliter circa ea, quae sunt Divinitatis, consistat.

3 II-IT 81, 3.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas ' 163

werden. Gott will sein Heil nicht ohne uns realisieren. Was er von
uns fordert, ist eine gewisse moralische und kultische Haltung.

Je mehr bei einer Kulthandlung die Wirksamkeit Gottes auf-
gerufen wird, um so vollkommener ist sie und um so zentraler steht
sie im Gefiige all der Riten, die zur Verwirklichung der wahren Gottes-
verehrung nétig sind. Darum bilden die Sakramente, wo die mensch-
liche Mitwirkung sogar soweit zuriicktritt, daB die moralische Dis-
position des Spenders beziiglich ihrer Giiltigkeit nicht in Betracht
kommt, das Kernstiick der Verehrung des Herrns des Lebens. Hier
wird er als der eigentlich allein Wirkende anerkannt.

Somit mul3 auch der hochste Kultakt — das sacrificium — eine
besonders wirksame invocatio nominis divini sein. In ithm mul} die
letzte Hingabe des Menschen an den gottlichen Liebeswillen beschlossen
sein, und dieser mul} seinerseits am tiefsten und umfassendsten in die
Schopfung eingreifen, um sie fiir die vorausbestimmte Gnadengemein-
schaft zu disponieren. Dort ist ja die héchste Verherrlichung des leben-
digen Gottes, wo seine Geschépfe nur fiir ihn und seinen Lebenswillen
da sind, und er sein belebendes Wirken, ohne die geringste Hemmung
zu erfahren, entfalten kann. -

Dieses heiligende Moment darf dem Kult nicht abgehen, wenn
er der Idee einer entsprechenden Verehrung des Allbelebers geniigen
soll. Er soll uns ja in die rechte Ordnung zu ihm bringen. Diese besteht
aber dem hochsten Gute gegeniiber darin, daB wir fihig und bereit
werden, den von ihm ausgehenden Lebensstrom in uns aufzunehmen
und in uns wirken zu lassen.

So gilt es, die Hindernisse zu beseitigen, die dem Einstrahlen des
wesenhaft Lebenden in uns, den Inhabern nur mitgeteilten Lebens,
entgegenstehen. Dazu reicht aber die Kraft rein menschlicher Hand-
lungen nicht aus. Gewill wird durch die Gottesverehrung die Ehrfurcht
vor dem Héchsten geweckt und vertieft. Ferner kann das Kultleben dazu
fithren, diese Ehrfurcht zu einer stindigen Gesinnung zu machen, der
Seele die Bereitschaft fiir den heiligen Dienst tief einzuprigen. Auch
die Auswirkung auf den Leib, dessen Lebensform doch die Seele ist,
wird nicht ausbleiben und so der ganze Mensch auf das stete ZuflieBen
neuen Lebens in gewissem Grade eingestellt werden — aber das alles
geniigt noch nicht, die Hindernisse, die in Natur und Siinde liegen,
zu entfernen und den vollen Lebenskontakt zu ermoglichen.

Die Siinde ist vor allem das Hindernis fiir unsere Gemeinschaft mit
dem Allheiligen. Sie kann der Mensch aus eigener Kraft ebensowenig



164 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

beheben, wie er seine Natur in den Stand der Ubernatur zu erhéhen
vermag. Und dieses ist doch unbedingt nétig fiir ihre Gemeinschaft mit
Gott wie auch fiir ihr ewiges Leben. Von der Zustimmung zur Gnade
hiangt ja bei Engeln und Menschen die Verklirung ihrer Naturen ab.

Der Kult bedarf also zur Ldosung seiner Aufgaben iibernatiirliche
Kriafte. Da diese aber nicht im Machtbereich der Menschen sind,
sondern nur Gott zukommen, der allein Siinde verzeihen und Gnade
gewihren kann, so darf der Kult nicht bloB Menschenwerk sein. Er
mul} vielmehr gottverordnetes und -gewirktes Heilsmittel sein. Seine
Ausiibung seitens der Menschen ist die praktische Anerkennung der
ewigen Gutheit, ist gleichsam das Ergreifen der entgegengestreckten
Rechten Gottes.

Auch durch die Vermittlung der Gnade iiberschreitet der Kult nicht
die Grenze der Religion, namlich die Menschen auf die heilige Gemein-
schaft hinzuordnen und vorzubereiten. Die eigentliche Vereinigung
geschieht erst in der aktuellen Liebe.® Erst wenn Gott in uns ist sicut
amatum in amante 2, soweit also der habitus charitatis in den Akt
itberfithrt wird, ist das wahre Gemeinschaftsleben gegeben.

Der Kult 16st also seine Aufgabe, uns zur Gemeinschaft mit Gott
zu fithren, vollstindig, wenn er die bestehenden Hindernisse beseitigt und
uns in das ordnungsgemife Verhdltnis zum Quell allen Lebens bringt.

Ist dies geschehen und in dem Malle, in dem es geschieht, wird
der Mensch dann sofort des goéttlichen Lebens teilhaft. Wo das
Geschopf kein Hindernis setzt, ist Gott, die ewige Gutheit, bereit, sich
ithm mitzuteilen. 3

So wird die ganze Schopfung Abbild seiner Gutheit. Wo das
Geschopf sich dieser 6ffnet, dringt sie vor und durchleuchtet und erhebt
alles gemiB dem Grade der Aufnahmefihigkeit der einzelnen Wesen.

Der Kult erreicht. also, wenn auch nur mittelbar, unsere Ver-
einigung mit Gott und seinem ILeben. Deshalb kennzeichnet der
Aquinate, dem hl. Augustinus folgend, die Religion als das Streben

LIV D. 12, 3,2, 3 (ad 1). Charitas, quae Deo directe nos coniungit. — II-II
23, 6. Charitas attingit ipsum Deum, ut in ipso sistat. — Ad Reginald., cp. 214 ...
per charitatem, quae quodammodo facit per affectionem hominem unum cum Deo

. facit etiam hominem esse in Deo.

2T 43, 3.

3 Bonum est diffusivam sui. III D. 19, 5, I ad 2. Deus dicitur diligere
creaturas, quando iam sunt, inquantum eis actu suam bonitatem communicat,
quas, antequam essent, dilexit secundum propositum communicandi eis suam
bonitatem.



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 165

nach Vereinigung mit Gott?!, nach der heiligen Gemeinschaft, und
schreibt dem Opfer, dem wirksamsten Akte dieser Tugend, die An-
niherung des Menschen an Gott zu durch NachlaB der Siinden,
Bewahrung und Entwicklung des Gnadenstandes bis zur vollkommenen
Vereinigung des Geistes mit seinem Schopfer. 2

Die geistige Gemeinschaft mit Gott bewirkt naturgemill zugleich
auch die Vervollkommnung des anbetenden Geschipfes, da es zu dem
zuriickkehrt, von dem es seinen Ausgang einst genommen hat. 3

Unsere Vollendung im Kult ist zugleich auch gewihrleistet, da
wir durch ihn nicht nur mit dem finis ultimus in geziemende Verbindung
treten, sondern auch mit unseren Mitgeschépfen.* Wie oben ausgefiihrt
wurde, verlangt die Ehrung des Schépfers die Gemeinschaft aller seiner
Werke.

Die andern moralischen Tugenden, durch die die Harmonie in der
Schopfung selbst zustandekommen soll, sind einerseits Voraussetzung
fur die Tugend der Religion, die ohne jene nicht zur vollen Entfaltung
gelangen kann ; anderseits werden auch sie durch aufrichtiges religioses
Streben Forderung erfahren. Sie erhalten ein héheres Motiv und werden
von der Religion informiert, dhnlich wie von der Charitas. Darum ist
die Religion auch eine virtus generalis. 5

Sahen wir, wie der Kult die heilige Gemeinschaft mit Gott nur
vorbereitet, wie sich seine Aufgabe darin erschopft, uns fiir das gott-
liche Leben geeignet zu machen, so konnen wir darin keinen Mangel
erblicken, sondern miissen gestehen, dall gerade in dieser seiner Eigenart
der singularis excellentia Rechnung getragen wird. Der Mensch denkt
nicht niedrig vom Unendlichen. Er weil}, daB er Gott zum Gnaden-
kommen nicht erst nétigen oder zwingen mul} (Zauberei-Magie).

Vielmehr verrit sich in dieser zarten und keuschen Zuriickhaltung
die hochste Achtung und Anerkennung der unendlichen Gutheit und

1 II-1TI 835, 3 ad 1. Quod Deo quadam spirituali societate volumus inhaerere,

ad divinam reverentiam pertinet. — III C. G. 119 ... ad cultum Dei pertinent,
inquantum per huiusmodi actus mens nostra elevatur in Deum. — Ibid. ... per
huiusmodi actus proficimus in Deum.

2 1I1 22, 2.

3IVD.8,1,1,1 (ad 1). Ultimum cuiuslibet rei extra seipsam est principium,
a quo habet esse : quia per coniunctionem ad ipsum res complentur et firmantur,
et propter distantiam ab ipso deficiunt, ... et ideo primum agens habet etiam
rationem ultimi finis perficientis.

1 T D. 47, 4. Bonum in rebus surgit ex duplici ordine : quorum primus ordo
est rerum omnium ad finem ultimum, qui est Deus, secundus ordo est unius rei
ad aliam rem. 5 II-1I 81, 4 ad 1.

Diwvus Thomas. 12



166 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Giite des Schopfers. Denn nur wo diese absolut feststeht, brauchen
wir nichts weiter zu tun, als uns selbst in das rechte, geordnete
Verhiltnis zum Hoéheren zu bringen.

So fiigt die Beriicksichtigung Gottes als ultimus finis die letzten
Elemente zum specialis honor. Die unendliche Lebensfiille, kraft deren
alles geheilt und erhoben wird, in die alles letzten Endes zur eigenen
Vervollkommnung und Vollendung einmiindet, wird anerkannt — nicht
nur theoretisch, sondern durch praktische Fiihlungnahme mit ithr. Der
Kult verlangt in dieser Beziehung von uns restloses Heraustreten aus
selbstherrlicher Abgeschlossenheit und Selbstbestimmung, und fordert
stete Bereitschaft, aus Gott und fiir Gott zu leben.

Riickschauend kénnen wir feststellen, dal unsere christkatholische
Gottesverehrung ihrer Aufgabe entspricht. Sie erfiillt alle Anforde-
rungen, die der Kult des Schopfergottes an sie stellt. Sie beriick-
sichtigt alle Beziehungen der singularis excellentia und bringt uns
wirklich in das entsprechende Verhiltnis zur ewigen Gutheit.

4. Gottes Ehre — unser Heil.

Das starke Hervortreten der Heiligung des Menschen im Kult
konnte leicht die Ansicht entstehen lassen, das Hauptziel desselben,
die Verehrung Gottes, sei in Frage gestellt.

Bei der Gottesverehrung handelt es sich um die gloria externa
Dei. Die innere Herrlichkeit ist unendlich und unvermehrbar. Die
dullere dagegen hingt nicht nur von unserer Anerkennung ab, sondern
vor allem davon, wie weit seine iiberflieBende Gutheit in der Schépfung
Auswirkung findet.?

Hier hat sich eben Gott in gewissen Bezirken an geschépfliches
Mitwirken gebunden. Unser Dienst kann also nur darin bestehen,
soweit es auf uns ankommt, die géttliche Herrlichkeit sich auswirken
und somit uns heiligen zu lassen. Dazu ist eben der Kult gegeben,
durch den wir aus unserer selbstischen Isolierung herausgerissen und
fiir die einstromende Gnade empfangsfihig und -bereit werden.

Er ist aber wirklich servitus-famulatus. Das Wort Gottesdienst
besteht zu vollem Recht. Es muf} in seiner eigentlichen Bedeutung
genommen werden. >

1 IV D. 12, 3, 2, 3 (ad 2). In hoc maxime est gloria Dei et bonitas quod se
creaturis pro captu earum communicat.

2 1I-11 81, 3 ad 2. Eodem actu homo servit Deo, et colit ipsum, nam
cultus respicit Dei excellentiam, cui reverentia debetur ; servitus autem respicit



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 167

Der Kult mul3 Dienst sein, weil seine Seele, die devotio, nichts
anders als Dienstwille ist. !

Zudem ist der Gottesfiirchtige gebunden an Zeiten und Orte, Riten
und Symbole, an seinen Nichsten und das amtliche Priestertum, das
die geistige Vaterschaft vertritt, an Gottes Anordnungen und Be-
stimmungen. Alles verlangt von ihm Selbstverleugnung und Dienst-
bereitschaft.

Dal3 nun mit dem Dienst zugleich das Erlangen des eigenen Gliickes
verbunden ist, dndert nichts an der Tatsache, daB3 es Dienen ist. Zum
Allbeleber kann man eben kein totes, mechanisches Verhiltnis haben.
Es liegt in der Eigenart dieses Dienstes, dal} er segenspendend ist,
wie schlieBlich auch menschlicher Dienst seine Vorteile mit sich bringt.

Wer in ein geordnetes Verhiltnis zu einem Bessern tritt, wird
eben an dessen Gutheit in gewissem Umfange teilnehmen. 2 Je inniger
die Lebensgemeinschaft mit einem starken und edlen Wesen ist, umso-
mehr wird dessen Vollkommenheit auf das andere Glied iiberstrahlen. 3
Gibt schon jedés gute Werk der Seele eine héhere Wiirde ¢, dann erst
recht die dienstbereite Hingabe an Gott im Kult. So zielt dieser ab
auf Gottes Verherrlichung i» unserm Wachsen und Reifen. 5

subiectionem hominis, qui ex suwa conditione obligatur ad exhibendam
reverentiam Deo.

Et ad haec duo pertinent omnes actus, qui religioni attribuuntur, quia per
omnes homo protestatur divinam excellentiam et subiectionem sui ad Deum.

1 TI-1I 82, 1. Voluntas quaedam prompte tradendi se ad ea, quae pertinent
ad Dei famulatum. — Ibid. ad 1. ... actus voluntatis hominis offerentis seipsum
Deo ad ei serviendum.

2 II-II 81, 7. Deo reverentiam et honorem exhibemus non propter seipsum,
quia ex seipso est gloria plenus, cui nihil a creatura adici potest, sed propter nos,
quia videlicet per hoc, quod Deum veneramur et honoramus, mens nostra ei sub-
icitur et in hoc eius perfectio consistit. Quaelibet enim res perficitur per hoc,
quod subditur suo superiori, sicut corpus per hoc, quod vivificatur ab anima et
aér per hoc, quod illuminatur a sole.

3 III D. 34, 1, 2 ad 7. Quanto creatura magis creatori subicitur, tanto altior
est ; sicut materia, quanto magis subicitur formae, tanto perfectior est.

4 Verit. 29, 7. Opus humanum valet ad vitam aeternam consequendam,
inquantum per ipsum quaedam dignitas et idoneitas in homine consequitur ad
consecutionem gloriae. Sicut enim actus peccati redit in quandam animae defor-
mitatem, ita et actus meritorius in quemdam animae decorem et dignitatem.

5 II-II 81, 6 ad 2. Deo non exhibetur aliquid propter eius utilitatem sed
propter eius gloriam, nostram autem utilitatem.

II-IT 30, 4 ad 1. Non indiget sacrificiis nostris, sed vult sibi ea offerri propter
nostram devotionem et proximorum utilitatem.

IIT C. G. 120. Cultum Deo exhibemus, non quia ipse hoc indigeat, sed ut
in nobis firmetur etiam per sensibilia opinio vera de Deo.

11T 79, 1ad 1. H...homoin seipso perfectus existat per coniunctionem ad Deum.



168 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

So ist also von der Ehre des Schopfers das Gliick seiner Werke nicht
trennbar.

Darf nun der Mensch beim Kult seine eigene Heiligung und Ver-
klarung erstreben ? Ist dies moglich, ohne der gloria externa Gottes
Abbruch zu tun ? An und fir sich ist seine' Heiligung unmittelbar
im Kultgeschehen enthalten. |

Unrecht wire es nur, aus egoistischer Gesinnung die Ordnung zu
verkehren, die Verehrung Gottes zum Mittel und die Forderung des
eigenen Ich zum Ziel zu machen. Dann wire aber nicht mehr die
singularis excellentia Creatoris das befruchtende Motiv. Ein Akt der
virtus religionis lige nicht mehr vor.

Sucht man dagegen Gottes Werk zu fordern, zu helfen, dall die
Herrlichkeit des Herrn die ganze Welt erfiillt, so kann man die eigene
Person nicht ausnehmen. Gerade dieses BewuBtsein, dafl im Dienste
Gottes unser eigenes Wohl am besten gesichert ist — kommen wir
doch in ihm unmittelbar zur Quelle des lauteren Lebens —, wird es
uns erméglichen, mit voller Bereitwilligkeit und heiliger Freude, ungestort
durch andere notwendige Riicksichten, alles dem heiligen Dienste unter-
zuordnen. Auf den gottgegebenen Selbsterhaltungs- oder Gliickstrieb
kénnen wir nicht verzichten. Er ist ja der Beruf zur Gottdhnlichkeit.
Im Dienste Gottes, im heiligen Kult, da wird ihm geniigt, so dal} wir
umsoweniger an uns zu denken brauchen und umsomehr alle unsere
Krifte in den heiligen Dienst stellen kénnen. In dieser hingebenden
Freude zeigen wir dann, dal} wir wirklich Gott als den Urheber, Erhalter
und Vollender aller Geschopflichkeit erfaBt und die ihm gebiihrende
Ehrfurcht und Unterwerfung bereits als Frucht bisherigen liturgischen
Lebens geerntet haben.

Diese Freude gibt dem Kult ein eigenes Geprige. Da sind die
Hymnen und Psalmen, der Gesang und der Jubilus, da sind vor allem
die eucharistischen Hochgebete. Nach der einleitenden Aufforderung :
Sursum corda — steigt dann die gratiarum actio oder Eucharistia
himmelwirts, und das gerade bei den wichtigsten Gnadenhandlungen,
weil dort, wo das GroBte geleistet wird im Kult, das herablassende
Eingreifen Gottes um so tiefer empfunden wird. Mag die dullere Form
noch so unscheinbar sein, der Gliubige verspiirt umsomehr die Wellen
ibernatiirlicher Kraft. Er ist sich bewulit, Organ des géttlichen
Wirkens selbst zu sein. '



Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas 169

5. Religion und Gnadenleben.

Zum Abschluf8 wére noch die Rolle der Religion im Gnadenleben
zu berithren. Da dieses immer wieder von neuem uns einstromen mul3,
kann die vorbereitende Hinordnung nicht aufhéren. Soll die Gnade in
uns wachsen, so mul} der Geist der Ehrfurcht in uns zuvor entwickelt
und gesteigert werden, bis schliellich die Hinordnung auf Gott fiir die
Ewigkeit unwiderruflich festgelegt ist.

Das Gnadenleben selbst flieft aus der heiligmachenden Gnade, der
Gnade der Tugenden und Gaben. ! Sie ist das Prinzip unseres iibernatiir-
lichen Lebens ? und wirkt besonders durch die gottliche Tugend der
Liebe 3, in der die sittlichen Tugenden, wie auch Glaube und Hoffnung
erst wahre Tugenden werden.* So ist auch die sittliche Tugend der
Religion von der Liebe abhingig ® und findet durch die mit dem Grade
der Liebe sich steigernde Belehrbarkeit gegen den Heiligen Geist ihre
Vollendung in den Gaben der Furcht und der Frommigkeit. Das Ziel ist
dabei ein dem EinfluB des Liebesgeistes willig gehorchendes Wesen. ¢
In der Gabe der Frommigkeit erhdlt der Kult des Schopfers den
Charakter kindlicher dem Vater im Himmel erwiesener Hingabe. 7

Die Religion steht auch in einer besonders fruchtbaren Wechsel-
beziehung & zur Charitas. Beide Tugenden zielen ja unmittelbar auf
Gott, die eine sucht die Vereinigung, die andere das recht geordnete
Zusammensein. ?

L IIT 62, 2 ad 1.

2 I-1I 110, 4 ad 2. Est enim gratia principium meritorii operis mediantibus
virtutibus, sicut essentia animae est principium operum vitae mediantibus potentiis.

3 I-IT 65, 3. Charitas, in quantum ordinat hominem ad finem ultimum, est
principium omnium bonorum operum, quae in finem ultimum ordinari possunt.
Unde oportet, ut cum charitate simul infundantur omnes virtutes morales, quibus
homo perficit singula genera bonorum operum.

4 I-1I 65, 4. ... sine charitate, proprie loquendo, virtutes non sunt. — Ibid.
5 ad 2z Charitas ... radix fidei et spei, inquantum dat perfectionem virtutis.

 II-IT 82 2 ad 1 ... ad charitatem, quae est religionis principium.

6 II-IT 19, 9. Subiectum non repugnans. ... Hoc autem facit timor filialis,

vel castus, inquantum per ipsum Deum reveremur, et refugimus nos ipsi subducere.

7 II-IT 121, 1 ad 2. Exhibere cultum Deo ut patri est adhuc excellentius
quam exhibere cultum Deo ut creatori et domino.

8 II-1I 82, 2 ad 2. Charitas et devotionem causat in quantum ex amore aliquis
redditur promptus ad serviendum amico, et etiam per devotionem charitas nutritur.

9 II-IT 82, 2 ad 1. Ad charitatem pertinet immediate, quod homo tradat
seipsum Deo adhaerendo ei per quamdam spiritus unionem. Sed quod homo
tradat seipsum Deo ad aliqua opera divini cultus, hoc immediate pertinet ad reli-
gionem, mediate autem ad charitatem.



170 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Die Gnade mit ihrer neuen Lebenskraft, der Liebe, kann uns nicht
genug sein. Gott, die letzte Wirkursache alles Lebens, ist vielmehr das
Ziel, fiir das wir erschaffen und begnadet wurden.

Zu ihm driangt und zieht uns die Liebe selbst. Kommt sie doch
von ihm. Goéttliche Lebenskraft ist sie. ! Gott will das Geschopf sich
ganz und gar einen, damit es nach seiner unendlichen Gutheit gestaltet,
in ihm sein Gliick finde.? Die Charitas ist also eine Kraft, die von
Gott ausgeht, ist gittliches Leben selbst, in dessen Bannkreis wir gezogen
werden.

Die Religion dagegen ist unsere naturgemille Lebensauerung auf
das Nahen des Allerhoéchsten. Auch sie erstrebt die Gemeinschaft, aber
unter Beriicksichtigung der Unzuldnglichkeit des Geschipfes. Ist dieses
doch fiir Gott kein gleichwertiger, sondern.nur ein untergeordneter
Partner. Ein Aufgehen in der Gottheit in pantheistischem Sinn ist
unmoglich. Was Geschopf ist, bleibt Geschopf, auch in der gnaden-
vollen Erhebung und Vereinigung mit dem Ewigen. Um iiber der
GroBe der Herablassung Gottes auf das eigene Ungeniigen nicht zu
vergessen und keine ungeziemende Vertraulichkeit oder gar Hochmut
aufkommen zu lassen, bedarf der Mensch der Ubung der Religion. Durch
stetig neue Kulthandlungen hat er den Geist der Ehrfurcht zu pflegen
und sich in rechter, unterwiirfiger Stellung zu Gott zu halten. Wie
das Wachs weich sein mufl, um den Abdruck des Siegels genau und
scharf in sich aufzunehmen, so mul} auch der Mensch seine Aufnahme-
fihigkeit gegeniiber der Gnade bewahren und nach Méglichkeit steigern.
Und dazu bedarf er des religiosen Geistes.

Die Ehrfurcht vor der Majestit Gottes ist auch geeignet, dem
ganzen sittlichen Streben des Menschen eine positive Note zu geben
und somit auch den Eifer anzuspornen.

Ist namlich der Mensch gewohnt, die ohnehin geschuldete Selbst-
verleugnung auf seine kultische Aufgabe zu beziehen, so wird er in der
Abtétung nicht etwas Negatives sehen, wird nicht so das Verzichten
empfinden. Vielmehr wird er die notwendigen Einschrinkungen als
Mittel zur Bewahrung und Entfaltung seines wahren Lebens beurteilen.

L II-II 24, 7. Ipsa charitas ... est participatio quaedam infinitae charitatis,
quae est Spiritus Sanctus.
2 I-I1 62, 3 ... quantum ad unionem quandam spiritualem, per quam quodam-

modo transformatur in illum finem, quod fit per charitatem.
I-IT 65, 5 ad 1. Charitas non est qualiscunque amor Dei, sed amor Dei,
quo diligitur ut beatitudinis obiectum.



Die Tugend der Religion nach dem hl, Thomas I71

Um Gott nidher zu kommen, um sein Verhaltnis zum Lebensquell zu
bereinigen, wird er die geforderten Opfer bringen.

Charitas und Religion dringen also beide nach der Vereinigung
mit Gott, die Liebe beriicksichtigt Gottes Gutheit, die Ehrfurcht seine
unendliche Erhabenheit. ! :

Zur Veranschaulichung fiir das Wirken der Krifte im Gemein-
schaftsleben der Gnade diene uns das vertraute Verhiltnis von Sonne
und Erde, zumal gerade bei diesem Beispiele auch der eine Teil, der
stets und alles gebende ist, wihrend der andere der alles und stindig
empfangende.

Diese Verbundenheit von Sonne und Erde ist aber nur deshalb
lebenweckend und -fordernd, weil zwei Kréfte die richtige Art der
gegenseitigen Zuordnung bewirken.

Die Anziehungskraft hilt die Erde in gewisser Ndhe zur Sonne.
Sie erstrebt Vereinigung. Die Erde mul} ja auch der Sonne zugeordnet
bleiben, wenn die Wellen von Licht und Wirme das Leben auf ihr
beeinflussen sollen.

Anderseits wire fiir sie zu groBe Nihe verderblich. Wire die Erde
nur von der Anziehungskraft geleitet, so wiirde sie schlieBlich in die
Sonne hineinstiirzen. Alles Leben finde dann in deren Gluten ein
jihes Ende. Darum ist sie unter die Einwirkung der AbstoBungskraft
gestellt, die sie von der Sonne fernhilt.

Vereint bewirken beide Kriafte den wunderbaren Kreislauf der Erde
um die Sonne Jahr fiir Jahr, und bedingen demgemil das fiir die Erde
so reiches Leben wirkende Verhiltnis. So koénnen die Strahlen der
Sonne die Erde und ihre Fiille erfassen und ihre Wunderkraft an ihnen
aufzeigen. Diese hingegen haben so Moglichkeit, das in ithnen geborgene
Lebensgut zur Entwicklung und Reife zu bringen.

Die Anwendung dieses Gleichnisses auf unser Verhiltnis zu Gott
bedarf nicht weiterer Ausfithrungen. Gott ist uns in Christus gleichsam
die lebenspendende Sonne, wir sind das Licht und Warme benétigende
Erdreich. Die Liebe ist wie die Anziehungskraft, die uns Gott ent-
gegenfithrt. Die Religion sorgt dafiir, dal das Verlangen nach géttlichem
Sein und Leben uns nicht verderblich wird.

Gott sollen wir lieben, aber als Geschopfe sollen wir es tun, nicht
als ob wir seinesgleichen wiren.

L II-II 81, 4 ad 3. Obiectum amoris est bonum, obiectum autem honoris
vel reverentiae est aliquid excellens.



172 Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

Selbst in der Seligkeit des Himmels verschwindet dieser Gegensatz
nicht. Wo selbst Glauben und Hoffen aufhoren, bleibt mit der Liebe
in gewissem Sinn die Devotio bestehen. Zwar brauchen wir keine
symbolischen Kulthandlungen mehr, um in uns den Geist der Ehrfurcht
zu erhalten und unsere Natur fiir die Gnade zu disponieren. Die Zeit
der Entwicklung ist vorbei. Aber den Geist der Ehrfurcht koénnen
wir auch dort nicht missen. !

Das Bewultsein, Geschopf zu sein, wird bei aller Seligkeit des
Himmels nicht aufgehoben. Vielmehr besteht ja diese auch in der
Erkenntnis der herablassenden gottlichen Liebe und Barmherzigkeit. 2

Die Religion ist also jene Tugend, durch die der Mensch mit Gott
in das entsprechende Verhiltnis gebracht wird. Durch die Kultakte
wird der Wille zur geziemenden Unterwiirfigkeit gegen das hdéchste
Prinzip alles geschopflichen Lebens befdhigt. Ferner wird durch sie
der Mensch nach seinem ganzen Sein und Leben auf das Einstromen
gottlicher Gutheit hingeordnet.

Dieses Ziel kann nur erreicht werden, wenn alle Lebensbeziehungen
des Ewigen gegen sein Werk erkannt und ausgeniitzt werden. Dann
wird das Geschopf durch den Kult fiir die heilige Gemeinschaft wirksam
bereitet. Je groBer die Gnadenempfdnglichkeit wird, umso intensiver
kann die Gnade in die Herzen einstromen. Die Ubung der Tugend
der Religion ist also von hochster Bedeutung fiir das Gnadenleben,
zumal durch sie das Ziel des Lebens nicht im Gliick und Heil des
Menschen gesehen wird, sondern vor allem und in erster Linie in der
Verherrlichung Gottes.

1 II-II 19, 11 ad 3. Timor importat defectum naturalem creaturae, secundum
quod in infinitum distat a Deo; quod etiam in patria manebit.

2 II-II 19, 11. Augustinus : Timor ille castus permanens in saeculum saeculi,
si erit in futuro saeculo, non erit timor exterrens a malo, quod accidere potest,
sed tenens in bono, quod amitti non potest. ... Aut si nullius omnino generis
timor ibi esse poterit, ita fortasse timor in saeculum saeculi dictus est permanens,
quia id permanebit, quo timor ipse perducit.



	Die Tugend der Religion nach dem hl. Thomas

