
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

Autor: Stohr, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Augustinus,
der Herold der göttlichen Gnade.'

Von Theologie-Professor Dr. Alb. STOHR, Mainz.

Wer über dies Thema sich zu äußern unternimmt, sieht sich sofort
in einen lebhaften Meinungsstreit mitten hineingestellt. Pius XI.
rühmt in seinem Festschreiben vom 20. April dieses Jahres, daß

Augustin den ganzen Komplex der Gnadenlehre unter der Führung
des hl. Paulus eifrigst studiert und gegen die Pelagianer mit stets
wachsender Hingabe verteidigt habe ; er sagt : « All dies ergründete
er so tief und mit solchem Erfolge, daß die Zukunft ihm den Namen
,Lehrer der Gnade' gab, der er auch tatsächlich geworden ist. Den
nach ihm kommenden katholischen Schriftstellern späterer Zeiten war
er Führer und Helfer; auch verhinderte er, daß sie in diesen äußerst

schwierigen Fragen nach irgend einer Seite hin von der Wahrheit
abwichen. » 2 Mit diesen Worten hält er die von der römischen Kirche so

meisterhaft unter übermenschlicher Führung verfolgte Mittellinie. Diese
Mittellinie hat Anton Koch in einem umfangreichen Artikel der Tübinger
Theol. Quartalschrift LXXIII (1891) 3 mühsam herausgearbeitet, indem

er, durch Altertum, Mittelalter und Neuzeit schreitend, die Lehrkundgebungen

der Päpste und Konzilien sorgfältig abwägt und feststellt :

Erstens « welche großartige, ja singulare Stellung St. Augustin in der

dogmengeschichtlichen Lehre von der Gnade und Prädestination
einnimmt und welcher immensen Schätzung und Anerkennung der doctor
gratiae von Seite der Kirche sich erfreut. Allein —• und das ergibt
sich als zweite unleugbare Lehre aus unserer Untersuchung — die
Kirche hat ungeachtet der großen Verehrung und Hochschätzung
gemäß der Regel Vinzenz' von Lerin St. Augustin niemals instar omnium

1 Die folgenden Ausführungen stellen die Erweiterung einer Festrede dar,
die auf der 1500-Jahrfeier des Bischöfl. Priesterseminars Mainz zu Ehren
St. Augustins gehalten wurde.

2 Ubersetzung H. v. Meurers, Trier, Große Ausgabe, S. 10 b.
3 s. 95-136; 287-304; 455-487.

Divus Thomas. 9



ii8 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

oder gar contra omnes verherrlicht und als doctor unicus auf den Schild
erhoben. Wohl sind seine Ausführungen über die Gnade großenteils

vom kirchlichen Lehramt adoptiert worden, aber nirgends, weder
formell noch materiell, ist die ganze Gnaden- und Prädestinationslehre

Augustins von der Kirche rezipiert worden. Drittens endlich werden
wir belehrt, daß gerade die ausschließliche Geltendmachung der Autorität

Augustins, wenn nicht der einzige, so doch der Hauptgrund war,
daß in den theologischen Kontroversen keine wissenschaftliche Lösung
der Frage erzielt worden ist » (486 f.).

Keinem Kirchenvater ist in gleichem Umfang wie ihm die Ehre
widerfahren, daß hochfeierliche kirchliche Lehrentscheidungen über ein
so weites Gebiet hin wörtlich seinen Schriften entnommen wurden, wie
die 25 großen Kanones des zweiten Konzils von Orange, die nach der

strengeren Deutung alle, nach der milderen wenigstens zum großen
Teil ökumenisches Ansehen gewonnen haben, oder wie die Erklärungen
des Trienter Konzils in der 5. und 6. Sitzung. Keinem kirchlichen
Lehrer überhaupt ist es begegnet, daß in so tiefgehenden und erbitterten
Meinungsverschiedenheiten wie den Gnadenstreitigkeiten des XVI. bis

XVII. Jahrhunderts seine Lehre als sichere Norm der Wahrheit vom
Papste den streitenden Parteien vorgeschrieben wurde. 1

Diese gesunde Mittellinie wurde verlassen von den Jansenisten, die

jedes Wort des Heiligen kanonisierten und zur absolut giltigen Wahrheitsnorm

erhoben, sodaß der römische Stuhl den Satz ächten mußte :

« Wenn einer eine Lehre bei Augustin klar begründet findet, kann er
sie unbedingt verteidigen und lehren, ohne je Rücksicht zu nehmen
auf irgend eine Bulle des Papstes. » 2 Eine ähnliche Überschätzung
St. Augustins in der Gnadenlehre ist auch im Protestantismus üblich
geworden und hat alle Wandlungen des Dogmas von Luther bis heute

ungefährdet überdauert. Typisch dafür ist Harnack, wenn er schreibt :

« Im V. Jahrhundert hat sie (die Kirche) einen religiösen Genius von
außerordentlicher Tiefe und Kraft erlebt, ist auf seine Empfindungen
und Ideen eingegangen und vermag sie bis auf den heutigen Tag nicht
abzustoßen. Augustins Frömmigkeit und Theologie bedeuten eine

eigentümliche Wiedererweckung paulinischer Erfahrung und Lehre von.
Sünde und Gnade, von Schuld und Rechtfertigung, von göttlicher

1 Koch, a. a. O. S. 480. Eine wertvolle Sammlung lobender Anerkennungen
aus berufenem Munde stellt zusammen Bischof Aug. Egger, Der hl. Augustinus,
Kempten und Münster 1904, S. 121 f.

2 Denz. 1320.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade IJ9

Prädestination und menschlicher Unfreiheit. Bis auf den heutigen
Tag ist im Katholizismus die innere lebendige Frömmigkeit und ihre
Aussprache ganz wesentlich augustinisch. Diesen « Augustin » hat
die abendländische Kirche in sich aufgenommen, aufnehmen müssen.

Sie ist ihm gegenüber ganz wehrlos. ...» 1

Nach der andern Seite scheint mir aber die gesunde Mittellinie
verfehlt, d. h. nicht erreicht worden zu sein in der so reichhaltigen
Festgabe zum Augustinusjubiläum, die Engelbert Krebs dem
Akademikerverband beschert hat. Abgesehen von der scharfen, nicht immer
glücklichen Kritik, die er an einzelnen Punkten seiner Gnadenlehre in
dem großen Kapitel von der Gnade (S. 246-299) anbringt, fällt er
folgendes Gesamtnrteil : « Jedenfalls ist der große Lehrer der kirchlichen
Gnadenlehre durch solche Worte wie die oben zitierten und viele

andere, die wir in einem späteren Kapitel zu zitieren haben, unfreiwillig

Anlaß zu vielen Irrlehren geworden, deren sich die Kirche im
Laufe der Jahrhunderte zu erwehren hatte » (S. 174 f.).

Diese Kritik hebt doch zu einseitig das Negative hervor und stellt
zu wenig die kaum hoch genug einzuschätzenden Verdienste heraus,
die einen Papst Hormisdas veranlaßten, zu schreiben : « Wenn man
wissen will, was die Römische, d. h. also die Katholische Kirche lehrt
über Willensfreiheit und Gottesgnade, so mag man in den verschiedenen
Büchern des hl. Augustin nachsehen, besonders in den Schriften an

Prosper und Hilarius. » 2 Freilich bleibt auch das andere zu allgemeinem
Ansehen gelangte Wort des sog. « Indiculus » wahr : « Die schwierigeren
und tieferen Stücke der einschlagenden Fragen, welche die Bekämpfer
der Häresien ausführlicher behandelten, wagen wir zwar nicht zu
verachten, brauchen sie aber auch nicht zu behaupten, weil zum
Bekenntnis der Gnade Gottes das genügt, was gemäß den vorhin
angeführten Regeln uns des Apostolischen Stuhles Schriften lehrten. » 3

Krebs hat dies selbst gefühlt ; darum schließt er sein Buch mit
einer günstigeren Gesamtwürdigung, die der Gnadenlehre folgende
Worte zollt : « Mag er im einzelnen Mißverständliches, Unklares und
selbst Irriges hinterlassen haben, sein großes säkulares Verdienst bleibt
es doch, den Wissens- und Willensstolz der Seele gebeugt zu haben

unter die Wahrheit, daß alle Glaubenserkenntnis und alles zum ewigen

1 Wesen des Christentums, S. 160 f.
2 Koch, 1. c. S. 292 ; Denz. 132.
s Koch, ebenda S. 132 ; Denz. 142.



120 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

Seelenheile vorbereitende und wirksame Wollen nur zustande kommt,
wenn Gottes unverdiente Gnade mit Erleuchtungen und Anregungen
der Seele zuvorkommt, wenn sie das Wirken des Menschengeistes

begleitet und trägt, und wenn sie nach dem guten Anfang und Fortgang
auch die Vollendung bringt. » 1

Die wenigen Punkte, in denen die Kirche des großen Gnadenlehrers

Doktrin nicht übernommen hat, betreffen nur eine Hand voll
Fragen über die wirksame Gnade und die Vorherbestimmung, aber das

weite Feld der übrigen kirchlichen Gnadenlehre ist fast ganz von des

Afrikaners Meisterhand bebaut, und zwar derart, daß auch die winzigsten
Blättchen erst aus der Erde gelockt werden mußten. Wer den Zustand
der kirchlichen Erkenntnis von der Gnade vor St. Augustin vergleicht
mit dem Reichtum, den er der Nachwelt übermachen durfte, muß

staunen und danken für die Kraft, die der göttliche Führer und Lenker
der Kirche seiner Stiftung in diesem Manne zur Verfügung gestellt hat.

I. Die Gnadenlehre vor Augustin.

Zu laut war die menschenbeglückende Botschaft von Gottes Huld
und Gnade als Euangelion in die Welt geklungen, als daß sie je wieder
hätte vergessen werden können. Insbesondere trug jeder Paulusbrief
den Gruß von Gnade und Friede an der Stirne und den Dank für die

Begnadung des Apostels selbst in jeder Zeile. Aber von da bis zur
systematischen Bearbeitung dieses Teiles der Offenbarung war noch
ein weiter und dorniger Weg.

i. Die apostolischen Väter begnügen sich damit, in den Ausdrücken
der Heiligen Schrift von Gnade und Beistand Gottes zu allen guten
Werken zu reden, wodurch uns auch die schweren Forderungen seines

Gesetzes leicht werden. Sie reden von Erneuerung und Umschaffung
des Menschen zu Heiligen und Gottes- wie Christusträgern. 2 Aber wie
weit man damals noch von einer Durchdringung des Stoffes entfernt
war, zeigen die von akatholischer Seite erhobenen Anklagen gegen die
Gnadenlehre dieser frühen Periode, die angeblich dem Pelagianismus
vor Pelagius huldigen soll. Auch Schwane muß zugeben, daß « über
das Verhältnis der Gnade zur Freiheit beim Beginne der Bekehrung

1 St. Augustin, S. 349 ; diesem sehr anregenden Buch ist die stark kritische
Haltung seinem Gegenstande gegenüber charakterisiert, wie auch die kritischen
Besprechungen allgemein und wohl zu lobend hervorhoben.

2 Vgl. bes. Ignatius v. Antiochien ; beachte Schwane, Dogmengesch. I, 291-4.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 121

und die Priorität der einen oder anderen sich-die alten Väter vor
dem Ausbruche der pelagianischen Häresie nicht so genau aus (drückten),
als es nach derselben notwendig wurde, und selbst der hl. Augustin
gesteht, daß er sich in seinen früheren Schriften dieselbe Ungenauigkeit
habe zu Schulden kommen lassen ». 1 Am deutlichsten zeigt sich diese

Unvollkommenheit in den Erörterungen der Apologeten über das Heil
der Heiden und in den Spekulationen der Alexandriner über den
Fortbestand menschlicher Freiheit trotz göttlichen Vorherwissens und
Ordnens alles Zukünftigen. 2 Relativ am höchsten steht bezüglich der
Gnadenlehre der tiefsinnige Irenäus, der in der göttlichen Gnade eine

über das natürliche Gottesebenbild hinausgehende Ähnlichkeit mit dem

Allerhöchsten sieht (Gn. i, 26 f.) und bezüglich der Erkenntnis von der

Erbsünde der Afrikaner Tertullian. Um diese frühe Zeit nicht ungerecht
zu beurteilen, wird man feststellen dürfen, daß die wesentlichen

Lehrpunkte : Verderben in Adam, Erlösung in Christus, Gotteshilfe in der
Gnade — deutlich vorhanden sind. Man wird auch über die
Unvollkommenheit der weiteren Ausgestaltung der Lehre : mehr Erlwerderben
als Erbsünde; Unsicherheit über Verhältnis von Gnade und Freiheit
nicht erstaunt sein, wenn man sich der Gegensatzstellung zum höchst
verderblichen Gnostizismus bewußt bleibt, wodurch eine energische

Betonung der wesenhaften Güte der Gottesschöpfung im Menschen
und der Natur des Bösen als eines Versagens geschöpflicher Wahlfreiheit
notwendig war. 3

Einen Schritt vorwärts führte der arianische Kampf, der in seinen

Ausläufern um die Gottheit des Heiligen Geistes ging. Hier zogen
nun die Verteidiger der Orthodoxie aus dem Hauptwerke der dritten
Person, der Heiligung, der Vergöttlichung der Menschen, den zwingenden
Schluß auf die göttliche Natur des heiligenden Geistes. Athanasius,

Cyrill von Jerusalem und vor allem die großen Kappadozier haben

hierin Bedeutendes geleistet. Die Klärung der Lehre von der aktuellen
Gnade aber und des schwierigen Gebietes der Erbsünde bleibt in
jener Zeit noch zurück. Sie weist z. T. sogar ähnliche Mängel
auf wie die der beiden vorhergehenden Jahrhunderte. Dem großen

Prediger von Antiochien und Konstantinopel, dem Goldmund Johannes,

1 Dogmengesch. I, 358 ; ähnlich urteilt neuestens Herrn. Lange, De gratia
(1929), S. 7.

2 Schwane, 1. c. S. 309,-14 ; 356-9 ; 365-8.
2 Schwane, Dogmengesch. I, 329-31 ; 342-345 ; vgl. auch van der Meersch,

Grâce, Dictionnaire de théol. cath. VI, 1564-7.



122 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

hat man, freilich nicht mit Recht, deshalb gar den Vorwurf des

Pelagianismus gemacht.
2. Was Augustin an Vorarbeiten vorfand, können wir ungefähr

sehen, wenn wir seirlen Traditionsbeweis verfolgen, den er an
verschiedenen Stellen seiner Schriften für seine eigenen Aufstellungen
liefert. Im vierten Buche gegen die zwei Briefe der Pelagianer bespricht
er von Kap. 8, n. 20, an die Zeugnisse der älteren Väter, und zwar
zuerst von seinem hochverehrten afrikanischen Landsmanne, dem
hl. Cyprian von Karthago, dem er auch auf anderen Gebieten viel
verdankt. Er redet in einem Briefe von der in Adam geschehenen
Sünde, die unserem Geschlecht den Tod und andere Verschlechterungen
gebracht hat (n. 21-22), dann wieder von der Kindertaufe, durch die
die alte Adamsschuld nachgelassen wird (n. 23), vom Vater Unser,
worin wir bitten um Beharrlichkeit in der Taufgnade (n. 25) \ von
den täglichen Fehlern, in die auch die Gerechten immer wieder fallen
(n. 27). Als weiteren Kronzeugen ruft er auf seinen verehrten Lehrer
Ambrosius v. Mailand. Dieser bezeugt deutlich die Erbsünde, durch
die wir von Adam her früher sündig als geboren werden (n. 29) ; er

erklärt, daß die Menschenherzen göttliche Mithilfe gebrauchen zum
Guten, und zwar innerliche ; die äußere Belehrung und Mahnung
durch das Gesetz genügt nicht (n. 30). Und trotz dieser Mithilfe
setzt sich doch stets wieder die menschliche Armseligkeit durch, sodaß

wir immer wieder Buße und Bitte um Verzeihung notwendig haben

(n. 31). In seinem Werke gegen Julian setzt Augustin seinen Nachweis

aus der christlichen Vergangenheit fort, wobei natürlich die beiden

genannten Väter aufs neue zitiert werden. Von Cyprian wird eine

alte Stelle wieder angeführt (C. Jul. I, n. 6) ; von Ambrosius neue

Erklärungen zur Erbsünde, hauptsächlich aus dem Lukaskommentar
(n. 10). Von Abendländern sagen noch aus St. Irenaus über die alte
Schlangenwunde, die durch den Sproß der Jungfrauengeburt geheilt
wurde (1. c. n. 5) ; Reticius v. Autun : er rühmt von der Taufe, daß
sie allen Sündendruck der uralten Schuld wegnimmt und die Bosheit
unserer alten Versehen tilgt (n. 7) ; und Hilarius v. Poitiers, der
bekannte tapfere Kämpfer gegen die Arianer : er redet in recht

allgemeinen Ausdrücken von dem sündigen Fleisch, in dem wir alle von
Adam abstammen (n. 9). Die beiden Päpste Innozenz I. und Zosimus,

1 Ausführlicher hat Augustin dies ausgewertet in der Schrift De dono perse-
verantiae, n. 4-12.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 123

die Augustin in diesem Zusammenhang gerade nur nennt (n. 13), dürfen
wir übergehen, weil sie unserem Heiligen keine Vorarbeiten geleistet
haben, sondern umgekehrt von ihm beeinflußt sind. Augustin behauptet
aber an der Stelle, daß ihre Meinung ganz in der Linie der alten
römischen Tradition liege ; eine Bemerkung, die uns wertvoll ist.

Um nun seinen Gegnern den Wind aus den Segeln zu nehmen,

geht er auf ihren Einwurf ein, die Griechen wüßten nichts von seiner
düsteren Lehre. Und so müssen auch einige glorreiche Vertreter der
Ostkirche Zeugnis geben über den umstrittenen Lehrpunkt. Zuerst

bringt Augustin eine längere Stelle aus einer Predigt Gregors v. Nazianz
auf das Weihnachtsfest, wo von der Adamssünde die Rede ist, von
der uns die Bußtaufe befreit ; Jesu gnadenvolle und sündenlose Geburt
erscheint hier als Gegenbild der unseren (n. 15). Dann kommt
St. Basilius zu Worte, der darlegt, wie die Willensbosheit die ganze
Menschensubstanz verschlechtern kann und wie es nicht manichäischer

Irrtum ist, wenn man Derartiges lehrt. Auch seine vorsichtigen Worte,
daß der Mangel an Beherrschung (an Fasten) die Paradiesessünde

veranlaßte und nur die Beherrschung der Buße (das Fasten) uns aus
ihr zurückführen kann, werden angeführt — schwache Spuren des

Dogmas von der Erbsünde (n. 16-18). Als letzter Orientale wird
St. Johannes Chrysostomus angeführt, der nach Julians Behauptung die
Sünde in den neugeborenen Kindern leugnet (n. 2r). Ganz energisch
wehrt Augustin von einem solch ehrwürdigen Mann den Verdacht ab,
als habe er den Kirchenglauben in einem so wichtigen Punkte nicht
gekannt oder verlassen (n. 22) ; ganz genau die inkriminierten Worte
prüfend, kommt er zu dem Resultat, Johannes habe die persönlichen
Sünden in den kleinen Kindern geleugnet (xaéroi au-ap-r^a-ra oùx e^ovxa)

die Textwidergabe des Julian sei ungenau : cum non sint coinquinati
peccato ; sie müsse lauten : quamvis peccata non habentes ; intellige
propria, et nulla est contentio (n. 22). Im folgenden kommen lange
Zitate zur Sprache, die von den durch die Adamssünde verursachten

Verschlechterungen in der Lage des Menschengeschlechtes reden, aber
leider ohne klipp und klar von einer Schuld, die sich vererbt, zu sprechen.
Die etwas peinliche Stelle des Römerbriefkommentars, die eine wirkliche
Erbschuld abzulehnen und ein bloßes Erbverderben zu statuieren
scheint (Horn. 11 n. 2-3 zu Vers. 19), wird von Augustin nicht behandelt
(n. 25-28).

Dieselben großen heiligen Lehrer werden noch einmal zum Zeugnis
aufgefordert im zweiten Buch gegen Julian, um die fünf Vorwürfe zu



124 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

entkräften, die Julian gegen Augustin und die von ihm verteidigte
Kirche erhoben hatte, nämlich : i. durch diese Lehre werde der Teufel
zum Schöpfer der Menschen (Manichäismus) ; 2. die Ehe werde dadurch
verurteilt ; 3. der Taufe widerfahre Schmach, weil sie die böse Begier-
lichkeit nicht lösche ; 4. Gott handle ungerecht, wenn er ein unschuldiges
Kind, das schuldlos nicht zur Taufe gelangt sei, verdamme ; 5. der
sittliche Idealismus leide Schaden durch die Lehre, daß trotz allen

Kampfes den Menschen hinieden doch immer eine Makel anhafte (II, n. 2).
Es möge genügen, wenn wir sagen, daß St. Ambrosius den Löwenanteil
dieser Auseinandersetzung bestreitet und die übrigen Väter z. T. nur
gerade genannt werden. Die Darlegungen machen den Eindruck
mühsamen Suchens nach Gedankensplittern, die das Vorhandensein augu-
stinischer Gedanken bei den Vorfahren beweisen sollen.

Freilich wird man sagen dürfen, daß sich dem modernen
Dogmenhistoriker doch erheblichere Vorarbeiten für die Erbsünden- und Gnadenlehre

in der voraugustinischen Welt ergeben, als sie unser Heüiger
gefunden hat. Eugen Scholl hat in einer eindringenden Schrift die
Gnadenlehre des hl. Basilius geprüft und eine erstaunlich reiche Ernte
gefunden. Freilich sind es oft nur äußerst fein gezeichnete und darum
auch mühsam gefundene Linien bei dem großen Lehrer, aber sie laufen
durchaus genau. 1 Abschließen mag das maßvolle Urteil Tixeronts
über die Gnadenlehre der griechischen Väter. Er konstatiert, daß
weder Julian noch auch Augustin mit ihrer Berufung auf sie

vollständig recht gehabt hätten. Von Didymus abgesehen, hätten die
Griechen mehr ein Erbverderben als eine eigentliche Erbsünde gekannt ;

am weitesten ging hierin Chrysostomus. 2 In der eigentlichen Gnadenlehre

formuliert er aus Gregor von Nazianz fünf und aus Chrysostomus

7 Punkte als typisch, von denen einige doch sehr bedeutsam von
Augustin abweichen. Z. B. : Gott gibt seine Gnade solchen, die sich
ihrer auch aus eigener Kraft würdig gemacht haben ; manchmal erscheint

sogar der Wille als einfachhin das Heilswerk beginnend (Greg.) Gottes
Gnade ist zwar notwendig zum Tun, aber das Verlangen nach dem

Guten geht vom Willen aus, dem sich dann die Gnade als stärkend
und helfend anschließt. Die Gnade ist allen angeboten ; Prädestination
gibt es nur als Folge des göttlichen Vorauswissens über die Art, wie

1 Ähnliches wird man bezüglich Gregor von Nazianz behaupten dürfen.
Vgl. die Studie von Hümmer über seine Gnadenlehre, aber auch die einschränkenden

Bemerkungen, die sofort bei uns im Texte folgen.
2 Histoire des dogmes II (7me éd.), 141-144.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 125

der Wille die Gnade benutzt (Chrysost.). 1 Tixeront wird wohl recht
haben, wenn er zum Schluß auf die Verwandtschaft zwischen solchen

Lehren und dem Semipelagianismus hinweist.
In allen Grundlinien, aber auch nur in den Grundlinien hat mit

Augustin in der Ausdeutung der beiden großen Dogmen von Erbsünde
und Gnade übereingestimmt sein herrlicher Lehrer Ambrosius, sodaß

Harnack mit einem gewissen Recht sprechen kann von einem Augu-
stinismus vor Augustin. 2

3. Die Situation wird auch gut beleuchtet durch die Verhandlungen
auf dem Konzil von Diospolis (415), wo über die gegen Pelagius
erhobenen Anklagen von 14 orientalischen Bischöfen verhandelt wurde.

Augustin selbst berichtet darüber in seinem Buche De gestis Pelagii.
Wir können dies alles nur kurz streifen. Zuerst wird ihm sein Satz

vorgehalten : « Ohne Sünde kann bloß einer sein, der die Kenntnis
des Gesetzes hat. » Pelagius antwortet : er habe dies so verstanden :

die Kenntnis des Gesetzes helfe zu dessen Erfüllung, aber garantiere
dieselbe nicht. Damit waren die Bischöfe einverstanden, ohne zu
ahnen, welch eine Fülle von Zweideutigkeiten das scharfe Auge eines

Augustin hinter dieser Formel entdeckte, wie er im folgenden andeutet
(n. 3-4). Als Zweites kommt zur Verhandlung der Satz : «Alle werden
durch den eigenen Willen gelenkt. » Die Bischöfe erklären die

Auslegung des Pelagius für einwandfrei : « das habe ich wegen des freien
Willens gesagt ; ihm hilft Gott, wenn er das Gute wählt ; wenn aber
der Mensch sündigt, ist er selbst schuldig, weil er ja wählen kann »

(n. 5). Des langen und breiten erörtert Augustin in n. 5-8 die Schlupfwinkel

des Irrtums, die sich hinter der anscheinend glatten Front
dieser Antwort verbergen. Der dritte Punkt ist für die Gnadenlehre

irrelevant. Punkt vier : « Etwas Böses kommt (den Gerechten) nicht
einmal in den Sinn » — erklärt Pelagius dahin : « So haben wir nicht
gesagt ; sondern der Christ müsse sich bemühen, daß ihm nichts Böses

in den Sinn komme. » Auch hiermit sind die arglosen Bischöfe zufrieden,
ahnungslos an Abgründen vorübergehend (n. 12) ; Augustinus deutet
auf sie hin (1. c.). Der fünfte Punkt : «Das Himmelreich ist auch im
Alten Testament verheißen gewesen », wird von dem Angeklagten so

ausgelegt : « Das läßt sich aus der Heiligen Schrift beweisen (unten
wird die Stelle Dan. 7, 18 angeführt : Die .Heiligen werden das Reich

1 1. c. 144-8.
2 Lehrbuch der Dogmengesch. III, s 1.



126 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

Gottes gewinnen') ; nur Häretiker haben dies bestritten. » Auch hier
stellen die bischöflichen Glaubensrichter arglos die Übereinstimmung
mit dem katholischen Glauben fest, sehr zur Unzufriedenheit des

hl. Augustin, der in n. 14 und 15 zeigt, wie gewaltig der Unterschied
zwischen dem Alten Testament der Sklaven und dem Neuen der freien
Gotteskinder ist. Punkt sechs bringt wesentliche Dinge zur Sprache :

«Pelagius soll gesagt haben, daß der Mensch, wenn er wolle, siindenlos

sein könne. Die Antwort des Angeklagten betont die Unechtheit dieser

Äußerung ; er habe nur die Möglichkeit der Sündenlosigkeit behauptet,
nicht deren tatsächlichen Besitz während der ganzen Lebenszeit. Doch

wer sich von der Sünde bekehrt habe, könne durch Gottes Gnade

und den eigenen Willen sündenlos leben, sei aber nicht absolut
unsündlich. » Hier begnügten sich die Bischöfe nun nicht mit bloßen

Worten, sondern verlangten das Anathem über die ihm vorgeworfene,
aber von ihm abgeleugnete Lehre, was Pelagius auch bereitwillig leistete
(n. 16). Aber mit einer beachtenswerten Einschränkung : er verurteilte
die Anhänger einer solchen Lehre nicht als Häretiker, denn es handle
sich um kein Dogma, sondern als Toren. Augustin ist gerecht genug,
zuzugestehen, daß man sehr wohl dem Pelagius unechte Schriften
untergeschoben haben könne ; aber er legt den Finger auf die
zurückgebliebene Unklarheit : es sei durchaus nicht klar, was denn Pelagius
unter Gnade Gottes verstehe ; die Bischöfe setzten natürlich den
katholischen Gnadenbegriff (gratiam, qua in novam creaturam adoptati
sumus) voraus. Der verstehe sich aber bei Pelagius durchaus nicht
von selbst. Er rede immer von der gratia, qua homines creati sumus

(n. 19-22).
Hier schiebt sich nun eine wichtige Sache ein. Eine längere Stelle

aus den Schriften seines Freundes Caelestius behauptet : « Adam ist
sterblich erschaffen worden ; er wäre gestorben, mochte er sündigen
oder nicht. Seine Sünde hat nur ihm selbst geschadet, nicht auch dem

Menschengeschlecht. Das Gesetz (des AT) führt ebenso zum Himmelreich

wie das Evangelium (das NT). Denn vor Christi Ankunft gab

es schon sündenlose Menschen. Die Kinder werden jetzt in demselben

Zustand geboren, in dem Adam vor der Sünde war. Weder stirbt das

ganze Menschengeschlecht durch Adams Tod und Sünde noch ersteht
es neu durch Christi Auferstehung. » Das findet noch eine Ergänzung
durch eine überaszetisch-rigoristische Behauptung : « Reiche Christen
wirken nur Scheinwerke, wenn sie nicht auf allen Besitz verzichten ;

auch können sie das Himmelreich nicht gewinnen. » — Hierzu gibt



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 127

Pelagius nur die Erklärung ab, daß die Heilige Schrift selbst uns manche

Männer des Alten Testamentes schildert als heilig und gerecht, was
in seinem Sinne identisch ist mit sündenlos. Alles übrige aber gibt er

preis. Augustinus nagelt dies mit höchster Befriedigung fest : er hat
diesen Thesen das Anathem gesprochen und die Synode, die es annahm,
stellte sich offenbar auf denselben Standpunkt (n. 23-6).

Als achter Punkt war ihm vorgehalten worden seine Behauptung :

<( Die Kirche auf Erden sei ohne Makel und Runzel » (Eph. 5, 27) ;

schlau zog sich der Häretiker aus der Affäre (vigilanti circumspectione
Tespondit) durch die Erklärung, er habe das so gemeint : durch die
Taufe werde die Kirche von jeder Makel geheilt, und Gott wolle, daß

sie so bleibe. Diese Antwort verhüllte den ahnungslosen Bischöfen seine

Verwechslung des diesseitigen unvollkommenen und des jenseitigen
vollendeten Zustandes der Kirche und seine überhebliche Behauptung, daß

man hinieden ohne jede Sünde sein könne (n. 27-8). Den neunten

Klagepunkt bildete eine Behauptung seines Schülers Cälestius : « Wir
leisten sogar mehr, als im Evangelium vorgeschrieben ist. » Pelagius
erklärt, dies beziehe sich auf die Übung der Jungfräulichkeit, die die

Heilige Schrift selbst als Rat, nicht als Gebot bezeichne. Auch hier
erkennt der tieferblickende Augustin eine Hinterhältigkeit des

Angeklagten und eine Irreführung der nicht genügend informierten Richter
(n. 29). Die Doppelbehauptung : a) die Gnade Gottes sei nicht eine

Hilfe zu Einzelakten und b) sie werde nach Verdienst verliehen, bildet
den Gegenstand der zehnten Anklage. Hier war Pelagius in der glücklichen

Lage, bemerken zu können : das habe ich selbst nie gelehrt ;

ob Cälestius so gesagt hat, weiß ich nicht ; aber ich verdamme diesen

Irrtum. Augustin triumphiert über diesen Erfolg in der sonst so wenig
erfreulichen Verhandlung (Hieronymus nennt dies Konzil ein miserabile,

Epist. 79), denn hier hebt sich endlich der richtige Gnadenbegriff
einmal deutlich ab. Allein, sofort stellen sich wieder Besorgnisse ein,
weil die folgenden Erklärungen des Angeklagten erneut davon sprechen,
daß die Gnadengaben Gottes solchen verliehen werden, die ihrer würdig
sind, z. B. dem Apostel Paulus. So schleicht sich der Irrtum vom
Verdienen der Gnade doch wieder ein (n. 30-41). Als letzte Anklage
figurieren mehrere Sätze des Cälestius über völlige Sündenlosigkeit der
Gerechten und ein solches Rühmen des freien Willens, daß die Gnade

überhaupt keinen Raum mehr hat. Unser ist der Sieg, nicht der Gnade

'Gottes — das ist das stolze Résumé des tugendbewußten Stoikers im
Mönchsgewand (n. 42). Auf die Frage des Konzils: «Quid ad haec,



128 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

quae lecta sunt capitula, dicit praesens Pelagius monachus » antwortet
dieser mit Ablehnung dieser ihm fremden Behauptungen und mit der
allgemeinen Versicherung, daß er alles glaube wie die katholische Kirche,
besonders auch an die wesensgleiche Trinität ; allen anders Glaubenden
ruft er das Anathem zu (n. 43). Damit sind die Bischöfe zufrieden
und nehmen ihn in die kirchliche Gemeinschaft auf zur Freude aller
Gesinnungsgenossen, zum großen Schmerze des viel tieferblickenden

Augustin (n. 44-5), der schon bald wieder hören muß, daß Pelagius
fröhlich weiter disputiert gegen die Gnade Gottes (n. 46).

Diese nur andeutenden Darlegungen werden wohl genügend gezeigt
haben, wie harmlos diese Bischöfe sich dem Leugner der Gottesgnade
gegenüber benommen haben. Augustin urteilt zwar nicht falsch, wenn
er den peinlichen Ausgang der Synode auf die Unkenntnis der
Vorgeschichte des pelagianischen Streites, auf die Abwesenheit der eigentlichen

Ankläger und die Schwierigkeiten der Verständigung zwischen
Lateinern und Griechen zurückführt, aber als einseitig wird man sein

Urteil doch bezeichnen dürfen. Er berücksichtigt (vielleicht aus

pädagogischen Gründen) nicht die Tatsache, daß tatsächlich die Vorstellungen
seiner Vorgänger, insbesondere der Griechen, von der Gnade und
Erbsünde noch recht allgemein, unvollständig und lückenhaft gewesen sind.
Über einen ziemlich vagen Begriff von einem seit Adam auf den
Menschen liegenden Fluch und von der Notwendigkeit göttlicher
Gnadenhilfe sind die meisten nicht viel hinausgekommen. Alle nähere

Umgrenzung dieser so eminent wichtigen Lehren war eben ihm selber

vorbehalten. Das war vielleicht seine eigentliche Mission. Und nun
erst sind wir imstande die ganze gigantische Größe seines Lebenswerkes

zu überschauen, nachdem wir die Unzulänglichkeit der vor ihm
vorhandenen Erkenntnisse wenigstens umrißhaft uns vergegenwärtigt haben

II. Die Weiterentwicklung der Gnadenlehre durch St. Augustin.

Wir können in diesem engen Rahmen der historischen Entwicklung
des riesenhaften Kampfes zwischen Augustin und den Gnadenfeinden
nicht Schritt für Schritt nachgehen. Wir können noch nicht einmal
die Schattierungen in den Auffassungen der drei Hauptgegner des

Gnadenherolds, des mehr aszetisch eingestellten und doch so

verschlagenen Pelagius, des dialektischen und offenherzigen Draufgängers
Cälestius und des ungemein scharfsinnigen und verbissenen Julian v.
Eklanum, Bischofs in Süditalien, sorgfältig studieren. Wir müssen uns



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 129

begnügen, einen Überblick über die Fülle von Gedanken zu gewinnen,
die Augustins reicher Geist über die verehrungswürdigen Geheimnisse

göttlicher Gnadenhuld gehegt hat.
An die Spitze soll die Feststellung treten, daß es dem Heiligen

ein glühendes Anliegen war, die göttliche Gnade zu verteidigen, denn

er sah in dem Streit ein Ringen um die Fundamente des christlichen
Glaubens. 1 Und das schon seit langem. E. Krebs hat das Verdienst,
neuerdings wieder darauf hingewiesen zu haben, daß die Gnadenlehre
des afrikanischen Meisters schon seit 397, seit seiner dritten großen
Wende, in ihren wesentlichen Punkten fertig vorlag.2 St. Paulus, den

er als den großen Prediger der Gnade rühmt 3, war auch ihm der
Wegebahner zum rechten Verständnis dieses schwierigen Lehrkomplexes
geworden. 4 Als nun die pelagianische Häresie auch an den afrikanischen
Strand ihre Wellen schlug, traf der Ruf der Stunde unseren Heiligen
nicht unvorbereitet, freilich auch noch nicht absolut fertig in seinen

Aulfassungen. Der Kampf, der anfangs mehr auf mündlichen
Nachrichten über die Neuerung basierte, bekam schon bald mehr Farbe
durch Rücksichtnahme auf pelagianische Schriften 5 und entwickelte
sich später mehr und mehr zu einem Zwiegespräch zwischen Augustin
und Julian, wobei unser großer Lehrer sich die Mühe machte, die
Schriften seines Gegners Satz für Satz zu prüfen und — wo nötig —
zu widerlegen. Die Kunst des Hartnäckigen zwang ihn, seine Lehre
nach allen Seiten hin durchzudenken und nachzuprüfen, bald ein Wort
genauer zu umgrenzen, bald sorgfältiger zu unterbauen, kurz die Frucht
des lange dauernden und eindringenden Konfliktes ist ein Lehrgebäude
von imponierender Weite und doch von straffer Geschlossenheit.

Der Bischof v. Hippo war sich bewußt, in seinem mühevollen
Streit eine heilige Sache zu vertreten : es galt, die gütige Gottesgnade

gegen den hochmütigen Menschenwillen (vera Dei misericordia — vestra

1 Quapropter quisquis humanam contendit in qualibet aetate naturam non
indigere medico secundo Adam, quia non est vitiata in primo Adam, non in aliqua
quaestione, in qua dubitari vel errari salva fide potest, sed in ipsa régula fidei,
qua christiani sumus, gratiae Dei convincitur inimicus. De pecc. originali,
n. 34. Vgl. auch unten S. 130 mit entsprechenden Anmerkungen.

2 St. Augustin, S. 165-188.
3 De gestis Pelagii, n. 35; 36.
4 De diversis quaestionibus ad Simplicianum. Im ganzen ersten Teil

beschäftigt er sich mit der Theologie des Römerbriefes, später wiederum im ersten
Teile des Buches De spiritu et littera.

5 Schon de pecc. mer. et rem. III beginnt diese Methode.



130 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

falsa justifia) zu verteidigen 1
; auf seiner Seite sieht er daher nicht

nur das bescheidene gläubige Volk als ein starkes Heer, sondern auch
zahlreiche Bischöfe und Väter der Kirche mitfechten. 2 Der tiefe Ernst
der Situation ist dem Scharfblickenden durchaus klar. Ihm rührt der
Pelagianismus an die Fundamente des Christentums. 3 Es geht hier um
die Erhaltung von Frömmigkeit und Religiosität einfachhin 4, es geht
um den Bestand des Gebetslebens 5, ja um noch viel mehr Es geht
um die ganze Kirche 8, um das Werk Christi. 7

i. Ausgangspunkt und Grundlage für das Verständnis aller
Zusammenhänge ist ihm das kirchliche Dogma von der Erbsünde. Unsägliche
Schwierigkeiten liegen in ihm verborgen, das muß zugegeben werden,,
aber andrerseits zeigen sich schon in unserer natürlichen Erfahrung
mancherlei Spuren, die auf dies Dogma hindeuten. Tieftragische Züge
im Menschenleben, bei groß und klein, haben selbst Heiden, die nichts
von der Heiligen Schrift wissen, veranlaßt, an einen vorweltlichen
Sündenfall zu glauben, weil sie den Gedanken unerträglich fanden, den

gegenwärtigen Zustand des Menschengeschlechtes unmittelbar auf einen

gütigen Schöpfer zurückzuführen. 8 Aber die eigentliche Quelle für die
Erkenntnis der Erbsünde ist naturgemäß die Heilige Schrift, am
deutlichsten Rom. 5, 12 — die klassische Stelle, an der St. Paulus feststellt,
daß « durch einen Menschen die Sünde in die Welt gekommen ist und
durch die Sünde der Tod, weil alle (in ihm) gesündigt haben ». An
dieser Stelle hält Augustin fest trotz aller Schwierigkeiten, die ihm
gemacht werden, denn es ist sein Grundsatz, daß man nicht die Vernunft
zum Maßstab des Glaubens nehmen darf, sondern umgekehrt vom

1 Contra Jul. III, n. 48.
2 Ibid. I, n. 30, 31 ; III, n. 4.
3 Hoc autem, unde nunc agimus, ad ipsa fidei pertinet fundamenta. Cont.

Jul. I, n. 22.
4 Qui error multum est religioni pietatique contrarius. De pecc. mer. II,

n- 33-
5 Isti autem tantam tribuunt potestatem voluntati, ut pietati auferant

orationem. De nat. et gratia, n. 68 Ende ; vgl. de perf. justit. hom. n. 40 ; de
grat. Christi, n. 32.

6 Sermo 294, cap. 21, n. 20.
7 In tarn magna causa, ubi christianae religionis summa consistit Cont. Jul.

I, n. 34 ; Contra 2 Epist. III, n. 22, werden in diesem Zusammenhang die Worte
Phil. 3, 19 zitiert: inimicos crucis Christi; Cont. Jul. IV, n. 15 und 17; ebenso
Gal. 2, 21 : ergo gratis Christus mortuus est.

8 Cont. Jul. IV, n. 83 ; schon die Unwissenheit und Schwäche der Kinder
ist Augustin dafür bezeichnend ; 1. c. III, n. 10 ; de pecc. mer. et rem. I, n. 67-69.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 13^

Glauben ausgehend, ein bescheidenes Mal3 von Vernunfteinsicht in den
Glauben sich erobern muß. 1 Die Worte des Apostels sind ihm die

schneidigen Waffen, deren er sich im Streite vertrauensvoll bedient. 2

Wie vielfältig sind die Einwände, die von pelagianischer Seite gegen
das Dogma von der Erbsünde erhoben werden So vielfältig, daß wir
sie gar nicht alle besprechen können. Die Häretiker finden im jetzigen
Zustand des Menschen alles normal. Sie leugnen sogar, daß der jetzige
Tod unseres Geschlechtes eine Strafe sei für Adams Schuld. Erst
mühsam muß ihnen das gezeigt werden. 3 Und gar eine Sünde, die
sich vererben soll Da erheben sie kühn die Anklage gegen Augustin :

er lehre manichäisch. Denn Sünde könne nur auf den freien Willen
zurückgehen. Gott könne doch die Menschenseelen nicht schlecht
schaffen ; so bleibe ihm bloß der Ausweg, den Teufel zum Schöpfer der
Seelen zu machen 4 — perfekter Manichäismus Durch seine scharfe

Auseinandernähme der einzelnen Möglichkeiten glaubt Julian, der

Erbsünde jeden Weg ins Menschenherz verlegt zu haben. Triumphierend
ruft er seinem Widerpart zu : Durch welche Ritzen soll denn die Sünde

eingedrungen sein angesichts solcher Bollwerke der Schuldlosigkeit
Augustin antwortet mit dem Gefühle absoluter Sicherheit : « Was
sucht er eine verborgene Ritze, da er doch ein weitaufstehendes Tor
hat : Durch einen Menschen, sagt der Apostel ; durch die Sünde von
einem, sagt der Apostel ; durch den Ungehorsam eines Menschen, sagt
der Apostel. Was sucht er da noch mehr was sucht er Offenkundigeres
was sucht er Nachdrücklicheres ?»5 Das ist für Augustin das Fundament

für alles weitere Verständnis : es handelt sich um eine wirkliche
Erbsünde, nicht bloß um eine ~Erbstrafe oder ein Erbverderben. Denn
es wäre ihm ein unerträglicher Gedanke, daß Gott so schwere Strafen
wie das allgemeine Menschenverderben und ganz besonders die

Verdammung der Ungetauften verhängen könnte, ohne daß die Menschen

1 Sed prius sanctarum Scripturarum auctoritatibus colla subdenda sunt, ut
ad intellectum per fidem quisque perveniat. De pecc. mer. et rem. I, n. 29. Si vis
vivere, noli amare sapientiam verbi, qua evacuatur crux Christi Cont. Jul. VI,
n. 36.

2 Ego haec arma coelestia, quae vincunt Coelestium, non dimitto. Verba
sunt apostolica ; sed arma sunt nostra. Ibid. n. 14.

3 De pecc. mer. et rem. Buch 1 ; vgl. Cont. Jul. opus imperfect, praefatio
Concil. Carthag. (418), can. ï. (Denz. 101.)

4 Cont. Jul. I, n. 36-46 ; III, n. 7 und sonst sehr oft.
6 De nupt. et concup. II, n. 47 ; Cont. Jul. III, n. 56.



132 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

schuldig und wirklich sündig wären. 1 Hier wird ganz deutlich, wie
der Erbsünde eine Art Schlüsselstellung in Augustins Position zukommt.
Die ganze Gnadenauffassung, auch die strenge Ansicht über Gottes
Gnadenwahl ist nur infralapsarisch, d. h. aus der Voraussetzung der
Erbsünde zu verstehen. 2

Was nun das tiefere Verständnis dieser geheimnisvollen Schuld

angeht, so darf man gewiß Zweifel haben, ob Augustin schon die letzte

Vollendung jeder möglichen Einsicht gebracht habe 3, aber man wird
doch gestehen müssen, daß kein späterer Lehrer so viel zur Aufhellung
der Frage beitrug wie er. Sicher ist die klare Unterscheidung der
natürlichen und übernatürlichen Ordnung, die uns heute leichter
vorankommen läßt auf diesem schwierigen Gebiete, erst der Scholastik

gelungen, aber die Grundlinien dafür sieht der genauer Zublickende
schon bei Augustin angedeutet trotz seiner Vorliebe dafür, als den

natürlichen Zustand des Menschen seinen ursprünglichen, d. h. den

gnadenvoll erhöhten anzusehen. 4 Zu einer wirklichen Sünde und Schuld

gehört unzweifelhaft eine freiwillige Verfehlung. Augustin sucht dies

Moment der Freiwilligkeit bei Adam und Eva, nicht bei den unglücklichen

Erben. 5 So kommt er zu der weittragenden Unterscheidung
zwischen persönlicher und habitueller oder Zustandssünde. 6 Er führt
diese Gedankengänge durch in den Auseinandersetzungen über die

Konktipiszenz, die fast als das Wesentliche in der Erbsünde erscheint. 7

Durch die Taufe wird sie nicht total hinweggenommen, aber das Schuldbare

an ihr getilgt. Dieser Unterschied zwischen actus und reatus wird
ja auch sonst unbeanstandet gelassen ; bei den persönlichen Sünden

geht der Akt vorüber, der Reat bleibt ; hier ist es umgekehrt : (concupis-

1 Qui ergo negatis esse in parvulo malum, quod Baptismate diluatur, dicite,
quo merito parvulus non baptizatus aeterna morte plectatur Cont. Jul. III, n. 4 ;

vgl. n. 9, 34, IV, n. 83 ; de pecc. mer. et rem. I, n. 21-25.
2 Rottmanner, Der Augustinismus, S. 7 f., 18.
3 Insbesondere wird er wohl dem Übel der Konkupiszenz eine zu beherrschende

Stellung im Erbsündenbegrifl zuerkannt haben.
4 Vgl. jetzt wieder Kap. Romeis, im Sammelwerk Grabmann-Mausbach,

Aurelius Augustinus, S. 228, 231 f.
6 Cont. Jul. III, n. Ii.
6 Cont. Jul. III, n. 10, 11 : Fatemur sane, quantum ad peccata pertinet propria,

cum autem etiam originali negatis obnoxios ; Hoc enim recte dicitur propter
proprium cujusque peccatum, non propter primi peccati originale contagium.

7 Ibid. IV, n. 34 ; vgl. die feinen und maßvollen Darlegungen von Mausbach
über diesen ganzen Fragenkomplex in seiner Ethik des hl. Augustin II, 170-207.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 133

centia) transit reatu, permanet actu. 1 Zwar liegt ein Mangel darin,
daß das Fehlen des übernatürlichen Lebens der Seele in den Erörterungen
über das Wesen der Erbsünde keine größere Rolle spielt, aber die

Betonung der Konkupiszenz erlaubte Augustin doch das Aufzeigen
wichtiger Zusammenhänge. Die Konkupiszenz in den zeugenden Eltern
(caro peccati) ist schuld daran, daß auch die Kinder mit dieser caro

peccati zur Welt kommen, d. h. schrecklich verschlechtert, Gott
mißfällig, als Kinder des Zornes (Eph. 2, 3), als bloße Menschen, wo sie

doch Gotteskinder sein sollten, und darum vom Himmelreiche
ausgeschlossen. 2 Selbst die Frage nimmt Augustin auf, wieso es denn

komme, daß selbst Getaufte, also Geheiligte, doch wieder Sünder zeugen,
die erst geheiligt werden müssen. Ganz fein weiß er diese Zusammenhänge

aufzudecken. Die geheiligten Christen bringen doch in der Ehe

die Kinder nicht hervor durch ihre geheiligte Seele, d. h. also sofern
sie geheiligt sind, sondern mit ihren leiblichen Kräften, die noch nicht

ganz dem Sündenverderben enthoben und entzogen sind, als filii hujus
saeculi. Sie erzeugen daher nicht schon Wiedergeborene (regeneratos),
sondern solche, die der erlösenden Wiedergeburt erst harren (regene-

randos). Als echter Scholastiker führt er dafür auch Beispiele aus
der Natur an : der edle Ölbaum bringt ebenso wie der wilde nur wilden
Samen hervor. 3 Eine Bestätigung dieser Lehre sieht Augustin (Ambrosius

folgend) mit Recht in der Tatsache, daß die ohne Beteiligung
der Konkupiszenz erfolgte Empfängnis und Geburt des Heilandes aus
der reinen Jungfrau auch die Erbsünde nicht vermittelte. 4 Als Ab-
rundung und doch auch wieder tiefere Begründung des ganzen
Zusammenhanges darf noch erwähnt werden, daß Augustin das ganze
Menschengeschlecht als wirkliche Einheit auffaßt ; das ganze Geschlecht

hat gesündigt, als es noch ganz in seinen Ur-Eltern war. Die Vielen

waren in dem einen Adam eins.5 Und so bilden sie auch jetzt eine große

Sündengemeinschaft, eine Sündenmasse, eine massa damnationis oder

perditionis oder Ähnliches, wofür Augustin eine reiche Auswahl von
Ausdrücken zur Verfügung stellt. 6

2. In den bisherigen Erörterungen wurden zwei Gedanken gestreift,

1 De pecc. mer. et rem. II, n. 44-46 ; de nupt. et concup. I, n. 29.
2 De nupt. et concup. I, n. 20-21.
3 Ibid. ; vgl. Cont. Jul. III, n. 66 ; VI, n. 14, 21 ; de pecc. mer. II, n. 44.
4 De nupt. et concup. II, n. 14, 15 ; opus imperf. VI, n. 35.
5 De nupt. et concup. II, n. 15 ; de pecc. mer. I, n. 11.
e Rottmanner, Der Augustinismus, S. 8-9.

Divus Thomas. 10



134 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

die im Aufbau des augustinischen Systems eine ganz wichtige Rolle
spielen, und die nun besprochen werden müssen. Das ist zunächst
die Konkupiszenz, die den ganzen Komplex des ungeordneten sinnlichen
Strebens umfaßt, das jetzt nicht mehr wie im Paradies die Fessel der
Vernunft trägt. Damals war dies der Fall, sodaß sie leicht die
Herrschaft führte, während die niederen Gefühle als willige Hilfskräfte
wertvolle Dienste im Haushalt des Menschen leisteten. Jetzt haben
sie der Fessel sich entrafft, sodaß sie uns zerren und reißen, wohin
sie gelüstet, auch wenn die Vernunft eine andere Richtung einschlagen
heißt. Am deutlichsten läßt sich das geschehene Verderben feststellen
bei dem stärksten Trieb, der Geschlechtslust, die den Menschen derart
okkupiert, daß bei ihrem vollen Spiel die Vernunft geradezu eingedeckt
wird. 1 Augustin mußte die peinliche und zugleich spekulativ nicht
leichte Arbeit auf sich nehmen, Julian gegenüber den Nachweis zu

erbringen, daß diese Lust tatsächlich etwas Böses, d. h. genauer
gesprochen, ein Übel sei, wobei er das allgemeine menschliche Schamgefühl

als wertvollen Bundesgenossen sich verpflichtet. 2 Wir können
auf diese schwierige Kontroverse zwischen dem doctor gratiae und dem

laudator naturae oder concupiscentiae, wie Augustin ihn oft nennt 3,

nicht eingehen und wenden uns sogleich

3. der Tauflehre zu, die im Verlauf des pelagianischen Kampfes
in die Debatte gezogen wurde. Schon gleich in der ersten Streitschrift
beruft sich Augustin darauf, daß die Kinder getauft werden « in
remissionem peccatorum », wie sich das Konzil von Nizäa ausdrückt. 4

Die Pelagianer hatten eine feine Theorie erfunden, um sich dieser

Argumentation zu entziehen. Sie faßten an der Taufwirkung nur das

Positive ins Auge (ut spiritualem procreationem non habentes, creentur
in Christo et ipsius regni coelorum participes fiant) : die Mitteilung
der Gotteskindschaft und die Eröffnung des Himmelreiches. Augustin
weist diese Trennung der positiven und negativen Wirkungen zurück,
zeigt, daß die Taufe Christi der einzige Weg ist zum ewigen Leben,
daß sie erfolge auf Christi Tod, was nach Rom. 6 nichts anderes sein

1 Nonne illi totus.animus et corpus impenditur, et ipsius mentis quadam
submersione illud extremum ejus impletur Cont. Jul. IV, n. 71.

2 Eo malo conjuges castos dico uti bene, adulteros male ; tu contra eo bon»
adulteros dicis uti male, castos conjuges bene ; continentiam melius eo non uti
ambo dicimus ego bello adversus malum, tu adversus bonum. Cont. Jul. III,
n. 49 ; vgl. IV, n. 49 ff., 58 ff., 72. De nupt. et concup. I, n. 6-7 ;

3 Cont. Jul. II, 15 ; III, 21 und öfter.
4 De pecc. mer. et rem. I, n. 23.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 135

kann als ein Absterben für die Sünde. Daraus muß doch unweigerlich
folgen, daß eine Sünde in den Kindern vorhanden sein müsse. Auch
die Tatsache, daß Christus für alle gestorben ist, für Groß und Klein,
aber gestorben ist für die Sünder (Rom. 5, 6), daß er als Arzt zu uns
Menschen kam, d. h. für Kranke; daß er als Erlöser kam, d. h. für
Ungerechte, führt er ins Feld. Zu allem Überfluß kann er aus Christi
Worten von der heiligen Eucharistie : « Wenn ihr das Fleisch des

Menschensohnes nicht essen und sein Blut nicht trinken werdet, werdet
ihr das Leben nicht in euch haben » (Joh. 6, 54) zeigen, daß der

Ungetaufte, der ja nicht kommunizieren kann, sich nicht bloß das

Flimmelreich, sondern auch nicht das ewige Leben versprechen darf. 1

Das Ritual der Taufe bestätigt diese Auffassung auch auf das

nachdrücklichste. Es wird nämlich bei der Kindertaufe nichts am sonst

gebräuchlichen Ritus geändert, so daß auch an den Kindern die
Exorzismen vorgenommen werden und die Hauchungen, sowie die

Abschwörung gegen den Teufel — ein unumstößliches Zeugnis für die

Überzeugung der Gesamtkirche, daß die Kinder bislang in der Gewalt
des Satans waren. Aber wodurch anders, als durch die Sünde ?~ Hatte
also hier die katholische Tauflehre gegen die Pelagianer ein Plus

behauptet, so suchte sich Julian zu rächen, indem er ihr ein Minus
nachzuweisen suchte. Augustin verteidigte, daß der Reatus der Konku-
piszenz in der Taufe getilgt werde, während sie selbst (actus, in

späteren Jahren betonte er mehr die Schwäche) 3 noch blieb. Hier setzte
der pelagianische Vorwurf ein : die Katholiken schmälerten die

Taufwirkung, indem sie nicht alles Schlimme tilge. Drauf erfolgte die

Antwort : die Taufe tilgt wirklich alle Sünden, die Erbsünde und die

persönlichen, die etwa schon vorhanden sind. In den höchsten
Ausdrücken beteuert Augustin : wer die Taufe beeinträchtigt, der verdirbt
den Glauben ; wer aber ihr jetzt schon zuschreibt, was erst die kommende
Glorie bringen soll und kann (die totale Befreiung von allen Übeln,
auch von jeder Regung der Konkupiszenz), der raubt uns die Hoffnung. 4

Die Heilung vom Übel (nicht der Sünde) der Konkupiszenz tritt erst
allmählich ein, im schweren Ringen des Gotteskindes gegen ihre

1 Ibid. n. 23-26.
2 De pecc. originali, n. 45 ; ähnliche Gedankengänge klingen an de pecc.

mer. et rem. I, n. 21, 25, 28, 36-39.
3 Mausbach, Ethik II, 189.
4 Julians Vorwurf wird erhoben Cont. Jul. II, n. 2 ; zurückgewiesen ibid.

n. 4 und 8 ; die weiter entwickelten Gedanken finden sich Contra 2, Epist. III, n. 5.
und Op. imperf. I, n. 57; II, n. 225.



136 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

Regungen und Reize ; das hat Gott so geordnet, damit die viel
schlimmere Wunde des Stolzes nicht aufbreche. 1

4. Nun dürfen wir zum Hauptpunkt der ganzen Kontroverse
kommen, zur eigentlichen Gnadenlehre.

Aus begreiflichen Gründen führten auch die Pelagianer das Wort
Gnade im Munde 2, aber sie verstanden darunter etwas ganz anderes

als die Kirche und ihr Anwalt Augustin. Kurz zusammengefaßt
charakterisiert dieser die falsche Auffassung der Pelagianer also : Weder die

Kenntnis des göttlichen Gesetzes noch die Natur noch der Sündennachlaß
für sich allein ist jene Gnade, die durch unseren Herrn Jesum Christum

gegeben wird ; sondern diese bewirkt, daß das Gesetz erfüllt, die Natur
befreit werde, damit die Sünde nicht (über sie) herrsche 3 (man beachte
die wunderbar antithetische Gliederung dieses Sätzchens). Das ganze
Buch « De Spiritu et littera » gilt eigentlich diesem Nachweis. Augustin
fühlt die ernste, drängende Pflicht, diesen Verdrehungen fest zu
widerstehen, weil jene Menschen glauben, man könne rein aus eigener Kraft
ohne göttliche Hilfe den Gipfel der Gerechtigkeit erreichen oder doch

wenigstens sich ihm nähern. Werden sie dann bedrängt, dann geben sie

eine göttliche Hilfe zu ; aber welcher Art Gott hat ja den Menschen

mit freiem Willen geschaffen und darüber hinaus ihn noch durch sein

Gesetz belehrt. Das ist, meinen sie, doch gewiß Beistand genug, auf
daß der Mensch « enthaltsam, gerecht und fromm wandle » (Tit. 2, 12)

und das selige, ewige Leben sich verdiene. 4 Aber Augustin ist dies

viel zu wenig. Wohl hat Gott den freien Willen gegeben (ohne ihn gibt
es weder Gut noch Bös) ; er hat sein belehrendes Gesetz erlassen, eine

wertvolle Hilfe ; aber die Hauptsache ist : er hat durch seinen Heiligen
Geist seine Liehe ins Menschenherz gegossen 5 und damit den weiten

Weg von der Auserwählung in der Ewigkeit zur Berufung in der Zeit
und zur Rechtfertigung bis schließlich zur Verherrlichung am Ziel durch-

1 Sanat vitiatum a reatu statim, ab infirmitate paulatim Cont. Jul. II, n. 8 ;

Cont. Jul. IV, n. 11.
2 Vgl. oben S. 127.
3 De gratia et lib. arb. n. 27.
4 De spir. et litt. n. 4. Julian zählt einmal noch folgende « Gnaden » dazu :

die Erschaffung, Vernunft, sonstige Wohltaten, die Offenbarung Gottes in Güte
durch die Menschwerdung seines Sohnes, opus imperf. I, 94.

5 Non tantum, quia Deus homini dedit liberum arbitrium, sine quo nec
male nec bene vivitur, nec tantum quia praeceptum dedit, quo doceat, quemad-
modum sit vivendum ; sed quia per Spiritum Sanctum diffundit charitatem in
cordibus eorum quos praescivit ut praedestinaret, praedestinavit ut vocaret,
vocavit ut justificaret, justificavit ut glorificaret. De spirit, et litt., n. 7.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 137

laufen. In schärfster Opposition gegen das Lob des Gesetzes \ das die

Pelagianer anstimmten, führt nun unser Heiliger den paulmischen
Gedanken durch, daß der Buchstabe des Gesetzes tötet, während der Geist

(d. h. der Heilige Geist der inneren Gnade) lebendig macht (2 Kor.

3, 6). Die ersten Kapitel des Römerbriefes liefern ihm die Vorlage für das

rechte Verständnis des Gesetzes : es ist « um der Übertretungen willen »

gegeben. Seine Bestimmungen : du sollst, du sollst nicht, reizen den

Widerspruch der verdorbenen Natur ; der Mensch spürt so seine

Schwäche gegenüber den Forderungen des allheiligen Gottes. Drum
flüchtet er demütig flehend zu dem barmherzigen Erlösergott, der ihn
mit seinem starken Arm Gnade) hilft. Er gießt seinen Heiligen
Geist ins Herz, und so kommt ein neues Streben auf, eine Freude am

Guten, eine Liebe zum Guten — oder anders ausgedrückt : der Glaube,

der in der Liebe tätig ist (Gal. 5, 6). 2 Das ist der Sinn des Apostelwortes

vom « Gesetz als Pädagogen auf Christus hin » (Gal. 3, 24).

Es selbst rettet keineswegs, es hat aber die Aufgabe, uns wie der antike
Haussklave zum einzigen Lehrer und Retter Jesus Christus zu führen,
in dem allein das Heil ist, der allein uns Menschen gegeben ist, um die

Sünder zu Gott zu führen, zu suchen und zu retten, was verloren war. 3

In diesen Worten ist schon angedeutet, daß es sich um etwas Bleibendes,

Habituelles handelt, was die Gnade schenkt ; Augustin spricht sogar
öfter davon 4, aber angesichts der Frontstellung der Pelagianer kam es

ihm mehr darauf an, den Charakter der gratia als sanans 5 zu zeigen

1 Contra 2 Epist. III, n. 24; IV, n. 2, 3, 10, 11.
2 Das sind ungefähr die Grundgedanken der zitierten Schrift. Sie sind auch

hie und da kurz zusammengefaßt : « Quem totum locum attende et vide utrum
quidquam propter circumcisionem vel sabbatum vel quid aliud umbratilis sacra-
menti, ac non totum propter hoc dicat, quod littera prohibens pcccatum non
vivificat hominem, sed potius occidit, augendo concupiscentiam et iniquitatem
praevaricatione cumulando, nisi liberct gratia per legem fidei, quae est in Christo
Jesu, cum diffunditur Charitas in cordibus nostris per Spiritum Sanctum, qui
datus es nobis (Rom. 5, 5), 1. c. n. 25. Hiermit sind recht schwierige Fragen über
das Verhältnis von Altem und Neuem Testament angeschnitten, die wir hier
nicht weiter verfolgen können.

3 Solche Gedanken klingen depecc. mer. et rem. I, 24, an und kehren oft wieder.
4 Z. B. wieder de nat. et gratia, n. 29 : Ipse autem Deus cum per mediatorem

Dei et hominum hominem Jesum Christum (1 Tim. 2, 5) spiritualiter sanat aegrotum
vel vivificat mortuum, idest justificat impium, et cum ad perfectam sanitatem
perduxerit, non deserit, nisi deseratur, ut pie semper justeque vivatur.
Folgt ein Vergleich mit der Notwendigkeit des Lichtes, wenn ein auch gesundes
Auge sehen soll. Sanat ergo Deus, non solum ut deleat quod peccavimus, sed ut
praestet etiam ne peccemus.

5 Hierzu vgl. etwa Mausbach, Ethik II, 97-99 ; 105, 107.



I3& St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

und mehr ihre zu jedem einzelnen Heilsakt geleistete innere Hilfe (gratia
actualis) herauszustellen. Im Laufe der Zeit kamen ihm hier die Gegner
etwas näher : sie ließen sogar eine innere Erleuchtung zu 1, aber sie

wehrten sich mit aller Macht gegen die Willensgnade, weil sie eine

Beeinträchtigung der menschlichen Freiheit darin sahen. Augustin
erkennt hierin den Kernpunkt des ganzen Streites. 2 Hier liege es

begründet, daß die Pelagianer so hohes Lob für das Gesetz hätten,
weil sie sich gegen die Beeinflussung des Willens so sehr sträubten.
Sie überlassen also Gott die Verleihung des freien Willens (possibilitas
zum Guten), reservieren sich selbst aber i. den guten Willen, der frei
entsteht, und 2. die gute Tat. 3 Das bedeutet aber eine schlechte

Teilung und eine durchaus unfromme, unreligiöse Haltung : sich selbst

will man das Allerbeste verdanken, Gott das Geringere. Wo bleibt
da die Dankbarkeit, die Grundhaltung aller Religion 4 Und wie schlau

sie wieder dabei vorgehen, um ja einen guten Schein zu erwecken
Sie reden davon, daß Gott « ipsam possibilitatem gratiae suae adjuvat
semper auxilio ». Jedem anderen als dem so feinhörigen Augustin
wäre der versteckte Irrtum dieses Sätzchens entgangen. Er aber

kritisiert, daß jene nicht bekennen : adjuvat ipsam voluntatem vel

ipsam operationem.5 So sind sie raffiniert darauf bedacht, das Gebiet
des inneren Willens vom göttlichen Einfluß frei zu halten, damit die

von ihnen so gottlos gerühmte emancipatio hominis a Deo nicht
preisgegeben werde. 6 Gegen die pelagianische Erleuchtungsgnade bemerkt

Augustin scharf, aber mit Recht : das Wissen — auch um das Gute —
kann aufblähen, wenn die Liehe fehlt. Das aber ist das Wesen der

katholischen Gnadenauffassung, daß uns Gottes Liebe eingegossen

wird, wodurch wir erst instand gesetzt werden, Gott zu lieben und
die Gebote, die nun ins Herz geschrieben sind, freudig und aus innerem

1 De gratia Christi, n. 8-11.
2 Contra 2 Epist. IV, n. 11.
3 De gratia Christi, n. 4.
4 De spir. et litt. n. 18: Theosebeia Dei cultus in hoc maxime

constitutus est, ut anima ei non sit ingrata. Erit autem ingrata, si quod
illi ex Deo est, sibi tribuerit praecipueque de iis, quae proprie sunt bona
bonorum quasi sapienter inflatur. Schlimmste Verirrung ist der Glaube, man
könne Gott ohne Gott besitzen. De patientia, n. 15.

5 De gratia Christi, n. 7. 8, 27, 31.
6 Libertas arbitrii, qua emancipatus homo est a Deo, in admittendi peccati

et abstinendi a peccato possibilitate consistit. Diese Definition des Julian liest
man Opus imperf. I, n. 78 ; die Kritik Augustins folgt sogleich.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 139

Antriebe zu erfüllen. 1 So besteht also die Gnade nicht bloß in innerem

Licht, sondern auch in innerer Liehe und Lust am Guten. 2 Dieses wird
uns nicht bloß von Gott im Herzen angeraten, sondern beigebracht. 3

Im Anfangsstadium ist die Gnade ein operari Dei in nobis sine nobis,
dann im weiteren Verlauf ein operari nobiscum. 4 Doch muß mit allem
Nachdruck hervorgehoben werden gegen Verdrehungen von häretischer
und katholischer Seite, daß bei all dem die Freiheit im vollen Umfang
gewahrt bleibt. Gewiß « praeparatur voluntas a Domino » — das ist
ein Lieblingsspruch unseres heiligen Lehrers, den er von Ambrosius
gelernt hat, aber diese praeparatio nimmt auf die inneren Wesensgesetze

des Willens alle Rücksicht. Es ist ein geheimer, machtvoller
Einfluß auf den Willen, aber er übt keinen Zwang 5, so wenig die Nüsse,

die man einem Knaben zeigt und die ihn ziehen, einen Zwang auf seinen

Willen üben. Wir handeln — wie ein schönes Wortspiel sagt — unter
dem Einfluß der Gnade non solum voluntate, sed etiam voluptate.6
Mausbach hat mit Recht darauf hingewiesen, daß die von 0. Rott-

manner mit großem Nachdruck verteidigte These, unter dem Einfluß
des göttlichen Willens mit seiner Allmacht bleibe kein Raum mehr
für die menschliche Freiheit, total unbewiesen ist. Nur bei einer einzigen
aus den von Rottmanner angeführten Belegstellen trifft beides

zusammen, nämlich daß sie wirklich von der Gnade handelt und zugleich
von Unüberwindlichkeit spricht. Aber bei näherer Prüfung zeigt sich,
daß nicht die Gnade selbst im Gegensatz zur Freiheit als unüberwindlich
bezeichnet wird, sondern der von der Gnade unterstützte Wille, der durch
sie « unentwegt und unbesieglich » handeln lernt. 7 Man ist heute

1 Scientia inflat, Caritas autem aedificat. Et tunc scientia non infiat, quando
Caritas aedificat. Non sic justitiam nostram super laudem justificatoris ex-
tollat, ut horum duorum, quod minus est, divino tribuat adjutorio, quod autem
majus, humano usurpet arbitrio.... Ut enim acciperemus dilectionem, dilecti
sumus, cum earn nondum haberemus. De gratia Christi, n. 27. Quid sunt ergo
leges Dei ab ipso Deo scriptae in cordibus, nisi ipsa praesentia Spiritus Sancti,
qui est digitus Dei, quo praesente diffunditur Caritas Dei in cordibus nostris,
quae plenitudo legis est et praecepti finis. De Spir. et litt. n. 36.

8 De pecc. mer. et rem. II, n. 32.
3 Nec solum suadetur omne quod bonum est, verum etiam persuadetur.

Hanc debet Pelagius gratiam confiteri, si vult non solum vocari, sed etiam esse

christianus. De gfatia Christi n. 11.
4 Bekannte Formel ; Contra 2 Epist. II, n. 21 ; vgl. auch den Canon 9 von

Orange, Denz. 182.
5 Ibid. n. 37-38.
6 In Joann. tract. 26, n. 4-5.
7 Mausbach. Ethik II, 34-6.



14° St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

wieder genötigt, diesen Sachverhalt mit allem Nachdruck zu betonen,
seit E. Krebs sich, ohne sich mit Mausbach auseinanderzusetzen, wieder

enger an Rottmanner angeschlossen hat. 1 Allerdings sagt Augustin
scharf : das Gute im Menschentun gehört Gott, das Böse geht auf
Rechnung der Menschen 2, aber man wird gut tun, an all diese

Aussprüche die eben gezeichnete Norm anzulegen, zumal hoch eine seiner

spätesten Schriften (de correptione et gratia) die wirksame Gnade

der Prädestinierten mit der Möglichkeit des Sündigens verbunden sein

läßt.3 Der Gnade ist es also eigen — das Apostelwort kennzeichnet
den Sachverhalt am besten —, operari in nobis et velle et perficere

pro bona voluntate (Phil. 2, 13). Daraus folgt mit zwingender
Folgerichtigkeit

5. ihre absolute Notwendigkeit zu allen Heilsakten. Zur Erläuterung
bringt Augustin den Vergleich mit der Notwendigkeit des Lichtes zu
jedem Sehen. 4 Also vom ersten bis zum letzten Heilsakt muß die
Gnade den Menschen tragen. Sonst ist die Handlung eben nicht so,
wie sie sein soll, nicht Gott wohlgefällig oder, wie unser Lehrer mehr
verblüffend für moderne Ohren als falsch sagt : Sünde. So kommt
er dazu, alle Werke der Heiden oder Ungläubigen schlechtweg als

Sünden zu bezeichnen. 5 Freilich ist für diese Anschauung das Bild
mitbestimmend gewesen, das ihm der Durchschnitt seiner Zeitgenossen
mit ihrer Ehrsucht und Selbstsucht darbot ; aber sie wird ihm Grundsatz

; es gesteht Augustin auch einem wirklich sittlich denkenden
Heiden keine Ausnahme von der Regel zu. Diese hat für ihn sogar
grundlegenden Wert. Die Sünde — und der Unglaube ist objektiv
gesehen eine der schlimmsten, auf die subjektive Schuldfrage läßt sich

Augustin hier nicht ein — ist der Seele Tod; der aber kann durch
niemand und nichts aufgehoben werden als durch Christus, den Erlöser.
Seine Gnade muß das Leben wiederbringen. 6 Alles also, was außer

1 Augustin, S. 174, 280-2 ; wo eine Nötigung durch die Gnade abgelehnt,
aber eine Notwendigkeit des Handelns statuiert wird. S. 291 redet er von einer
Verwechslung zwischen Gottes Allmacht und seiner Gnade, die Augustin unterlaufen

sein soll ; was Mausbach mit guten Gründen bestreitet, 1. c. 37.
2 De gratia Christi, n. 19-21. Gleichnis vom guten Baum.
3 n. 34 ff.
4 De natur. et grat. n. 29.
5 Man darf in der auf ganz genau umgrenzten Voraussetzungen beruhenden

Verurteilung der These 25 von Bajus nicht Augustin verurteilt sehen wollen.
6 Sed ad peccatum valet mors animae, quam deseruit vita sua, hoc est Deus

ejus, quae necesse est mortua opera faciat, donec Christi gratia reviviscat. De
nat. et grat. n. 25.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 141

dieser Gnade — und der Glaube ist der erste Schritt in dieser Gnade —
geschieht, das gehört zur Kategorie der toten Werke, der Sünden. Mit
aller Entschiedenheit wehrt sich der heilige Lehrer dagegen, daß wir
denjenigen wahrhaft keusch nennen, der die eheliche Treue wahrt ohne

die Rücksicht auf den wahren Gott. 1 Es mag die Berufung auf Rom. 14,

23 exegetisch nicht genau sein 2, aber die Ansicht Augustins, daß nur
im Glauben Gutes geschehen kann, steht über allem Zweifel und ist
solid begründet. Wir pflegen heute zu sagen : sie können wenigstens
natürlich gut sein, aber Augustins Blickrichtung, die ein solches Tun
mit dem allen Menschen wirklich von Gott gesteckten Ziel vergleicht,
nicht mit einem möglichen und nie wirklichen, ist sicher wahr und

richtig. Daher muß es dabei bleiben : die nicht von der Gnade und
dem Glauben belebten Handlungen sind fehlerhaft, sind ein Minus. 3

Die Notwendigkeit der Gnade beginnt beim Anfang des Glaubens,

beim sog. pius credulitatis affectus, zieht sich durch den ganzen Heilsweg

hin und schließt auch das magnum donum perseverantiae ein, dessen

Rettung der Meister eine eigene Altersschrift gewidmet hat. Hiermit
ist untrennbar verknüpft die absolute

6. Unverdienbarkeit der göttlichen Gnade. Denn wenn jeder gnadenlos

vollzogene Akt ein Minus, eine Verkehrtheit ist, dann kann er auch
nicht geeignet sein, das hohe Gut der Gnade zu erwerben. Aber so

einleuchtend und zwingend diese Erwägung ist, immer wieder hat der
Mensch angesetzt und versucht, von sich aus zur rettenden Gnade

einen sichereren Weg zu bahnen als den, den die unerschöpfliche Güte

unseres Erlösergottes uns eröffnet hat, den Weg seiner schenkenden
Liebe. Die Pelagianer haben klar gesprochen : gratiam Dei secundum
mérita datur. 4 Das konnten sie in ihrem System auch tun, denn die
« Gnade » war ihnen ja nur eine nicht notwendige, aber willkommene
Erleichterung im Heilswerk. Die natürlichen Kräfte reichten an sich

zu dessen Vollendung aus. Warum sollte Gott nicht seine erleichternde
Hilfe dem Bemühen, dem Verdienste schenken Augustin selbst hatte

1 Absit ergo pudicum veraciter dicere, qui non propter Deum verum fidem
connubii servat uxori. De nupt. et concup. I, n. 4.

2 Sine ipsa (seil, fide) vero etiam quae videntur bona opera, in peccata vertun-
tur ; omne enim, quod non est ex fide, peccatum est. Contra 2 Epist. III, n. 14 ;

Augustin hat anscheinend auch Einwendungen bezgl. Rom. 14, 23 erfahren,
deshalb zieht er sich einmal auf Hebr. 11,6 zurück ; Cont. Jul. IV, n. 24.

3 Augustin drückt sich schärfer aus ; « tugendhafte » Heiden sind nur
« weniger schlecht », 1. c. n. 26 ; oder gar fornicatores a Deo, 1. c. n. 51.

4 De gestis Pelagii, n. 30-42 ; Contra 2 Epist. II, n. 9, 10 ; Cont. Jul. IV, n. 40 f.



142 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

in seinen Anfängen ähnlichen Gedanken gehuldigt : er hatte gemeint,
der Glaube, der den Anschluß an Gott und Christus vollzieht, sei ganz
des Menschen Leistung ; daraufhin verleihe dann Gott die eigentlichen
Gnaden, die das Heil grundlegen. 1 Diese Gedankengänge erinnern
stark an eine Bewegung, die sich am Ende seines Lebens bemerkbar
machte unter den frommen Mönchen Südgalliens gegen die energische

Art, in der Augustin die absolute Unverdienbarkeit der Gnade lehrte.
Dieser sog. Semipelagianismus stellte die Gnade sozusagen in die Mitte :

der Glaube (Anfang) verdiene sie und die sittliche Energie des begnadeten
Menschen bewahre sie, sodaß das große Geschenk der Beharrlichkeit
sich erübrigte. Seit der Beantwortung der Fragen Simplizians (397)

war ihm die Halbheit dieser Auffassung klar geworden, und hinfort
vertrat er konsequent die unübertreffliche Formulierung des Römerbriefes

: « Wenn's Gnade sein soll, dann kann sie nicht aus unseren
Werken stammen, sonst wäre sie nicht mehr Gnade » (11, 6). Diesem

grandiosen Brief des unvergleichlichen Gnadenapostels verdankt ja
Augustin überhaupt die tiefsten Einsichten in das Wesen der Gnade.

Man hat darum ein gewisses Recht zu sagen, daß der Augustinismus
die Auferstehung des Paulinismus sei.2 So ist es denn wahr, die Gnade

findet, wenn sie im Menschen anpocht, keinen Würdigen, sondern
einen Unwürdigen, den sie aber sofort in einen Würdigen zu verwandeln
beginnt. 3 Diese Wahrheit nimmt auch die größten Heiligen nicht aus.
Während Pelagius den hl. Paulus als würdig der Gnadengaben Gottes
bezeichnet, erklärt Augustin rundweg : wohl, lieber hl. Paulus, wird
deinem Verdienst die Krone, aber dein Verdienst selbst ist dir in
Gnaden geschenkt 1

Mit Feuereifer setzt sich Paulus für diese Idee ein. Während
die Pelagianer ihm vorwerfen, er mache die Gnadenverleihung zu einem

Spiel des Zufalls oder zu einem Fatum, insistiert er auf der völligen
Unverdientheit der göttlichen Gaben. Auch der andere Vorwurf, Gott

1 Retract. X, cap. 23, n. 2 : Quod ergo credimus, nostrum est ; quod autem
bonum operamur, illius est, qui credentibus dat Spiritum ; zu dieser falschen
Behauptung erklärt er jetzt : profecto non dicerem, si jam scirem, etiam ipsam
fidem inter Dei munera reperiri, quae dantur in eodem Spiritu.

2 Manche Übertreibungen der protestantischen Dogmengeschichte nötigen
hier zu einiger Vorsicht.

3 De gestis Pelagii, n. 33 : gratia quippe donatur, debitum redditur. Gratia
ergo donatur indignis, ut reddatur debitum dignis.

4 Redditur quidem meritis tuis corona sua, sed Dei dona sunt mérita tua ;

1. c. n. 35.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 143

handle ungerecht, wenn er nicht jedem seine Gnade in gleicher Weise

schenke, weist er zurück. Wir alle sind ja doch der Gnade positiv
unwürdig durch die Sünde in Adam.1 Wem also Gott Gnade schenkt,
den beschenkt er über Gebühr. Keiner hat ein Recht darauf, wie ein
Blick auf das Weinbergsgleichnis (Mt. 20) zeigt. Jedem, auch dem

nicht oder weniger Begnadeten wird sein Recht, aber den Begnadeten
wird viel mehr geschenkt als ihr Recht. Ja, man darf sagen : die

Kategorie des Rechts scheidet hier gänzlich aus ; hier waltet nur der
absolut freie Gnadenwille Gottes, der seine Gaben verteilt ganz wie

er will. 2 Kein Ausdruck kann hier scharf genug sein, diese göttliche
Souveränität zu betonen. Hier hat jedes menschliche Fragen, jedes

vorwitzige Sicheindrängen in Gottes Geheimnisse zu unterbleiben. Die

Vergleiche der Schrift sind hier am Platze : Darf das Gefäß den Töpfer
fragen : warum hast du mich so gemacht (Rom. 9, 20-24). Und der

Hinweis des Apostels auf das freie Schalten Gottes mit den Schicksalen

von Esau und Jakob ohne jedes Verdienst oder Mißverdienst auf
Seiten des einen oder anderen (Rom. 9, 6-13). 3 Immer wieder ist
der letzte Schluß solcher Erörterungen das staunende Wort des

Völkerapostels : « O Tiefe des Reichtums und der Weisheit und der Erkenntnis
Gottes ; wie unbegreiflich sind seine Gerichte und wie unerforschlich
seine Wege » (Rom. 11, 33). 4 Aber ebenso unverrückt steht auch die

Überzeugung : Bei Gott gibt es kein Unrecht. 5 Was Gott tut, das ist

wohlgetan, selbst wenn es unerforschlich ist. Es braucht in uns nicht
die geringste Beunruhigung aufzukommen wegen seiner souveränen

Gnadenwähl und -austeilung, denn in seinen Vaterhänden ist unser
Schicksal wohlgeborgen ; wir dürfen uns seiner gütigen Erbarniung allezeit

freuen, obwohl wir sie nicht nachrechnen und nachprüfen können. 6

7. Von hier aus gesehen, ist es klar, daß Gott mehr Menschen

1 Hier leuchtet der Zusammenhang zwischen Erbsünde und Gnadenordnung
in Augustins System hell auf ; vgl. oben S. 130, 132.

2 Cui vult, donat, et neminem fraudat, nec acceptio personarum dicenda
est, quando iniquitas nulla est. Nempe hie tola justitia est : Hoc volo. Contra 2

Epist. II, n. 13, woraus auch die anderen Gedanken stammen.
3 Ibid. n. 15.
4 De pecc. mer. et rem. I, n. 29 ; de nupt. et concup. II, n. 31 ; Contra 2

Epist. IV, n. 16.
5 Cont. Jul. IV, n. 45 : Certum et immobile teneamus, non esse iniquitatem

apud Deum, qua quemquam sine malis meritis damnet ; et esse bonitatem apud
Deum, qua multos sine bonis meritis liberet.

6 Grata sit ergo nobis ejus gratuita miscratio, etiamsi haec profunda insoluta
sit quaestio. Contra 2 Epist. IV, n. 16.



144 St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

zur Seligkeit könnte kommen lassen, als tatsächlich gerettet werden

Augustin weist schon in den früheren Schriften öfters darauf hin, daß
sehr wohl von zwei Kindern nicht bloß eines zur Taufe kommen
könnte, sondern alle beide. 1 In den letzten Schriften zur Gnadenlehre

beschäftigt er sich auch mit dem Fall, daß Gott manchen Menschen

rechtzeitig von dieser Welt abruft; « damit nicht die Bosheit seinen

Sinn betöre» (Weisht. 4, 11). 2 Wer wollte bestreiten, daß Augustin
recht habe mit der Deutung : Gott könnte auch diese zum Heile führen
Wer möchte sich darauf versteifen, daß diejenigen, die verloren gehen,

von Gott gleichsam bis an die äußerste Grenze ihrer Freiheit gedrängt
worden seien, sodaß gar kein anderer Ausweg mehr verblieb für Gott
als : entweder Schluß zu machen oder ihre Freiheit anzutasten Das
hieße doch, Gott eine unwürdige Abhängigkeit von Menschen zumuten.
Also es bleibt dabei ; 1. Es werden nicht alle Menschen selig. 2. Das

geschieht nicht unabhängig vom Willen Gottes. 3. Darf man daraus

folgern, wie St. Augustin getan : Also will Gott nicht, daß alle Menschen

selig werden Behauptet die Heilige Schrift, ja gerade der Gnadenherold

St. Paulus, nicht, daß Gott will, daß alle Menschen selig werden
und zum Besitze der Wahrheit kommen (1 Tim. 2, 4). Können wir
hier etwa den hl. Augustin in Gegensatz zur Heiligen Schrift oder

zur heutigen Kirchenlehre setzen 3 Keineswegs Es handelt sich
hier bloß um zwei verschiedene Betrachtungsweisen derselben Sache.

Der festzuhaltende allgemeine Heilswille Gottes ist eine sog. voluntas

antecedens, die zunächst absieht von der Entscheidung des Menschenwillens

und die jedem Menschen hinlängliche Gnade zuteilt, sodaß er
wirklich selig werden kann. Dagegen der endgültige Prädestinationswille
Gottes, der sich nur auf einen Teil der Menschheit, nämlich die
tatsächlich Geretteten erstreckt, ist eine voluntas consequens, die die

Entscheidung des Menschenwillens schon einschließt und darum keine

Änderung mehr zuläßt.
Überblicken wir von hier aus den zurückgelegten Weg, dann staunen

wir über das weite Arbeitsfeld des Gnadenlehrers Augustin. Aber
mehr als die Weite dieses Feldes muß uns mit Bewunderung erfüllen
die Intensität, mit der er es bestellte. Wie dürftig war doch der
Anblick als er ans Werk ging Wie reich hingegen der Bestand in dem

1 De pecc. mer. et rem. I, n. 29 ; Sermo 26, c. 12, n. 13 ; vgl. de dono persev.
n. 17.

2 De dono persev. n. 24.
3 Wie es Krebs zu tun scheint, S. 296-9.



St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade 145

Augenblick, da ihm die Feder aus der Hand sank Wie ein sorgsamer
Gärtner hat er das Wachstum verfolgt und sorgfältig Bäume und
Sträucher beschnitten, sodaß kein Wildwuchs entstand und keine
Wüstenei sich erhob. Das ist ihm meisterhaft gelungen. Nur an einer
Stelle entstand ein dichtes Ineinander von Baum und Sträuchern,
durch das auch seine starke Schere keinen Weg durchbahnen konnte.
Doch hochoben lichten sich die Baumkronen einwenig, ein Himmelsstrahl

bricht hindurch und bringt uns die Freudenbotschaft : Non est

iniquitas apud Deum — Bonum Dominum habemus. 1

Man hat viel davon gesprochen, daß das System des hl. Augustin
Theozentrismus in Reinkultur sei. 2 Erst von der Höhe der Gnadenlehre

aus erhält das Wort seinen ganzen Nachdruck. Sollen wir diese

leidenschaftliche Tendenz weg vom Menschen und seinem Stolz hin

zu Gott und seiner Gnade wirklich mit Legewie und Krebs als den

Aufschrei eines fast verzweifelnden Herzens deuten 3 Wir wollen
lieber versuchen — ganz wie bei Paulus — darin den Freudenruf
des zum Vaterherzen Heimgekehrten zu erkennen. So verstehe ich
auch die Botschaft St. Augustins an unsere der seinen so ähnliche

Katastrophenzeit.

1 Wort des sterbenden Ambrosius.
2 Vgl. etwa unser Büchlein : Augustinus als Mensch und Denker, S. 29, 33 f.,

42 f., 50, 53-55.
3 1. c. S. 180-2.


	St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

