Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: St. Augustinus, der Herold der géttlichen Gnade
Autor: Stohr, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

St. Augustinus,
der Herold der gottlichen Gnade.'

Von Theologie-Professor Dr. Alb. STOHR, Mainz.

Wer iiber dies Thema sich zu duflern unternimmt, sieht sich sofort
in einen lebhaften Meinungsstreit mitten hineingestellt. Pius XI.
rihmt in seinem Festschreiben vom 2o. April dieses Jahres, dal
Augustin den ganzen Komplex der Gnadenlehre unter der Iiihrung
des hi. Paulus eifrigst studiert und gegen die Pelagianer mit stets
wachsender Hingabe verteidigt habe ; er sagt: « All dies ergriindete
er so tief und mit solchem Erfolge, dal die Zukunft ihm den Namen
Lehrer der Gnade* gab, der er auch tatsichlich geworden ist. Den
nach ihm kommenden katholischen Schriftstellern spiterer Zeiten war
er Fiihrer und Helfer ; auch verhinderte er, dafy sie in diesen duBerst
schwierigen Fragen mach irgend einer Seite hin von der Wahrheit ab-
wichen. » 2 Mit diesen Worten hélt er die von der romischen Kirche so
meisterhaft unter tibermenschlicher Fithrung verfolgte Mittellinie. Diese
Mittellinie hat Anton Kock in einem umfangreichen Artikel der Tiibinger
Theol. Quartalschrift LXXTII (1891) ® miihsam herausgearbeitet, indem
er, durch Altertum, Mittelalter und Neuzeit. schreitend, die Lehrkund-
gebungen der Pipste und Konzilien sorgfiltig abwigt und feststellt :
Erstens « welche groBartige, ja singuldre Stellung St. Augustin in der
dogmengeschichtlichen Lehre von der Gnade und Pridestination ein-
nimmt und welcher immensen Schidtzung und Anerkennung der doctor
gratiae von Seite der Kirche sich erfreut. Allein — und das ergibt
sich als zweite unleugbare Lehre aus unserer Untersuchung — die
Kirche hat ungeachtet der groBlen Verehrung und Hochschitzung
gemdl} der Regel Vinzenz’ von Lerin St. Augustin niemals instar omniuin

I Die folgenden Ausfithrungen stellen die Erweiterung einer Festrede dar,
die auf der 1500-Jahrfeier des Bischofl. Priesterseminars Mainz zu Ehren
St. Augustins gehalten wurde.

2 Ubersetzung H. v. Meurers, Trier, GroBe Ausgabe, S. 10 b.

3S. 95-136; 287-304; 455-487.

Divus Thomas. 9



118 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

oder gar contra ommes verherrlicht und als doctor unicus auf den Schild
erhoben. Wohl sind seine Ausfithrungen iiber die Gnade grofenteils
vom kirchlichen Lehramt adoptiert worden, aber nirgends, weder
formell noch materiell, ist die ganze Gnaden- und Pridestinationslehre
Augustins von der Kirche rezipiert worden. Drittens endlich werden
wir belehrt, da3 gerade die ausschlieflliche Geltendmachung der Autori-
tit Augustins, wenn nicht der einzige, so doch der Haupigrund war,
daf in den theologischen Kontroversen keine wissenschaftliche Losung
der Frage erzielt worden ist » (486 f.).

Kemem Kirchenvater ist in gleichem Umfang wie ihm die Ehre
widerfahren, dafl hochfeierliche kirchliche Lehrentscheidungen iiber ein
so weites Gebiet hin wdértlich seinen Schriften entnommen wurden, wie
die 25 groBen Kanones des zweiten Konzils von Orange, die nach der
strengeren Deutung alle, nach der milderen wenigstens zum grofen
Teil 6kumenisches Ansehen gewonnen haben, oder wie die Erklarungen
des Trienter Konzils in der 5. und 6. Sitzung. Keinem kirchlichen
Lehrer iiberhaupt ist es begegnet, dall in so tiefgehenden und erbitterten
Meinungsverschiedenheiten wie den Gnadenstreitigkeiten des XVI. bis
XVII. Jahrhunderts seine Lehre als sichere Norm der Wahrheit vom
Papste den streitenden Parteien vorgeschrieben wurde. !

Diese gesunde Mittellinie wurde verlassen von den Jansenisten, die
jedes Wort des Heiligen kanonisierten und zur absolut giltigen Wahrheits-
norm erhoben, sodafl der rémische Stuhl den Satz dchten mullte :
« Wenn einer eine Lehre bei Augustin klar begriindet findet, kann er
sie unbedingt verteidigen und lehren, ohne je Riicksicht zu nehmen
auf irgend eine Bulle des Papstes.»? Eine ihnliche Uberschitzung
St. Augustins in der Gnadenlehre ist awch im Protestantismus iiblich
geworden und hat alle Wandlungen des Dogmas von Luther bis heute
ungefihrdet iiberdauert. Typisch dafiir ist Harnack, wenn er schreibt :
« Im V. Jahrhundert hat sie (die Kirche) einen religiosen Genius von
auBerordentlicher Tiefe und Kraft erlebt, ist auf seine Empfindungen
und Ideen eingegangen wund vermag sie bis auf den heutigen Tag nicht
abzustofen. ... Augustins Frommigkeit und Theologie bedeuten eine
eigentiimliche Wiedererweckung paulinischer Erfahrung und Lehre von
Siinde und Gnade, von Schuld und Rechtfertigung, von gottlicher

1 Koch, a. a. O. S. 480. Eine wertvolle Sammlung lobender Anerkennungen
aus berufenem Munde stellt zusammen Bischof Aug. Egger, Der hl. Augustinus,
Kempten und Minster 1904, S. 121 f.

2 Denz. 1320.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade I19

Pridestination und menschlicher Unfreiheit. ... Bis auf den heutigen
Tag ist im Katholizismus die innere lebendige Frommigkeit und ihre
Aussprache ganz wesentlich augustinisch. ... Diesen « Augustin» hat

die abendlindische Kirche in sich aufgenommen, aufnehmen miissen.
Sie ist ihm gegeniiber ganz wehrlos. ... »1

Nach der andern Seite scheint mir aber die gesunde Mittellinie
verfehlt, d. h. nicht erreicht worden zu sein in der so reichhaltigen
Festgabe zum Augustinusjubilium, die Engelbert Krebs dem Akade-
mikerverband beschert hat. Abgesehen von der scharfen, nicht immer
gliicklichen Kritik, die er an einzelnen Punkten seiner Gnadenlehre in
dem groBlen Kapitel von der Gnade (S. 246-299) anbringt, fillt er
folgendes Gesamturteil : « Jedenfalls ist der grole Lehrer der kirchlichen
Gnadenlehre durch solche Worte wie die oben zitierten und viele
andere, die wir in einem spiteren Kapitel zu zitieren haben, unfrei-
willig Anlal zu vielen Irrlehren geworden, deren sich die Kirche im
Laufe der Jahrhunderte zu erwehren hatte » (S. 174 f.).

Diese Kritik hebt doch zu einseitig das Negative hervor und stellt
zu wenig die kaum hoch genug einzuschidtzenden Verdienste heraus,
die einen Papst Hormisdas veranlaBlten, zu schreiben: « Wenn man
wissen will, was die Romische, d. h. also die Katholische Kirche lehrt
iiber Willensfreiheit und Gottesgnade, so mag man in den verschiedenen
Biichern des hl. Augustin nachsehen, besonders in den Schriften an
Prosper und Hilarius. » 2 Freilich bleibt auch das andere zu allgemeinem
Ansehen gelangte Wort des sog. « Indiculus » wahr : « Die schwierigeren
und tieferen Stiicke der einschlagenden Fragen, welche die Bekdmpfer
der Hiresien ausfithrlicher behandelten, wagen wir zwar nicht zu
verachten, brauchen sie aber auch nicht zu behaupten, weil zum
Bekenntnis der Gnade Gottes ... das geniigt, was gemill den vorhin
angefithrten Regeln uns des Apostolischen Stuhles Schriften lehrten. » 3

Krebs hat dies selbst gefiihlt ; darum schliefit er sein Buch mit
einer giinstigeren Gesamtwiirdigung, die der Gnadenlehre folgende
Worte zollt : « Mag er im einzelnen Mif3verstindliches, Unklares und
selbst Irriges hinterlassen haben, sein grofies sikulares Verdienst bleibt
es doch, den Wissens- und Willensstolz der Seele gebeugt zu haben
unter die Wahrheit, daf3 alle Glaubenserkenntnis und alles zum ewigen

1 Wesen des Christentums, S. 160 f.
2 Koch, 1. ¢. S. 292 ; Denz. 132.
3 Koch, ebenda S. 132 ; Denz. 142.



I20 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

Seelenheile vorbereitende und wirksame Wollen nur zustande kommt,
wenn Gottes unverdiente Gnade mit Erleuchtungen und Anregungen
der Seele zuvorkommt, wenn sie das Wirken des Menschengeistes
begleitet und tridgt, und wenn sie nach dem guten Anfang und Fortgang
auch die Vollendung bringt. » !

Die wenigen Punkte, in denen die Kirche des groflen Gnaden-
lehrers Doktrin nicht iibernommen hat, betreffen nur eine Hand voll
Fragen tiber die wirksame Gnade und die Vorherbestimmung, aber das
weite Feld der iibrigen kirchlichen Gnadenlehre ist fast ganz von des
Afrikaners Meisterhand bebaut, und zwar derart, daf auch die winzigsten
Blittchen erst aus der Erde gelockt werden mufiten. Wer den Zustand
der kirchlichen Erkenntnis von der Gnade vor St. Augustin vergleicht
mit dem Reichtum, den er der Nachwelt iibermachen durfte, mul}
staunen und danken fiir die Kraft, die der gottliche Fiithrer und Lenker
der Kirche seiner Stiftung in diesem Manne zur Verfiigung gestellt hat.

I. Die Gnadenlehre vor Augustin.

Zu laut war die menschenbegliickende Botschaft von Gottes Huld
und Gnade als Euangelion in die Welt geklungen, als dal} sie je wieder
hitte vergessen werden koénnen. Insbesondere trug jeder Paulusbrief
den Gru3 von Gnade und Friede an der Stirne und den Dank fiir die
Begnadung des Apostels selbst in jeder Zeile. Aber von da bis zur
systematischen Bearbeitung dieses Teiles der Offenbarung war noch
ein weiter und dorniger Weg.

1. Die apostolischen Viter begniigen sich damit, in den Ausdriicken
der Heiligen Schrift von Gnade und Beistand Gottes zu allen guten
Werken zu reden, wodurch uns auch die schweren Forderungen seines
Gesetzes leicht werden. Sie reden von Erneuerung und Umschaffung
des Menschen zu Heiligen und Gottes- wie Christustrigern. > Aber wie
weit man damals noch von einer Durchdringung des Stoffes entfernt
war, zeigen die von akatholischer Seite erhobenen Anklagen gegen die
Gnadenlehre dieser frithen Periode, die angeblich dem Pelagianismus
vor Pelagius huldigen soll. Auch Schwane mul}l zugeben, daB «iiber
das Verhiltnis der Gnade zur Freiheit beim Beginne der Bekehrung

1 St. Augustin, S. 349 ; diesem sehr anregenden Buch ist die stark kritische
Haltung seinem Gegenstande gegeniiber charakterisiert, wie auch die kritischen
Besprechungen allgemein und wohl zu lobend hervorhoben.

2 Vgl. bes. Ignatius v. Antiochien ; beachte Schwane, Dogmengesch. I, 291-4.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade 121

und die Prioritidt der einen oder anderen ... sich.die alten Viter vor
dem Ausbruche der pelagianischen Hiresie nicht so genau aus(driickten),
als es nach derselben notwendig wurde, und selbst der hl. Augustin
gesteht, dafl er sich in seinen fritheren Schriften dieselbe Ungenauigkeit
habe zu Schulden kommen lassen ». ' Am deutlichsten zeigt sich diese
Unvollkommenheit in den Erdrterungen der Apologeten iiber das Heil
der Heiden und in den Spekulationen der Alexandriner tiber den Fort-
bestand menschlicher Freiheit trotz goéttlichen Vorherwissens und
Ordnens alles Zukiinftigen. 2 Relativ am hdéchsten steht beziiglich der
Gnadenlehre der tiefsinnige Irendus, der in der géttlichen Gnade eine
iiber das natiirliche Gottesebenbild hinausgehende Ahnlichkeit mit dem
Allerhochsten sieht (Gn. 1, 26 f.) und beziiglich der Erkenntnis von der
Erbsiinde der Afrikaner Tertullian. Um diese frithe Zeit nicht ungerecht
zu beurteilen, wird man feststellen diirfen, dafl die wesentlichen 1ehr-
punkte : Verderben in Adam, Erlosung in Christus, Gotteshilfe in der
Gnade — deutlich vorhanden sind. Man wird auch iiber die Unvoll-
kommenheit der weiteren Ausgestaltung der Lehre : mehr Erbverderben
als Erbsiinde ; Unsicherheit iiber Verhiltnis von Gnade und Freiheit
nicht erstaunt sein, wenn man sich der Gegensatzstellung zum héchst
verderblichen Gnostizismus bewullt bleibt, wodurch eine energische
Betonung der wesenhaften Giife der Gottesschopfung im Menschen
und der Natur des Bdsen als eines Versagens geschopflicher Wahlfreiheit
notwendig war. 3

Einen Schritt vorwirts fithrte der arianische Kampf, der in seinen
Ausliufern um die Gottheit des Heiligen Geistes ging. Hier zogen
nun die Verteidiger der Orthodoxie aus dem Hauptwerke der dritten
Person, der Heiligung, der Vergdittlichung der Menschen, den zwingenden
Schluff auf die gottliche Natur des heiligenden Geistes. Athanasius,
Cyrill von Jerusalem und vor allem die grofien Kappadozier haben
hierin Bedeutendes geleistet. Die Klirung der Lehre von der aktuellen
Gnade aber und des schwierigen Gebietes der Erbsiinde bleibt in
jener Zeit noch zuriick. Sie weist z. T. sogar #hnliche Mingel
auf wie die der beiden vorhergehenden Jahrhunderte. Dem groflen
Prediger von Antiochien und Konstantinopel, dem Goldmund Johannes,

! Dogmengesch. I, 358 ; dhnlich urteilt neuestens Herm. Lange, De gratia
(1929), S. 7.

2 Schwane, 1. c. S. 309,-14; 356-9; 365-8.

2 Schwane, Dogmengesch. I, 329-31; 342-345; vgl. auch van der Meersch,
Grace, Dictionnaire de théol. cath. VI, 1564-7.



122 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

hat man, freilich nicht mit Recht, deshalb gar den Vorwurf des
Pelagianismus gemacht.

2. Was Augustin an Vorarbeiten vorfand, konnen wir ungefihr
sehen, wenn wir seiden Traditionsbeweis verfolgen, den er an ver-
schiedenen Stellen seiner Schriften fiir seine eigenen Aufstellungen
liefert. Im vierten Buche gegen die zwei Briefe der Pelagianer bespricht
er von Kap. 8, n. 20, an die Zeugnisse der &lteren Viter, und zwar
zuerst von seinem hochverehrten afrikanischen Landsmanne, dem
hl. Cyprian von Karthago, dem er auch auf anderen Gebieten viel
verdankt. Er redet in einem Briefe von der in Adam geschehenen
Siinde, die unserem Geschlecht den Tod und andere Verschlechterungen
gebracht hat (n. 21-22), dann wieder von der Kindertaufe, durch die
die alte Adamsschuld nachgelassen wird (n. 23), vom Vater Unser,
worin wir bitten um Beharrlichkeit in der Taufgnade (n. 25)!, von
den tdglichen Fehlern, in die auch die Gerechten immer wieder fallen
(n. 27). Als weiteren Kronzeugen ruft er auf seinen verehrten Lehrer
Ambrosius v. Mailand. Dieser bezeugt deutlich die Evbsiinde, durch
die wir von Adam her friiher siindig als geboren werden (n. 29); er
erkliart, dal die Menschenherzen gottliche Mithilfe gebrauchen zum
Guten, und zwar innerliche ; die &dullere Belehrung und Mahnung
durch das Gesetz geniigt nicht (n. 30). Und trotz dieser Mithilfe
setzt sich doch stets wieder die menschliche Armseligkeit durch, sodal3
wir immer wieder Bulle und Bitte um Verzeihung notwendig haben
(n. 31). In seinem Werke gegen Julian setzt Augustin seinen Nachweis
aus der christlichen Vergangenheit fort, wobei natiirlich die beiden
genannten Viter aufs neue zitiert werden. Von Cyprian wird eine
alte Stelle wieder angefithrt (C. Jul. I, n. 6); von Ambrosius neue
Erklarungen zur Erbsiinde, hauptsichlich aus dem Lukaskommentar
(n. 10). Von Abendlindern sagen noch aus St. Irendus iiber die alte
Schlangenwunde, die durch den Sprofl der Jungfrauengeburt geheilt
wurde (. ¢. n. 5); Reficius v. Autun : er rithmt von der Taufe, dali
sie allen Siindendruck der uralten Schuld wegnimmt und die Bosheit
unserer alten Versehen tilgt (n. 7); und Hilarius v. Poitiers, der
bekannte tapfere Kampfer gegen die Arianer: er redet in recht all-
gemeinen Ausdriicken von dem siindigen Fleisch, in dem wir alle von
Adam abstammen (n. g). Die beiden Papste Innozenz I. und Zosimus,

1 Ausfiihrlicher hat Augustin dies ausgewertet in der Schrift De dono perse-
verantiae, n. 4-12.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade I23

die Augustin in diesem Zusammenhang gerade nur nennt (n. 13), diirfen
wir {ibergehen, weil sie unserem Heiligen keine Vorarbeiten geleistet
haben, sondern umgekehrt von ihm beeinfluft sind. Augustin behauptet
aber an der Stelle, dal3 ihre Meinung ganz in der Linie der alten
vomischen Tradition liege ; eine Bemerkung, die uns wertvoll ist.

Um nun seinen Gegnern den Wind aus den Segeln zu nehmen,
geht er auf ihren Einwurf ein, die Griechen wiiliten nichts von seiner
diisteren Lehre. Und so miissen auch einige glorreiche Vertreter der
Ostkirche Zeugnis geben iiber den umstrittenen Lehrpunkt. Zuerst
bringt Augustin eine lingere Stelle aus einer Predigt Gregors v. Nazianz
auf das Weihnachtsfest, wo von der Adamssiinde die Rede ist, von
der uns die BuBitaufe befreit ; Jesu gnadenvolle und siindenlose Geburt
erscheint hier als Gegenbild der unseren (n. 15). Dann kommt
St. Bastlius zu Worte, der darlegt, wie die Willensbosheit die ganze
Menschensubstanz verschlechtern kann und wie es nicht manichéischer
Irrtum ist, wenn man Derartiges lehrt. Auch seine vorsichtigen Worte,
dall der Mangel an Beherrschung (an Fasten) die Paradiesessiinde
veranlalte und nur die Beherrschung der Bulle (das Fasten) uns aus
ihr zuriickfithren kann, werden angefithrt — schwache Spuren des
Dogmas von der Erbsiinde (n. 16-18). Als letzter Orientale wird
St. Johannes Chrysostomus angefiihrt, der nach Julians Behauptung die
Siinde in den neugeborenen Kindern leugnet (n. 21). Ganz energisch
wehrt Augustin von einem solch ehrwiirdigen Mann den Verdacht ab,
als habe er den Kirchenglauben in einem so wichtigen Punkte nicht
gekannt oder verlassen (n. 22); ganz genau die inkriminierten Worte
priifend, kommt er zu dem Resultat, Johannes habe die persinlichen
Siinden in den kleinen Kindern geleugnet (xaitor aumaptiipata olx Eyovta)
die Textwidergabe des Julian sei ungenau: cum non sint coinquinati
peccato ; sie miisse lauten : quamvis peccafa non habentes ; intellige
propria, et nulla est contentio (n. 22). Im folgenden kommen lange
Zitate zur Sprache, die von den durch die Adamssiinde verursachten
Verschlechterungen in der Lage des Menschengeschlechtes reden, aber
leider ohne klipp und klar von einer Schuld, die sich vererbt, zu sprechen.
Die etwas peinliche Stelle des Rémerbriefkommentars, die eine wirkliche
Erbschuld abzulehnen und ein blofles Erbverderben zu statuieren
scheint (Hom. 11 n. 2-3 zu Vers. 19), wird von Augustin nicht behandelt
(n. 25-28).

Dieselben grollen heiligen Lehrer werden noch einmal zum Zeugnis
aufgefordert im zweiten Buch gegen Julian, um die fiinf Vorwiirfe zu



124 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

entkriften, die Julian gegen Augustin und die von ihm verteidigte
Kirche erhoben hatte, nimlich : 1. durch diese Lehre werde der Teufel
zum Schopfer der Menschen (Manichdismus) ; 2. die Ehe werde dadurch
verurteilt ; 3. der Taufe widerfahre Schmach, weil sie die bose Begier-
lichkeit nicht lsche ; 4. Gott handle ungerecht, wenn er ein unschuldiges
Kind, das schuldlos nicht zur Taufe gelangt sei, verdamme ; 5. der
sittliche Idealismus leide Schaden durch die Lehre, dal} trotz allen
Kampfes den Menschen hinieden doch immer eine Makel anhafte (11, n. 2).
Es moge geniigen, wenn wir sagen, dal3 St. Ambrosius den Léwenanteil
dieser Auseinandersetzung bestreitet und die iibrigen Viter z. T. nur
gerade genannt werden. Die Darlegungen machen den Eindruck miih-
samen Suchens nach Gedankensplittern, die das Vorhandensein augu-
stinischer Gedanken bei den Vorfahren beweisen sollen.

Freilich wird man sagen diirfen, daf3 sich dem modernen Dogmen-
historiker doch erheblichere Vorarbeiten fiir die Erbstinden- und Gnaden-
lehre in der voraugustinischen Welt ergeben, als sie unser Heiliger
gefunden hat. Eugen Scholl hat in einer eindringenden Schrift die
Gnadenlehre des 4l. Basilius gepriift und eine erstaunlich reiche Ernte
gefunden. Freilich sind es oft nur dullerst fein gezeichnete und darum
auch miihsam gefundene Linien bei dem grolen Lehrer, aber sie laufen
durchaus genau.! AbschlieBen mag das malvolle Urteil Tixeronts
iiber die Gnadenlehre der griechischen Viter. Er konstatiert, daB
weder Julian noch auch Augustin mit ihrer Berufung auf sie wvoli-
stindig recht gehabt hitten. Von Didymus abgesehen, hitten die
Griechen mehr ein Erbuverderben als eine eigentliche Erbsiinde gekannt ;
am weitesten ging hierin Chrysostomus. 2 In der eigentlichen Gnaden-
lehre formuliert er aus Gregor von Nazianz fiinf und aus Chrysostomus
7 Punkte als typisch, von denen einige doch sehr bedeutsam wvon
Augustin abweichen. Z. B.: Gott gibt seine Gnade solchen, die sich
ithrer auch aus eigener Kraft wiirdig gemacht haben ; manchmal erscheint
sogar der Wille als einfachhin das Heilswerk beginnend (Greg.) Gottes
Gnade ist zwar notwendig zum Twun, aber das Verlangen nach dem
Guten geht vom Willen aus, dem sich dann die Gnade als stirkend
und helfend anschliet. Die Gnade ist allen angeboten ; Pridestination
gibt es nur als Folge des gottlichen Vorauswissens iiber die Art, wie

! Ahnliches wird man beziiglich Gregor von Nazianz behaupten diirfen.
Vgl. die Studie von Hiimmer uber seine Gnadenlehre, aber auch die einschranken-
den Bemerkungen, die sofort bei uns im Texte folgen,

? Histoire des dogmes II (7me éd.), 141-144.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade I25

der Wille die Gnade benutzt (Chrysost.). ! Tixeront wird wohl recht
haben, wenn er zum SchluBl auf die Verwandtschaft zwischen solchen
Lehren und dem Semipelagianismus hinweist.

In allen Grundlinien, aber auch nur in den Grundlinien hat mit
Augustin in der Ausdeutung der beiden groBlen Dogmen von Erbsiinde
und Gnade iibereingestimmt sein herrlicher Lehrer Ambrosius, sodafl
Harnack mit einem gewissen Recht sprechen kann von einem Augu-
stinismus vor Augustin. 2

3. Die Situation wird auch gut beleuchtet durch die Verhandlungen
auf dem Konzil von Diospolis (415), wo iiber die gegen Pelagius
erhobenen Anklagen von 14 orientalischen Bischéfen verhandelt wurde.
Augustin selbst berichtet dariiber in seinem Buche De gestis Pelagii.
Wir konnen dies alles nur kurz streifen. Zwerst wird ihm sein Satz
vorgehalten : « Ohne Siinde kann bloB einer sein, der die Kenntnis
des Gesetzes hat.» Pelagius antwortet : er habe dies so verstanden :
die Kenntnis des Gesetzes helfe zu dessen Erfiillung, aber garantiere
dieselbe nicht. Damit waren die Bischofe einverstanden, ohne zu
ahnen, welch eine Fiille von Zweideutigkeiten das scharfe Auge eines
Augustin hinter dieser Formel entdeckte, wie er im folgenden andeutet
(n. 3-4). Als Zweites kommt zur Verhandlung der Satz : « Alle werden
durch den eigenen Willen gelenkt.» Die Bischife erkliren die Aus-
legung des Pelagius fiir einwandfrei: «das habe ich wegen des freien
Willens gesagt ; ihm hilft Gott, wenn er das Gute wihlt ; wenn aber
der Mensch siindigt, ist er selbst schuldig, weil er ja wihlen kann »
(n. 5). Des langen und breiten erdrtert Augustin in n. 5-8 die Schlupf-
winkel des Irrtums, die sich hinter der anscheinend glatten Front
dieser Antwort verbergen. Der dritte Punkt ist fiir die Gnadenlehre
irrelevant. Punkt vier : « Etwas Boses kommt (den Gerechten) nicht
einmal in den Sinn» — erklirt Pelagius dahin : « So haben wir nicht
gesagt ; sondern der Christ miisse sich bemiihen, dafl ihm nichts Boses
in den Sinn komme. » Auch hiermit sind die arglosen Bischofe zufrieden,
ahnungslos an Abgriinden voriibergehend (n. 12) ; Augustinus deutet
auf sie hin (L. c.). Der fiinfte Punkt : « Das Himmelreich ist auch im
Alten Testament verheilen gewesen », wird von dem Angeklagten so
ausgelegt : « Das lif3t sich aus der Heiligen Schrift beweisen (unten
wird die Stelle Dan. 7, 18 angefiihrt : Die ,Heiligen werden das Reich

L1, c. 144-8.
% Lehrbuch der Dogmengesch, IT1, 51.



126 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

Gottes gewinnen‘) ; nur Hiretiker haben dies bestritten.» Auch hier
stellen die bischoflichen Glaubensrichter arglos die Ubereinstimmung
mit dem katholischen Glauben fest, sehr zur Unzufriedenheit des
hl. Augustin, der in n. 14 und 15 zeigt, wie gewaltig der Unterschied
zwischen dem Alten Testament der Sklaven und dem Neuen der freien
Gotteskinder ist. Punkt sechs bringt wesentliche Dinge zur Sprache :
« Pelagius soll gesagt haben, dall der Mensch, wenn er wolle, siindenlos
sein konme. Die Antwort des Angeklagten betont die Unechtheit dieser
AuBlerung ; er habe nur die Mdglichkeit der Siindenlosigkeit behauptet,
nicht deren tatsichlichen Besitz wihrend der ganzen Lebenszeit. Doch
wer sich von der Siinde bekehrt habe, kénne durch Gottes Gnade (!)
und den eigenen Willen (!) stindenlos leben, sei aber nicht absolut
unsiindlich. » Hier begniigten sich die Bischéfe nun nicht mit blofen
Worten, sondern verlangten das Anathem iiber die ihm vorgeworfene,
aber von ihm abgeleugnete Lehre, was Pelagius auch bereitwillig leistete
(n. 16). Aber mit einer beachtenswerten Einschrinkung : er verurteilte
die Anhiinger einer solchen Lehre nicht als Hdiretiker, denn es handle
sich um kein Dogma, sondern als Toren. Augustin ist gerecht genug,
zuzugestehen, dal man sehr wohl dem Pelagius unechte Schriften
untergeschoben haben konne ; aber er legt den Finger auf die zuriick-
gebliebene Unklarheit : es sei durchaus nicht klar, was denn Pelagius
unter Gnade Gottes verstehe ; die Bischofe setzten natiirlich den katho-
lischen Gnadenbegriff (gratiam, qua in #novam creaturam adoptats
sumus) voraus. Der verstehe sich aber bei Pelagius durchaus nicht
von selbst. Er rede immer von der gratia, qua homines creati sumus
{n. 19-22).

Hier schiebt sich nun eine wichtige Sache ein. Eine lingere Stelle
aus den Schriften seines Freundes Caelestius behauptet : « Adam ist
sterblich erschaffen worden ; er wire gestorben, mochte er siindigen
oder nicht. Seine Siinde hat nur ihm selbst geschadet, nicht auch dem
Menschengeschlecht. Das Gesetz (des AT) fithrt ebenso zum Himmel-
reich wie das Evangelium (das NT). Denn vor Christi Ankunft gab
es schon siindenlose Menschen. Die Kinder werden jetzt in demselben
Zustand geboren, in dem Adam vor der Siinde war. Weder stirbt das
ganze Menschengeschlecht durch Adams Tod und Siinde noch ersteht
es neu durch Christi Auferstehung.» Das findet noch eine Erginzung
durch eine iiberaszetisch-rigoristische Behauptung : « Reiche Christen
wirken nur Scheinwerke, wenn sie nicht auf allen Besitz verzichten ;
auch konnen sie das Himmelreich nicht gewinnen.» — Hierzu gibt



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade 127

Pelagius nur die Erklirung ab, dal} die Heilige Schrift selbst uns manche
Minner des Alten Testamentes schildert als heilig und gerecht, was
in seinem Sinne identisch ist mit siindenlos. Alles iibrige aber gibt er
preis. Augustinus nagelt dies mit hochster Befriedigung fest : er hat
diesen Thesen das Anathem gesprochen und die Synode, die es annahm,
stellte sich offenbar auf denselben Standpunkt (n. 23-6).

Als achter Punkt war ihm vorgehalten worden seine Behauptung :
« Die Kirche auf Erden sei ohne Makel und Runzel» (Eph. 5, 27);
schlau zog sich der Hiretiker aus der Affire (vigilanti circumspectione
respondit) durch die Erklirung, er habe das so gemeint: durch die
Taufe werde die Kirche von jeder Makel geheilt, und Gott wolle, dal3
sie so bleibe. Diese Antwort verhiillte den ahnungslosen Bischofen seine
Verwechslung des diesseitigen unvollkommenen und des jenseitigen voll-
endeten Zustandes der Kirche und seine iiberhebliche Behauptung, dal
man hinieden ohne jede Siinde sein konne (n. 27-8). Den neunten
Klagepunkt bildete eine Behauptung seines Schiilers Cilestius: « Wir
leisten sogar mehr, als im Evangelium vorgeschrieben ist.» Pelagius
erklirt, dies beziehe sich auf die Ubung der Jungfriulichkeit, die die
Heilige Schrift selbst als Raf, nicht als Gebot bezeichne. Auch hier
erkennt der tieferblickende Augustin eine Hinterhiltigkeit des An-
geklagten und eine Irrefiilhrung der nicht geniigend informierten Richter
(n. 2g9). Die Doppelbehauptung : a) die Gnade Gottes sei nicht eine
Hilfe zu Einzelakten und b) sie werde nach Verdienst verliechen, bildet
den Gegenstand der zehnten Anklage. Hier war Pelagius in der gliick-
lichen Lage, bemerken zu konnen : das habe ich selbst nie gelehrt ;
ob Cilestius so gesagt hat, weill ich nicht ; aber ich verdamme diesen
Irrtum. Augustin triumphiert iiber diesen Erfolg in der sonst so wenig
erfreulichen Verhandlung (Hieronymus nennt dies Konzil ein miserabile,
Epist. 79), denn hier hebt sich endlich der richtige Gnadenbegrift
einmal deutlich ab. Allein, sofort stellen sich wieder Besorgnisse ein,
weil die folgenden Erklirungen des Angeklagten erneut davon sprechen,
dal} die Gnadengaben Gottes solchen verliehen werden, die ihrer wiirdig
sind, z. B. dem Apostel Paulus. So schleicht sich der Irrtum vom
Verdienen der Gnade doch wieder ein (n. 30-41). Als letzte Anklage
figurieren mehrere Sitze des Cilestius iiber vollige Siindenlosigkeit der
Gerechten und ein solches Riithmen des freien Willens, daB3 die Gnade
itberhaupt keinen Raum mehr hat. Unser ist der Sieg, nicht der Gnade
Gottes — das ist das stolze Resumé des tugendbewuBten Stoikers im
Monchsgewand (n. 42). Auf die Frage des Konzils : « Quid ad haec,



128 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

quae lecta sunt capitula, dicit praesens Pelagius monachus ? » antwortet
dieser mit Ablehnung dieser ihm fremden Behauptungen und mit der
allgemeinen Versicherung, dall er alles glaube wie die katholische Kirche,
besonders auch an die wesensgleiche Trinitit ; allen anders Glaubenden
ruft er das Anathem zu (n. 43). Damit sind die Bischdfe zufrieden
und nehmen ihn in die kirchliche Gemeinschaft auf zur Freude aller
Gesinnungsgenossen, zum groffen Schmerze des viel tieferblickenden
Augustin (n. 44-5), der schon bald wieder héren mul3, dall Pelagius
frohlich weiter disputiert gegen die Gnade Gottes (n. 46).

Diese nur andeutenden Darlegungen werden wohl gentigend gezeigt
haben, wie harmlos diese Bischéfe sich dem Leugner der Gottesgnade
gegeniiber benommen haben. Augustin urteilt zwar nicht falsch, wenn
er den peinlichen Ausgang der Synode auf die Unkenntnis der Vor-
geschichte des pelagianischen Streites, auf die Abwesenheit der eigent-
lichen Ankliger und die Schwierigkeiten der Verstindigung zwischen
Lateinern und Griechen zuriickfiihrt, aber als eimseitig wird man sein
Urteil doch bezeichnen diirfen. Er beriicksichtigt (vielleicht aus pidda-
gogischen Griinden) nicht die Tatsache, da3 tatsichlich die Vorstellungen
seiner Vorginger, insbesondere der Griechen, von der Gnade und Erb-
siinde noch recht allgemein, unvollstindig und liickenhaft gewesen sind.
Uber einen ziemlich vagen Begriff von einem seit Adam auf den
Menschen liegenden Fluch und von der Notwendigkeit gottlicher
Gnadenhilfe sind die meisten nicht viel hinausgekommen. Alle nihere
Umgrenzung dieser so eminent wichtigen Lehren war eben ihm selber
vorbehalten. Das war vielleicht seine eigentliche Mission. Und nun
erst sind wir imstande die ganze gigantische Grifie seines Lebenswerkes
zu iiberschauen, nachdem wir die Unzulinglichkeit der vor ihm vor-
handenen Erkenntnisse wenigstens umri3haft uns vergegenwirtigt haben

II. Die Weiterentwicklung der Gnadenlehre durch St. Augustin.

Wir kénnen in diesem engen Rahmen der his torischen Entwicklung
des riesenhaften Kampfes zwischen Augustin und den Gnadenfeinden
nicht Schritt fiir Schritt nachgehen. Wir koénnen noch nicht einmal
die Schattierungen in den Auffassungen der drei Hauptgegner des
Gnadenherolds, des mehr aszetisch eingestellten und doch so ver-
schlagenen Pelagius, des dialektischen und offenherzigen Draufgingers
Cilestius und des ungemein scharfsinnigen und verbissenen Julian v.
Eklanum, Bischofs in Siiditalien, sorgfiltig studieren. Wir miissen uns



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade I29

begniigen, einen Uberblick iiber die Fiille von Gedanken zu gewinnen,
die Augustins reicher Geist {iber die verehrungswiirdigen Geheimnisse
gottlicher Gnadenhuld gehegt hat.

An die Spitze soll die Feststellung treten, daf es dem Heiligen
ein glithendes Anliegen war, die gottliche Gnade zu verteidigen, denn
er sah in dem Streit ein Ringen um die Fundamente des christlichen
Glaubens.* Und das schon seit langem. E. Krebs hat das Verdienst,
neuerdings wieder darauf hingewiesen zu haben, daB3 die Gnadenlehre
des afrikanischen Meisters schon seit 397, seit seiner dritten groen
Wende, in ihren wesentlichen Punkten fertig vorlag. 2 St. Paulus, den
er als den groflen Prediger der Gnade rithmt 3, war auch ihm der Wege-
bahner zum rechten Verstindnis dieses schwierigen Lehrkomplexes
geworden. * Als nun die pelagianische Hiresie auch an den afrikanischen
Strand ihre Wellen schlug, traf der Ruf der Stunde unseren Heiligen
nicht unvorbereitet, freilich auch noch nicht absolut fertig in seinen
Auffassungen. Der Kampf, der anfangs mehr auf miindlichen Nach-
richten iiber die Neuerung basierte, bekam schon bald mehr Farbe
durch Riicksichtnahme auf pelagianische Schriften 3 und entwickelte
sich spiter mehr und mehr zu einem Zwiegesprich zwischen Augustin
und Julian, wobei unser groBler Lehrer sich die Miihe machte, die
Schriften seines Gegners Satz fiir Satz zu priifen und — wo nétig —
zu widerlegen. Die Kunst des Hartniickigen zwang ihn, seine Lehre
nach allen Seiten hin durchzudenken und nachzupriifen, bald ein Wort
genauer zu umgrenzen, bald sorgfiltiger zu unterbauen, kurz die Frucht
des lange dauernden und eindringenden Konfliktes ist ein Lehrgebiude
von imponierender Weite und doch von straffer Geschlossenheit.

Der Bischof v. Hippo war sich bewullt, in seinem miihevollen
Streit eine heilige Sache zu vertreten : es galt, die giitige Gottesgnade
gegen den hochmiitigen Menschenwillen (vera Dei misericordia — vestra

1 Quapropter quisquis humanam contendit in qualibet aetate naturam non
indigere medico secundo Adam, quia non est vitiata in primo Adam, non in aliqua
quaestione, in qua dubitari vel errari salva fide potest, sed in ipsa regula fidei,
qua christiani sumus, gratiae Dei convincitur inimicus. De pecc. originali,
n. 34. Vgl. auch unten S. 130 mit entsprechenden Anmerkungen.

2 St. Augustin, S. 165-188.

3 De gestis Pelagii, n. 35; 36.

1 De diversis quaestionibus ad Simplicianum. Im ganzen ersten Teil
beschiftigt er sich mit der Theologie des Romerbriefes, spiter wiederum im ersten
Teile des Buches De spiritu et littera.

5 Schon de pecc. mer. et rem. III beginnt diese Methode.



I30 St. Adgustinus, der Herold der gottlichen Gnade

falsa justitia) zu verteidigen!; auf seiner Seite sieht er daher nicht
nur das bescheidene gliaubige Volk als ein starkes Heer, sondern auch
zahlreiche Bischofe und Viter der Kirche mitfechten. 2 Der tiefe Ernst
der Situation ist dem Scharfblickenden durchaus klar. Thm riihrt der
Pelagianismus an die Fundamente des Christentums.® Es geht hier um
die Erhaltung von Frommigkeit und Religiositit einfachhin ¢, es geht
um den Bestand des Gebetslebens 5, ja um noch viel mehr! Es geht
um die ganze Kirche ¢, um das Werk Christi. ? '

1. Ausgangspunkt und Grundlage fiir das Verstindnis aller Zu-
sammenhinge ist ihm das kirchliche Dogma von der Erbsiinde. Unsigliche
Schwierigkeiten liegen in ihm verborgen, das mul} zugegeben werden,
aber andrerseits zeigen sich schon in unserer natiirlichen Erfahrung
mancherlei Spuren, die auf dies Dogma hindeuten. Tieftragische Ziige
im Menschenleben, bei grof3 und klein, haben selbst Heiden, die nichts
von der Heiligen Schrift wissen, veranla3t, an einen vorweltlichen
Siindenfall zu glauben, weil sie den Gedanken unertriglich fanden, den
gegenwirtigen Zustand des Menschengeschlechtes unmittelbar auf einen
giitigen Schopfer zuriickzufithren. 8 Aber die eigentliche Quelle fiir die
Erkenntnis der Erbsiinde ist naturgemil die Heilige Schrift, am deut-
lichsten Rom. 5, 12 — die klassische Stelle, an der St. Paulus feststellt,
daB} «durch einen Menschen die Siinde in die Welt gekommen ist und
durch die Siinde der Tod, weil alle (in ihm) gesiindigt haben». An
dieser Stelle hilt Augustin fest trotz aller Schwierigkeiten, die ihm
gemacht werden, denn es ist sein Grundsatz, daf3 man nicht die Vernunft
zum Mafstab des Glaubens nehmen darf, sondern umgekehrt vom

! Contra Jul. III, n. 48.

2 Ibid. I, n. 30, 31; III, n. 4.

% Hoc autem, unde nunc agimus, ad ipsa fidei pertinet fundamenta. Cont.
Jul. I, n. 22.

% Qui error multum est religioni pietatique contrarius. De pecc. mer. II,
n. 33.

5 Isti autem tantam tribuunt potestatem voluntati, ut pietati auferant
orationem. De nat. et gratia, n. 68 Ende; vgl. de perf. justit. hom. n. 40 ; de
grat. Christi, n. 32.

6 Sermo 294, cap. 21, n. 20.

7 In tam magna causa, ubi christianae religionis summa consistit Cont. Jul.
I, n. 34 ; Contra 2 Epist. II1, n. 22, werden in diesem Zusammenhang die Worte
Phil. 3, 19 zitiert : inimicos crucis Christi; Cont. Jul. IV, n, 15 und 17 ; ebenso
Gal. 2, 21 : ergo gratis Christus mortuus est.

8 Cont. Jul. IV, n. 83 ; schon die Unwissenheit und Schwiche der Kinder
ist Augustin dafiir bezeichnend ; 1. ¢. III, n. 10 ; de pecc. mer. et rem. I, n. 67-69.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade 13X

Glauben ausgehend, ein bescheidenes Mall von Vernunfteinsicht in den
Glauben sich erobern muf3. ' Die Worte des Apostels sind ihm die
schneidigen Waffen, deren er sich im Streite vertrauensvoll bedient. 2
Wie vielfaltig sind die Einwinde, die von pelagianischer Seite gegen
das Dogma von der Erbsiinde erhoben werden ! So vielfiltig, dal3 wir
sie gar nicht alle besprechen kénnen. Die Hiretiker finden im jetzigen
Zustand des Menschen alles normal. Sie leugnen sogar, dal3 der jetzige
Tod unseres Geschlechtes eine Strafe sei fiir Adams Schuld. Erst
miihsam muf ihnen das gezeigt werden.® Und gar eine Siinde, die
sich vererben soll ! ? Da erheben sie kiihn die Anklage gegen Augustin :
er lehre manichdisch. Denn Siinde koénne nur auf den freien Willen
zuriickgehen. Gott koénne doch' die Menschenseelen nicht schlecht
schaffen ; so bleibe ihm blo der Ausweg, den Teufel zum Schépfer der
Seelen zu machen * — perfekter Manichdismus ! Durch seine scharfe
Auseinandernahme der einzelnen Mdglichkeiten glaubt Julian, der
Erbsiinde jeden Weg ins Menschenherz verlegt zu haben. Triumphierend
ruft er seinem Widerpart zu : Durch welche Ritzen soll denn die Siinde
eingedrungen sein angesichts solcher Bollwerke der Schuldlosigkeit ?
Augustin antwortet mit dem Gefithle absoluter Sicherheit: « Was
sucht er eine verborgene Ritze, da er doch ein weitaufstehendes Tor
hat : Durch einen Menschen, sagt der Apostel ; durch die Siinde von
einem, sagt der Apostel ; durch den Ungehorsam eines Menschen, sagt
der Apostel. Was sucht er da noch mehr ? was sucht er Offenkundigeres ?
was sucht er Nachdriicklicheres ? » 3 Das ist fiir Augustin das Funda-
ment fiir alles weitere Verstindnis : es handelt sich um eine wirkliche
Erbsiinde, nicht bloB um eine Erbstrafe oder ein Erbuverderben. Denn
es wire ihm ein unertriglicher Gedanke, dal Gott so schwere Strafen
wie das allgemeine Menschenverderben und ganz besonders die Ver-
dammung der Ungetauften verhingen koénnte, ohne dal3 die Menschen

1 Sed prius sanctarum Scripturarum auctoritatibus colla subdenda sunt, ut
ad intellectum per fidem quisque perveniat. De pecc. mer. et rem. I, n. 29. Si vis
vivere, noli amare sapientiam verbi, qua evacuatur crux Christi! Cont. Jul. VI,
n. 36.

* Ego haec arma coelestia, quae vincunt Coelestium, non dimitto. ... Verba
sunt apostolica ; sed arma sunt nostra. Ibid. n. 14.

3 De pecc. mer. et rem. Buch 1; vgl. Cont. Jul. opus imperfect. praefatio
Concil. Carthag. (418), can. 1. (Denz. 101.)

4 Cont. Jul. I, n. 36-46; III, n. 7 und sonst sehr oft.

5 De nupt. et concup. II, n. 47 ; Cont. Jul. III, n. 56.



I32 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

schuldig und wirklich siindig wiren. ! Hier wird ganz deutlich, wie
der Erbsiinde eine Art Schliisselstellung in Augustins Position zukommt.
Die ganze Gnadenauffassung, auch die strenge Ansicht iiber Gottes
Gnadenwahl ist nur infralapsarisch, d. h. aus der Voraussetzung der
Erbsiinde zu verstehen. *

Was nun das tiefere Verstindnis dieser geheimmisvollen Schuld
angeht, so darf man gewil} Zweifel haben, ob Augustin schon die letzte
Vollendung jeder moglichen Einsicht gebracht habe 3, aber man wird
doch gestehen miissen, dal} kein spiterer Lehrer so viel zur Aufhellung
der Frage beitrug wie er. Sicher ist die klare Unterscheidung der
natiirlichen und iibernatiirlichen Ordnung, die uns heute leichter voran-
kommen 1it auf diesem schwierigen Gebiete, erst der Scholastik
gelungen, aber die Grundlinien dafiir sieht der genauer Zublickende
schon bei Augustin angedeutet trotz seiner Vorliebe dafiir, als den
natiirlichen Zustand des Menschen seinen wurspriinglichen, d. h. den
gnadenvoll erhéhten anzusehen. ¢ Zu einer wirklichen Siinde und Schuld
gehort unzweifelhaft eine freiwillige Verfehlung. Augustin sucht dies
Moment der Freiwilligkeit bei Adam und Eva, nicht bei den ungliick-
lichen Erben.? So kommt er zu der weittragenden Unterscheidung
zwischen personlicher und habitueller oder Zustandssiinde. ¢ Er fiihrt
diese Gedankenginge durch in den Auseinandersetzungen iiber die
Konkupiszenz, die fast als das Wesentliche in der Erbsiinde erscheint. 7
Durch die Taufe wird sie nicht total hinweggenommen, aber das Schuld-
bare an ihr getilgt. Dieser Unterschied zwischen actus und reatus wird
ja auch sonst unbeanstandet gelassen ; bei den personlichen Siinden
geht der Akt voriiber, der Reat bleibt ; hier ist es umgekehrt : (concupis-

1 Qui ergo negatis esse in parvulo malum, quod Baptismate diluatur, dicite,
quo merito parvulus non baptizatus aeterna morte plectatur ! Cont. Jul. III, n. 4 ;
vgl. n. g, 34, IV, n. 83; de pecc. mer. et rem. I, n. 21-25.

2 Rottmanner, Der Augustinismus, S. 7 f., 18.

3 Insbesondere wird er wohl dem Ubel der Konkupiszenz eine zu beherrschende
Stellung im Erbsiindenbegriff zuerkannt haben.

1 Vgl. jetzt wieder Kap. Romeis, im Sammelwerk Grabmann-Mausbach,
Aurelius Augustinus, S. 228, 231 f.

5 Cont. Jul. III, n. 11.

6 Cont. Jul. III, n. 10, 11 : Fatemur sane, quantum ad peccata pertinet propria,
cum autem etiam originali negatis obnoxios ... ; Hoc enim recte dicitur propter
proprium cujusque peccatum, non propter primi peccati originale contagium.

7 Ibid. IV, n. 34 ; vgl. die feinen und mafBvollen Darlegungen von Mausbach
iber diesen ganzen Fragenkomplex in seiner Ethik des hl. Augustin II, 170-207.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade I33

centia) transit reatu, permanet actu.! Zwar liegt ein Mangel darin,
dal} das Fehlen des iibernatiirlichen Lebens der Seele in den Erorterungen
iiber das Wesen der Erbsiinde keine groBere Rolle spielt, aber die
Betonung der Konkupiszenz erlaubte Augustin doch das Aufzeigen
wichtiger Zusammenhinge. Die Konkupiszenz in den zeugenden Eltern
(caro peccati) ist schuld daran, daB3 auch die Kinder mit dieser caro
peccati zur Welt kommen, d. h. schrecklich verschlechtert, Gott mil3-
fillig, als Kinder des Zornes (Eph. 2, 3), als bloe Menschen, wo sie
doch Gotteskinder sein sollten, und darum vom Himmelreiche aus-
geschlossen. ? Selbst die Frage nimmt Augustin auf, wieso es denn
komme, daf selbst Getaufte, also Geheiligte, doch wieder Siinder zeugen,
die erst geheiligt werden miissen. Ganz fein weil} er diese Zusammen-
hinge aufzudecken. Die geheiligten Christen bringen doch in der Ehe
die Kinder nicht hervor durch ihre geheiligte Seele, d. h. also sofern
sie geheiligt sind, sondern mit ihren leiblichen Kriften, die noch nicht
ganz dem Siindenverderben enthoben und entzogen sind, als filii hujus
saeculi. Sie erzeugen daher nicht schon Wiedergeborene (regeneratos),
sondern solche, die der erlosenden Wiedergeburt erst harren (regene-
randos). Als echter Scholastiker fithrt er dafiir auch Beispiele aus
der Natur an : der edle Olbaum bringt ebenso wie der wilde nur wilden
Samen hervor. * Eine Bestitigung dieser Lehre sieht Augustin (Ambro-
sius folgend) mit Recht in der Tatsache, daB die ohne Beteiligung
der Konkupiszenz erfolgte Empfingnis und Geburt des Heilandes aus
der reinen Jungfrau auch die Erbsiinde nicht vermittelte. * Als Ab-
rundung und doch auch wieder tiefere Begriindung des ganzen
Zusammenhanges darf noch erwihnt werden, dall Augustin das ganze
Menschengeschlecht als wirkliche Einheit auffalit ; das ganze Geschlecht
hat gesiindigt, als es noch ganz in seinen Ur-Eltern war. Die Vielen
waren in dem einen Adam ezns. * Und so bilden sie auch jetzt eine grofle
Stindengemeinschaft, eine Stindenmasse, eine massa damnationis oder
perditionis oder Ahnliches, wofiir Augustin eine reiche Auswahl von
Ausdriicken zur Verfiigung stellt. &

2. In den bisherigen Erorterungen wurden zwei Gedanken gestreift,

1 De pecc. mer. et rem. II, n. 44-46 ; de nupt. et concup. I, n. 29.

? De nupt. et concup. I, n. 20-21.

3 Ibid. ; vgl. Cont. Jul. III, n. 66 ; VI, n. 14, 21 ; de pecc. mer. II, n. 44.
1 De nupt. et concup. II, n. 14, 15 ; opus imperf. VI, n. 35.

5 De nupt. et concup. II, n. 15; de pecc. mer. I, n. 11.

6 Rottmanner, Der Augustinismus, S. 8-9.

Divus Thomas. 10



I34 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

die im Aufbau des augustinischen Systems eine ganz wichtige Rolle
spielen, und die nun besprochen werden miissen. Das ist zunichst
die Konkupiszenz, die den ganzen Komplex des ungeordneten sinnlichen
Strebens umfalit, das jetzt nicht mehr wie im Paradies die Fessel der
Vernunft trigt. Damals war dies der Fall, sodal} sie leicht die
Herrschaft fithrte, wihrend die niederen Gefiihle als willige Hilfskrifte
wertvolle Dienste im Haushalt des Menschen leisteten. Jetzt haben
sie der Fessel sich entrafft, sodal sie uns zerren und reil3en, wohin
sie geliistet, auch wenn die Vernunft eine andere Richtung einschlagen
heif3t. Am deutlichsten 146t sich das geschehene Verderben feststellen
bei dem stiirksten Trieb, der Geschlechtslust, die den Menschen derart
okkupiert, daB bei ihrem vollen Spiel die Vernunft geradezu eingedeckt
wird. ! Augustin mufite die peinliche und zugleich spekulativ nicht
leichte Arbeit auf sich nehmen, Julian gegeniiber den Nachweis zu
erbringen, dafl diese Lust tatsichlich etwas Bdses, d. h. genauer
gesprochen, ein Ubel sei, wobei er das allgemeine menschliche Scham-
gefiihl als wertvollen Bundesgenossen sich verpflichtet. 2 Wir kénnen
auf diese schwierige Kontroverse zwischen dem doctor gratiae und dem
laudator naturae oder concupiscentiae, wie Augustin ihn oft nennt 3,
nicht eingehen und wenden uns sogleich

3. der Tauflehre zu, die im Verlauf des pelagianischen Kampfes
in die Debatte gezogen wurde. Schon gleich in der ersten Streitschrift
beruft sich Augustin darauf, daBl die Kinder getauft werden «in
remissionem peccatorum », wie sich das Konzil von Nizda ausdriickt. *
Die Pelagianer hatten eine feine Theorie erfunden, um sich dieser
Argumentation zu entziehen. Sie faliten an der Taufwirkung nur das
Positive ins Auge (ut spiritualem procreationem non habentes, creentur
in Christo et ipsius regni coelorum participes fiant) : die Mitteilung
der Gotteskindschaft und die Eriffnung des Himmelreiches. Augustin
weist diese Trennung der positiven und negativen Wirkungen zuriick,
zeigt, dall die Taufe Christi der einzige Weg ist zum ewigen Leben,
da} sie erfolge auf Christi Tod, was nach Rom. 6 nichts anderes sein

1 Nonne illi totus.animus et corpus impenditur, et ipsius mentis quadam
submersione illud extremum ejus impletur ? Cont. Jul. IV, n. 71.

2 Eo malo conjuges castos dico uti bene, adulteros male ; tu contra eo bono
adulteros dicis uti male, castos conjuges bene; continentiam melius eo non uti
ambo dicimus ... ego bello adversus malum, tu adversus bonum. Cont. Jul. III,
n. 49 ; vgl. IV, n. 49 ff., 58 ff., 72. De nupt. et concup. I, n. 6-7;

3 Cont. Jul. II, 15; ITI, 21 und o6fter.

4 De pecc. mer. et rem. 1, n. 23.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade 135

kann als ein Absterben fiir die Siinde. Daraus mull doch unweigerlich
folgen, daB eine Siinde in den Kindern vorhanden sein miisse. Auch
die Tatsache, daf Christus fiir alle gestorben ist, fiir Gro8 und Klein,
aber gestorben ist fiir die Siinder (Rom. 5, 6), dal er als A7zt zu uns
Menschen kam, d. h. fiir Kranke,; dall er als Erliser kam, d. h. fiir
Ungerechte, fiihrt er ins Feld. Zu allem UberfluB kann er aus Christi
Worten von der heiligen Eucharistie: « Wenn ihr das Fleisch des
Menschensohnes nicht essen und sein Blut nicht trinken werdet, werdet
ihr das Leben nicht in euch haben» (Joh. 6, 54) zeigen, daB3 der
Ungetaufte, der ja nicht kommunizieren kann, sich nicht blof das
Himmelreich, sondern auch nicht das ewige Leben versprechen darf. !
Das Ritual der Taufe bestitigt diese Auffassung auch auf das nach-
driicklichste. Es wird nidmlich bei der Kindertaufe nichts am sonst
gebriuchlichen Ritus gedindert, so da auch an den Kindern die Exor-
zismen vorgenommen werden und die Hauchungen, sowie die Ab-
schworung gegen den Teufel — ein unumstoBliches Zeugnis fiir die
Uberzeugung der Gesamtkirche, daf3 die Kinder bislang in der Gewalt
des Satans waren. Aber wodurch anders, als durch die Siinde 72 Hatte
also hier die katholische Tauflehre gegen die Pelagianer ein Plus
behauptet, so suchte sich Julian zu richen, indem er ihr ein Minus
nachzuweisen suchte. Augustin verteidigte, da3 der Reatus der Konku-
piszenz in der Taufe getilgt werde, wihrend sie selbst (actus, in
spiteren Jahren betonte er mehr die Schwdche) 3 noch blieb. Hier setzte
der pelagianische Vorwurf ein : die Katholiken schmilerten die Tauf-
wirkung, indem sie nicht alles Schlimme tilge. Drauf erfolgte die
Antwort : die Taufe tilgt wirklich alle Siinden, die Erbsiinde und die
personlichen, die etwa schon vorhanden sind. In den héchsten Aus-
driicken beteuert Augustin : wer die Taufe beeintrichtigt, der verdirbt
den Glauben ; wer aber ihr jetzt schon zuschreibt, was erst die kommende
Glorie bringen soll und kann (die fofale Befreiung von allen Ubeln,
auch von jeder Regung der Konkupiszenz), der raubt uns die Hoffnung. *
Die Heilung vom Ubel (nicht der Siinde) der Konkupiszenz tritt erst
allmdhlich ein, im schweren Ringen des Gotteskindes gegen ihre

1 Ibid. n. 23-26.

? De pecc. originali, n. 45 ; ahnliche Gedankengidnge klingen an de pecc.
mer. et rem. I, n. 21, 25, 28, 36-309.

3 Mausbach, Ethik II, 189.

4 Julians Vorwurf wird erhoben Cont. Jul. II, n. 2; zuriickgewiesen ibid.
n. 4 und 8 ; die weiter entwickelten Gedanken finden sich Contra 2, Epist. III, n. 3.
und Op. imperf. I, n. 57; II, n. 225.



136 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

Regungen und Reize ; das hat Gott so geordnet, damit die viel
schlimmere Wunde des Stolzes nicht aufbreche. !

4. Nun diirfen wir zum Hauptpunkt der ganzen Kontroverse
kommen, zur eigentlichen Gnadenlehre.

Aus begreiflichen Griinden fithrten auch die Pelagianer das Wort
Gnade im Munde 2, aber sie verstanden darunter etwas ganz anderes
als die Kirche und ihr Anwalt Augustin. Kurz zusammengefal3t charak-
terisiert dieser die falsche Auffassung der Pelagianer also: Weder die
Kenntnis des géttliéhen Gesetzes noch die Natur noch der Siindennachlafs
fiir sich allein ist jene Gnade, die durch unseren Herrn [esum Christum
gegeben wird ; sondern diese bewirkt, dal3 das Gesetz erfiillt, die Natur
befreit werde, damit die Siinde nicht (iiber sie) herrsche ? (man beachte
die wunderbar antithetische Gliederung dieses Sitzchens). Das ganze
Buch « De Spiritu et littera » gilt eigentlich diesem Nachweis. Augustin
fiihlt die ernste, dringende Pflicht, diesen Verdrehungen fest zu wider-
stehen, weil jene Menschen glauben, man konne rein aus eigener Kraft
ohne gottliche Hilfe den Gipfel der Gerechtigkeit erreichen oder doch
wenigstens sich ihm nidhern. Werden sie dann bedringt, dann geben sie
eine gottliche Hilfe zu ; aber welcher Art ! Gott hat ja den Menschen
mit freiem Willen geschatfen und dartiber hinaus ihn noch durch sein
Gesetz belehrt. Das ist, meinen sie, doch gewill Beistand genug, auf
dall der Mensch « enthaltsam, gerecht und fromm wandle » (Tit. 2, 12)
und das selige, ewige Leben sich verdieme.* Aber Augustin ist dies
viel zu wenig. Wohl hat Gott den freien Willen gegeben (ohne ihn gibt
es weder Gut noch Bés) ; er hat sein belehrendes Gesetz erlassen, eine
wertvolle Hilfe ; aber die Hauptsache ist : er hat durch seinen Heiligen
Geist seine Liebe ins Menschenherz gegossen ® und damit den weiten
Weg von der Auserwdihlung in der Ewigkeit zur Berufung in der Zeit
und zur Rechtfertigung bis schlieBlich zur Verherrlichung am Ziel durch-

! Sanat vitiatum a reatu statim, ab infirmitate paulatim Cont. Jul. II, n. § ;
Cont. Jul. IV, n. 11.

2 Vgl. oben S. 127.

5 De gratia et lib. arb. n. 27.

4 De spir. et litt. n. 4. Julian zdhlt einmal noch folgende « Gnaden » dazu :
die Erschaffung, Vernunft, sonstige Wohltaten, die Offenbarung Gottes in Giite
durch die Menschwerdung seines Sohnes, opus imperf. I, 94.

5 Non tantum, quia Deus homini dedit liberum arbitrium, sine quo nec
male nec bene vivitur, nec tantum quia praeceptum dedit, quo doceat, quemad-
modum sit vivendum ; sed quia per Spiritum Sanctum diffundit charitatem in
cordibus eorum quos praescivit ut’ praedestinaret, praedestinavit ut vocaret,
vocavit ut justificaret, justificavit ut glorificaret. De spirit. et litt., n. 7.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade 137

laufen. In schirfster Opposition gegen das Lob des Gesetzes 1, das die
Pelagianer anstimmten, fithrt nun unser Heiliger den paulinischen Ge-
danken durch, da3 der Buchstabe des Gesetzes tdtet, withrend der Geist
(d. h. der Heilige Geist der inneren Gnade) lebendig macht (2 Kor.
3, 6). Die ersten Kapitel des Romerbriefes liefern ihm die Vorlage fiir das
rechte Verstindnis des Gesetzes : es ist «um der Ubertretungen willen »
gegeben. Seine Bestimmungen : du sollst, du sollst nicht, reizen den
Widerspruch der verdorbenen Natur; der Mensch spiirt so seine
Schwiche gegeniiber den TForderungen des allheiligen Gottes. Drum
fliichtet er demiitig flehend zu dem barmherzigen Erlosergott, der ihn
mit seinem starken Arm (= Gnade) hilft. Er giefit seinen Heiligen
Geist ins Herz, und so kommt ein neues Streben auf, eine Freude am
Guten, eine Liebe zum Guten — oder anders ausgedriickt : der Glaube,
der in der Liebe titig ist (Gal. 5, 6). 2 Das ist der Sinn des Apostel-
wortes vom « Gesetz als Pidagogen auf Christus hin» (Gal. 3, 24).
Es selbst rettet keineswegs, es hat aber die Aufgabe, uns wie der antike
Haussklave zum einzigen Lehrer und Retter Jesus Christus zu fiihren,
in dem allein das Heil ist, der allein uns Menschen gegeben ist, um die
Siinder zu Gott zu fithren, zu suchen und zu retten, was verloren war. 3
In diesen Worten ist schon angedeutet, dal} es sich um etwas Bleibendes,
Habituelles handelt, was die Gnade schenkt ; Augustin spricht sogar
ofter davon 4, aber angesichts der Frontstellung der Pelagianer kam es
ihm mehr darauf an, den Charakter der gratia als sanans® zu zeigen

1 Contra 2 Epist. I1I, n. 24 ; IV, n. 2, 3, 10, 11.

2 Das sind ungefihr die Grundgedanken der zitierten Schrift. Sie sind auch
hie und da kurz zusammengefaf3t: « Quem totum locum attende et vide utrum
quidquam propter circumcisionem vel sabbatum vel quid aliud umbratilis sacra-
menti, ac non totum propter hoc dicat, quod littera prohibens peccatum non
vivificat hominem, sed potius occidit, augendo concupiscentiam et iniquitatem
praevaricatione cumulando, nisi liberet gratia per legem fidei, quae est in Christo
Jesu, cum diffunditur charitas in cordibus nostris per Spiritum Sanctum, qui
datus es nobis (Rom. 5, 5), 1. ¢. n. 25. Hiermit sind recht schwierige Fragen iiber
das Verhaltnis von Altem und Neuem Testament angeschnitten, die wir hier
nicht weiter verfolgen kénnen.

3 Solche Gedanken klingen de pecc. mer. etrem. I, 24, an und kehren oft wieder.

4 Z. B. wieder de nat. et gratia, n. 29 : Ipse autem Deus cum per mediatorem
Dei et hominum hominem Jesum Christum (1 Tim. 2, 5) spiritualiter sanat aegrotum
vel vivificat mortuum, idest justificat impium, et cum ad perfectam sanitatem ...
perduxerit, non deserit, nisi deseratur, ut pic semper justeque vivatur.
Folgt ein Vergleich mit der Notwendigkeit des Lichtes, wenn ein auch gesundes
Auge sehen soll. Sanat ergo Deus, non solum ut deleat quod peccavimus, sed ut
praestet etiam ne peccemus.

5 Hierzu vgl. etwa Mausbach, Ethik 11, 97-99 ; 1053, 107.



138 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

und mehr ihre zu jedem einzelnen Heilsakt geleistete innere Hilfe (gratia
actualis) herauszustellen. Im Laufe der Zeit kamen ihm hier die Gegner
etwas niher : sie lieBen sogar eine innere Erleuchtung zu!, aber sie
wehrten sich mit aller Macht gegen die Willensgnade, weil sie eine
Beeintrichtigung der menschlichen Fretheit darin sahen. Augustin
erkennt hierin den Kernpunkt des ganzen Streites.? Hier liege es
begriindet, dafl die Pelagianer so hohes Lob fiir das Gesetz hitten,
weil sie sich gegen die Beeinflussung des Willens so sehr striubten.
Sie iiberlassen also Gott die Verleihung des freien Willens (possibilitas
zum Guten), reservieren sich selbst aber 1. den guten Willen, der frei
entsteht, und 2. die gute Tat.? Das bedeutet aber eine schlechte
Teilung und eine durchaus unfromme, unreligiose Haltung : sich selbst
will man das Allerbeste verdanken, Gott das Geringere. Wo bleibt
da die Dankbarkeit, die Grundhaltung aller Religion ? ¢ Und wie schlau
sie wieder dabei vorgehen, um ja einen guten Schein zu erwecken !
Sie reden davon, dal Gott «ipsam possibilitatem gratiae suae adjuvat
semper auxilio». Jedem anderen als dem so feinhdrigen Augustin
wire der versteckte Irrtum dieses Sidtzchens entgangen. Er aber
kritisiert, dall jene nicht bekennen : adjuvat ipsam voluntatem vel
ipsam operationem. ® So sind sie raffiniert darauf bedacht, das Gebiet
des inneren Willens vom géttlichen Einflul frei zu halten, damit die
von ihnen so gottlos gertthmte emancipatio hominis a Deo nicht preis-
gegeben werde. ¢ Gegen die pelagianische Erleuchtungsgnade bemerkt
Augustin scharf, aber mit Recht : das Wissen — auch um das Gute —
kann aufblihen, wenn die Liebe fehlt. Das aber ist das Wesen der
katholischen Gnadenauffassung, dall uns Gottes Liebe eingegossen
wird, wodurch wir erst instand gesetzt werden, Gott zu lieben und
die Gebote, die nun ins Herz geschrieben sind, freudig und aus innerem

! De gratia Christi, n. 8-r1.

2 Contra 2 Epist. IV, n. 11.

3 De gratia Christi, n. 4.

1 De spir. et litt. n. 18 : Theosebeia ..., Dei cultus ... in hoc maxime
constitutus est, ut anima ei non sit ingrata. ... Erit autem ingrata, si quod
illi ex Deo est, sibi tribuerit ... praecipueque ... de iis, quae proprie sunt bona

bonorum quasi sapienter inflatur. Schlimmste Verirrung ist der Glaube, man
konne Gott ohne Gott besitzen. De patientia, n. 15.

8 De gratia Christi, n. 7. 8, 27, 31.

¢ Libertas arbitrii, qua emancipatus homo est a Deo, in admittendi peccati
et abstinendi a peccato possibilitate consistit. Diese Definition des Julian liest
man Opus imperf. I, n. 78 ; die Kritik Augustins folgt sogleich.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade I39

Antriebe zu erfiillen. 1 So besteht also die Gnade nicht blof} in innerem
Licht, sondern auch in innerer Liebe und Lust am Guten.?* Dieses wird
uns nicht blof von Gott im Herzen angeraten, sondern beigebracht.?
Im Anfangsstadium ist die Gnade ein operari Dei in nobis sine nobis,
dann im weiteren Verlauf ein operari nobiscum. ¢ Doch muf3 mit allem
Nachdruck hervorgehoben werden gegen Verdrehungen von hiretischer
und katholischer Seite, dall bei all dem die Freiheit im vollen Umfang
gewahrt bleibt. Gewill « praeparatur voluntas a Domino» — das ist
ein Lieblingsspruch unseres heiligen Lehrers, den er von Ambrosius
gelernt hat, aber diese praeparatio nimmt auf die inneren Wesens-
gesetze des Willens alle Riicksicht. Es ist ein geheimer, machtvoller
EinfluB auf den Willen, aber er iibt keinen Zwang ®, so wenig die Niisse,
die man einem Knaben zeigt und die ihn ziehen, einen Zwang auf seinen
Willen iiben. Wir handeln — wie ein schones Wortspiel sagt — unter
dem EinfluB der Gnade non solum voluntate, sed etiam voluptate. ®
Mausbach hat mit Recht darauf hingewiesen, dal die von O. Rott-
manner mit groBem Nachdruck verteidigte These, unter dem Einflul3
des gottlichen Willens mit seiner Allmacht bleibe kein Raum mehr
fiir die menschliche Freiheit, fotal unbewiesen 1st. Nur bel einer einzigen
aus den von Rottmanner angefiihrten Belegstellen trifft beides zu-
sammen, ndmlich daB sie wirklich von der Gnrade handelt und zugleich
von Uniiberwindlichkeit spricht. Aber bei niherer Priifung zeigt sich,
daB nicht die Gnade selbst im Gegensatz zur Freiheit als uniiberwindlich
bezeichnet wird, sondern der von der Gnade unterstiitzte Wille, der durch
sie «unentwegt und unbesieglich » handeln lernt.” Man ist heute

1 Scientia inflat, caritas autem aedificat. Et tunc scientia non inflat, quando
caritas aedificat. ... Non sic justitiam nostram super laudem justificatoris ex-
tollat, ut horum duorum, quod minus est, divino tribuat adjutorio, quod autem
majus, humano usurpet arbitrio.... Ut enim acciperemus dilectionem, dilecti
sumus, cum eam nondum haberemus. De gratia Christi, n. 27. Quid sunt ergo
leges Dei ab ipso Deo scriptae in cordibus, nisi ipsa praesentia Spiritus Sancti,
qui est digitus Dei, quo praesente diffunditur caritas Dei in cordibus nostris,
quae plenitudo legis est et praecepti finis. De Spir. et litt. n. 36.

? De pecc. mer. et rem. II, n. 32.

¥ Nec solum suadetur omne quod bonum est, verum etiam persuadetur. . ..
Hanc debet Pelagius gratiam confiteri, si vult non solum vocari, sed etiam esse
christianus. De gratia Christi n. 11.

1 Bekannte Formel ; Contra z Epist. II, n. 21 ; vgl. auch den Canon 9 von
Orange, Denz. 182.

5 Ibid. n. 37-38.

6 In Joann. tract. 26, n. 4-5.

" Mausbach, Ethik II, 34-6.



I40 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

wieder gendtigt, diesen Sachverhalt mit allem Nachdruck zu betonen,
seit E. Krebs sich, ohne sich mit Mausbach auseinanderzusetzen, wieder
enger an Rottmanner angeschlossen hat.! Allerdings sagt Augustin
scharf: das Gute im Menschentun gehort Gott, das Bose geht auf
Rechnung der Menschen 2, aber man wird gut tun, an all diese Aus-
spriiche die eben gezeichnete Norm anzulegen, zumal noch eine seiner
spitesten Schriften (de correptione et gratia) die wirksame Gnade
der Pridestinierten mit der Moglichkeit des Siindigens verbunden sein
laBt.®* Der Gnade ist es also eigen — das Apostelwort kennzeichnet
den Sachverhalt am besten —, operari in nobis et velle et perficere
pro bona voluntate (Phil. 2, 13). Daraus folgt mit zwingender
Folgerichtigkeit

5. ihre absolute Notwendigkeit zu allen Heilsakten. Zur Erliuterung
bringt Augustin den Vergleich mit der Notwendigkeit des Lichtes zu
jedem Sehen.?* Also vom ersten bis zum letzten Heilsakt mul3 die
Gnade den Menschen tragen. Sonst ist die Handlung eben nicht so,
wie sie sein soll, nicht Gott wohlgefillig oder, wie unser Lehrer mehr
verbliiffend fiir moderne Ohren als falsch sagt: Siinde. So kommt
er dazu, alle Werke der Heiden oder Ungliubigen schlechtweg als
Stinden zu bezeichnen.® Freilich ist fiir diese Anschauung das Bild
mitbestimmend gewesen, das ihm der Durchschnitt seiner Zeitgenossen
mit ithrer Ehrsucht und Selbstsucht darbot ; aber sie wird ihm Grund-
satz ; es gesteht Augustin auch einem wirklich sittlich denkenden
Heiden keine Ausnahme von der Regel zu. Diese hat fiir ihn sogar
grundlegenden Wert. Die Siinde — und der Unglaube ist objektiv
gesehen eine der schlimmsten, auf die subjektive Schuldfrage 1aBt sich
Augustin hier nicht ein — ist der Seele Tod, der aber kann durch
niemand und nichts aufgehoben werden als durch Christus, den Erloser.
Seine Gnade mull das Leben wiederbringen.® Alles also, was auler

1 Augustin, S. 174, 280-2; wo eine Notigung durch die Gnade abgelehnt,
aber eine Notwendigkeit des Handelns statuiert wird. S. 291 redet er von einer
Verwechslung zwischen Gottes Allmacht und seiner Gnade, die Augustin unter-
laufen sein soll ; was Mausbach mit guten Griinden bestreitet, 1. c. 37.

2 De gratia Christi, n. 19-21. Gleichnis vom guten Baum.

n. 34 ff.

De natur. et grat. n. 29.

Man darf in der auf ganz genau umgrenzten Voraussetzungen beruhenden
Verurteilung der These 25 von Bajus nicht Augustin verurteilt sehen wollen.

6 Sed ad peccatum valet mors animae, quam deseruit vita sua, hoc est Deus
ejus, quae necesse est mortua opera faciat, donec Christi gratia reviviscat. De
nat, et grat. n. 253.

o o @



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade I41

dieser Gnade — und der Glaube ist der erste Schritt in dieser Gnade —
geschieht, das gehort zur Kategorie der foten Werke, der Siinden. Mit
aller Entschiedenheit wehrt sich der heilige Lehrer dagegen, dal} wir
denjenigen wahrhaft keusch nennen, der die eheliche Treue wahrt ohne
die Riicksicht auf den wahren Gott. ! Es mag die Berufung auf Rom. 14,
23 exegetisch nicht genau sein 2, aber die Ansicht Augustins, dal nur
im Glauben Gutes geschehen kann, steht {iber allem Zweifel und ist
solid begriindet. Wir pflegen heute zu sagen : sie kénnen wenigstens
natiirlich gut sein, aber Augustins Blickrichtung, die ein solches Tun
mit dem allen Menschen wirklich von Gott gesteckten Ziel vergleicht,
nicht mit einem madglichen und mnie wirklichen, ist sicher wahr und
richtig. Daher muf} es dabei bleiben : die nicht von der Gnade und
dem Glauben belebten Handlungen sind fehlerhaft, sind ein Minus. 3

Die Notwendigkeit der Gnade beginnt beim Anfang des Glaubens,
beim sog. pius credulitatis affectus, zieht sich durch den ganzen Heils-
weg hin und schlieft auch das magnum donum perseverantiae ein, dessen
Rettung der Meister eine eigene Altersschrift gewidmet hat. Hiermit
st untrennbar verkniipft die absolute

6. Unverdienbarkeit der gottlichen Gnade. Denn wenn jeder gnaden-
los vollzogene Akt ein Minus, eine Verkehrtheit ist, dann kann er auch
nicht geeignet sein, das hohe Gut der Gnade zu erwerben. Aber so
einleuchtend und zwingend diese Erwigung ist, immer wieder hat der
Mensch angesetzt und versucht, von sich aus zur rettenden Gnade
einen sichereren Weg zu bahnen als den, den die unerschopfliche Giite
unseres Erlosergottes uns erdffnet hat, den Weg seiner schenkenden
Liebe. Die Pelagianer haben klar gesprochen : gratiam Dei secundum
merita datur.* Das konnten sie in ihrem System auch tun, denn die
« Gnade » war ihnen ja nur eine nicht notwendige, aber willkommene
Erleichterung im Heilswerk. Die natiirlichen Krifte reichten an sich
zu dessen Vollendung aus. Warum sollte Gott nicht seine erleichternde
Hilfe dem Bemiihen, dem Verdienste schenken ? Augustin selbst hatte

1 Absit ergo pudicum wveraciter dicere, qui non propter Deum verum fidem
connubii servat uxori. De nupt. et concup. I, n. 4.

 Sine ipsa (scil. fide) vero etiam quae videntur bona opera, in peccata vertun-
tur ; omne enim, quod non est ex fide, peccatum est. Contra 2 Epist. III, n. 14 ;
Augustin hat anscheinend auch Einwendungen bezgl. Rom. 14, 23 erfahren,
deshalb zieht er sich einmal auf Hebr. 11, 6 zurick; Cont. Jul. IV, n. 24.

3 Augustin driuckt sich schiarfer aus; «tugendhafte» Heiden sind nur
« weniger schlecht », 1, ¢. n. 26 ; oder gar fornicatores a Deo, 1. c. n. 5I.

1 De gestis Pelagii, n. 30-42 ; Contra 2 Epist. II, n. 9, 10 ; Cont. Jul. IV, n. 40 f.



142 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

in seinen Anfingen dinlichen Gedanken gehuldigt : er hatte gemeint,
der Glaube, der den AnschluB an Gott und Christus vollzieht, sei ganz
des Menschen Leistung ; daraufhin verleihe dann Gott die eigentlichen
Gnaden, die das Heil grundlegen.! Diese Gedankenginge erinnern
stark an eine Bewegung, die sich am Ende seines Lebens bemerkbar
machte unter den frommen Monchen Siidgalliens gegen die energische
Art, in der Augustin die absolute Unverdienbarkeit der Gnade lehrte.
Dieser sog. Semipelagianismus stellte die Gnade sozusagen in die Mitte :
der Glaube (Anfang) verdiene sie und die sittliche Energie des begnadeten
Menschen bewahre sie, sodall das grofle Geschenk der Beharrlichkeit
sich eriibrigte. Seit der Beantwortung der Fragen Simplizians (397)
war ithm die Halbheit dieser Auffassung klar geworden, und hinfort
vertrat er komsequent die uniibertreffliche Formulierung des Rdémer-
briefes : « Wenn’s Gnade sein soll, dann kann sie nicht aus unseren
Werken stammen, sonst wire sie nicht mehr Gnade » (11, 6). Diesem
grandiosen Brief des unvergleichlichen Gnadenapostels verdankt ja
Augustin iiberhaupt die tiefsten Einsichten in das Wesen der Gnade.
Man hat darum ein gewisses Recht zu sagen, dal der Augustinismus
die Auferstehung des Paulinismus sei. * So ist es denn wahr, die Gnade
findet, wenn sie im Menschen anpocht, keinen Wiirdigen, sondern
einen Unwiirdigen, den sie aber sofort in einen Wiirdigen zu verwandeln
beginnt. # Diese Wahrheit nimmt auch die groten Heiligen nicht aus.
Wihrend Pelagius den hl. Paulus als wiirdig der Gnadengaben Gottes
bezeichnet, erklirt Augustin rundweg : wohl, lieber hl. Paulus, wird
deinem Verdienst die Krone, aber dein Verdienst selbst ist dir in
Gnaden geschenkt!?

Mit Feuereifer setzt sich Paulus fiir diese Idee ein. Wihrend
die Pelagianer ihm vorwerfen, er mache die Gnadenverleihung zu einem
Spiel des Zufalls oder zu einem Fatum, insistiert er auf der volligen
Unverdientheit der géttlichen Gaben. Auch der andere Vorwurf, Gott

1 Retract. I, cap. 23, n. 2: Quod ergo credimus, nostrum est; quod autem

bonum operamur, illius est, qui credentibus dat Spiritum ; zu dieser falschen
Behauptung erklart er jetzt: profecto non dicerem, si jam scirem, etiam ipsam
fidem inter Dei munera reperiri, quae dantur in eodem Spiritu,

2 Manche Ubertreibungen der protestantischen Dogmengeschichte nétigen
hier zu einiger Vorsicht.

3 De gestis Pelagii, n. 33 : gratia quippe donatur, debitum redditur. Gratia
ergo donatur indignis, ut reddatur debitum dignis.

1 Redditur quidem meritis tuis corona sua, sed Dei dona sunt merita tua ;
1. c. n. 35.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade I43

handle wungerecht, wenn er nicht jedem seine Gnade in gleicher Weise
schenke, weist er zuriick. Wir alle sind ja doch der Gnade positiv
unwiirdig durch die Siinde in Adam.! Wem also Gott Gnade schenkt,
den beschenkt er diber Gebiihr. Keiner hat ein Recht darauf, wie ein
Blick auf das Weinbergsgleichnis (Mt. 20) zeigt. Jedem, auch dem
nicht oder weniger Begnadeten wird sein Rech?, aber den Begnadeten
wird viel mehr geschenkt als ihr Recht. Ja, man darf sagen: die
Kategorie des Rechts scheidet hier ginzlich aus ; hier waltet nur der
absolut freie Gnadenwille Gottes, der seine Gaben verteilt ganz wie
er will. 2 Kein Ausdruck kann hier scharf genug sein, diese gottliche
Souveridnitit zu betonen. Hier hat jedes menschliche Fragen, jedes
vorwitzige Sicheindringen in Gottes Geheimnisse zu unterbleiben. Die
Vergleiche der Schrift sind hier am Platze : Darf das Gefdl den Tépfer
fragen : warum hast du mich so gemacht ? (Rém. 9, 20-24). Und der
Hinweis des Apostels auf das freie Schalten Gottes mit den Schicksalen
von Esau und Jakob okne jedes Verdienst oder MiBlverdienst auf
Seiten des einen oder anderen (R6m. 9, 6-13).® Immer wieder ist
der letzte Schluf solcher Erorterungen das staunende Wort des Volker-
apostels : « O Tiefe des Reichtums und der Weisheit und der Erkenntnis
Gottes ; wie unbegreiflich sind seine Gerichte und wie unerforschlich
seine Wege » (Rom. 11, 33).% Aber ebenso unverriickt steht auch die
Uberzeugung : Bei Gott gibt es kein Unrecht.5 Was Gott tut, das ist
wohlgetan, selbst wenn es unerforschlich ist. Es braucht in uns nicht
die geringste Beunruhigung aufzukommen wegen seiner souverdinen
Gnadenwahl und -austeilung, denn in seinen Vaterhinden ist unser
Schicksal wohlgeborgen ; wir diirfen uns seiner giitigen Erbarmung alle-
zeit freuen, obwohl wir sie nicht nachrechnen und nachpriifen kénnen. ®

7. Von hier aus gesehen, ist es klar, daBB Gott mehr Menschen

! Hier leuchtet der Zusammenhang zwischen Erbsiinde und Gnadenordnung
in Augustins System hell auf; vgl. oben S. 130, 132.
2 Cui vult, donat, et neminem fraudat, nec acceptio personarum dicenda

est, quando iniquitas nulla est. ... Nempe hic ¢ota justitia est : Hoc volo. Contra 2
Epist. II, n. 13, woraus auch die anderen Gedanken stammen.
8 Ibid. n. 15.

4 De pecc. mer. et rem. I, n. 29 ; de nupt. et concup. II, n. 31; Contra 2
Epist. IV, n. 16. ...

5 Cont. Jul. IV, n. 45 : Certum et immobile teneamus, non esse iniquitatem
apud Deum, qua quemquam sine malis meritis damnet ; et esse bonitatem apud
Deum, qua multos sine bonis meritis liberet.

6 Grata sit ergo nobis ejus gratuita miseratio, etiamsi haec profunda insolufa
sit quaestio. Contra 2 Epist. IV, n. 16.



I44 St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade

zur Seligkeit konnte kommen lassen, als tatsichlich gerettet werden
Augustin weist schon in den fritheren Schriften 6fters darauf hin, daf3
sehr wohl von zwei Kindern nicht bloB eines zur Taufe kommen
konnte, sondern alle beide. ! In den letzten Schriften zur Gnadenlehre
beschiftigt er sich auch mit dem Fall, da3 Gott manchen Menschen
rechtzeitig von dieser Welt abruft; « damit nicht die Bosheit seinen
Sinn betére » (Weisht. 4, 11).2 Wer wollte bestreiten, dal3 Augustin
recht habe mit der Deutung : Gott kénnte auch diese zum Heile fiithren ?
Wer mochte sich darauf versteifen, dal3 diejenigen, die verloren gehen,
von Gott gleichsam bis an die dullerste Grenze ihrer Freiheit gedringt
worden seien, sodal3 gar kein anderer Ausweg mehr verblieb fiir Gott
als : entweder Schlu8 zu machen oder ihre Freiheit anzutasten ? Das
hiefe doch, Gott eine unwiirdige Abhingigkeit von Menschen zumuten.
Also es bleibt dabei: 1. Es werden nicht alle Menschen selig. 2. Das
geschieht nicht unabhingig vom Willen Gottes. 3. Darf man daraus
folgern, wie St. Augustin getan : Also will Gott nicht, dal3 alle Menschen
selig werden ? Behauptet die Heilige Schrift, ja gerade der Gnaden-
herold St. Pawulus, nicht, dall Gott will, dal} alle Menschen selig werden
und zum Besitze der Wahrheit kommen ? (1 Tim. 2, 4). Konnen wir
hier etwa den hl. Augustin in Gegensatz zur Heiligen Schrift oder
zur heutigen Kirchenlehre setzen ? * Keineswegs ! Es handelt sich
hier bloff um zweir wverschiedene DBetrachtungsweisen derselben Sache.
Der festzuhaltende allgemeine Heilswille Gottes ist eine sog. voluntas
antecedens, die zundchst absieht von der Entscheidung des Menschen-
willens und die jedem Menschen hinlidngliche Gnade zuteilt, sodal} er
wirklich selig werden kann. Dagegen der endgiiltige Prddestinationswille
Gottes, der sich nur auf einen 7Teil der Menschheit, ndmlich die tat-
sichlich Geretteten erstreckt, ist eine voluntas consequens, die die
Entscheidung des Menschenwillens schon einschliefft und darum keine
Anderung mehr zulif3t.

Uberblicken wir von hier aus den zuriickgelegten Weg, dann staunen
wir iiber das weite Arbeitsfeld des Gnadenlehrers Augustin. Aber
mehr als die Weife dieses Feldes mull uns mit Bewunderung erfiillen
die Intensitit, mit der er es bestellte. Wie diirftig war doch der
Anblick als er ans Werk ging ! Wie reich hingegen der Bestand in dem

1 De pecc. mer. et rem. I, n. 29 ; Sermo 26, ¢. 12, n. 13 ; vgl. de dono persev.
n. 17.
2 De dono persev. n. 24.
3 Wie es Kwebs zu tun scheint, S. 296-9.



St. Augustinus, der Herold der gottlichen Gnade I45

Augenblick, da ihm die Feder aus der Hand sank ! Wie ein sorgsamer
Gartner hat er das Wachstum verfolgt und sorgfiltig Biume und
Straucher beschnitten, sodall kein Wildwuchs entstand und keine
Wiistenei sich erhob. Das ist ihm meisterhaft gelungen. Nur an einer
Stelle entstand ein dichtes Ineinander von Baum und Striuchern,
durch das auch seine starke Schere keinen Weg durchbahnen konnte.
Doch hochoben lichten sich die Baumkronen einwenig, ein Himmels-
strahl bricht hindurch und bringt uns die Freudenbotschaft : Non est
iniquitas apud Deum — Bonum Dominum habemus. ! |

Man hat viel davon gesprochen, dal} das System des hl. Augustin
Theozentrismus in Reinkultur sei. ? Erst von der Hohe der Gnaden-
lehre aus erhilt das Wort seinen ganzen Nachdruck. Sollen wir diese
leidenschaftliche Tendenz weg vom Menschen und seinem Stolz ! hin
zu Gott und seiner Gnade! wirklich mit Legewie und Krebs als den
Aufschrei eines fast verzweifelnden Herzens deuten ? 2 Wir wollen
lieber versuchen — ganz wie bei Paulus — darin den FIreudenruf
des zum Vaterherzen Heimgekehrten zu erkennen. So verstehe ich
auch die Botschaft St. Augustins an unsere der seinen so &dhnliche
Katastrophenzeit.

1 Wort des sterbenden Ambrosius.

* Vgl. etwa unser Biichlein : Augustinus als Mensch und Denker, S. 29, 33 f.,
42 f., 50, 53-55.

3 1. c. S. 180-2.




	St. Augustinus, der Herold der göttlichen Gnade

