Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 9 (1931)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Gredt O. S. B. : Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae. Editio
quinta emendata. 2 vol. — Vol. 1 : Logica. Philosophia naturalis. (xx1II-
503 SS.) — Vol. I1: Metaphysica. Ethica. (xvii-465 SS.) Friburgi Br.,
Herder. 1929.

P. Gredts weitbekanntes philosophisches Handbuch kann mit Recht
auf einen in seiner Art seltenen Bucherfolg zuriickblicken. Die neueste
5. Auflage ist, abgesehen von einigen kleinen unwesentlichen Verbesserungen,
der unverinderte Neudruck der Auflage von 1926. Die rasch aufeinander-
folgenden Auflagen dieses hervorragenden Werkes sind die beste Empfehlung
und beweisen zur Geniige dessen groes Ansehen und allgemeine Beliebtheit.
Die niichterne Sachlichkeit, die zeitgemdBe Beriicksichtigung der neuesten
naturwissenschaftlichen Forschungsergebnisse, die moéglichst knappe Dar-
stellung des Stoftes, die vortreffliche Auswahl der Thomastexte : das alles
sind schon liangst geriihmte Vorziige, die uns den Wunsch zum Ausdrucke
bringen lassen, das herrliche Buch mége noch manche vom Auktor selbst
besorgte Neuauflage erfahren, die das Altbewiahrte beibehalt, Unvoll-
kommenes verbessert, um so die « Elementa » zu einem immer gediegeneren
Manuale zu gestalten.

Fiir spatere Auflagen mochten wir im besondern eine einfachere Dar-
legung so mancher iiberaus langer Argumente anregen, um so die Beweis-
fiihrung iibersichtlicher zu gestalten und das Studium bedeutend zu
erleichtern. Unbeschadet der oben geriihmten knappen Darstellungsweise,
wie sie ein Schulbuch erfordert, wire ferner dann und wann eine klarere
und eingehendere Erklirung der Probleme, der verschiedenen Amnsichten
usw. wiinschenswert, ohne dadurch das Werk in seiner Seitenzahl bedeutend
zu vermehren.

Freiburg. P. Thomas Kdippelr O. P.

M. Fatta : Lineamenti di Metafisica generale. Milano, Societa editrice
« Vita e Pensiero». 1929. 460 SS.

Der Verfasser hat sich die Aufgabe gestellt, in moglichst einfacher
Weise die Schiiler in das Verstdndnis der aristotelisch-thomistischen Meta-
physik einzufithren. Er tut dies an der Hand der groflen Meister der
Philosophia perennis sowohl des Altertums als auch der Neuzeit, deren
Worte Seite fiir Seite zum Belege der Lehre angefiihrt werden. Dabei
beriicksichtigt er aber auch die innerhalb der aristotelischen Philosophie
aufgekommenen Streitfragen, die er immer nach der besten Uberlieferung
der Schule entscheidet.



92 Literarische Besprechungen

Das Buch zerfillt in drei Teile. Nach einer klaren Einleitung iiber
das Sein und das Erkennen und die Beziehungen von Sein und Erkennen
zueinander, behandelt der erste Teil das Seiende : die Transzendenz und
die Analogie des Seienden, die transzendentalen Eigenschaften und die
ersten Grundsitze, die unmittelbar aus dem Seienden sich ergeben. Der
zweite Teil legt die verschiedenen Einteilungen des Seienden dar. Aus-
fithrlich wird das Priadikament der Substanz mit allen darauf beziiglichen
Fragen behandelt. Auch die iibrigen Pradikamente, insbesondere die
Beschaffenheit und Beziehung werden beriihrt, aber mehr im allgemeinen.
Eingehend ist die fiir die Metaphysik so grundlegende ILehre von Potenz
und Akt dargelegt, die dann auf das Verhiltnis von Wesen und Dasein
angewandt wird. Der Verf. tritt ein fiir den sachlichen Unterschied von
Wesen und Dasein. Der dritte Teil, von den Ursachen des Seienden, schliel3t
ab mit einem griindlichen Kapitel iiber Gott als erste Ursache.

Einige priifende Bemerkungen mdégen hier folgen. — Nach dem Titel
will das Buch nur die Grundlinien der allgemeinen Metaphysik geben :
die Begriffsbestimmungen, die metaphysischen Grundsitze, aus denen dann
die Hauptlehren kurz abgeleitet werden. Aber das Buch wird insbesondere
den Studenten der weltlichen Hochschulen in Italien von groBem Nutzen
sein, allwo schon seit Jahren die Philosophia prima in Acht erklirt worden
ist. Mittelst dieser Grundlinien kénnen die Schiiler sich in Kiirze und
ohne allzu groBe Schwierigkeit das Hauptsichlichste der allgemeinen Meta-
physik aneignen. — In der Einleitung sagt der Verfasser ganz richtig, dal
zwischen dem Sein und dem Erkennen ein untrennbarer Zusammenhang
besteht, und das da jede Philosophie des Seins einschluBweise auch eine
Philosophie des Erkennens ist und jede Philosophie des Erkennens einschluB-
weise eine Philosophie des Seins. Wenn aber dem so ist, warum hat er dann
diesen untrennbaren Zusammenhang zwischen Sein und Erkennen nicht
klargelegt durch eine Abhandlung iiber die Wahrheit ? Es ist wohl wahr,
daB es in Gebrauch gekommen-ist, die Lehre iiber die Wahrheit in der
Kriteriologie zu behandeln. Nachdem aber jener unlésbare Zusammenhang
so betont worden war, hitte man hoffen koénnen, dal der Verf. in seiner
Metaphysik der Wahrheit eine zusammenhingendere und vielleicht auch
klarere Behandlung angedeihen lieBe. — Ungenau ist, daB der erste Stoft
innerliches metaphysisches Prinzip genannt wird. Er gehort doch als
Bestandteil des Korpers der physischen Ordnung an und ist physisches
Prinzip. Auch bezeichnet nach der Sprache der Schule die zweite Wirk-
lichkeit, der actus secundus, nicht nur die Titigkeit, sondern auch das
Dasein. In der Seinsordnung ist der actus secundus das Dasein, in der
Ordnung des Wirkens ist er die Tatigkeit.

Subiaco (S. Scolastica). P. Joachim De Liberato O.S. B.

F. Rotter : Die Erkenntnistheorie der Wertphilosophie. Eine historisch-
phidnomenologische Untersuchung. Germersheim, Grabler. 1927. v-95 SS.

Einem Charakterzug der gegenwirtigen Zeit folgend, will R. keine
« Detail-Arbeit innerhalb eines Systems» vorlegen, sondern nur «im all-



Literarische Besprechungen 93

gemeinsten Durchrisse » « den methodischen Grundcharakter und die
grundlegenden Etappen » im Erkenntnisgebdude einer bestimmten Denk-
richtung betrachten : namlich der Wertphilosophie in der sog. Badischen
Schule. Dabei sucht er «teils immanent-kritisch, teils positiv-kritisch auf
deskriptiver Basis » vorzugehen. Seine Untersuchung hat zwei Teile. « Der
erste, einleitende Teil stellt auf Grund von Deskriptive die jenseits jedes
speziellen Systems liegenden Wesensgesetzlichkeiten der Erkenntnis fest. Die
Fragestellung ist hierbei : Was meint die Erkenntnis ? — Im speziellen,
im Hauptteil werden in einzelnen geschlossenen Kapiteln die Systeme
behandelt, die allgemein auf die Frage : Was ist der Sinn der Erkenntnis ?
gegriindet sind » (Vorwort). Es sind das die Erkenntnistheorien von Wilhelm
Windelband, Heinrich Rickert, Jonas Cohn, Bruno Bawuch und Emil Lask.
W. Windelband hat die Wertphilosophie inauguriert. Von den andern hat
jeder die wertphilosophischen Gedanken seines Lehrers weiterzufiithren und
von ihren Paradoxien zu befreien gesucht. Aber weil diese Wertphilosophie
mit dem Idealismus im allgemeinen den methodischen Ausgang des
Immanenzstandpunktes teilt, miissen in ihr bei jedem neuen Wege wieder
andere Paradoxien herauskommen. Einige derselben aufgezeigt zu haben,
macht den Wert der Untersuchung Rotters aus. Der Scholastik steht R.
auch in seinen positiven Aufstellungen iiber das Erkennen sehr ferne.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel.

M. Picard : Das Menschengesicht 2. Miinchen, Delphin-Verlag. 1929. 223 5.

Ein Buch kann wertvoll sein, weil es neue Wahrheiten aufdeckt oder
fiir eine lingst bekannte neue Beweise bringt ; es kann aber auch dadurch
Beachtung verdienen, daB es alte Wahrheiten in eine neue Beleuchtung
riickt. Max Picards Buch : « Das Menschengesicht » gehoért ganz zu dieser
zweiten Gruppe von Biichern. Denn es wird darin eigentlich nichts bewiesen,
vielmehr stellt der Verfaser alles, was er an spekulativen Wahrheiten auf-
genommen hat, einfach vor den Leser hin: ein klares Bekenntnis, iiber-
zeugend durch seine Lebendigkeit. Besonders sind es zwei biblische Lehren,
von denen er ausgeht, und die sein Buch zu einem wahrhaft religiésen
machen, obwohl dessen Titel das nicht vermuten ldB8t. Wollen wir diese
beiden Wahrheiten mit den Worten der Heiligen Schrift wiedergeben,
dann lautet die erste: « Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde »; und
die andere: « La3t uns den Menschen machen nach Unserem Bilde und
Unserer Ahnlichkeit. » Dieses zweite gilt nun zwar vom ganzen Menschen,
« aber da das Bild Gottes im Menschengesicht am sichtbarsten ist, behandeln
wir vor allem das Menschengesicht » (16).

Als Ebenbild Gottes zeigte das Menschengesicht frither « Hoheit, Wiirde,
Ruhe, Schweigen, Klarheit ». - Denn diese Eigenschaften « waren im gott-
lichen Urbild, und von ihm wurden sie in das Ebenbild, in den Menschen
geschickt » (28 f.) . Es gibt auch heute noch Gesichter, die das Ebenbild
Gottes rein bewahrt haben, wahrscheinlich sogar mehr, als wir sehen kénnen
(31). Aber das sind Ausnahmen. An Stelle der Hoheit ist jetzt der
Hochmut getreten. « Es gab auch frither unter den Menschengesichtern



04 Literarische Besprechungen

solche, in denen der Hochmut stand anstatt der Hoheit. Aber damals war
es eine Gefahr, hochmiitig zu sein. ... Aber heute : ein Gesicht, das Gottes
Ebenbild nicht mehr ist, — was wagt einer hier, wenn er hochmiitig
ist ! » (24). Besonders mangelt dem DMenschengesicht heute die Ruhe.
Um das zu zeigen, unterscheidet P. zwischen Profilgesicht und Frontal-
gesicht. « Von vorne gesehen, im Frontalen, ist das Gesicht des Menschen
statisch, passiv, ruhend ; im Profilgesicht aber dynamisch, aktiv» (46).
« Das Menschengesicht frither war als Ganzes mehr ein Frontalgesicht, es
war mehr ruhend, bleibend, sich darbietend. Das Menschengesicht heute
ist mehr ein Profilgesicht, es ist eher labil, sich wegwendend, es entzieht
sich, es ist auf der Flucht » (53). Friither wuBlte das Frontalgesicht, «daB
neben ihm, im Profilgesicht, das Dynamische war, und wenn es von diesem
Dynamischen brauchte, so wurde ihm davon zuteil, denn es war verbunden
mit dem Profilgesicht. ... Das Profilgesicht heute weill nichts mehr vom
Frontalgesicht, es bewegt sich so, als ob das Frontalgesicht gar nicht vor-
handen wire. » Frontal- und Profilgesicht leben heute « aneinander vorbei,
eines fremd dem anderen» (a. a. O.). P. geht alsdann alle Beziehungen
durch, in denen der Mensch steht zu Gott als Schopfer, zu den Engeln
und den Damonen, zu seinen Mitmenschen, zur Rasse und zu seinem Beruf,
zu den Tieren, zur Sonne, zur Landschaft im allgemeinen und zu den
Bergen, zur Ebene und zum Meere im besonderen : in jeder Beziehung ist
das Menschengesicht nicht mehr so wie friither. « Friiher war das Erdhafte
so in dem Menschengesicht, daBl die Sterne darin eine Erde hatten, zu der
sie leuchten konnten. Die Erde im Menschen war aufgelockert vom Licht
der eigenen Sonne. — Heute ist das Erdhafte dick im Menschengesicht, wie
in Haufen, so, als habe der Mensch noch rasch viel Erdhaftes ins Gesicht
sich gerissen, ehe er ganz sich lostrennt von der Erde unter ihm» (179).

Der letzte Grund fiir diesen Zerfall des Ebenbildes Gottes im Menschen-
gesicht liegt darin, dal das Bild Gottes zuerst in der Seele des Menschen
Schaden gelitten hat. « Das Bild Gottes ist heute nur noch ungenau und
ungewi3 in der Seele, und darum ist auch das Bild der Menschenform in
der Seele undeutlich und in seinen Formen auseinanderfallend. Es ist nicht
mehr imstande, dem Korper das reine Bild der Menschenform aus der
Seele zu bringen, damit er sich daran halte. Das Ebenbild Gottes im Korper
ist nicht mehr behiitet durch das Ebenbild Gottes in der Seele. Jedwedes
Bild, das vor dem Menschengesicht ist, wirkt jetzt formend auf das
Menschengesicht » (82 f.). « Wir wundern uns darum nicht, daf3 das Gesicht
eines Chemikers heute aussieht wie eine Tafel mit chemischen Formeln :
das Auge wie eine Formel zum Sehen, die Nase wie eine Formel zum
Riechen und alles, alles so unkonkret, wie abwischbar auf der Tafel des
Gesichts. — So ist jeder, der Arzt, der Richter, der Industrielle, der Arbeiter
heute gezeichnet in seinem Gesicht : jeder in seiner Art iibertrieben, aber
zugleich ganz und gar unkonkret. Darum sind trotz der Spezialisierung
alle Gesichter einander dhnlich — vielmehr gerade wegen der Speziali-
sierung sind sie einander dhnlich » (188). « Ein Feldherr sieht heute aus
wie ein Industrieller oder wie ein Professor, und ein Dichter sieht aus wie
ein Chemiker » (172).



Literarische Besprechungen 95

Alles was P. iiber das Ebenbild Gottes im Menschengesicht sagen will,
148t sich besser und leichter mit einem personlichen als mit einem panthei-
stischen Gotte vereinbaren. Er selbst geht auf die Frage nach dem Wesen
des Schopfers und dessen naherem Verhdltnis zur Welt nicht ein. Aber
manche seiner Redewendungen zeigen zum mindesten, daB3 er sich iiber
die analogia entis zwischen Gott und Welt noch nicht recht klar geworden
ist. Satze, wie : « Es gab aber auch eine Verwirklichung im Gesicht, das war
die Verwirklichung Gottes» (70), und « Die Seele ist ein Teil Gottes» (8o
und 88) klingen direkt pantheistisch.

Diese Unklarheit in der Bestimmung des naheren Verhiltnisses, in
dem die Welt zum Schopfer steht, ist der Grund, warum der Verfasser
an einigen Stellen die Eigenpersonlichkeit des einzelnen etwas zu wenig
beriicksichtigt. So schreibt er . 47 : « Bei allen Heiligen ist der Weg in
die Welt der gleiche, es ist der gleiche Weg zu Gott, und darum sind alle
Heiligen im Profil einander dhnlich », und S. 106 : « Alle Menschen etwa,
die Emil heiBlen, sind sich ein wenig ahnlich. »

Trotzdem muf3 man erstaunen iiber die Mannigfaltigkeit der charakte-
ristischen Ziige, die P. in den Gesichtern der verschiedenen Menschen auf-
deckt. ODb er das Gesicht des Geizigen oder das des Schauspielers, das des
Kindes oder des Greises, des Europders oder des Amerikaners, das Unter-
nehmergesicht oder das Arbeitergesicht vornimmt, immer wieder weist er
auf neue Merkmale hin. An mehr als einer Stelle wird ihm allerdings nicht
jeder Leser ganz folgen kénnen.

Es wurde schon bemerkt, daBl P. seine Ansichten nicht streng philo-
sophisch beweist. Nichtsdestoweniger miissen wir uns auch vom philo-
sophischen Standpunkte aus freuen, wenn solche Biicher geschrieben werden.
Denn besser als durch dieses Buch kann meines Erachtens kaum die Riick-
wirkung der Ideen auf die Sinne dargetan werden. Gerade weil dasselbe
kein eigentliches Beweisbuch ist, zwingt es ndmlich den Leser férmlich
zu der Uberzeugung, daBl sein Verfasser nicht erst durch sein Sehen religits
geworden ist, sondern daB3 umgekehrt dessen religiése Geisteshaltung ihn
das alles sehen machte. Daher werden auch nur religiose Menschen es recht
verstehen konnen. Die anderen werden vielleicht fiir einen Augenblick
nachdenklich gestimmt werden, aber man wird auf sie die Worte des
Apostels Jakobus anwenden diirfen : «ein solcher gleicht einem Manne,
welcher sein natiirliches Gesicht im Spiegel beschaut. Denn hat er sich
beschaut, und ist er hinweggegangen, so hat er sogleich vergessen, wie er
ist » (Jakobusbrief 1, 23).

Um seine Ausfiihrungen nach Moglichkeit konkret zu gestalten, hat
der Verfasser dem Buche eine grofle Anzahl Bilder einfiigen lassen, an
denen sich der Leser mit Hilfe des Textes selbst im Sehen iiben kann. Der
Verlag hat sich alle Miihe gegeben, diese Photographien oder Reproduk-
tionen alter Gemailde auf das beste wiederzugeben, wie iiberhaupt dem
Buche ein dem Inhalte wiirdiges Aussehen zu verleihen. So ist dasselbe
auch in dieser Hinsicht eine Glanzleistung geworden.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel.



96 Literarische Besprechungen

J. Mausbach : Dasein und Wesen Gottes. Erster Band: I. Die
Moglichkeit der Gottesbeweise. II. Der kosmologische Gottesbeweis. 1930.
xXvi-254 SS. — Zweiter Band : Der teleologische Gottesbeweis. 1929,
X-291 SS. Miinster i. W. (Aschendorff).

Mit diesen zwei Banden erscheint die erste Halfte eines groBangelegten
« apologetischen Werkes fiir weitere Kreise der Gebildeten » iiber eine Frage
von nie verblassender Aktualitit, iiber die Gottesfrage. Der zweite Band
mit der Darstellung des teleologischen Gottesbeweises, « die ein besonderes
Interesse auch nach der naturwissenschaftlichen Seite bietet », lag bereits
seit einem Jahre vor. Nun ist auch nachtriglich der erste Band iiber
die Moglichkeit der Gottesbeweise und iiber den kosmologischen Gottes-
beweis, mit einem sehr beachtenswerten allgemeinen Vorwort zum ganzen
Werk, erschienen. Der noch ausstehende dritte Band wird sich mit dem
ethischen und ideologischen Gottesbeweis befassen. Zuletzt wird in einem
vierten Band die Behandlung des Wesens Gottes das Unternehmen zum
Abschlul bringen. « Jeder Band bildet innerhalb der Gesamtidee des
Werkes ein selbstindiges in sich abgerundetes Ganzes. »

Kurz vor dem Kriege hatte P. Garrigou-Lagrange mit anerkannter
Meisterschaft und mit einem Erfolg, den mehrere Auflagen bestitigten, in
einem groffen, hochmetaphysischen Werk iiber Gottes Dasein und Wesen
(Dieu, son existence et sa nature, Beauchesne, Paris) den philosophischen
und theologischen Fachkreisen eine miachtige Grundlegung unseres natiir-
lichen Wissens iiber Gott geboten. Etwas Ahnliches hat hier der rithmlich
bekannte Apologet und Moraltheologe fiir die gebildeten Kreise deutscher
Zunge leisten wollen. Er hat versucht, wie er sich selbst bescheiden aus-
driickt, « wenigstens eine Grundlage fiir die wissenschaftliche Theodizee zu
schaffen, die einigermallen dem Zeitbediirfnis entspricht.» Nach diesen
zwel ersten Binden zu urteilen, diirfte es ihm in sehr begriiBenswertem
Ausmale gelungen sein, seine Absichten zu verwirklichen.

Eine kurze Inhaltsiibersicht dieser zwei Bédnde wird unsere Leser
schon einigermaBen iiber das Werk orientieren. Der Moglichkeit der
Gottesbeweise sind zundchst drei einleitende Kapitel gewidmet (S. 3-126) :
VernunftmiBige Gotteserkenntnis und heutige Geisteslage ; die Erkenntnis
der Weltdinge ; das Kausalgesetz und seine metaphysische Geltung. Dann
wird der kosmologische Gottesbeweis ausgefiihrt (S. 127-351), und zwar
in zwei Kapiteln : die Grundgedanken des Beweises (entsprechend dem
ersten, zweiten und dritten Gottesbeweis der Summa Theologica), Einzel-
fragen und Schwierigkeiten (z. B. der zeitliche Anfang der Welt, das
Prinzip des zureichenden Grundes, mit besonders lehrreichen Bemerkungen,
Erschaffung und Erhaltung der Welt usw.). Nun folgt im zweiten Band
der teleologische Beweis.

Nach einigen historischen, methodischen und begrifflichen Erérterungen
zur Einfithrung (S. 1-20) werden in den zwei ersten Kapiteln (S. 21-65)
Gesetz und Zweck nach ihrer Wesenheit erforscht, woran sich eine iiber-
aus sorgfiltige, eingehende und.vorsichtige Untersuchung iiber die Erkenn-
barkeit der Zwecke in der Natur (S. 66-100) mit ihren fiir die Beweiskraft
des Beweises entscheidenden Ergebnissen anschlieBt, die wohl mit zum



Literarische Besprechungen 97

besten gehort, was man tber diese schwierige Frage lesen kann. Die
iibrigen Kapitel, vom vierten bis zum neunten, bringen mit der Ausfiihrung
des Beweises zugleich einen hochst lesenswerten Aufril der gesamten
Naturphilosophie in teleologischer Beleuchtung (S. 101-279): die Ziel-
strebigkeit im organischen Leben, schopferische Weisheit als Ursache des
Lebens — Teleologie des Anorganischen — die Entstehung des Lebens,
Entwicklung und Aufstieg des Lebens — der Mensch als Abschluf3 der
Natur, der Mensch als Hinweis aut ein absolutes Schoépfungsziel. Der
SchluBabschnitt, Weltschépfung und Weltgestaltung (S. 280-288), weist
auf die Verkniipfung und die Abbhédngigkeit hin, die den teleologischen
Beweis mit dem kosmologischen innerlich verbinden und beruft sich auf
die Tendenzen der heutigen Naturwissenschaft, welche « die Unterscheidung
eines Schopfers der Weltsubstanz und eines von ihm verschiedenen Ordners
und Bewegers» als vollkommen unnatirlich erscheinen lassen, wie dies
auch das philosophische Denken auf seiner Seite bereits erkannt hat.
« Wir haben eben keine andere Wahl : Entweder eine rein mechanistische,
auf alle normierenden Zweckgedanken verzichtende Naturauffassung —
oder aber Anerkennung eines geistigen Urhebers, der das Ganze der Natur
nach Sein und Sosein, Stoff und Geist begriindet hat. » Unverkennbar ist
dieser zweite Band mit ganz besonderer Neigung ausgearbeitet worden
und bietet denn auch dem Leser besonderen Genul3 und Gewinn.

Uberhaupt versteht es der Verfasser mit erfrischender Klarheit und
Bestimmtheit, zugleich aber auch mit reifer Umsicht und Besonnenheit,
die unumstoBlichen Voraussetzungen und die lichten Folgerungen darzu-
legen, aus denen die Gotteslehre der natiirlichen Vernunft und der richtigen
Philosophie sich fortschreitend erschlieft und entfaltet. Seine ruhige und
edle Sprache, sein ungemein vielseitiges Wissen und die Abgeklirtheit
seines Denkens, verbunden mit der wohltuenden Wéarme seiner Uber-
zeugung, werden ihm gewil3 die dankbare Zustimmung jener Leser sichern,
die er vor allem im Auge hatte. Wohl koénnte vielleicht hie und da die
unerbittliche Fachkritik sich mit besonderen Wiinschen und mit theo-
retischen Bedenken von gréBerer oder geringerer Bedeutung zum Worte
melden. Aber so sehr auch etwaige Erganzungen und Ausbesserungen zu
seiner Vollkommenheit beitragen mdoéchten, das Werk hat festen Grund
und geht mit sicherem Fortschritt seinem Abschlufl entgegen. Seine apolo-
getische Beweiskraft entspricht durchaus allen berechtigten Anforderungen.
Seine philosophische und wissenschaftliche Gediegenheit steht auf recht
ansehnlicher Hohe.

Wie wenige, war der Verfasser im Stande, aus den Schitzen der
iiberlieferten Weisheit mit vollen Hénden zu schopfen. Seine ungewohn-
liche Vertrautheit mit den Werken von Augustinus und Thomas diirfte
unseren Lesern schon lingst bekannt sein. Es ist jedesmal ein genuB-
reiches Begegnen, wenn er an angebrachter Stelle entscheidende oder
zusammenfassende AuBerungen dieser grofen Denker in meisterhafter
Ubersetzung einzuflechten Gelegenheit nimmt. Zudem aber hat Verfasser
in vieljihriger Arbeit keine Miihe gescheut, um die alte Weisheit aus den
Ouellen der heutigen Naturwissenschaft zu bereichern, an den Fragen der

Divus Thomas.



98 Literarische Besprechungen

modernen Philosophie zu priifen, zu vertiefen, zu erweitern und gegen
ihre Angriffe durch erneuerte Einsicht sicherzustellen. Besondere Auf-
merksamkeit hat er dabei den Grenzfragen zwischen Philosophie und
Naturforschung gewidmet, und in dieser Hinsicht, vorab in seinem zweiten
Band, wertvolles Material zusammengefaBt und noch wertvollere Klirung
angebahnt.

An dieser Stelle wollen wir noch anerkennend feststellen, dall seine
Ausfithrungen nirgends die thomistische Linie verlassen. Dies gilt auch
insbesondere von den erkenntnistheoretischen Erwigungen, die den ersten
Band einleiten (S. 3-126) und die im Vorwort als «eine Art schlicht-
personlicher Widerlegung » des subjektivistischen und des agnostischen
Standpunktes bezeichnet sind. Diese anspruchslose aber lichtvolle Kritik
der menschlichen Vernunft bleibt, auch da, wo sie iiber Thomas hinaus-
geht oder auf cartesianische, richtiger augustinische Gedanken zuriickgreift,
stets im Felsengrund des thomistischen Systems verankert. Besonders
erfreulich ist in dieser Hinsicht des Verfassers entschiedene Stellungnahme
fiir die analytische und unbedingte Geltung des Kausalgesetzes gegeniiber
Hessen und anderen.

Nun kommen wir auf das Vorwort zum ersten Band zuriick, dessen
Beherzigung wir aufs nachdriicklichste empfehlen méchten. Da wird mit den
neuzeitlichen Strémungen im Lager der katholischen « Philosophie » nicht
ohne berechtigte Schirfe abgerechnet. Man scheue sich vielfach, sich zu
den « Gottesbeweisen » zu bekennen. Man mdge doch katholischerseits eine
wichtige kirchengeschichtliche Tatsache nicht iibersehen. « Das erste und
einzige allgemeine Konzil, das in der Kirche seit dem Tridentinum statt-
gefunden hat, ist mit besonderem Ernst jener modernen philosophischen
Stromung entgegengetreten ; es hat die Moglichkeit einer sicheren natiir-
lichen Erkenntnis Gottes sogar in dogmatischer Weise definiert. » Darin
liege eine Weisung, die leider in der Philosophie und Apologetik des
katholischen Deutschland gegenwirtig zu wenig beachtet wird.

Fiir diese Erlahmung des metaphysischen Mutes sei Max Schelers
Lehrtitigkeit zu einem guten Teil verantwortlich. « Dieser gefeierte und
einfluBreiche Denker hat gewiB eine sehr verdienstliche Kritik an Kant
und seiner Schule geiibt ; er hat auch stets die GroBe christlicher Denker,
wie Augustin und Thomas, anerkannt ; durch seine eigene Spekulation aber
hat er leider die Grundlage dey tiberlieferten Theologia Naturalis vevhdngnis-
voll ervschiittert, da er nicht die innere Ruhe und Ausgeglichenheit besal,
um von jenen grofleven Meistern zuerst geduldig zu leynen und sich leiten
zu lassen. » (Sperrungen von mir.) Seitdem haben sich die einen unter den
modern eingestellten katholischen Forschern so gut wie ausschlieBlich « mit
den erkenntnistheoretischen Vorfragen der Theodizee » befallt, wihrend
die anderen, «die eigentlichen Wortfiithrer der nachscheler’schen katho-
lischen Philosophie », sich damit begniigten, « geistvolle Uberblicke » iiber
die Entwicklung der religionsphilosophischen Bewegung im liberalen und
protestantischen Lager vorzulegen. « Eine zeitgemidBe positive Systematik
der Gottesbeweise » sei weder bei den einen noch bei den anderen zur
Ausfithrung gekommen.



Literarische Besprechungen 99

Dazu komme noch die schwer verstindliche Form, in welcher die
Erzeugnisse unserer neueren Religionsphilosophen geboten werden. «So
schwierig, so tberfein sind die Begriffe und Unterscheidungen, so neuartig
und fremdartig die sprachlichen Ausdriicke, so fernabliegend die Abstrakt-
heit des Gedankens. ... Oft genug klagen dltere Professoren und Manner
von héchster Bildung, es sei ihnen einfach nicht maoglich », derart gekiinstelt
geistreicher und tiefsinniger Literatur zu folgen.

Endlich geselle sich zu diesen Mingeln unserer Neueren ihre aus den
Enttauschungen des Weltkrieges und dem « Versagen » der dlteren Fiithrung
in etwa erklirliche Abneigung gegen die intellektuelle Einstellung der
Vorkriegskultur. « Alles Rationale, auch das VernunftmiBige der Religion,
die scholastische Gottesidee und Gottesbegriindung erschien als iiberholt
und ungeniigend. ... Man rettete sich in das Mysterium. ... Man erhoffte
Ruhe, Trost und Erneuerung von der mystischen Hingabe an Gott, von
der Religion des Gemiites. ... Als Katholik konnte man zwar das radikale
Riihmen des « Irrationalen » nicht mitmachen. ... Dieses unklarste aller
Schlagworter iibte aber doch einen weitgehenden Einflul auf Form und
Inhalt mancher katholischer Lebens- und GedankenaufBerungen. »

Dem gegeniiber stellt Mausbach eine programmatische Forderung auf,
mit der wir diese Besprechung nicht passender schlieBen kénnten :

« Gerade die Verwirrung und Verzweiflung des heutigen Menschheits-
geistes mahnt uns, jetzt erst recht in ruhiger Besinnung auf die Wahrheit,
die objektive, zeitlose Wahrheit, die Uberlegenheit unseres Standpunktes
zu zeigen ; sie mahnt uns, jetzt erst recht in engem AnschluB an den
selbst- und zielbewuBten Gang der Philosophia perennis im Kampfe voran-
zuschreiten. Awuch fiiv die positive Werbung und Gewinnung wmoderner
Menschen ist dies der rechte Weg. » (Sperrung von mir.) Mége diese Mahnung
des greisen Fihrers ernstliche Beachtung und Befolgung finden. Auf dem
einzigen rechten Weg, von dem er spricht, ist vorliegendes Werk eine
verhei3ungsvolle Leistung.

P.-S. — Bevor diese Wiirdigung seines nunmehr letzten Werkes er-
scheinen konnte, ist der allseits verehrte Professor Dr. Joseph Mausbach,
am 3I. Januar 1931, in Ahrweiler gestorben. Auch wir nehmen bewegten
Anteil an der Trauer seiner Freunde, seiner zahllosen Schiiler und Leser,
der Universitit Miinster, vorab seines Vaterlandes und der katholischen
Kirche, denen er zeitlebens mit so vorbildlicher Treue und so unermiid-
lichem Eifer gedient hat. Davon geben uns einen. Begriff die «schlichten
Gedachtnisblatter », die ihm sein ehemaliger Schiiler und nachheriger
Kollege an der Universitat Miinster, Dr. Georg Schreiber, soeben gewidmet
hat (Joseph Mausbach, 1861-1931, Sein Wivken fiir Kirche und Staal,
1931, Aschendorff, Miinster). An dieser Stelle seien besonders Mausbachs
Verdienste um die Verbreitung, Verteidigung und Weiterbildung der Philo-
sophia pervennis mit aufrichtiger Dankbarkeit hervorgehoben, wofiir mehrere
Nummern der von Dr. Schreiber a. a. O. zusammengestellten Bibliographie
Zeugnis geben. Leider wird uns nicht mitgeteilt, ob das Erscheinen der
zwei noch ausstehenden Binde vom Dasein und Wesen Gottes bereits



100 Literarische Besprechungen

gesichert ist. Wir wiirden es lebhaft bedauern, wenn ein apologetisches
Werk von dieser Bedeutung Torso bleiben miilite.

Freiburg. P. M. St. Morard O. P.

J. Pieper : Die ontische Grundlage des Sittlichen nach Thomas von
Aquin. Miinster i. W., Helios-Verlag. 1929. 65 S.

Diese von der Phil.-Naturwissenschaftl. Fakultit der Universitit zu
Miinster in W. angenommene Dissertation zeigt schon dadurch ein eigenes
Geprage, dall sie gleich mit neun Motti beginnt. Sieben derselben sind
den Werken Goethes entnommen und je eines der Nachfolge Christi und
der Summa theologica des hl. Thomas. Das letzte Motto bildet auch den
Abschluf3 der ganzen Untersuchung, in der behauptet wird, « nach Thomas
von Aquin sei die Wirklichkeit das Fundament des Sittlichen » (5). Die
Stelle in der S. Th. I-II q. 64 a. 3 ad 2 lautet : « Non est necesse in infinitum
procedere in virtutibus ; quia mensura et regula intellectualis virtutis (a qua
determinatur medium virtutis moralis) non est aliquod aliud genus virtutis,
sed ipsa res.» Der Aquinate hat eine ontische IFundierung des Sittlichen
wie sie in dieser Dissertation versucht wird, allgemein nie ausgesprochen ;
das gibt P. selbst zu (52). Auch weill P. auBer der zitierten keine weiteren
Stellen aus Thomas beizubringen, aus der er seine Ansicht direkt beweisen
kénnte. Daher schlagt er einen Umweg ein. « Die ontische Grundlage des
Sittlichen in der Ethik des Thomas von Aquin ist vor allem zu suchen in
dem eigentiimlichen Charakter seines sog. ethischen Intellektualismus. —
Ethischer Intellektualismus besagt: Wesensabhingigkeit und inneres Ge-
formtsein des Sittlichen von der Vernunft. Es gibt kaum einen ethischen
Grundbegriff, noch eine ethische Grundbeziehung, in deren Definition
Thomas nicht irgendwie ,ratio‘ oder ,ntellectus’ vorkommen lilit» (6).
Die ratio wird in eine spekulative und eine praktische unterschieden. Aber
« spekulative und praktische Vernunft sind nicht zwei voneinander ver-
schiedene Vermogen » (24). Vielmehr « Intellectus speculativus per exten-
sionem fit practicus » (S. Th. I q. 79 a. 11). Unter extensio ist nach P. « die
Hinwendung der Vernunft zum Wollen und Tun zu verstehen » (25). Gerade
in der Identitdt von spekulativer und praktischer Vernunft und der in ihr
begriindeten Prioritat der spekulativen Vernunft soll die ontische, seins-
metaphysische I'undierung des Sittlichen und der Ausgangspunkt fiir eine
Riickverlegung des Schwerpunkts_in das Objekt liegen (24). Denn so weit
die Vernunft theoretisch oder spekulativ ist, hat sie eine positive Beziehung
zum Wirklichen. «Diese Beziehung nennen wir: von der Vernunft her
gesehen : Erkennen; vom Wirklichen her gesehen: Erkanntsein; von
beiden her gesehen : Wahrheit» (8 f.). Da jede Funktion der praktischen
Vernunft einen Akt des KErkennens voraussetzt, erhdlt auch diese eine
Beziehung zum Wirklichen. Die Beziehung des Wirklichen zur spekulativen
Vernunft ist die einer mensura zum mensuratum. Indirekt muB also das
Wirkliche auch die mensura der praktischen Vernunft sein. Das gilt nament-
lich fiir den Akt der synderesis, mit dem die extensio der Vernunft auf den




Literarische Besprechungen I0I

Willen beginnt und somit die:Vernunft anfingt, praktisch zu werden (29).
« Es ist also das Gleiche, zu behaupten : Der Akt der synderesis setzt eine
Erkenntnis voraus — und : Der Akt der synderesis schliet eine Beziehung
zum Wirklichen ein » (40). « Der Akt der synderesis setzt als notwendig
voraus die Evkenntnis des Guten » (a. a. O.). «Das in der Erkenntnis mit
dem Intellekt identisch gewordene Wesen des Guten, das Subjekt gewordene
Wesen des Guten wird im Urteil der synderesis befehlend, directivum » (41).
« Das Gute ist das seinsvolle Wirkliche » (42). Auf diese Weise kommt
P. zu dem Ergebnis: « Mensura des Stttlichen ist die Subjekt gewordene
gegenstandliche Wirklichkeit » (52).

Der Versuch, die Ethik des hl. Thomas in ihrem Verhiltnis zur Wirk-
lichkeit niher zu bestimmen, ist ohne Zweifel sehr anerkennenswert. Denn
gewill ist nicht nur die Erkenntnislehre, sondern auch die Ethik des
Aquinaten in der Wirklichkeit fundiert. Es ist P. auch gelungen, uns diese
Beziehung des Sittlichen zur Wirklichkeit wieder klarer zum Bewultsein
zu bringen. Besonders sei auf seine Analyse der sittlichen Totalhandlung
hingewiesen (26 ff.); sie enthilt einige wertvolle Bemerkungen iiber das
allmdhliche Vorwirtsschreiten der Vernunft von der Spekulation zur Praxis.
Aber leider ist zunidchst seine Erkliarung der thomistischen Lehre von der
Identitit zwischen erkennendem Intellekt und erkannter Wirklichkeit
mittels des Verhiltnisses zwischen Sosein und Dasein im geschaftenen
Wirklichen — « Identitdt » von Sosein und Dasein (41) — ganzlich mil3-
gliickt. Da ist doch die Erklirung, die Wintrath von dieser Identitit gibt,
noch weit annehmbarer, obwohl P. dieselbe als zu wenig aufschluflreich
bezeichnet (65). Vgl. « Divus Thomas », jedoch nicht nur Jahrg. 1925,
S. 169 ff., sondern auch Jahrg. 1929, S. 61 ff. Sodann kénnen wir uns nicht
ganz zufriedengeben mit P.s Bestimmung der obersten Sittenregel. Es
entspricht zwar der Lehre des Aquinaten, wenn P. die sittlichen Handlungen
durch die erkannte Situation, d. h. durch das Objekt und die subjektiven
wie objektiven naheren Umstiande spezifiziert sein 1laBt. Wie aus seiner
ganzen Arbeit hervorgeht, will P. auch keineswegs das goéttliche Gesetz
ausschalten und behaupten, daB3 die Wirklichkeit schlechthin oberste Richt-
schnur des Sittlichen sei. Aber er hebt zu wenig hervor, daB3 die erkannte
Situation erst durch das sie bestimmende gottliche Gesetz mensura des
Sittlichen wird. « Direktiv, Formalursache und Maf der konkreten sittlichen
Handlung ist die zur divigievenden Evkenninis gewovdene Situation.» Dieser
SchluBsatz seiner Untersuchung ist so, wie er da steht, falsch.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel.

J. B. Schuster S. J. : Der unbedingte Wert des Sittlichen. Eine moral-
philosophische Studie. Innsbruck. 1929. 1v-110 SS.

« Die Frage nach dem unbedingten Wert des Sittlichen ist hauptsiachlich
unter dem EinfluB Kants in der Ethik bedeutsam geworden » (Vorwort).
Sch. versucht auf dem Hintergrund einer theistischen Metaphysik und
religiosen Moral ecine ausfiihrlichere Sinneserklirung und ethisch-meta-



102 Literarische Besprechungen

physische Begriindung der Unbedingtheit des ethischen Wertes. Denn «es
verbirgt sich hinter dem schlichten Worte vom unbedingten Wert nicht
blof3 eine Reihe von verschiedenen Bedeutungen, sondern es kommt darin
scheinbar spontan und unbewufBt als Ausflull des schépferischen Sprach-
geistes eine tiefe Metaphysik des Menschen, seiner Personlichkeit und
kosmischen Stellung zum Ausdruck » (1).

Der unbedingte Wert des Sittlichen fillt sachlich weder zusammen mit
dem objektiven Wert 1m Gegensatz zum subjektiven im erkenntnistheore-
tischen Sinn, noch mit dem allgemeingiiltigen Wert gegeniiber dem blo@3
individuellen, noch mit dem wahren im Vergleich zu den falschen Giitern,
noch auch mit dem bletbenden Wert im Unterschied zu den wechselnden
Zielen. Durch keinen dieser Begriffe wird die Bedeutung des Unbedingten
erschépft (2-10). Ebenso ist unbedingter Wert des Sittlichen nicht gleich
unendlicher Wert (11-18). Aber unbedingt und unendlich liegen nahe
beisammen. Denn es ist eine « uralte Idee, daBl sich gerade im Sittlichen
etwas Gottnahes offenbare » (19). Speziell tut sich in ihm der unendliche
gottliche Wille kund. Die Vertreter des theonomen Moralpositivismus iiber-
treiben jedoch, wenn sie Gut und Béds in den Geschopfen restlos mit dem
als Willkiir gedachten freien Schépfungswillen zusammenfallen lassen, « der
die sittliche Weltordnung in all ihren Bestandteilen auch anders gestalten
konnte » (24). Auch der gottliche Wille schafft die sittlichen Werte nicht
willkiirlich, wenn er sie zum Gegenstand seines Wollens macht. Denn
« das gottliche Wollen und Wirken ist wesensnotwendig bedingt und geleitet
durch sein Erkennen. Das bringt der A/. Thomas klar zum Ausdruck :
Voluntas non habet rationem primae regulae; ... dirigitur enim per
rationem et intellectum, non solum in nobis, sed et in Deo ... (De veritate,
q. 23 a. 6). Den Gegenstand des géttlichen Erkennens aber bildet seine
eigene Wesenheit und Seinsfiille. Sie ist zugleich der unerschépfliche Spiegel
fiir die Nachahmbarkeit durch die Geschopfe und somit letzter Moglichkeits-
grund fiir deren ideale Wesenheiten (possibilia) und der dadurch begriindeten
allgemeinen Wahrheiten der idealen und metaphysischen Ordnung. Nicht
alles ist somit gut und notwendig, weil Gott es geboten, und nicht alles
ist schlecht, weil es von ihm verboten ist. Die grundlegenden sittlichen
Werte des Menschen in seinen Beziehungen an sich selber zwischen Leib-
und Geistesnatur, zum Mitmenschen und iiberhaupt zur sozialen Umwelt,
endlich zu Gott selbst, dem héchsten und unbedingt verpflichtenden Welt-
ziel, haben ihren metaphysischen Ursprung im goéttlichen Denken, das die
Wesenheiten der Dinge und deren notwendige Gesetze in der Schau seines
ewigen Reichtums und Wesens konzipiert. Sie liegen also dem gottlichen
Wollen voraus» (25 f£.).

An dieser Stelle muB3 sich der Leser entscheiden, ob er Sch. weiter
folgen will oder nicht. Gibt er zu, daB nicht nur die gdttliche Wesenheit
antecedenter ad voluntatem divinam gut und wertvoll ist, sondern dal}
ganz analog die grundlegenden sittlichen Werte des Menschen ihren meta-
physischen Ursprung schon im gottlichen Denken haben, dann mull er
auch den weiteren Ausfithrungen des Autors zustimmen. Denn alles iibrige
ist streng logisch daraus abgeleitet. Sch. kann sich fiir seine Ansicht auf



Literarische Besprechungen 03

Scotus und Vasquez berufen, aber nicht auf den hl. Thomas. (Siehe Joannes
a S. Thoma, Curs. theol. tom. III, Q. XIX, Disput. IV, a. VI: Utrum
voluntas divina feratur aliquo modo in creaturas possibiles sub illo statu ?)
Nach dem Aquinaten konstituiert das goéttliche Denken nur die idealen
Moglichkeiten (possibilia). Die possibilia aber als possibilia sind noch nicht
gut oder wertvoll. Das werden sie erst durch das Wollen Gottes. Wie kénnte
sonst die Seinsvollkommenheit das Fundament jener Beziehung zum Be-
gehrungsvermaégen sein, die wir als die ontologische bonitas der Dinge zu
bezeichnen pflegen! Einzig die Wesenheit Gottes ist antecedenter ad
voluntatem divinam gut und wertvoll, weil es hinsichtlich ihrer keine
Moglichkeit gibt. Beziiglich der Wesenheit Gottes hat der Satz Bonum per
prius est in re absolute Geltung. Diese Ansicht unterscheidet sich dadurch
wesentlich vom theonomen Moralpositivismus, daB dessen Anhidnger die
sittlichen Werte des Menschen auch hinsichtlich ihrer inneren Moglichkeit
auf den gottlichen Willen zuriickfithren, wahrend wir nur die dufere Mog-
lichkeit aller geschaffenen Dinge aus dem gottlichen Wollen ableiten. S. g1
schreibt Sch. selbst : « Die sittliche Ordnung ist der Ausflul des gottlichen
Willens, der in freier Schépferhuld den Menschen ins Dasein gerufen, damit
er durch die Erfiillung des Sittengesetzes in beharrlichem ethischen Ringen
sein erhabenes Ziel gewinne, » Nehmen wir an, Gott hitte den Menschen
nicht erschaffen wollen, dann hiitte er offenbar auch dessen sittliche Werte
nicht gewollt. Trotzdem sollen diese auch in bezug auf den géttlichen
Willen unbedingt sein.

Auf Grund dieser Unterscheidung, die wir zwischen dem unendlichen
Werte der gottlichen Wesenheit und dem unbedingten der sittlichen Akte
des Menschen fiir notwendig halten, miissen wir daher auch an allen den
Stellen distinguieren, an denen Sch. die vom géttlichen Intellekte konzi-
pierte « geistige Menschennatur » (39 und 51) oder «Persénlichkeit als
Ebenbildlichkeit mit Gott » die metaphysische Begriindung des sittlichen
Wertes nennt (52). Was Sch. dagegen iiber unbedingten Wert und jensei-
tiges Ziel, unbedingten Wert und modernen Personlichkeitsbegriff, das
religiése Personlichkeitsbild, und endlich iiber unbedingten Wert und iiber-
natiirliches Gnadenleben schreibt, kann man ohne Einschrinkung gelten
lassen. Besonders diese letzten Kapitel sind geeignet, manche Vorurteile
gegen die christliche Ethik beseitigen zu helfen.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel.

A. Orel : Oeconomia Perennis. Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag. 1930,

Den ersten Band dieses auf fiinf Bande berechneten, epochemachenden
Werkes habe ich bereits dreimal und immer mit neuem Interesse gelesen
und bedaure nur, da8 dieses Buch nicht schon vor 50 Jahren erschienen
ist. Es hitte die Sozialpolitik und Sozialreform der Katholiken vor
verhdngnisvollen Irrwegen bewahrt und ihnen den rechten Weg gewiesen.

Orel teilt den ersten Band seiner Oeconomia Perennis in vier Biicher
ein. Das erste Buch, betitelt: « Revision der modernen Wirtschaftsauf-
fassung oder kommunistische Siindflut ! » zeigt, dal Jesus Christus unzweifel-



104 Literarische Besprechungen

haft eine Wirtschaftslehre aufstellte, die in direktem Gegensatz zur modernen
Wirtschaftslehre steht, von der wir uns emanzipieren und entschieden zur
christlichen Wirtschaftslehre in Theorie und Praxis zuriickkehren miissen.
Sollten wir uns nicht zu dieser Einsicht und Tatkraft aufraffen koénnen,
dann wird die Menschheit nach den Jahrhunderten des Kapitalismus eine
noch bitterere kommunistische Epoche durchkosten miissen ; denn dann wird
der moderne Kapitalismus sein Unheilskind, den Kommunismus, gebaren
kénnen und gebdren miissen.

Im zweiten Buche fiihrt uns Orel das Werden und Wesen der mittel-
alterlichen Ordnung vor Augen, die zwar nicht die christliche Ordnung
schlechtweg, aber doch die einzige christliche Gesellschafts- und Wirtschafts-
ordnung war, die bisher geschichtlich in Erscheinung trat. Die ihr zugrund-
liegenden Hauptkrifte, Prinzipien, Ideen, grundsitzliche Gesellschafts- und
Wirtschaftsauffassung werde auch jeder andern christlichen Gesellschafts-
und Wirtschaftsordnung zugrundeliegen miissen. Nicht mittelalterliche
Zustinde und iiberlebte Wirtschaftsformen sollen wiederhergestellt werden.
Nur die im Mittelalter herrschend gewesenen natiirlich-christlichen Gesell-
schafts- und Wirtschaftsprinzipien miissen wieder zur Geltung gelangen.

Das wichtigste Buch ist das dritte : « Die Kirche im Kampfe um das
Recht der Arbeit.» Orel entwickelt hier zuerst den heidnischen und den
naturrechtlich-christlichen Eigentums- und Arbeitsbegriff, die einander dia-
metral entgegengesetzt sind. In einer groBartigen, hochinteressanten
geschichtlichen Darlegung weist er sodann den gleichen Arbeits- und Eigen-
tumsbegriff nach in der Gesetzgebung des Moses, bei den Propheten, bei
den Aposteln und den Kirchenvétern, in der mittelalterlichen Theologie
und in der Enzyklika Rerum Novarum Leos XIII. Ganz besondere Auf-
merksamkeit widmet er dem hl. Thomas. Orel findet beim Fiirsten der
Scholastik in der Hauptsache den Eigentumsbegriff, den P. Horvath in
seinem neuen Buche dargestellt hat.

Sehr interessant sind die folgenden Kapitel, die vom falschen und
wahren Kapitalsbegriff handeln. Kapital ist Wert, dem die wirtschaftlich-
juristische Macht zusteht, denen, die es nicht haben, aber brauchen, einen
Teil ihrer Arbeitsfriichte als Kapitalzins abzunehmen und so « fruchtbar »
zu werden. Zinskapital ist eine Wert- und Machtsumme, die ihrem Besitzer
fremde Arbeit versklavt. Der Satz: Das Kapital bedarf der Arbeit und
die Arbeit des Kapitals, ist falsch. Der Arbeiter bedarf wohl der Produk-
tionsmittel, keineswegs aber des Kapitals, das ihm die Produktionsmittel
vorenthalt, oder nur gegen Zinstribut zur Verfiigung stellt. Insofern die
modernen Kommunisten Kapital und Kapitalzins verwerfen, stimmen sie
mit der Kirche iiberein. Das ist ihre Stiarke. Die unwiderstehliche Wucht
der modernen proletarischen Weltbewegung liegt darin begriindet, dal
diese Bewegung in ihrem tiefsten und letzten Innern der Aufstand der
Menschennatur gegen Unnatur und Unrecht des Kapitals und Kapital-
zinses ist. Alle « Widerlegungen » vom kapitalistischen Standpunkt aus
bleiben blinde Schiisse gegen eine uneinnehmbare, weil auf dem Felsen
ewiger Wahrheit stehende Festung. Begriindet das Sondereigentum einen
Anspruch auf Kapitalzins, dann haben die Kommunisten recht, wenn sie



Literarische Besprechungen Io5

die Abschaffung des Sondereigentums als notwendig fiir die Herstellung
einer gerechten Ordnung ansehen.

Aus dem richtigen Kapitalsbegriff ist der Kapitalismus leicht zu
definieren. Er ist eine Wirtschafts- und Rechtsordnung, in der das Kapital
anerkannt ist.

Die Kirchenlehre kennt kein Kapital, kein Recht auf pflichtenloses,
arbeitsloses Einkommen aus privatkapitalistischem Besitz. Jegliche, und
sei es auch die versteckteste Ausbeutung der Arbeit durch den bloBen
Besitz ist naturrechtswidrig, siindhaft und verboten. Nach naturrechtlich-
christlicher Ordnung darf der Mensch nur Arbeit sich von andern bezahlen,
d. h. durch deren Arbeit entgelten lassen. Er darf aber nicht sein Eigentum
dazu miBbrauchen, um seine Arbeit andern aufzuladen und sich die Nutzung
der Gottesgabe arbeitslos zu verschaffen ; denn diese Nutzung steht ihm
nur unter der Bedingung der Arbeit zu. Der Besitz darf also nicht zum
Mittel arbeitsloser Aneignung fremder Arbeitsfrucht gemacht werden, wie
es der heidnische, individualistische Begriff vom absoluten Eigentum
beinhaltet (S. 328).

Im vierten und letzten Buche untersucht Orel die Begriffe : Wahre
Arbeit, wahrer Wert, Niitzlichkeit und Tauschwert, Wert und Preis und
weist dann in sehr iiberzeugender Weise nach, dafl die thomistische Arbeits-
wertlehre, die auch von den «klassischen » Nationalokonomen und Karl
Marx tbernommen wurde, auf einmal von den liberalen und katholischen
Okonomen und Soziologen aufgegeben wurde. Wissenschaftler, wie P. Viktor
Cathrein, Ratzinger, Zehentbauer, Baumgartner stellten nun die Arbeits-
werttheorie als einen verhdangnisvollen Irrtum des wirtschaftlichen Libe-
ralismus hin.

~ Dies ist ein kurzer Auszug aus dem ersten Band der Oeconomia
Perennis. Er gibt natitirlich nicht im Entferntesten einen Begriff von der
Reichhaltigkeit und Schonheit des Buches, von Orels scharfer Logik und
geschickter Polemik, von seinem tiefen theologischen, philosophischen und
kulturhistorischen Wissen, seiner schriftstellerischen Begabung und all-
gemeinverstiandlichen Darstellung. Der Verfasser hat mir aus dem Herzen
geschrieben. Mit seinen Lehren bin ich in der Hauptsache vollstindig
einverstanden und unterschreibe ganz und gar das Lob, das Dr. Alois
Wiesinger, Zisterzienserabt zu Schlierbach, in seinem herrlichen Geleitbriefe
dem Verfasser spendet. Orels Buch ist wirklich eine griindliche Revision
der modernen Wirtschaftsauffassung, wie wir sie nétig haben. Viele Katho-
liken werden sich gegen diese scheinbar neuen, in Wirklichkeit aber uralten
und echt christlichen Wahrheiten auflehnen, sie als Modernismus oder
Reformismus verschreien. Aber sie werden sich, miissen sich durchsetzen,
vielleicht erst, wenn die kommunistische Siindflut allen den Star gestochen.

Ich empfehle die Oeconomia Perennis, die in ihrem vornehmen Einband
auch duberlich eine Zierde jeder Bibliothek ist, angelegentlichst allen
Gebildeten zur Anschaffung und zum eifrigen Studium und wiinsche nur,
dafl die iibrigen Bande bald erscheinen.

Solothurn. Lic. theol. Viktor Pfluger.



106 Literarische Besprechungen

Theologie.

Mgr. d’Herbigny 8. J. : Theologica de Ecclesia. I. De Deo universos
evocante ad sui Regni vitam seu de Institutione Ecclesiae primaeva.
II. De Deo catholicam Ecclesiam organice vivificante seu De hodierna
Ecclesiae agnitione. Editio tertia. Pag. xx1v-332-402. Paris (G. Beauchesne,
rue de Rennes, 117) 192728,

Die Beziehungen, welche der Verfasser seit langer Zeit mit dem Orient
pflegt und nun als Rektor des Orientalischen Institutes zu Rom noch
erweitert, haben auf sein Werk iiber die Kirche ganz bedeutenden Einflul
gewonnen ; man mochte es ein Unionslehrbuch nennen. Dal es dem vor-
gesetzten besondern Zwecke und Bediirfnis entspricht, darf man jedenfalls
daraus entnehmen, dall die wesentliche Anlage bei allem anderweitigem
Ausbau durch alle Auflagen hindurch gleichgeblieben ist. Wenn man von
der eigentlimlichen Sprache und der weitgehenden Aufteilung der Gedanken,
welche uns nicht zusagen wollen, absieht, diirften als bedeutende Vorziige
des Werkes sicher folgende Punkte hervorgehoben werden : iiberaus reiches
und sorgfaltig verwertetes Material, vor allem auch Orientalia ; saubere
Herausarbeitung der gegnerischen, liberalen und orientalischen Stellung
zum Problem ; irenisches Verfahren, sowohl bez. Heranziehung der Gegner
als bez. des Tones und der praktischen Anweisungen ; die Offenlegung
verschiedenster Wege, die zum Ziele fithren koénnen und Mannigfaltigkeit
des tatsichlich gewahlten Vorgehens; das Bestreben, den Problemen auf
den Grund zu gehen ; die dogmatische tiefe und allseitige Betrachtungs-
weise iiber die Kirche. Das Werk dient der unmittelbaren Vorbereitung
auf das Priestertum wahrend der theologischen Studien, deren Zeit
gewohnlich zu knapp bemessen ist, wird aber auch nachher zum Weiter-
studium gerne wieder zur Hand genommen werden.

Freiburg (Schweiz). P. Crispin Moser, O. M. Cap.

J. Gspann : Summarium Theologiae Dogmaticae. Paris, Lethielleux.
s. a. vVI-572 SS.

Den Stoff der ganzen speziellen Dogmatik und nur der Dogmatik
wollte der Verf. in diesen kleinen Band zusammendringen, und es ist ihm
in zufriedenstellender Vollstindigkeit gelungen. Auch wenn er in der
Praefatio sagt : « Operam autem non solum brevitati, sed etiam perspicuitati
dare volui », so hat er im ganzen dieses Ziel erreicht. Immerhin diirfte der
Leser, der das letzte Alinea von n. 106 beim ersten oder auch zweiten Lesen
versteht, eine Intelligenzpramie verdienen. Ein anerkennenswerter Vorzug
ist auch warme kirchliche Gesinnung, die die Darstellung beseelt.

Weniger angenehm beriihrt eine gewisse Fliichtigkeit und Oberflichlich-
keit, die viele und auch sehr sinnstérende Druckfehler verschuldet hat.,
Das Latein ist allzu sorglos, zuweilen allzu deutsch, so wenn es z. B. heil3t :
« Per consensum voluntatis gratia praeveniens fit ad gratiam comitantem »
(S. 274 ; Ahnliches 6fter). Auch was den Inhalt betrifit, zieht der Verf. bei



Literarische Besprechungen I07

Kontroversen allgemein jene Ansichten vor, die auf den ersten Blick leichter
verstandlich scheinen, ohne sich ebenso eifrig um den vollen Sinn der
Offenbarungsquellen und um Tiefe der Auffassung zu sorgen. Er geht darin
so weit, daB er behauptet : « Est ad minimum probabile fidem late acceptam
(ex consideratione creaturarum) supernaturalem (= gratia actuali adjutam)
ad iustificationem sufficere » (S. 75). Der Hinweis auf Conc. Vat. Sess. 111,
cap. 3 und auf die von Innozenz XI. verworfene prop. 23: «Fides late
dicta ex testimonio creaturarum similive motivo ad iustificationem sufficit »
(DB 1173) beantwortet er kurzweg : « Sed haec argumenta vim non habent. »
Die Auktoritit Gutberlets scheint ihm zu geniigen (S. 314). — S. 76 heil3t
es von den «incolae limbi puerorum »: «non pertinent ad praedestinatos,

Si autem alieni categoriae sunt adnumerandi, sunt praedestinati. »
Ahnlich S. 174, wo versichert wird : « Morientes cum solo peccato originali,
assequuntur finem naturalem.» Das zweite Lugdunense und das Iloren-
tinum reden strenger : « Eorum autem animae, qui in actuali mortali
peccato vel solo originali decedent, mox in infernum descendere, poenis
tamen imparibus puniendas» (DB 693 ; cf. 464).

Bei dieser Geisteshaltung ist es natiirlich, dafl Gspann auch den streng
thomistischen Lehren im allgemeinen und ihrer Gnadenlehre im besonderen
abhold ist. Die Darstellung der thomistischen Gnadenlehre (S. 303) beginnt
er also: «1Il. Thomismus» dazu gleich die Anmerkung: « Lucus a non
lucendo. Joannes Banez (1528-1604) systema construxit. » Die Ausfiihrungen
des Verf. zur Sache sind aber so oberflichlich, daB3 sie kaum eingehendere
Wiirdigung beanspruchen konnen. Nur eines sei bemerkt. Der Verfasser
schreibt (S. 303) : « Ridiculum est, dissentire gratiae sufficienti (nidmlich der
Thomisten), quia haec potentiam tantum agendi dat. Quis resistit homini,
qui eum aggredi pofest, qui habet potentiam aggrediendi, sed non actu
eum aggreditur. » Auf S. 305 wird dieses ridiculum est nochmals wieder-
holt. — Es moge nun ein konkretes Beispiel dem Verfasser verstidndlich
machen, daB die Lehre der Thomisten doch nicht so lacherlich ist, wie
er meint. Setzen wir den Fall, es komme ihm einmal in stiller Stunde der
Gedanke : bevor ich iiber den Thomismus von oben herab urteile und ihn
licherlich mache, sollte ich diese Lehre doch zuerst einmal griindlich und
unvoreingenommen studieren ! Dieser Gedanke hitte ja nichts Unwahr-
scheinliches an sich bei einem Mann, der schon iiber 20 Jahre Dogmatik
lehrt, wie die Praefatio bezeugt. Es wire auch ganz wohl mdéglich, daB
derselbe einer Anregung der Gnade entspridnge ; denn es ist sicher sittlich
gut und heilsam, bevor man iiber etwas aburteilt, es griindlich kennen zu
lernen. Da hitten wir denn eine thomistische gratia sufficiens. Sie regt an,
mahnt, zieht, aber sie bewegt noch nicht zur Tat. Der Auktor behilt die
Moglichkeit, aus vorgefafiter Meinung, Fliichtigkeit oder Bequemlichkeit
u. dgl. die innere Mahnung zu milachten und abzuweisen und so die gratia
efficax und die bessere Belehrung auszuschlieBen. Tut er es, so stehen
wir vor einer gratia vere sufficiens, der widerstanden wird mit selbst-
verschuldetem Nichtempfang der gratia efficax, ein Grund zum Bedauern,
aber doch sicher nicht zum Lachen.

Stift Einsideln. P. Meinrad Benz O.S. B.



108 Literarische Besprechungen

Thomas Molina : Nochmals : Das Leiden im Weltplan. Innsbruck-Wien-
Miinchen, Tyrolia. 1930. 54 SS.

Der Verfasser des auch in dieser Zeitschrift (Oktoberheft 1930, S. 349 ff.)
besprochenen Werkes : « Das Leiden im Weltplan », nimmt im vorliegenden
Schriftchen Stellung zu den Bedenken, die einige Rezensenten gegeniiber
verschiedenen Ausfithrungen jenes Werkes geduBlert hatten. Er versucht
dabei, seine Ansichten deutlicher zu erkliren, hilt sie aber durchwegs
aufrecht. Da aber die Bedenken nicht von MiBverstindnissen, sondern von
der wohlverstandenen Ansicht des Verfassers hervorgerufen waren, diirften
sie auch trotz der gegebenen Erlauterungen weiter bestehen. Ja zum Teil
werden sie sogar noch verstirkt.

So wird S. 13 die Lehre aufrecht erhalten, daf3 die menschliche
Heiligkeit, weil «labile Heiligkeit », die Heiligkeit Gottes «in etwa » iiber-
treffe, da8 die menschliche Heiligkeit Jesu, weil, wie der Verfasser meint,
verbunden mit der Moglichkeit von Versuchungen, Unvollkommenheiten
und Siinden, die gottliche Heiligkeit «in etwa » unendlich iibertreffe. Aus
der beigefiigten Erklarung scheint mir folgender Satz von entscheidender
Wichtigkeit zu sein: « Man muf3 alle unendlichen Vorziige Gottes auller
Acht lassen und nur den einen erwigen, der ihm in actu fehlt : dann und nur
dann iibertreffen wir ihn. Denn er ,tite‘ bloB gern und spielend, was
wir ,tun‘. Er hat’s unendlich in der Potenz, was uns in actu ziert. » Wenn
wir hier auch von der auffilligen Behauptung absehen, dafB} irgend eine
Vollkommenheit Gott nur in Potenz, nicht in actu zukommen koénne —
tatsichlich kommen die sog. gemischten Vollkommenheiten Gott nicht
bloB in Potenz, sondern in actu, aber nicht formell, sondern in hoéherer
Weise, eminenter zu —, so bleibt immer noch ein groBer Fehler. Um zu
jenem : «die labile Heiligkeit des Geschépfes tibertrifft ,in etwa* die wesen-
hafte Heiligkeit Gottes» zu kommen, muf3 man auf Seiten Gottes absehen
von seiner unendlichen Heiligkeit. Beachtet aber Thomas Molina dabei
nicht, dafl er dann gar nicht mehr den wahren Gott als terminus com-
parationis hat, sondern nur ein gegenstandsloses Gebilde seines Geistes ¢
In der Tat, wenn wir Gott, der wirklich ist, denken, so denken wir immer
alle seine Vollkommenheiten einschluBweise mit, mag auch nur eine einzige
von ihnen in unserem bewuBten Blickfeld stehen. Denn in Gott sind ja
alle Vollkommenheiten eine einfachste, einzige, unendliche Vollkommenheit.
SchlieBe ich also eine einzige aus, so denke ich nicht mehr den wirklich
existierenden Gott. SchlieBt aber der richtige Gottesbegriff immer alle
unendlichen Vorziige Gottes mit ein, so kann niemals irgend ein Geschopt
unter irgend einer Riicksicht vollkommener sein als Gott. Es wird also dabei
bleiben miissen, daf3 alle diese der fehlbaren, in Versuchung bewihrten
Heiligkeit der Geschopfe «in etwa » zugeschriebenen Erhabenheiten iiber
die Heiligkeit Gottes haltloser Schein und Tauschung der Phantasie sind.
Freilich fillt damit ein groBer Teil der Ausfithrungen Thomas Molinas
dahin. Seine «In etwa »-Theorie ist nicht mehr der Hebel, um die
geschaffene Heiligkeit Christi «in schier unendlich hohem Schwunge » «in
etwa unendlich iiber die dreimal heilige Heiligkeit Gottes selber empor-
zutragen » (S. 20). Dem auf Eindruckmachen eingestellten Wortgepringe



Literarische Besprechungen 109

fehlt die innere Wahrheit. Darum lehne ich diese Theorie ab, nicht,
weil sie neu ist. Die Mahnung (S. 16): « Es nehme mir der Thomist
Benz doch iiberhaupt das manche Neue nicht iibel », ist also ganz
gegenstandslos.

Auch «das Hochstmal3 der Versuchungen Jesu» und die innere Mog-
lichkeit fir ihn, zu siindigen, wird festgehalten. Christus war nach Th. M.
cines freien Wunsches nach Verbotenem allerdings unfahig, « eines unfreien
aber so wenig wie jeder Versuchte» (S. 17). Aber wie ist das mit der
hypostatischen Union vereinbar ? In ihrer Folge wire ja jede ungeordnete
Regung fiir die gottliche Person, weil freiwillig zugelassen, zurechenbar,
also siindhaft gewesen ! Auch die (S. 16) unternommene Anfechtung des
Beweises, der fiir die innere Versuchbarkeit Jesu aus der Anschauung
Gottes gefiihrt wurde, ist unwirksam. Fiir den leidgepriiften Menschensohn
sei Gott, trotz jener Anschauung, durchaus kein Gut ohne Schatten des
Ubels gewesen, sondern ein gemischtes Gut, «das keineswegs zur Liebe
notigte, sondern zur Nicht-Liebe und darum zum Bosen frei lieB. » Aber
das heit doch die Anschauung Gottes fiir Christus in Abrede stellen :
Denn wer Gott schaut, sicht ihn doch so, wie er in sich ist; er ist aber
das schattenlose Gut, und seine Ratschliisse sind schattenlos gut. Darum
mull der Gottschauende ihn notwendig lieben und er kann seinen Rat-
schliissen nicht zuwidersein. Diese Ratschliisse legten Christus freilich
grofte Leiden auf; aber im Lichte der Anschauung Gottes urteilte er
ohne jedes Schwanken, welche Wahl zu treffen sie, namlich durch sein
Leiden den Ratschlull Gottes iiber das Heil des Menschengeschlechtes zu
erfilllen. Wo kein Schwanken im Urteil méglich ist, da ist auch keine
Versuchung moglich. Eine merkwiirdige Inkonsequenz begeht Th. M., wenn
er die Kraft, innerlich unversuchbar und unsiindbar zu machen, der
Anschauung Gottes in Christus abspricht, dieselbe aber in Anspruch nimmt
fiir die Sehnsucht der armen Seelen im IFegfeuer nach dieser Anschauung.
Denn mit dieser Sehnsucht will er in seinem Hauptwerk S. 253 f. erkliren,
warum die Leiden dieser Seelen nicht verdienstlich seien, weil sie namlich
Versuchung und Siinde ausschliefe. (Ich hatte diese LErkliarung in meiner
Rezension leider tibersehen. Die andern « Versehen », die Th. M. mir vor-
wirft, sind solche von seiner Seite, wie er feststellen wird, wenn er genauer
zusieht, was ich wirklich sage und was er sagt und mich sagen lif3t.) Also
die Sehnsucht nach der Anschauung Gottes soll unfihig machen zu siindigen,
diese Anschauung selber aber nicht! Wird man da nicht an das sic volo
sic iubeo erinnert ?

Um den Vorwurf zuriickzuweisen, als verwerfe er ohne hinreichenden
Grund die allgemeine Auffassung vom Wesen der Erbsiinde als eines
durch die Siinde Adams schuldbaren Mangels der heiligmachenden Gnade,
erhebt er gegen dieselbe die Anklage « himmelschreiender Ungerechtigkeit ».
Th. M. vergif3t wieder, da3 starke Worte noch keine starken Griinde s'nd,
wenn ihnen die innere Wahrheit fehlt. Das aber ist hier der Fall. Von
Ungerechtigkeit konnte nur die Rede sein, wenn den Kindern um der
Stinde Adams willen ein ihrer Natur geschuldetes Gut entzogen wiirde.
Gnade und Glorie sind aber der menschlichen Natur nicht geschuldet.



110 Literarische Besprechungen

Auf die Bemerkungen gegen die Kritiken aus dem Gebiete der Willens-
freiheit gehe ich nicht weiter ein, da sie an den Ausfiihrungen des grofern
Werkes und der Stellungnahme zu diesem nichts dndern.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S, B.

Textausgaben — Geschichte.

Saint Thomas d’Aquin : Somme Théologique. Editions de la Revue
des Jeunes. — Paris-Tournai-Rome, Société Saint Jean 1’Evangéliste.

Desclée u. Cie.

Als ein ganz hervorragendes Unternehmen zur Foérderung des Thomas-
studiums mufl man die unter dem Protektorate des Generalmagisters des
Predigerordens P. M. Gillet in Angriff genommene und schon weit fort-
geschrittene neue franzosische Ubersetzung und Erklirung der Summa
theologiae des hl. Thomas von Aquin bezeichnen, die dieses klassische
Werk des Fiirsten der Scholastik einem weiteren Kreise von gebildeten
Lesern leichter zuginglich machen will. Gelehrte Dominikaner der drei
franzosischen Ordensprovinzen Paris, Lyon und Toulouse haben sich in das
groBe Unternehmen geteilt, das im ganzen wohl an die dreilig Bandchen
umfassen wird. Die einzelnen Unterabteilungen der Summa werden so in
je einem oder auch in Gruppen zu zwei oder drei Bindchen jeweils von
Fachleuten bearbeitet und so steht zu hoffen, dall wir binnen kiirzerer
Zeit im Besitze einer neuen gediegenen, vollstindigen und den modernen
Bediirfnissen durchaus entgegenkommenden Ubersetzung und Erklirung
der Summa theologiae sein werden.

Die Ubersetzung selbst will nicht um jeden Preis wortlich sein, sie
folgt vielmehr einem Grundsatze, den der hl. Thomas selbst mit Bezug
auf die Ubertragung griechischer Texte ins Lateinische in der Vorrede
des Opusculum Contra errores Graecorum geltend macht: « Unde ad
officium boni translatoris pertinet, ut ea quae sunt catholicae fidei trans-
ferens servet sententiam, mutet autem modum loquendi secundum pro-
prietatem linguae in quam transfert. » Vgl. vol. I, Préface, pag. 10. Ein
groler Vorzug der Ausgabe ist es, dal der lateinische Text der Summa,
der aus einzelnen alten Handschriften hauptsichlich der Pariser National-
bibliothek geschépft ist, die franzdsische Ubersetzung fortlaufend begleitet ;
diese nimmt immer den oberen Teil, jener den unteren Teil einer Seite ein.
Die Argumenta und Responsiones sind nach ihrer Wichtigkeit und ihrem
Werte fiir das Verstindnis des ganzen Artikels mehr oder minder voll-
stindig dem Wortlaute nach iibersetzt. Ganz kurze Noten unter dem
Striche geben noétigenfalls iiber textliche Schwierigkeiten oder dunkle
Stellen AufschluB; fiir die eigentlichen erklirenden Anmerkungen aber
ist ein eigener I. Anhang (Notes explicatives), der auf Text und Ubersetzung
folgt, bestimmt ; ein II. Anhang (Renseignements techniques) bringt ein-
gehendere Erorterungen iiber die wichtigeren Lehrpunkte des jeweils
behandelten Traktates, iiber ihre Beziehungen zur kirchlichen Lehre und



Literarische Besprechungen III

zur sonstigen Doktrin des hl. Thomas, sowie auch iiber die Ausleguug, die
diese Lehrstiicke bei Alteren und Neueren gefunden haben ; auch wird
regelmiBig die einschligige Literatur zu einem griindlicheren Studium der
erorterten Fragen angegeben. Den einzelnen Binden ist eine Vorbemerkung
vorangestellt, in der sich der Ubersetzer in Kiirze iiber die Bedeutung des
zu behandelnden Traktates, seine Stellung im Werke des Heiligen und die
Einteilung duBlert. Zwei am Schlusse des Buches angefiigte Register iiber
die darin behandelten Gegenstinde und erwidhnten Autoren erleichtern den
Gebrauch des Werkes wesentlich.

Riihmend muf} in dieser allgemeinen Wiirdigung auch die vortreffliche
Ausstattung, die der so riihrige Verlag den einzelnen Biandchen dieser
Sammlung gegeben hat, hervorgehoben werden ; sie erwecken mit ihrem
handlichen, bequemen Formate 1o X 17 cm, Seitenzahl 300-500), ihrem
guten Papier, dem gefilligen abwechslungsreichen Drucke und der so
iibersichtlichen Anordnung einen ungemein ansprechenden, schmucken
Eindruck. So darf man wohl hoffen, dall sie, da auch der Preis maBig ist,
allenthalben Anklang und weite Verbreitung finden und vielen Segen
stiften werden ; man modchte nur wiinschen, da3 auch andere Linder und
Volker diesem nachahmenswerten Beispiele, das hier Frankreich gegeben
hat, alsbald folgen moéchten.

A. D. Sertillanges O. P. : Dieu.

Die Sammlung ertéffnet A. D. Sertillanges O. P. mit drei Bianden, die
den Traktat De Deo Uno enthalten. In der Einleitung des ersten Bandes
wird in lichtvoller Weise der Plan der ganzen Summa theologiae dargelegt
und iiber den Sinn der einleitenden Quaestio : De sacra doctrina gehandelt.
Auf rund 300 Seiten werden Text und Ubersetzung der qq. 1-11 der Pars I
vorgelegt ; darauf folgen gut 20 Seiten erklirende Anmerkungen, die den
Anhang 1 bilden ; der Anhang II nimmt im Anschlusse an einzelne der
ibersetzten Artikel Stellung zu wichtigen Fragen, wie Doctrina sacra (q. 1),
argumentum S. Anselmi (q. 2 a. 1), Beweisbarkeit von Gottes Dasein (q. 2
a. 2), die fiinf Beweiswege dafiir (q. 2, a. 2), Schwierigkeit gegen Gottes
Dasein durch den Hinweis auf das Ubel (q. 2 a. 3 ad 1), Thomas und der
Pantheismus (q. 3 a. 8), das hochste Gut (q. 5), das Unendliche (q. 7),
Zeit und Ewigkeit (q. 10), und zwar werden da zur Beleuchtung der in
der Summa theologiae vorgetragenen Lehre gelegentlich auch lingere oder
kiirzere einschligige Stellen aus anderen Werken des Heiligen, wie
besonders Summa contra Gentiles, Quodlibeta, Quaestiones disputatae (De
veritate vor allem) und Sentenzenkommentar, sowie auch Cajetans Kom-
mentar zu Summa des Aquinaten, verwertet und iibersetzt. — Um nun
auf einzelnes einzugehen, so scheint bei Erklarung von q. 1 a. 10 (Utrum
S. Scriptura sub una littera habeat plures sensus) S. 332, die Responsio
ad 1 zu wenig beachtet, wo S. Thomas ausdriicklich sagt: «... multi-
plicitas horum sensuum non facit aequivocationem aut aliam speciem
multiplicitatis, quia, sicut iam dictum est, isti non multiplicantur propter
hoc, quod una vox multa significet, sed quia ipsae res significatae per voces
aliarum rerum possunt esse signa. Et ideo etiam nulla confusio sequitur



112 Literarische Besprechungen

in S. Scriptura, cum omnes sensus fundentur super unum, sc. litteralem,
ex quo solo potest trahi argumentum, non ex his quae secundum allegoriam
dicuntur. » Diese Stelle spricht doch unstreitig fiir die Einheit des Literal-
sinnes | Wenn aber S. Thomas gerade zuvor am Ende des Corpus articuli
schreibt : « Quia vero sensus litteralis est quem auctor intendit, auctor
autem S. Scripturae Deus est, qui omnia simul suo intellectu comprehendit,
non est inconveniens, ut dicit Augustinus XII Confess. (cap. 31), si etiam
secundum litteralem sensum in una littera Scripturae plures sint sensus »,
so nimmt er hier sensus litteralis in einem ganz allgemeinen, umfassenden
Sinne ; er versteht darunter nichts anderes als den von Gott intendierten
Sinn iiberhaupt, sodal3 darunter sowohl der sensus historicus oder litteralis
im eigentlichen Sinne wie auch der dreigeteilte sensus spiritualis, von denen
der Heilige im vorausgehenden des niheren gesprochen hatte, befalt werden
konnen ; alles dies kann eben von Gott, dem Urheber der Heiligen Schrift,
der alles in einem begreift, intendiert werden. — S. 67 f. miiBte wohl auch
im Texte, wie es ja in der Uberschrift des Artikels tatsidchlich geschieht,
« per se notum » ganz prazise mit « évident par lui-méme », unmittelbar
einleuchtend wiedergegeben werden.

Der zweite Band enthilt die Quaestionen 12-17. Auf Text und Uber-
setzung folgen S. 323-369 aufschluBreiche, erklirende Anmerkungen in noch
groflerer Zahl als im ersten Bande und dann mit Bezug auf die schwierigen
Quaestionen 12 und 13, Darlegungen iiber die Art und Weise, wie wir
Gott erkennen und benennen und iiber die Analogie ; dabei werden auch
hier wieder andere lehrreiche Texte aus der Summa contra Gentiles, aus
De veritate und dem Sentenzenkommentar (das Zitat aus letzterem auf
S. 383 mul richtig I, dist. 8 a. 1, resp. 4 lauten) zur weiteren Erliuterung
einzelner Stellen herangezogen. Ebenso eingehend wie q. 12 werden im
folgenden die bedeutsamen Artikel der q. 14 De scientia Dei behandelt, denen
schon im Anhange I nicht weniger als siebzig erklirende Noten gewidmet
wurden. Daran schlieBen sich Bemerkungen iiber q. 15: De ideis, und
qq. 16 und 17 iiber das Wahrheitsproblem. — Die S. 8o unter Nr. 10 an-
gefithrte Lesart : Utrum accipiatur ..., secundum quod significat Deum . ..
per operationem, stimmt wohl nicht mit der viel bezeichnenderen Artikel-
iiberschrift S. 141 : Utrum hoc nomen Deus univoce dicatur de Deo ...
secundwm opinionem zusammen. — S. 121 fehlt in der Ubersetzung die
These des Artikels 7 der Quaestio 13 : « Respondeo dicendum, quod quae-
dam nomina importantia relationem ad creaturam ex tempore de Deo
dicuntur et non ab aeterno. »

Im dritten Bande (376 Seiten) endlich werden die Quaestionen 18-26
ibersetzt und erklirt; die Anmerkungen des Anhanges I nehmen gut
25 Seiten, die doktrinellen Bemerkungen (Anhang Il) rund 45 Seiten ein ;
letztere beziehen sich auf . 19 vom Willen Gottes, q. 20 von der Liebe
Gottes, q. 22 von der Vorsehung, wo unter Artikel 4 (Utrum providentia
rebus provisis necessitatem imponat), S. 316 ff., Cajetans Aufstellungen
(in seinem Kommentar zur Summa) einer Kritik unterzogen werden. Tief
und iiberzeugend sind insbesonders die Bemerkungen zu qq. 23 und 24
iber die Priadestination ; darauf folgen noch solche zu q. 23 a. 7 ad 3 iiber



Literarische Besprechungen 113

die Zahl der Auserwidhlten und zu q. 25 iiber die gé6ttliche Allmacht. Das
Schluflwort zur ganzen Gotteslehre kennzeichnet endlich gegeniiber dem
absoluten Agnostizismus, Symbolismus und Anthropomorphismus lichtvoll
den Standpunkt des Analogismus, wenn man so sagen will, den das
thomistische Denken Gott gegeniiber einnimmt und 1a8t auch der mystischen
Intuition ihr Recht werden. Mit einem Gesamtregister iiber alle drei Bande
wird der erste groflere Abschnitt der Summa theologiae, der Traktat De
Deo Uno, abgeschlossen.

Sertillanges hat mit dieser neuen Ausgabe, die wegen ihrer formvoll-
endeten Ubersetzung und ihrer wertvollen Beigaben hochste Anerkennung
verdient, einen ganz vorziiglichen Behelf zu einem erfolgreichen Studium
dieses grundlegenden Traktates der Summa des Aquinaten geschaffen und
so weitere Kreise der gebildeten Welt instand gesetzt, sich unter bewihrter
Fiihrung in die Spekulation iiber Gott zu vertiefen.

Stift Seitenstetten. P. Carl Joh. Jellouschek O.S. B.

A. D. Sertillanges : Der heilige Thomas von Aquin. Hellerau bei
Dresden, J. Hegner. Ohne Jahreszahl. 920 SS.

Im Zusammenhange mit der neuen franzosischen kommentierten Aus-
gabe der Summa theologiae sei hier noch auf ein vortreffliches Hilfsmittel
zur Emnfiihrung in die Gedankenwelt des hl. Thomas von Aquin hin-
gewiesen : es ist Sertillanges’ O. P. bekanntes Werk « Saint Thomas d’Aquin »,
das nun auch in deutscher Ubertragung vorliegt. Sie stammt, wie auch
das beigefiigte Nachwort, von Robert Grosche und erschien als Veroffent-
lichung des Katholischen Akademikerverbandes im Verlage Jakob Hegner
zu Hellerau bei Dresden, der dem Buche, das {iber goo Seiten zihlt, eine
immer noch handliche Form und sehr gefillige Ausstattung zu geben
wuBte. Die Ubersetzung selbst muB als gelungen bezeichnet werden ; mit
groBem Geschick und tiefem Verstindnisse werden die oft so schwierigen
abstrakten Gedankenginge des franzosischen Originals in der deutschen
Sprache wiedergegeben. Es wire zu wiinschen, dal3 diese dankenswerte
Ubertragung weiteste Verbreitung finden und Sertillanges’ Werk auch in

deutschen Landen noch mehr bekanntmachen mége. — Wenn nun einige
Einzelheiten der Ubersetzung beriithrt werden sollen, wire S. 248, bei
Charakterisierung der Proportionalitit wohl richtiger zu sagen: « ... man

kann aber auch eine Ubereinstimmung zwischen zwei Dingen behaupten
..., auf Grund der Tatsache, dal3 das eine sich zu einem (nicht dem) anderen
verhilt wie das zweite zu einem vierten.» S. 245 wire besser zu sagen :
« dasselbe, wie wenn (nicht als wenn) ; es wird merkwiirdigerweise gewohn-
lich geschrieben : sehn, gesehn, abgesehn, ansehn, sahn, unsre, unsrer ;
évident wird mit «einsichtig » wiedergegeben und von einsichtigen Prin-
zipien, einsichtigen Griinden, in sich einsichtigen Schliissen gesprochen ;
eine etwas kithne Wortbildung ist « verganzheitlichen » (vgl. z. B. S. 166
und 182). S. 870 vermif3t man die Anmerkung 2 zu Seite 47.

Stift Seitenstetten. P. Carl Joh. Jellouschek O.S. B.
Divus Thomas., 8



114 Literarische Besprechungen

A. Diés : Platon, (Euvres complétes. Tome VIII, texte établi et
traduit, 1™ partie, Parménide (X1x-113 SS.), 1923 ; 2™ partie, Théététe
(r51 SS.), 1924 ; 3me partie, Le Sophiste (127 SS.), 1925. Edition « Les
Belles Lettres », Paris.

— — Autour de Platon. Essais de critique et d’histoire. Paris, Beauchesne.
1927. 416 SS.

— — Platon. Collection « Les grands cceurs ». Paris, Flammarion. 1930.
222 SS.

Bereits durch seine Studien (1909) iiber den « mystischen Kreis» in
der vorsokratischen Philosophie und iiber den « platonischen Seinsbegriff »
hatte sich der Kanonikus A. Diés, Professor an der katholischen Universitit
von Angers, in die Reihe der gewiegtesten Forscher und Kenner der alt-
griechischen Philosophie glanzend eingefiihrt. Wie manche franzosische
Gelehrte der letzten Vorkriegsgeneration wuflte er mit der peinlichen Sach-
lichkeit eines methodisch geschulten Philologen die feingeschliffene Sprache
und die geistreiche Lebendigkeit des klassisch gebildeten Literaten zu
verbinden. Nun legt er uns in der kurzen Zeitspanne von weniger als einem
Dezennium eine nach der anderen die ausgereiften Friichte seiner iibrigens
zum Gliicke noch lange nicht abgeschlossenen Lebensarbeit vor.

Seine Textausgabe und franzosische Ubersetzung der drei grolen
metaphysischen Dialoge des greisen Platos fiir die bekannte Klassiker-
sammlung der « Universités de France » mit den ausfiihrlichen, ungemein
gehaltreichen und tiefschiirfenden Einleitungen stellt ein Denkmal von
bleibender Bedeutung dar. Die scharfe Treue und der feine Zauber seiner
Ubersetzung wird der vielseitigen platonischen Eigenart gerecht, ohne je
den beschwingten, bald lieblich scherzenden, bald pathetisch beschwérenden,
bald poetisch verklarten Ton der Gespriche zu belasten und doch wieder
ohne die geradezu technische Sachlichkeit der Erérterungen nirgends ab-
zuschwichen. Uber die kritische Textgestaltung kénnen wir uns selbst-
verstdndlich kein Urteil apmaBlen. Es geniigt uns wieder einmal die
bezeichnende Tatsache zu buchen, daB die heutige Philologie sich immer
mehr zur Anerkennung der Uberlieferung genétigt sieht und sich infolge-
dessen zu einer dublerst konservativen Behandlung der Texte bekennt.
Der Thomist, der sich fiir die geschichtlichen Urspriinge seiner Metaphysik
interessiert, wird es sich nicht entgehen lassen, aus diesem achten Band
des platonischen Gesamtwerkes den geziemenden Nutzen zu ziehen.

Die unter dem Titel « Autour de Platon » gesammelten Aufsitze sind
recht verschieden an Inhalt und an Wert. Teils sind es alte Literatur-
berichte iiber geschichtsphilosophische Untersuchungen um Plato herum,
leider nicht bis zum heutigen Tag fortgefithrt (so sind z. B. der zweite
Band des Ritter’schen Platos, oder der Plato von Wilamowitz nur in einer
nachtriglichen FuBnote kurz angezeigt), teils sind es selbstindige Ab-
handlungen {iiber textkritische Fragen oder iiber Probleme der platonischen
Philosophie. Sehr lehrreich fiir die Wandlungen der Kritik sind die Berichte
iiber den Sokrates von Xenophon, der schlieBlich doch wieder nach einer
Zeit schroffster Ablehnung als kritisch grundlegend anerkannt wird. Auch



Literarische Besprechungen 115

hier zieht der Verfasser die letzte Literatur tiber den Fall nicht mehr
heran. Von wahrhaft goldenem Wert hingegen sind die vier «esquisses
doctrinales », mit denen der Verf. (p. 400-603) die Reihe seiner Aufsitze
beschlieBt : die platonische Ubertragung der Rhetorik, der Erotik und
des Mystizismus in die Metaphysik der Ideen, ein bedeutsamer Beitrag
zum Verstindnisse, vorab des Phaidros ; der platonische Wissenschafts-
begriff, wo die Kernfrage der platonischen Philosophie zum Austrag gebracht
wird ; der platonische Gott, mit aufschluBlreichen Riickblicken auf die
vorsokratische und sokratische Theologie und mit einem ob seiner fein
abwigenden Umsicht um so eindrucksvolleren positiven Ertrag; endlich
die Religion Platos, die am meisten skizzenartige unter diesen «esquisses
doctrinales ». Die Hauptgedanken der platonischen Theologie werden, wie
folgt, zusammengefal3t : « Die einzige wahrhaftige Wirklichkeit, Ursache und
Ziel von allem iibrigen ist die geistige Wirklichkeit. Thre vollkommene Fiille
tritt uns in dem allgemeinen Sein (70 wavteios 4v, das allwertige Sein :
von mir eingefiigt) entgegen. Thm ist die Gottlichkeit eigen, in erster Linie
sofern es die Fiille und Vollendung des Seins ist, allgemeines Objekt,
Urbild und Endziel. Sie ist ihm auch in zweiter Linie eigen, aber unzer-
trennlich vom ersten, sofern es der hochste Geist ist, Subjekt, in dem sich
das Objckt widerspiegelt, schopferischer Gedanke, allgemeine Wirkursache »
(p. 574). Danach fiele die Idee des Guten mit dem koniglichen Geist des
Philebos und dem Demiurgen des Timaios in eins zusammen.

Der kleine Plato der biographischen Sammlung « Les grands coeurs »
fiihrt uns dem Scheine nach ziemlich weit weg von diesen hochwissen-
schaftlichen Arbeiten. Er ist fiir ein breiteres Publikum bestimmt und
verzichtet gidnzlich auf gelehrtes Riistzeug. Der Zwang, sich moglichst
laienmdfig auszudriicken, scheint im zweiten Teil hie und da der frischen
Unmittelbarkeit und dem leichten FluB der Darstellung, wie auch noch
mehr der scharfen Deutlichkeit der Linien in etwa geschadet zu haben.
Indes ist beim Verf. die Gabe kiinstlerischen Gestaltens, wie man es von
einem Vertrauten der platonischen Meisterwerke, der iibrigens iiber die
feinste Feder verfiigt, von vornherein erwarten darf, reichlich vorhanden.
So liest sich denn das schone Werkchen, bei aller Gedriangtheit und Fiille
des Inhaltes, dullerst angenehm. Es gibt Stiicke darin, die aus einem
platonischen Dialog lebendig herausgetreten zu sein scheinen, so sehr sie
den attischen Zauber des Meisters atmen. Besonders die Schilderung des
Sophistentreibens in Athen und die Kennzeichnung ihrer geistesgeschicht-
lichen Bedeutung gehort formell und inhaltlich zu den gelungensten Ab-
schnitten. Im iibrigen fiihrt uns der Verf. sicher und rasch in alle wichtigen
Momente des platonischen Lebens und des platonischen Werkes ein. Und
bis der hochwiifdige Ehrenkanonikus von Rennes uns den groBen Plato
schenkt, den er uns nach allem schuldet, wird man froh sein, hier wenigstens
den AufriB und die Grundgedanken seines zukiinftigen Hauptwerkes zu
finden.

Freiburg. ’ P. M. St. Morard O. P.



116 Literarische Besprechungen

P. Gény S. J. : Brevis conspectus historiae philosophiae ad usum semina-
riorum. Editio 3*. Romae, Universitas Gregoriana. 1928. 383 SS.

Dieser in seiner Art vorziigliche Grundrill der Geschichte der Philosophie
liegt hier in dritter bzw. erster 6ffentlichen Auflage vor. Nach dem tragischen
Tod seines Verf., der sich als iiberzeugter und eindringlicher Vertreter
einer strengeren thomistischen Richtung einen Namen gemacht hatte,
wurde diese neue Auflage von seinem Ordensbruder, dem bekannten Plato-
forscher Joseph Souilh¢, besorgt. Laut Vorwort beschrinken sich die am
Text Génys vorgenommenen Anderungen auf weniges : etliche vom Verfasser
bereits vorgesehene Ergdnzungen oder Verbesserungen und einzelne neue,
bibliographische Angaben.

Als historische Beilage zu einem Lehrkursus der scholastischen Philo-
sophie gedacht, hilt sich dieses Handbuch streng im Rahmen einer bloBen
Ubersicht von bewuBter Knappheit und Trockenheit, « brevitas summa
atque ariditas » (p. 5). Indes bringt dennoch das rege Interesse des Verfassers
fiir alles, was fiir oder wider in Beziehung zu dem eigenen Systeme steht,
Leben und Bewegung in die Darstellung. Zudem sind die Angaben durch-
wegs zuverlassig und mit beachtenswerter Urteilsschirfe auf das Wesent-
liche gerichtet. Man kénnte zwar bei umstrittenen Punkten einer anderen
Auffassung den Vorzug geben, aber die vom Verf. vertretene beruht jedesmal
auf sachlichen Erwigungen. Vielleicht wird man es tadeln, daB die
Abschnitte iiber die Scholastiker vom XV. Jahrhundert bis auf die neueste
Zeit eher einem Autorenkatalog als einer eigentlichen Geschichte der
Philosophie entsprechen. Das hat aber Griinde, fiir welche der Verf. am
allerwenigsten verantwortlich zu machen wire. Wo ihm iibrigens Vorlagen
zu Gebote standen, wie z. B. iiber Suarez, hat er daraus, wie an anderen
Stellen, das Notige angefiihrt. Bekanntlich ist eine eigentliche Geschichte
der spdteren Scholastik noch nicht einmal bis zu den bio- und biblio-
graphischen Vorarbeiten gediehen. So wird man doch dem Verf. datiir
Dank wissen, dall er wenigstens die bekannteren Namen und Werke mit
einigen kurzen Hinweisen iiber ihre Lehrrichtung zu grolem Nutzen fir
seine Leser und Schiiler zuverlissig angefiihrt hat. Die verhiltnismiBig
ausfiihrliche Besprechung aller wichtigeren Philosophen, wie Plato, Aristo-
teles, Plotin, Augustinus, Thomas, Scotus, Descartes, Leibnitz, Kant usw.,
sorgt fiir die Abwechslung und des Lesers Entschadigung. Dal} ein der-
artiges Werk eine Arbeit zweiter Hand darstellt, ist zu sehr selbstverstind-
lich, als dal} es eigens betont zu werden brauchte. Erfreulich ist es aber,
dalB der Verf. es nicht versucht hat, mit einer Reihe entlehnter Zitate und
Belege unmittelbare Vertrautheit mit den behandelten Philosophen vorzu-
tauschen. Dal} er iibrigens die groflen Zeugen der thomistischen und der
scholastischen Linie von Aristoteles an aus personlicher Einsichtnahme
kennt, leuchtet ohne weiteres ein. Es ist keine bloBe Phrase, wenn wir am
Schlusse erkliaren, daB diese lateinische Ubersicht fiir ihve Zwecke vorbehalt-
lose Empfehlung verdient.

Freiburg. P. M. St. Morard O. P.



	Literarische Besprechungen

