
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Gredt 0. S. B. : Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae. Editio
quinta emendata. 2 vol. — Vol. I : Logica. Philosophia naturalis, (xxm-
503 SS.) — Vol. II : Metaphysica. Ethica. (xvn-465 SS.) Friburgi Br.,
Herder. 1929.

P. Gredts weitbekanntes philosophisches Handbuch kann mit Recht
auf einen in seiner Art seltenen Bucherfolg zurückblicken. Die neueste
5. Auflage ist, abgesehen von einigen kleinen unwesentlichen Verbesserungen,
der unveränderte Neudruck der Auflage von 1926. Die rasch aufeinanderfolgenden

Auflagen dieses hervorragenden Werkes sind die beste Empfehlung
und beweisen zur Genüge dessen großes Ansehen und allgemeine Beliebtheit.
Die nüchterne Sachlichkeit, die zeitgemäße Berücksichtigung der neuesten
naturwissenschaftlichen Forschungsergebnisse, die möglichst knappe
Darstellung des Stoffes, die vortreffliche Auswahl der Thomastexte : das alles
sind schon längst gerühmte Vorzüge, die uns den Wunsch zum Ausdrucke
bringen lassen, das herrliche Buch möge noch manche vom Auktor selbst
besorgte Neuauflage erfahren, die das Altbewährte beibehält,
Unvollkommenes verbessert, um so die « Elementa » zu einem immer gediegeneren
Manuale zu gestalten.

Für spätere Auflagen möchten wir im besondern eine einfachere
Darlegung so mancher überaus langer Argumente anregen, um so die
Beweisführung übersichtlicher zu gestalten und das Studium bedeutend zu
erleichtern. Unbeschadet der oben gerühmten knappen Darstellungsweise,
wie sie ein Schulbuch erfordert, wäre ferner dann und wann eine klarere
und eingehendere Erklärung der Probleme, der verschiedenen Ansichten
usw. wünschenswert, ohne dadurch das Werk in seiner Seitenzahl bedeutend
zu vermehren.

Freiburg. P. Thomas Käppeli O. P.

M. Fatta : Lineamenti di Metaflsica generale. Milano, Società éditrice
« Vita e Pensiero ». 1929. 460 SS.

Der Verfasser hat sich die Aufgabe gestellt, in möglichst einfacher
Weise die Schüler in das Verständnis der aristotelisch-thomistischen
Metaphysik einzuführen. Er tut dies an der Hand der großen Meister der
Philosophia perennis sowohl des Altertums als auch der Neuzeit, deren
Worte Seite für Seite zum Belege der Lehre angeführt werden. Dabei
berücksichtigt er aber auch die innerhalb der aristotelischen Philosophie
aufgekommenen Streitfragen, die er immer nach der besten Überlieferung
der Schule entscheidet.



92 Literarische Besprechungen

Das Buch zerfällt in drei Teile. Nach einer klaren Einleitung über
das Sein und das Erkennen und die Beziehungen von Sein und Erkennen
zueinander, behandelt der erste Teil das Seiende : die Transzendenz und
die Analogie des Seienden, die transzendentalen Eigenschaften und die
ersten Grundsätze, die unmittelbar aus dem Seienden sich ergeben. Der
zweite Teil legt die verschiedenen Einteilungen des Seienden dar.
Ausführlich wird das Prädikament der Substanz mit allen darauf bezüglichen
Fragen behandelt. Auch die übrigen Prädikamente, insbesondere die
Beschaffenheit und Beziehung werden berührt, aber mehr im allgemeinen.
Eingehend ist die für die Metaphysik so grundlegende Lehre von Potenz
und Akt dargelegt, die dann auf das Verhältnis von Wesen und Dasein
angewandt wird. Der Verf. tritt ein für den sachlichen Unterschied von
Wesen und Dasein. Der dritte Teil, von den Ursachen des Seienden, schließt
ab mit einem gründlichen Kapitel über Gott als erste Ursache.

Einige prüfende Bemerkungen mögen hier folgen. — Nach dem Titel
will das Buch nur die Grundlinien der allgemeinen Metaphysik geben :

die Begriffsbestimmungen, die metaphysischen Grundsätze, aus denen dann
die Hauptlehren kurz abgeleitet werden. Aber das Buch wird insbesondere
den Studenten der weltlichen Hochschulen in Italien von großem Nutzen
sein, allwo schon seit Jahren die Philosophia prima in Acht erklärt worden
ist. Mittelst dieser Grundlinien können die Schüler sich in Kürze und
ohne allzu große Schwierigkeit das Hauptsächlichste der allgemeinen
Metaphysik aneignen. — In der Einleitung sagt der Verfasser ganz richtig, daß
zwischen dem Sein und dem Erkennen ein untrennbarer Zusammenhang
besteht, und das da jede Philosophie des Seins einschlußweise auch eine
Philosophie des Erkennens ist und jede Philosophie des Erkennens einschlußweise

eine Philosophie des Seins. Wenn aber dem so ist, warum hat er dann
diesen untrennbaren Zusammenhang zwischen Sein und Erkennen nicht
klargelegt durch eine Abhandlung über die Wahrheit Es ist wohl wahr,
daß es in Gebrauch gekommen ist, die Lehre über die Wahrheit in der
Kriteriologie zu behandeln. Nachdem aber jener unlösbare Zusammenhang
so betont worden war, hätte man hoffen können, daß der Verf. in seiner

Metaphysik der Wahrheit eine zusammenhängendere und vielleicht auch
klarere Behandlung angedeihen ließe. — Ungenau ist, daß der erste Stoff
innerliches metaphysisches Prinzip genannt wird. Er gehört doch als
Bestandteil des Körpers der physischen Ordnung an und ist physisches
Prinzip. Auch bezeichnet nach der Sprache der Schule die zweite
Wirklichkeit, der actus secundus, nicht nur die Tätigkeit, sondern auch das
Dasein. In der Seinsordnung ist der actus secundus das Dasein, in der
Ordnung des Wirkens ist er die Tätigkeit.

Subiaco (S. Scolasticaj. P. Joachim De Liberato O. S. B.

F. Rotter : Die Erkenntnistheorie der Wertphilosophie. Eine historisch-
phänomenologische Untersuchung. Germersheim, Grabler. 1927. v-95 SS.

Einem Charakterzug der gegenwärtigen Zeit folgend, will R. keine
« Detail-Arbeit innerhalb eines Systems » vorlegen, sondern nur « im all-



Literarische Besprechungen 93

gemeinsten Durchrisse » « den methodischen Grundcharakter und die
grundlegenden Etappen » im Erkenntnisgebäude einer bestimmten
Denkrichtung betrachten : nämlich der Wertphilosophie in der sog. Badischen
Schule. Dabei sucht er « teils immanent-kritisch, teils positiv-kritisch auf
deskriptiver Basis » vorzugehen. Seine Untersuchung hat zwei Teile. « Der
erste, einleitende Teil stellt auf Grund von Deskriptive die jenseits jedes
speziellen Systems liegenden Wesensgesetzlichkeiten der Erkenntnis fest. Die
Fragestellung ist hierbei : Was meint die Erkenntnis — Im speziellen,
im Hauptteil werden in einzelnen geschlossenen Kapiteln die Systeme
behandelt, die allgemein auf die Frage : Was ist der Sinn der Erkenntnis
gegründet sind » (Vorwort). Es sind das die Erkenntnistheorien von Wilhelm
Windelband, Heinrich Richert, Jonas Cohn, Bruno Bauch und Emil Lask.
W. Windelband hat die Wertphilosophie inauguriert. Von den andern hat
jeder die wertphilosophischen Gedanken seines Lehrers weiterzuführen und
von ihren Paradoxien zu befreien gesucht. Aber weil diese Wertphilosophie
mit dem Idealismus im allgemeinen den methodischen Ausgang des

Immanenzstandpunktes teilt, müssen in ihr bei jedem neuen Wege wieder
andere Paradoxien herauskommen. Einige derselben aufgezeigt zu haben,
macht den Wert der Untersuchung Rotters aus. Der Scholastik steht R.
auch in seinen positiven Aufstellungen über das Erkennen sehr ferne.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel.

M.Picard : DasMenschengesicht2. München, Delphin-Verlag. 1929.223 S.

Ein Buch kann wertvoll sein, weil es neue Wahrheiten aufdeckt oder
für eine längst bekannte neue Beweise bringt ; es kann aber auch dadurch
Beachtung verdienen, daß es alte Wahrheiten in eine neue Beleuchtung
rückt. Max Picards Buch : « Das Menschengesicht » gehört ganz zu dieser
zweiten Gruppe von Büchern. Denn es wird darin eigentlich nichts bewiesen,
vielmehr stellt der Verfaser alles, was er an spekulativen Wahrheiten
aufgenommen hat, einfach vor den Leser hin : ein klares Bekenntnis,
überzeugend durch seine Lebendigkeit. Besonders sind es zwei biblische Lehren,
von denen er ausgeht, und die sein Buch zu einem wahrhaft religiösen
machen, obwohl dessen Titel das nicht vermuten läßt. Wollen wir diese
beiden Wahrheiten mit den Worten der Heiligen Schrift wiedergeben,
dann lautet die erste : « Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde » ; und
die andere : « Laßt uns den Menschen machen nach Unserem Bilde und
Unserer Ähnlichkeit. » Dieses zweite gilt nun zwar vom ganzen Menschen,
« aber da das Bild Gottes im Menschengesicht am sichtbarsten ist, behandeln
wir vor allem das Menschengesicht» (16).

Als Ebenbild Gottes zeigte das Menschengesicht früher « Hoheit, Würde,
Ruhe, Schweigen, Klarheit ». Denn diese Eigenschaften « waren im
göttlichen Urbild, und von ihm wurden sie in das Ebenbild, in den Menschen
geschickt » (28 f.) Es gibt auch heute noch Gesichter, die das Ebenbild
Gottes rein bewahrt haben, wahrscheinlich sogar mehr, als wir sehen können
(31). Aber das sind Ausnahmen. An Stelle der Hoheit ist jetzt der
Hochmut getreten. « Es gab auch früher unter den Menschengesichtern



94 Literarische Besprechungen

solche, in denen der Hochmut stand anstatt der Hoheit. Aber damals war
es eine Gefahr, hochmütig zu sein. Aber heute : ein Gesicht, das Gottes
Ebenbild nicht mehr ist, — was wagt einer hier, wenn er hochmütig
ist » (24). Besonders mangelt dem Menschengesicht heute die Ruhe.
Um das zu zeigen, unterscheidet P. zwischen Profilgesicht und Frontalgesicht.

« Von vorne gesehen, im Frontalen, ist das Gesicht des Menschen
statisch, passiv, ruhend ; im Profilgesicht aber dynamisch, aktiv » (46).
« Das Menschengesicht früher war als Ganzes mehr ein Frontalgesicht, es

war mehr ruhend, bleibend, sich darbietend. Das Menschengesicht heute
ist mehr ein Profilgesicht, es ist eher labil, sich wegwendend, es entzieht
sich, es ist auf der Flucht» (53). Früher wußte das Frontalgesicht, «daß
neben ihm, im Profilgesicht, das Dynamische war, und wenn es von diesem
Dynamischen brauchte, so wurde ihm davon zuteil, denn es war verbunden
mit dem Profilgesicht. Das Profilgesicht heute weiß nichts mehr vom
Frontalgesicht, es bewegt sich so, als ob das Frontalgesicht gar nicht
vorhanden wäre. » Frontal- und Profilgesicht leben heute « aneinander vorbei,
eines fremd dem anderen» (a. a. O.). P. geht alsdann alle Beziehungen
durch, in denen der Mensch steht zu Gott als Schöpfer, zu den Engeln
und den Dämonen, zu seinen Mitmenschen, zur Rasse und zu seinem Beruf,
zu den Tieren, zur Sonne, zur Landschaft im allgemeinen und zu den
Bergen, zur Ebene und zum Meere im besonderen : in jeder Beziehung ist
das Menschengesicht nicht mehr so wie früher. « Früher war das Erdhafte
so in dem Menschengesicht, daß die Sterne darin eine Erde hatten, zu der
sie leuchten konnten. Die Erde im Menschen war aufgelockert vom Licht
der eigenen Sonne. — Heute ist das Erdhafte dick im Menschengesicht, wie
in Haufen, so, als habe der Mensch noch rasch viel Erdhaftes ins Gesicht
sich gerissen, ehe er ganz sich lostrennt von der Erde unter ihm» (179).

Der letzte Grund für diesen Zerfall des Ebenbildes Gottes im Menschengesicht

liegt darin, daß das Bild Gottes zuerst in der Seele des Menschen
Schaden gelitten hat. « Das Bild Gottes ist heute nur noch ungenau und
ungewiß in der Seele, und darum ist auch das Bild der Menschenform in
der Seele undeutlich und in seinen Formen auseinanderfallend. Es ist nicht
mehr imstande, dem Körper das reine Bild der Menschenform aus der
Seele zu bringen, damit er sich daran halte. Das Ebenbild Gottes im Körper
ist nicht mehr behütet durch das Ebenbild Gottes in der Seele, jedwedes
Bild, das vor dem Menschengesicht ist, wirkt jetzt formend auf das

Menschengesicht » (82 f.). « Wir wundern uns darum nicht, daß das Gesicht
eines Chemikers heute aussieht wie eine Tafel mit chemischen Formeln :

das Auge wie eine Formel zum Sehen, die Nase wie eine Formel zum
Riechen und alles, alles so unkonkret, wie abwischbar auf der Tafel des
Gesichts. — So ist jeder, der Arzt, der Richter, der Industrielle, der Arbeiter
heute gezeichnet in seinem Gesicht : jeder in seiner Art übertrieben, aber
zugleich ganz und gar unkonkret. Darum sind trotz der Spezialisierung
alle Gesichter einander ähnlich — vielmehr gerade wegen der Spezialisierung

sind sie einander ähnlich» (188). «Ein Feldherr sieht heute aus
wie ein Industrieller oder wie ein Professor, und ein Dichter sieht aus wie
ein Chemiker» (172).



Literarische Besprechungen 95

Alles was P. über das Ebenbild Gottes im Menschengesicht sagen will,
läßt sich besser und leichter mit einem persönlichen als mit einem panthei-
stischen Gotte vereinbaren. Er selbst geht auf die Frage nach dem Wesen
des Schöpfers und dessen näherem Verhältnis zur Welt nicht ein. Aber
manche seiner Redewendungen zeigen zum mindesten, daß er sich über
die analogia entis zwischen Gott und Welt noch nicht recht klar geworden
ist. Sätze, wie : « Es gab aber auch eine Verwirklichung im Gesicht, das war
die Verwirklichung Gottes» (70), und « Die Seele ist ein Teil Gottes » (80
und 88) klingen direkt pantheistisch.

Diese Unklarheit in der Bestimmung des näheren Verhältnisses, in
dem die Welt zum Schöpfer steht, ist der Grund, warum der Verfasser
an einigen Stellen die Eigenpersönlichkeit des einzelnen etwas zu wenig
berücksichtigt. So schreibt er Sj. 47 : « Bei allen Heiligen ist der Weg in
die Welt der gleiche, es ist der gleiche Weg zu Gott, und darum sind alle
Heiligen im Profil einander ähnlich», und S. 106: «Alle Menschen etwa,
die Emil heißen, sind sich ein wenig ähnlich. »

Trotzdem muß man erstaunen über die Mannigfaltigkeit der
charakteristischen Züge, die P. in den Gesichtern der verschiedenen Menschen
aufdeckt. Ob er das Gesicht des Geizigen oder das des Schauspielers, das des

Kindes oder des Greises, des Europäers oder des Amerikaners, das
Unternehmergesicht oder das Arbeitergesicht vornimmt, immer wieder weist er
auf neue Merkmale hin. An mehr als einer Stelle wird ihm allerdings nicht
jeder Leser ganz folgen können.

Es wurde schon bemerkt, daß P. seine Ansichten nicht streng
philosophisch beweist. Nichtsdestoweniger müssen wir uns auch vom
philosophischen Standpunkte aus freuen, wenn solche Bücher geschrieben werden.
Denn besser als durch dieses Buch kann meines Erachtens kaum die
Rückwirkung der Ideen auf die Sinne dargetan werden. Gerade weil dasselbe
kein eigentliches Beweisbuch ist, zwingt es nämlich den Leser förmlich
zu der Überzeugung, daß sein Verfasser nicht erst durch sein Sehen religiös
geworden ist, sondern daß umgekehrt dessen religiöse Geisteshaltung ihn
das alles sehen machte. Daher werden auch nur religiöse Menschen es recht
verstehen können. Die anderen werden vielleicht für einen Augenblick
nachdenklich gestimmt werden, aber man wird auf sie die Worte des

Apostels Jakobus anwenden dürfen : « ein solcher gleicht einem Manne,
welcher sein natürliches Gesicht im Spiegel beschaut. Denn hat er sich
beschaut, und ist er hinweggegangen, so hat er sogleich vergessen, wie er
ist» (Jakobusbrief 1, 23).

Um seine Ausführungen nach Möglichkeit konkret zu gestalten, hat
der Verfasser dem Buche eine große Anzahl Bilder einfügen lassen, an
denen sich der Leser mit Hilfe des Textes selbst im Sehen üben kann. Der
Verlag hat sich alle Mühe gegeben, diese Photographien oder Reproduktionen

alter Gemälde auf das beste wiederzugeben, wie überhaupt dem
Buche ein dem Inhalte würdiges Aussehen zu verleihen. So ist dasselbe
auch in dieser Hinsicht eine Glanzleistung geworden.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel.



96 Literarische Besprechungen

J. Mausbach : Dasein und Wesen Gottes. Erster Band : I. Die
Möglichkeit der Gottesbeweise. II. Der kosmologische Gottesbeweis. 1930.
xvi-254 SS. — Zweiter Band : Der teleologische Gottesbeweis. 1929.
x-291 SS. Münster i. W. (Aschendorff).

Mit diesen zwei Bänden erscheint die erste Hälfte eines großangelegten
« apologetischen Werkes für weitere Kreise der Gebildeten » über eine Frage
von nie verblassender Aktualität, über die Gottesfrage. Der zweite Band
mit der Darstellung des teleologischen Gottesbeweises, « die ein besonderes
Interesse auch nach der naturwissenschaftlichen Seite bietet », lag bereits
seit einem Jahre vor. Nun ist auch nachträglich der erste Band über
die Möglichkeit der Gottesbeweise und über den kosmologischen Gottesbeweis,

mit einem sehr beachtenswerten allgemeinen Vorwort zum ganzen
Werk, erschienen. Der noch ausstehende dritte Band wird sich mit dem
ethischen und ideologischen Gottesbeweis befassen. Zuletzt wird in einem
vierten Band die Behandlung des Wesens Gottes das Unternehmen zum
Abschluß bringen. « Jeder Band bildet innerhalb der Gesamtidee des
Werkes ein selbständiges in sich abgerundetes Ganzes. »

Kurz vor dem Kriege hatte P. Garrigou-Lagrange mit anerkannter
Meisterschaft und mit einem Erfolg, den mehrere Auflagen bestätigten, in
einem großen, hochmetaphysischen Werk über Gottes Dasein und Wesen
(Dieu, son existence et sa nature, Beauchesne, Paris) den philosophischen
und theologischen Fachkreisen eine mächtige Grundlegung unseres natürlichen

Wissens über Gott geboten. Etwas Ähnliches hat hier der rühmlich
bekannte Apologet und Moraltheologe für die gebildeten Kreise deutscher
Zunge leisten wollen. Er hat versucht, wie er sich selbst bescheiden
ausdrückt, « wenigstens eine Grundlage für die wissenschaftliche Theodizee zu
schaffen, die einigermaßen dem Zeitbedürfnis entspricht. » Nach diesen
zwei ersten Bänden zu urteilen, dürfte es ihm in sehr begrüßenswertem
Ausmaße gelungen sein, seine Absichten zu verwirklichen.

Eine kurze Inhaltsübersicht dieser zwei Bände wird unsere Leser
schon einigermaßen über das Werk orientieren. Der Möglichkeit der
Gottesbeweise sind zunächst drei einleitende Kapitel gewidmet (S. 3-126) :

Vernunftmäßige Gotteserkenntnis und heutige Geisteslage ; die Erkenntnis
der Weltdinge ; das Kausalgesetz und seine metaphysische Geltung. Dann
wird der kosmologische Gottesbeweis ausgeführt (S. 127-351), und zwar
in zwei Kapiteln : die Grundgedanken des Beweises (entsprechend dem
ersten, zweiten und dritten Gottesbeweis der Summa Theologica), Einzelfragen

und Schwierigkeiten (z. B. der zeitliche Anfang der Welt, das

Prinzip des zureichenden Grundes, mit besonders lehrreichen Bemerkungen,
Erschaffung und Erhaltung der Welt usw.). Nun folgt im zweiten Band
der teleologische Beweis.

Nach einigen historischen, methodischen und begrifflichen Erörterungen
zur Einführung (S. 1-20) werden in den zwei ersten Kapiteln (S. 21-65)
Gesetz und Zweck nach ihrer Wesenheit erforscht, woran sich eine überaus

sorgfältige, eingehende und. vorsichtige Untersuchung über die Erkennbarkeit

der Zwecke in der Natur (S. 66-100) mit ihren für die Beweiskraft
des Beweises entscheidenden Ergebnissen anschließt, die wohl mit zum



Literarische Besprechungen 97

besten gehört, was man über diese schwierige Frage lesen kann. Die
übrigen Kapitel, vom vierten bis zum neunten, bringen mit der Ausführung
des Beweises zugleich einen höchst lesenswerten Aufriß der gesamten
Naturphilosophie in teleologischer Beleuchtung (S. 101-279) : die
Zielstrebigkeit im organischen Leben, schöpferische Weisheit als Ursache des
Lebens — Teleologie des Anorganischen — die Entstehung des Lebens,
Entwicklung und Aufstieg des Lebens — der Mensch als Abschluß der
Natur, der Mensch als Hinweis auf ein absolutes Schöpfungsziel. Der
Schlußabschnitt, Weltschöpfung und Weltgestaltung (S. 280-288), weist
auf die Verknüpfung und die Abhängigkeit hin, die den teleologischen
Beweis mit dem kosmologischen innerlich verbinden und beruft sich auf
die Tendenzen der heutigen Naturwissenschaft, welche « die Unterscheidung
eines Schöpfers der Weltsubstanz und eines von ihm verschiedenen Ordners
und Bewegers » als vollkommen unnatürlich erscheinen lassen, wie dies
auch das philosophische Denken auf seiner Seite bereits erkannt hat.
« Wir haben eben keine andere Wahl : Entweder eine rein mechanistische,
auf alle normierenden Zweckgedanken verzichtende Naturauffassung —
oder aber Anerkennung eines geistigen Urhebers, der das Ganze der Natur
nach Sein und Sosein, Stoff und Geist begründet hat. » Unverkennbar ist
dieser zweite Band mit ganz besonderer Neigung ausgearbeitet worden
und bietet denn auch dem Leser besonderen Genuß und Gewinn.

Überhaupt versteht es der Verfasser mit erfrischender Klarheit und
Bestimmtheit, zugleich aber auch mit reifer Umsicht und Besonnenheit,
die unumstößlichen Voraussetzungen und die lichten Folgerungen darzulegen,

aus denen die Gotteslehre der natürlichen Vernunft und der richtigen
Philosophie sich fortschreitend erschließt und entfaltet. Seine ruhige und
edle Sprache, sein ungemein vielseitiges Wissen und die Abgeklärtheit
seines Denkens, verbunden mit der wohltuenden Wärme seiner
Überzeugung, werden ihm gewiß die dankbare Zustimmung jener Leser sichern,
die er vor allem im Auge hatte. Wohl könnte vielleicht hie und da die
unerbittliche Fachkritik sich mit besonderen Wünschen und mit
theoretischen Bedenken von größerer oder geringerer Bedeutung zum Worte
melden. Aber so sehr auch etwaige Ergänzungen und Ausbesserungen zu
seiner Vollkommenheit beitragen möchten, das Werk hat festen Grund
und geht mit sicherem Fortschritt seinem Abschluß entgegen. Seine
apologetische Beweiskraft entspricht durchaus allen berechtigten Anforderungen.
Seine philosophische und wissenschaftliche Gediegenheit steht auf recht
ansehnlicher Höhe.

Wie wenige, war der Verfasser im Stande, aus den Schätzen der
überlieferten Weisheit mit vollen Händen zu schöpfen. Seine ungewöhnliche

Vertrautheit mit den Werken von Augustinus und Thomas dürfte
unseren Lesern schon längst bekannt sein. Es ist jedesmal ein
genußreiches Begegnen, wenn er an angebrachter Stelle entscheidende oder
zusammenfassende Äußerungen dieser großen Denker in meisterhafter
Übersetzung einzuflechten Gelegenheit nimmt. Zudem aber hat Verfasser
in vieljähriger Arbeit keine Mühe gescheut, um die alte Weisheit aus den
Quellen der heutigen Naturwissenschaft zu bereichern, an den Fragen der

Divus Thomas. 7



98 Literarische Besprechungen

modernen Philosophie zu prüfen, zu vertiefen, zu erweitern und gegen
ihre Angriffe durch erneuerte Einsicht sicherzustellen. Besondere
Aufmerksamkeit hat er dabei den Grenzfragen zwischen Philosophie und
Naturforschung gewidmet, und in dieser Hinsicht, vorab in seinem zweiten
Band, wertvolles Material zusammengefaßt und noch wertvollere Klärung
angebahnt.

An dieser Stelle wollen wir noch anerkennend feststellen, daß seine

Ausführungen nirgends die thomistische Linie verlassen. Dies gilt auch
insbesondere von den erkenntnistheoretischen Erwägungen, die den ersten
Band einleiten (S. 3-126) und die im Vorwort als « eine Art
schlichtpersönlicher Widerlegung » des subjektivistischen und des agnostischen
Standpunktes bezeichnet sind. Diese anspruchslose aber lichtvolle Kritik
der menschlichen Vernunft bleibt, auch da, wo sie über Thomas hinausgeht

oder auf cartesianische, richtiger augustinische Gedanken zurückgreift,
stets im Felsengrund des thomistischen Systems verankert. Besonders
erfreulich ist in dieser Hinsicht des Verfassers entschiedene Stellungnahme
für die analytische und unbedingte Geltung des Kausalgesetzes gegenüber
Hessen und anderen.

Nun kommen wir auf das Vorwort zum ersten Band zurück, dessen

Beherzigung wir aufs nachdrücklichste empfehlen möchten. Da wird mit den
neuzeitlichen Strömungen im Lager der katholischen « Philosophie » nicht
ohne berechtigte Schärfe abgerechnet. Man scheue sich vielfach, sich zu
den « Gottesbeweisen » zu bekennen. Man möge doch katholischerseits eine

wichtige kirchengeschichtliche Tatsache nicht übersehen. « Das erste und
einzige allgemeine Konzil, das in der Kirche seit dem Tridentinum
stattgefunden hat, ist mit besonderem Ernst jener modernen philosophischen
Strömung entgegengetreten ; es hat die Möglichkeit einer sicheren natürlichen

Erkenntnis Gottes sogar in dogmatischer Weise definiert. » Darin
liege eine Weisung, die leider in der Philosophie und Apologetik des
katholischen Deutschland gegenwärtig zu wenig beachtet wird.

Für diese Erlahmung des metaphysischen Mutes sei Max Schelers
Lehrtätigkeit zu einem guten Teil verantwortlich. « Dieser gefeierte und
einflußreiche Denker hat gewiß eine sehr verdienstliche Kritik an Kant
und seiner Schule geübt ; er hat auch stets die Größe christlicher Denker,
wie Augustin und Thomas, anerkannt ; durch seine eigene Spekulation aber
hat er leider die Grundlage der überlieferten Theologia Naturalis verhängnisvoll

erschüttert, da er nicht die innere Ruhe und Ausgeglichenheit besaß,
um von jenen größeren Meistern zuerst geduldig zu lernen und sich leiten
zu lassen. » (Sperrungen von mir.) Seitdem haben sich die einen unter den
modern eingestellten katholischen Forschern so gut wie ausschließlich « mit
den erkenntnistheoretischen Vorfragen der Theodizee » befaßt, während
die anderen, « die eigentlichen Wortführer der nachscheler'schen
katholischen Philosophie », sich damit begnügten, « geistvolle Uberblicke » über
die Entwicklung der religionsphilosophischen Bewegung im liberalen und
protestantischen Lager vorzulegen. « Eine zeitgemäße positive Systematik
der Gottesbeweise » sei weder bei den einen noch bei den anderen zur
Ausführung gekommen.



Literarische Besprechungen 99

Dazu komme noch die schwer verständliche Form, in welcher die
Erzeugnisse unserer neueren Religionsphilosophen geboten werden. « So

schwierig, so überfein sind die Begriffe und Unterscheidungen, so neuartig
und fremdartig die sprachlichen Ausdrücke, so fernabliegend die Abstraktheit

des Gedankens. Oft genug klagen ältere Professoren und Männer
von höchster Bildung, es sei ihnen einfach nicht möglich », derart gekünstelt
geistreicher und tiefsinniger Literatur zu folgen.

Endlich geselle sich zu diesen Mängeln unserer Neueren ihre aus den
Enttäuschungen des Weltkrieges und dem « Versagen » der älteren Führung
in etwa erklärliche Abneigung gegen die intellektuelle Einstellung der
Vorkriegskultur. « Alles Rationale, auch das Vernunftmäßige der Religion,
die scholastische Gottesidee und Gottesbegründung erschien als überholt
und ungenügend. Man rettete sich in das Mysterium. Man erhoffte
Ruhe, Trost und Erneuerung von der mystischen Hingabe an Gott, von
der Religion des Gemütes. Als Katholik konnte man zwar das radikale
Rühmen des « Irrationalen » nicht mitmachen. Dieses unklarste aller
Schlagwörter übte aber doch einen weitgehenden Einfluß auf Form und
Inhalt mancher katholischer Lebens- und Gedankenäußerungen. »

Dem gegenüber stellt Mausbach eine programmatische Forderung auf,
mit der wir diese Besprechung nicht passender schließen könnten :

« Gerade die Verwirrung und Verzweiflung des heutigen Menschheitsgeistes

mahnt uns, jetzt erst recht in ruhiger Besinnung auf die Wahrheit,
die objektive, zeitlose Wahrheit, die Überlegenheit unseres Standpunktes
zu zeigen ; sie mahnt uns, jetzt erst recht in engem Anschluß an den
selbst- und zielbewußten Gang der Philosophia perennis im Kampfe
voranzuschreiten. Auch für die positive Werbung und Gewinnung moderner
Menschen ist dies der rechte Weg. » (Sperrung von mir.) Möge diese Mahnung
des greisen Führers ernstliche Beachtung und Befolgung finden. Auf dem
einzigen rechten Weg, von dem er spricht, ist vorliegendes Werk eine
verheißungsvolle Leistung.

P.-S. — Bevor diese Würdigung seines nunmehr letzten Werkes
erscheinen konnte, ist der allseits verehrte Professor Dr. Joseph Mausbach,
am 31. Januar 1931, in Ahrweiler gestorben. Auch wir nehmen bewegten
Anteil an der Trauer seiner Freunde, seiner zahllosen Schüler und Leser,
der Universität Münster, vorab seines Vaterlandes und der katholischen
Kirche, denen er zeitlebens mit so vorbildlicher Treue und so unermüdlichem

Eifer gedient hat. Davon geben uns einen Begriff die « schlichten
Gedächtnisblätter », die ihm sein ehemaliger Schüler und nachheriger
Kollege an der Universität Münster, Dr. Georg Schreiber, soeben gewidmet
hat (Joseph Mausbach, iSôi-içji, Sein Wirken für Kirche und Staat,
1931, Aschendorff, Münster). An dieser Stelle seien besonders Mausbachs
Verdienste um die Verbreitung, Verteidigung und Weiterbildung der
Philosophia perennis mit aufrichtiger Dankbarkeit hervorgehoben, wofür mehrere
Nummern der von Dr. Schreiber a. a. O. zusammengestellten Bibliographie
Zeugnis geben. Leider wird uns nicht mitgeteilt, ob das Erscheinen der
zwei noch ausstehenden Bände vom Dasein und Wesen Gottes bereits



100 Literarische Besprechungen

gesichert ist. Wir würden es lebhaft bedauern, wenn ein apologetisches
Werk von dieser Bedeutung Torso bleiben müßte.

Freiburg. P. M. St. Morard O. P.

J. Pieper : Die ontische Grundlage des Sittlichen nach Thomas von
Aquin. Münster i. W., Helios-Verlag. 1929. 65 S.

Dipse von der l'hil.-Naturwissenschaftl. Fakultät der Universität zu
Münster in W. angenommene Dissertation zeigt schon dadurch ein eigenes
Gepräge, daß sie gleich mit neun Motti beginnt. Sieben derselben sind
den Werken Goethes entnommen und je eines der Nachfolge Christi und
der Summa theologica des hl. Thomas. Das letzte Motto bildet auch den
Abschluß der ganzen Untersuchung, in der behauptet wird, « nach Thomas
von Aquin sei die Wirklichkeit das Fundament des Sittlichen » (5). Die
Stelle in der S. Th. I-II q. 64 a. 3 ad 2 lautet : « Non est necesse in infinitum
procedere in virtutibus ; quia mensura et régula intellectualis virtutis (a qua
determinatur medium virtutis moralis) non est aliquod aliud genus virtutis,
sed ipsa res. » Der Aquinate hat eine ontische Fundierung des Sittlichen
wie sie in dieser Dissertation versucht wird, allgemein nie ausgesprochen ;

das gibt P. selbst zu (52). Auch weiß P. außer der zitierten keine weiteren
Stellen aus Thomas beizubringen, aus der er seine Ansicht direkt beweisen
könnte. Daher schlägt er einen Umweg ein. « Die ontische Grundlage des

Sittlichen in der Ethik des Thomas von Aquin ist vor allem zu suchen in
dem eigentümlichen Charakter seines sog. ethischen Intellektualismus. —
Ethischer Intellektualismus besagt : Wesensabhängigkeit und inneres
Geformtsein des Sittlichen von der Vernunft. — Es gibt kaum einen ethischen
Grundbegriff, noch eine ethische Grundbeziehung, in deren Definition
Thomas nicht irgendwie .ratio' oder .intellectus' vorkommen läßt » (6).
Die ratio wird in eine spekulative und eine praktische unterschieden. Aber
« spekulative und praktische Vernunft sind nicht zwei voneinander
verschiedene Vermögen » (24). Vielmehr « Intellectus speculativus per exten-
sionem fit practicus » (S. Th. I q. 79 a. 11). Unter extensio ist nach P. « die
Hinwendung der Vernunft zum Wollen und Tun zu verstehen » (25). Gerade
in der Identität von spekulativer und praktischer Vernunft und der in ihr
begründeten Priorität der spekulativen Vernunft soll die ontische,
seinsmetaphysische Fundierung des Sittlichen und der Ausgangspunkt für eine
Rückverlegung des Schwerpunkts, in das Objekt liegen (24). Denn so weit
die Vernunft theoretisch oder spekulativ ist, hat sie eine positive Beziehung
zum Wirklichen. « Diese Beziehung nennen wir : von der Vernunft her
gesehen : Erkennen ; vom Wirklichen her gesehen : Erkanntsein ; von
beiden her gesehen : Wahrheit» (8 f.). Da jede Funktion der praktischen
Vernunft einen Akt des Erkennens voraussetzt, erhält auch diese eine
Beziehung zum Wirklichen. Die Beziehung des Wirklichen zur spekulativen
Vernunft ist die einer mensura zum mensuratum. Indirekt muß also das
Wirkliche auch die mensura der praktischen Vernunft sein. Das gilt namentlich

für den Akt der synderesis, mit dem die extensio der Vernunft auf den



Literarische Besprechungen ior
Willen beginnt und somit die-Vernunft anfängt, praktisch zu werden (29).
« Es ist also das Gleiche, zu behaupten : Der Akt der synderesis setzt eine
Erkenntnis voraus — und : Der Akt der synderesis schließt eine Beziehung
zum Wirklichen ein » (40). « Der Akt der synderesis setzt als notwendig
voraus die Erkenntnis des Guten » (a. a. O.). « Das in der Erkenntnis mit
dem Intellekt identisch gewordene Wesen des Guten, das Subjekt gewordene
Wesen des Guten wird im Urteil der synderesis befehlend, directivum » (41).
« Das Gute ist das seinsvolle Wirkliche » (42). Auf diese Weise kommt
P. zu dem Ergebnis : « Mensura des Sittlichen ist die Subjekt gewordene
gegenständliche Wirklichkeit » (52).

Der Versuch, die Ethik des hl, Thomas in ihrem Verhältnis zur
Wirklichkeit näher zu bestimmen, ist ohne Zweifel sehr anerkennenswert. Denn
gewiß ist nicht nur die Erkenntnislehre, sondern auch die Ethik des

Aquinaten in der Wirklichkeit fundiert. Es ist P. auch gelungen, uns diese

Beziehung des Sittlichen zur Wirklichkeit wieder klarer zum Bewußtsein
zu bringen. Besonders sei auf seine Analyse der sittlichen Totalhandlung
hingewiesen (26 ff.) ; sie enthält einige wertvolle Bemerkungen über das
allmähliche Vorwärtsschreiten der Vernunft von der Spekulation zur Praxis.
Aber leider ist zunächst seine Erklärung der thomistischen Lehre von der
Identität zwischen erkennendem Intellekt und erkannter Wirklichkeit
mittels des Verhältnisses zwischen Sosein und Dasein im geschaffenen
Wirklichen — « Identität » von Sosein und Dasein (41) — gänzlich
mißglückt. Da ist doch die Erklärung, die Wintrath von dieser Identität gibt,
noch weit annehmbarer, obwohl P. dieselbe als zu wenig aufschlußreich
bezeichnet (65). Vgl. « Divus Thomas», jedoch nicht nur Jahrg. 1925,
S. 169 ff., sondern auch Jahrg. 1929; S. 61 ff. Sodann können wir uns nicht
ganz zufriedengeben mit P.s Bestimmung der obersten Sittenregel. Es
entspricht zwar der Lehre des Aquinaten, wenn P. die sittlichen Handlungen
durch die erkannte Situation, d. h. durch das Objekt und die subjektiven
wie objektiven näheren Umstände spezifiziert sein läßt. Wie aus seiner

ganzen Arbeit hervorgeht, will P. auch keineswegs das göttliche Gesetz
ausschalten und behaupten, daß die Wirklichkeit schlechthin oberste
Richtschnur des Sittlichen sei. Aber er hebt zu wenig hervor, daß die erkannte
Situation erst durch das sie bestimmende göttliche Gesetz mensura des
Sittlichen wird. « Direktiv, Formalursache und Maß der konkreten sittlichen
Handlung ist die zur dirigierenden Erkenntnis gewordene Situation. » Dieser
Schlußsatz seiner Untersuchung ist so, wie er da steht, falsch.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel.

J. B. Schuster S. J. : Der unbedingte Wert des Sittlichen. Eine
moralphilosophische Studie. Innsbruck. 1929. iv-110 SS.

« Die Frage nach dem unbedingten Wert des Sittlichen ist hauptsächlich
unter dem Einfluß Kants in der Ethik bedeutsam geworden » (Vorwort).
Sch. versucht auf dem Hintergrund einer theistischen Metaphysik und
religiösen Moral eine ausführlichere Sinneserklärung und ethisch-meta-



102 Literarische Besprechungen

physische Begründung der Unbedingtheit des ethischen Wertes. Denn « es

verbirgt sich hinter dem schlichten Worte vom unbedingten Wert nicht
bloß eine Reihe von verschiedenen Bedeutungen, sondern es kommt darin
scheinbar spontan und unbewußt als Ausfluß des schöpferischen Sprachgeistes

eine tiefe Metaphysik des Menschen, seiner Persönlichkeit und
kosmischen Stellung zum Ausdruck» (r).

Der unbedingte Wert des Sittlichen fällt sachlich weder zusammen mit
dem objektiven Wert im Gegensatz zum subjektiven im erkenntnistheoretischen

Sinn, noch mit dem allgemeingültigen Wert gegenüber dem bloß
individuellen, noch mit dem wahren im Vergleich zu den falschen Gütern,
noch auch mit dem bleibenden Wert im Unterschied zu den wechselnden
Zielen. Durch keinen dieser Begriffe wird die Bedeutung des Unbedingten
erschöpft (2-10). Ebenso ist unbedingter Wert des Sittlichen nicht gleich
unendlicher Wert (11-18). Aber unbedingt und unendlich liegen nahe
beisammen. Denn es ist eine « uralte Idee, daß sich gerade im Sittlichen
etwas Gottnahes offenbare» (19). Speziell tut sich in ihm der unendliche
göttliche Wille kund. Die Vertreter des theonomen Moralpositivismus
übertreiben jedoch, wenn sie Gut und Bös in den Geschöpfen restlos mit dem
als Willkür gedachten freien Schöpfungswillen zusammenfallen lassen, « der
die sittliche Weltordnung in all ihren Bestandteilen auch anders gestalten
könnte » (24). Auch der göttliche Wille schafft die sittlichen Werte nicht
willkürlich, wenn er sie zum Gegenstand seines Wollens macht. Denn
« das göttliche Wollen und Wirken ist wesensnotwendig bedingt und geleitet
durch sein Erkennen. Das bringt der hl. Thomas klar zum Ausdruck :

Voluntas non habet rationem primae regulae ; dirigitur enim per
rationem et intellectum, non solum in nobis, sed et in Deo (De veritate,
q. 23 a. 6). Den Gegenstand des göttlichen Erkennens aber bildet seine
eigene Wesenheit und Seinsfülle. Sie ist zugleich der unerschöpfliche Spiegel
für die Nachahmbarkeit durch die Geschöpfe und somit letzter Möglichkeitsgrund

für deren ideale Wesenheiten (possibilia) und der dadurch begründeten
allgemeinen Wahrheiten der idealen und metaphysischen Ordnung. Nicht
alles ist somit gut und notwendig, weil Gott es geboten, und nicht alles
ist schlecht, weil es von ihm verboten ist. Die grundlegenden sittlichen
Werte des Menschen in seinen Beziehungen an sich selber zwischen Leib-
und Geistesnatur, zum Mitmenschen und überhaupt zur sozialen Umwelt,
endlich zu Gott selbst, dem höchsten und unbedingt verpflichtenden Weltziel,

haben ihren metaphysischen Ursprung im göttlichen Denken, das die
Wesenheiten der Dinge und deren notwendige Gesetze in der Schau seines

ewigen Reichtums und Wesens konzipiert. Sie liegen also dem göttlichen
Wollen voraus » (25 f.).

An dieser Stelle muß sich der Leser entscheiden, ob er Sch. weiter
folgen will oder nicht. Gibt er zu, daß nicht nur die göttliche Wesenheit
antecedenter ad voluntatem divinam gut und wertvoll ist, sondern daß

ganz analog die grundlegenden sittlichen Werte des Menschen ihren
metaphysischen Ursprung schon im göttlichen Denken haben, dann muß er
auch den weiteren Ausführungen des Autors zustimmen. Denn alles übrige
ist streng logisch daraus abgeleitet. Sch. kann sich für seine Ansicht auf



Literarische Besprechungen 103

Scotus und Vasquez berufen, aber nicht auf den hl. Thomas. (Siehe Joannes
a S. Thoma, Curs, theol. torn. III, Q. XIX, Disput. IV, a. VI : Utrum
voluntas divina feratur aliquo modo in creaturas possibiles sub illo statu
Nach dem Aquinaten konstituiert das göttliche Denken nur die idealen
Möglichkeiten (possibilia). Die possibilia aber als possibilia sind noch nicht
gut oder wertvoll. Das werden sie erst durch das Wollen Gottes. Wie könnte
sonst die Seinsvollkommenheit das Fundament jener Beziehung zum
Begehrungsvermögen sein, die wir als die ontologische bonitas der Dinge zu
bezeichnen pflegen Einzig die Wesenheit Gottes ist antecedenter ad
voluntatem divinam gut und wertvoll, weil es hinsichtlich ihrer keine
Möglichkeit gibt. Bezüglich der Wesenheit Gottes hat der Satz Bonum per
prius est in re absolute Geltung. Diese Ansicht unterscheidet sich dadurch
wesentlich vom theonomen Moralpositivismus, daß dessen Anhänger die
sittlichen Werte des Menschen auch hinsichtlich ihrer inneren Möglichkeit
auf den göttlichen Willen zurückführen, während wir nur die äußere
Möglichkeit aller geschaffenen Dinge aus dem göttlichen Wollen ableiten. S. gi
schreibt Sch. selbst : « Die sittliche Ordnung ist der Ausfluß des göttlichen
Willens, der in freier Schöpferhuld den Menschen ins Dasein gerufen, damit
er durch die Erfüllung des Sittengesetzes in beharrlichem ethischen Ringen
sein erhabenes Ziel gewinne. » Nehmen wir an, Gott hätte den Menschen
nicht erschaffen wollen, dann hätte er offenbar auch dessen sittliche Werte
nicht gewollt. Trotzdem sollen diese auch in bezug auf den göttlichen
Willen unbedingt sein.

Auf Grund dieser Unterscheidung, die wir zwischen dem unendlichen
Werte der göttlichen Wesenheit und dem unbedingten der sittlichen Akte
des Menschen für notwendig halten, müssen wir daher auch an allen den
Stellen distinguieren, an denen Sch. die vom göttlichen Intellekte konzipierte

«geistige Menschennatur» (39 und 51) oder «Persönlichkeit als
Ebenbildlichkeit mit Gott » die metaphysische Begründung des sittlichen
Wertes nennt (52). Was Sch. dagegen über unbedingten Wert und jenseitiges

Ziel, unbedingten Wert und modernen Persönlichkeitsbegriff, das

religiöse Persönlichkeitsbild, und endlich über unbedingten Wert und
übernatürliches Gnadenleben schreibt, kann man ohne Einschränkung gelten
lassen. Besonders diese letzten Kapitel sind geeignet, manche Vorurteile
gegen die christliche Ethik beseitigen zu helfen.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel.

A. Orel : Oeconomia Perennis. Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag. i93o<
Den ersten Band dieses auf fünf Bände berechneten, epochemachenden

Werkes habe ich bereits dreimal und immer mit neuem Interesse gelesen
und bedaure nur, daß dieses Buch nicht schon vor 50 Jahren erschienen
ist. Es hätte die Sozialpolitik und Sozialreform der Katholiken vor
verhängnisvollen Irrwegen bewahrt und ihnen den rechten Weg gewiesen.

Orel teilt den ersten Band seiner Oeconomia Perennis in vier Bücher
ein. Das erste Buch, betitelt : « Revision der modernen Wirtschaftsauffassung

oder kommunistische Sündflut » zeigt, daß Jesus Christus unzweifel-



io4 Literarische Besprechungen

haft eine Wirtschaftslehre aufstellte, die in direktem Gegensatz zur modernen
Wirtschaftslehre steht, von der wir uns emanzipieren und entschieden zur
christlichen Wirtschaftslehre in Theorie und Praxis zurückkehren müssen.
Sollten wir uns nicht zu dieser Einsicht und Tatkraft aufraffen können,
dann wird die Menschheit nach den Jahrhunderten des Kapitalismus eine
noch bitterere kommunistische Epoche durchkosten müssen ; denn dann wird
der moderne Kapitalismus sein Unheilskind, den Kommunismus, gebären
können und gebären müssen.

Im zweiten Buche führt uns Orel das Werden und Wesen der
mittelalterlichen Ordnung vor Augen, die zwar nicht die christliche Ordnung
schlechtweg, aber doch die einzige christliche Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung

war, die bisher geschichtlich in Erscheinung trat. Die ihr zugrund-
liegenden Hauptkräfte, Prinzipien, Ideen, grundsätzliche Gesellschafts- und
Wirtschaftsauffassung werde auch jeder andern christlichen Gesellschaftsund

Wirtschaftsordnung zugrundeliegen müssen. Nicht mittelalterliche
Zustände und überlebte Wirtschaftsformen sollen wiederhergestellt werden.
Nur die im Mittelalter herrschend gewesenen natürlich-christlichen
Gesellschafts- und Wirtschaftsprinzipien müssen wieder zur Geltung gelangen.

Das wichtigste Buch ist das dritte : « Die Kirche im Kampfe um das
Recht der Arbeit. » Orel entwickelt hier zuerst den heidnischen und den
naturrechtlich-christlichen Eigentums- und Arbeitsbegriff, die einander
diametral entgegengesetzt sind. In einer großartigen, hochinteressanten
geschichtlichen Darlegung weist er sodann den gleichen Arbeits- und
Eigentumsbegriff nach in der Gesetzgebung des Moses, bei den Propheten, bei
den Aposteln und den Kirchenvätern, in der mittelalterlichen Theologie
und in der Enzyklika Rerum Novarum Leos XIII. Ganz besondere
Aufmerksamkeit widmet er dem hl. Thomas. Orel findet beim Fürsten der
Scholastik in der Hauptsache den Eigentumsbegriff, den P. Horvâth in
seinem neuen Buche dargestellt hat.

Sehr interessant sind die folgenden Kapitel, die vom falschen und
wahren Kapitalsbegriff handeln. Kapital ist Wert, dem die wirtschaftlichjuristische

Macht zusteht, denen, die es nicht haben, aber brauchen, einen
Teil ihrer Arbeitsfrüchte als Kapitalzins abzunehmen und so « fruchtbar »

zu werden. Zinskapital ist eine Wert- und Machtsumme, die ihrem Besitzer
fremde Arbeit versklavt. Der Satz : Das Kapital bedarf der Arbeit und
die Arbeit des Kapitals, ist falsch. Der Arbeiter bedarf wohl der
Produktionsmittel, keineswegs aber des Kapitals, das ihm die Produktionsmittel
vorenthält, oder nur gegen Zinstribut zur Verfügung stellt. Insofern die
modernen Kommunisten Kapital und Kapitalzins verwerfen, stimmen sie
mit der Kirche überein. Das ist ihre Stärke. Die unwiderstehliche Wucht
der modernen proletarischen Weltbewegung liegt darin begründet, daß
diese Bewegung in ihrem tiefsten und letzten Innern der Aufstand der
Menschennatur gegen Unnatur und Unrecht des Kapitals und Kapitalzinses

ist. Alle « Widerlegungen » vom kapitalistischen Standpunkt aus
bleiben blinde Schüsse gegen eine uneinnehmbare, weil auf dem Felsen
ewiger Wahrheit stehende Festung. Begründet das Sondereigentum einen
Anspruch auf Kapitalzins, dann haben die Kommunisten recht, wenn sie



Literarische Besprechungen 105

die Abschaffung des Sondereigentums als notwendig für die Herstellung
einer gerechten Ordnung ansehen.

Aus dem richtigen Kapitalsbegriff ist der Kapitalismus leicht zu
definieren. Er ist eine Wirtschafts- und Rechtsordnung, in der das Kapital
anerkannt ist.

Die Kirchenlehre kennt kein Kapital, kein Recht auf pflichtenloses,
arbeitsloses Einkommen aus privatkapitalistischem Besitz. Jegliche, und
sei es auch die versteckteste Ausbeutung der Arbeit durch den bloßen
Besitz ist naturrechtswidrig, sündhaft und verboten. Nach naturrechtlich-
christlicher Ordnung darf der Mensch nur Arbeit sich von andern bezahlen,
d.h. durch deren Arbeit entgelten lassen. Er darf aber nicht sein Eigentum
dazu mißbrauchen, um seine Arbeit andern aufzuladen und sich die Nutzung
der Gottesgabe arbeitslos zu verschaffen ; denn diese Nutzung steht ihm
nur unter der Bedingung der Arbeit zu. Der Besitz darf also nicht zum
Mittel arbeitsloser Aneignung fremder Arbeitsfrucht gemacht werden, wie
es der heidnische, individualistische Begriff vom absoluten Eigentum
beinhaltet (S. 328).

Im vierten und letzten Buche untersucht Orel die Begriffe : Wahre
Arbeit, wahrer Wert, Nützlichkeit und Tauschwert, Wert und Preis und
weist dann in sehr überzeugender Weise nach, daß die thomistische
Arbeitswertlehre, die auch von den « klassischen » Nationalökonomen und Karl
Marx übernommen wurde, auf einmal von den liberalen und katholischen
Ökonomen und Soziologen aufgegeben wurde. Wissenschaftler, wie P. Viktor
Cathrein, Ratzinger, Zehentbauer, Baumgartner stellten nun die
Arbeitswerttheorie als einen verhängnisvollen Irrtum des wirtschaftlichen
Liberalismus hin.

Dies ist ein kurzer Auszug aus dem ersten Band der Oeconomia
Perennis. Er gibt natürlich nicht im Entferntesten einen Begriff von der
Reichhaltigkeit und Schönheit des Buches, von Orels scharfer Logik und
geschickter Polemik, von seinem tiefen theologischen, philosophischen und
kulturhistorischen Wissen, seiner schriftstellerischen Begabung und
allgemeinverständlichen Darstellung. Der Verfasser hat mir aus dem Herzen
geschrieben. Mit seinen Lehren bin ich in der Hauptsache vollständig
einverstanden und unterschreibe ganz und gar das Lob, das Dr. Alois
Wiesinger, Zisterzienserabt zu Schlierbach, in seinem herrlichen Geleitbriefe
dem Verfasser spendet. Orels Buch ist wirklich eine gründliche Revision
der modernen Wirtschaftsauffassung, wie wir sie nötig haben. Viele Katholiken

werden sich gegen diese scheinbar neuen, in Wirklichkeit aber uralten
und echt christlichen Wahrheiten auflehnen, sie als Modernismus oder
Reformismus verschreien. Aber sie werden sich, müssen sich durchsetzen,
vielleicht erst, wenn die kommunistische Sündllut allen den Star gestochen.

Tch empfehle die Oeconomia Perennis, die in ihrem vornehmen Einband
auch äußerlich eine Zierde jeder Bibliothek ist, angelegentlichst allen
Gebildeten zur Anschaffung und zum eifrigen Studium und wünsche nur,
daß die übrigen Bände bald erscheinen.

Solothurn. Lie. theol. Viktor Pfluger.



io6 Literarische Besprechungen

Theologie.

Mgr. d'Herbigny S. J. : Theologica de Ecclesia. I. De Deo universos
evocante ad sui Regni vitam seu de Institutione Ecclesiae primaeva.
II. De Deo catholicam Ecclesiam organice vivificante seu De hodierna
Ecclesiae agnitione. Editio tertia. Pag. xxiv-332-402. Paris (G. Beauchesne,
rue de Rennes, 117) 1927-28.

Die Beziehungen, welche der Verfasser seit langer Zeit mit dem Orient
pflegt und nun als Rektor des Orientalischen Institutes zu Rom noch
erweitert, haben auf sein Werk über die Kirche ganz bedeutenden Einfluß
gewonnen ; man möchte es ein Unionslehrbuch nennen. Daß es dem
vorgesetzten besondern Zwecke und Bedürfnis entspricht, darf man jedenfalls
daraus entnehmen, daß die wesentliche Anlage bei allem anderweitigem
Ausbau durch alle Auflagen hindurch gleichgeblieben ist. Wenn man von
der eigentümlichen Sprache und der weitgehenden Aufteilung der Gedanken,
welche uns nicht zusagen wollen, absieht, dürften als bedeutende Vorzüge
des Werkes sicher folgende Punkte hervorgehoben werden : überaus reiches
und sorgfältig verwertetes Material, vor allem auch Orientalia ; saubere
Herausarbeitung der gegnerischen, liberalen und orientalischen Stellung
zum Problem ; irenisches Verfahren, sowohl bez. Heranziehung der Gegner
als bez. des Tones und der praktischen Anweisungen ; die Offenlegung
verschiedenster Wege, die zum Ziele führen können und Mannigfaltigkeit
des tatsächlich gewählten Vorgehens ; das Bestreben, den Problemen auf
den Grund zu gehen ; die dogmatische tiefe und allseitige Betrachtungsweise

über die Kirche. Das Werk dient der unmittelbaren Vorbereitung
auf das Priestertum während der theologischen Studien, deren Zeit
gewöhnlich zu knapp bemessen ist, wird aber auch nachher zum
Weiterstudium gerne wieder zur Hand genommen werden.

Freiburg (Schweiz). P. Crispin Moser, O. M. Cap.

J. Gspann : Summarium Theologiae Dogmaticae. Paris, Lethielleux.
s. a. vi-572 SS.

Den Stoff der ganzen speziellen Dogmatik und nur der Dogmatik
wollte der Verf. in diesen kleinen Band zusammendrängen, und es ist ihm
in zufriedenstellender Vollständigkeit gelungen. Auch wenn er in der
Praefatio sagt : « Operam autem non solum brevitati, sed etiam perspieuitati
dare volui », so hat er im ganzen dieses Ziel erreicht. Immerhin dürfte der
Leser, der das letzte Alinea von n. 106 beim ersten oder auch zweiten Lesen
versteht, eine Intelligenzprämie verdienen. Ein anerkennenswerter Vorzug
ist auch warme kirchliche Gesinnung, die die Darstellung beseelt.

Weniger angenehm berührt eine gewisse Flüchtigkeit und Oberflächlichkeit,

die viele und auch sehr sinnstörende Druckfehler verschuldet hat.
Das Latein ist allzu sorglos, zuweilen allzu deutsch, so wenn es z. B. heißt :

« Per consensum voluntatis gratia praeveniens fit ad gratiam comitantem »

(S. 274 ; Ähnliches öfter). Auch was den Inhalt betrifft, zieht der Verf. bei



Literarische Besprechungen 107

Kontroversen allgemein jene Ansichten vor, die auf den ersten Blick leichter
verständlich scheinen, ohne sich ebenso eifrig um den vollen Sinn der
Offenbarungsquellen und um Tiefe der Auffassung zu sorgen. Er geht darin
so weit, daß er behauptet : « Est ad minimum probabile fidem late acceptant
(ex consideratione creaturarum) supernaturalem gratia actuali adjutam)
ad iustificationem sufficere » (S. 75). Der Hinweis auf Cone. Vat. Sess. III,
cap. 3 und auf die von Innozenz XI. verworfene prop. 23 : « Fides late
dicta ex testimonio creaturarum similive motivo ad iustificationem sufficit »

(DB 1173) beantwortet er kurzweg : « Sed haec argumenta vim non habent. »

Die Auktorität Gutberlets scheint ihm zu genügen (S. 314). — S. 76 heißt
es von den « incolae limbi puerorum » : « non pertinent ad praedestinatos,

Si autem alieni categoriae sunt adnumerandi, sunt praedestinati. »

Ähnlich S. 174, wo versichert wird : «Morientes cum solo peccato originali,
assequuntur finem naturalem. » Das zweite Lugdunense und das Floren-
tinum reden strenger : « Eorum autem animae, qui in actuali mortali
peccato vel solo originali decedent, mox in infernum descendere, poenis
tarnen imparibus puniendas » (DB 693 ; cf. 464).

Bei dieser Geisteshaltung ist es natürlich, daß Gspann auch den streng
thomistischen Lehren im allgemeinen und ihrer Gnadenlehre im besonderen
abhold ist. Die Darstellung der thomistischen Gnadenlehre (S. 303) beginnt
er also: «III. Thomismus », dazu gleich die Anmerkung: « Lucus a non
lucendo. Joannes Banez (1528-1604) systema construxit. » Die Ausführungen
des Verf. zur Sache sind aber so oberflächlich, daß sie kaum eingehendere
Würdigung beanspruchen können. Nur eines sei bemerkt. Der Verfasser
schreibt (S. 303) : « Ridiculum est, dissentire gratiae sufficienti (nämlich der
Thomisten), quia haec potentiam tantum agendi dat. Quis resistit homini,
qui eum aggredi potest, qui habet potentiam aggrediendi, sed non actu
eum aggreditur. » Auf S. 305 wird dieses ridiculum est nochmals wiederholt.

— Es möge nun ein konkretes Beispiel dem Verfasser verständlich
machen, daß die Lehre der Thomisten doch nicht so lächerlich ist, wie
er meint. Setzen wir den Fall, es komme ihm einmal in stiller Stunde der
Gedanke : bevor ich über den Thomismus von oben herab urteile und ihn
lächerlich mache, sollte ich diese Lehre doch zuerst einmal gründlich und
unvoreingenommen studieren Dieser Gedanke hätte ja nichts
Unwahrscheinliches an sich bei einem Mann, der schon über 20 Jahre Dogmatik
lehrt, wie die Praefatio bezeugt. Es wäre auch ganz wohl möglich, daß
derselbe einer Anregung der Gnade entspränge ; denn es ist sicher sittlich
gut und heilsam, bevor man über etwas aburteilt, es gründlich kennen zu
lernen. Da hätten wir denn eine thomistische gratia sufficiens. Sie regt an,
mahnt, zieht, aber sie bewegt noch nicht zur Tat. Der Auktor behält die
Möglichkeit, aus vorgefaßter Meinung, Flüchtigkeit oder Bequemlichkeit
11. dgl. die innere Mahnung zu mißachten und abzuweisen und so die gratia
efficax und die bessere Belehrung auszuschließen. Tut er es, so stehen
wir vor einer gratia vere sufficiens, der widerstanden wird mit
selbstverschuldetem Nichtempfang der gratia efficax, ein Grund zum Bedauern,
aber doch sicher nicht zum Lachen.

Stift Einsideln. P. Aleinrad Benz O. S. B.



io8 Literarische Besprechungen

Thomas Molina : Nochmals : Das Leiden im Weltplan. Innsbruck-Wien-
München, Tyrolia. 1930. 54 SS.

Der Verfasser des auch in dieser Zeitschrift (Oktoberheft 1930, S. 349 ff.)
besprochenen Werkes : « Das Leiden im Weltplan », nimmt im vorliegenden
Schriftchen Stellung zu den Bedenken, die einige Rezensenten gegenüber
verschiedenen Ausführungen jenes Werkes geäußert hatten. Er versucht
dabei, seine Ansichten deutlicher zu erklären, hält sie aber durchwegs
aufrecht. Da aber die Bedenken nicht von Mißverständnissen, sondern von
der wohlverstandenen Ansicht des Verfassers hervorgerufen waren, dürften
sie auch trotz der gegebenen Erläuterungen weiter bestehen. Ja zum Teil
werden sie sogar noch verstärkt.

So wird S. 13 die Lehre aufrecht erhalten, daß die menschliche
Heiligkeit, weil « labile Heiligkeit », die Heiligkeit Gottes « in etwa »

übertreffe, daß die menschliche Heiligkeit Jesu, weil, wie der Verfasser meint,,
verbunden mit der Möglichkeit von Versuchungen, Unvollkommenheiten
und Sünden, die göttliche Heiligkeit « in etwa » unendlich übertreffe. Aus
der beigefügten Erklärung scheint mir folgender Satz von entscheidender
Wichtigkeit zu sein : « Man muß alle unendlichen Vorzüge Gottes außer
Acht lassen und nur den einen erwägen, der ihm in actu fehlt : dann und nur
dann übertreffen wir ihn. Denn er /täte' bloß gern und spielend, was
wir ,tun'. Er hat's unendlich in der Potenz, was uns in actu ziert. » Wenn
wir hier auch von der auffälligen Behauptung absehen, daß irgend eine
Vollkommenheit Gott nur in Potenz, nicht in actu zukommen könne —

tatsächlich kommen die sog. gemischten Vollkommenheiten Gott nicht
bloß in Potenz, sondern in actu, aber nicht formell, sondern in höherer
Weise, eminenter zu —, so bleibt immer noch ein großer Fehler. Lim zu
jenem : « die labile Heiligkeit des Geschöpfes übertrifft ,in etwa' die wesenhafte

Heiligkeit Gottes » zu kommen, muß man auf Seiten Gottes absehen

von seiner unendlichen Heiligkeit. Beachtet aber Thomas Molina dabei
nicht, daß er dann gar nicht mehr den wahren Gott als terminus com-
parationis hat, sondern nur ein gegenstandsloses Gebilde seines Geistes
In der Tat, wenn wir Gott, der wirklich ist, denken, so denken wir immer
alle seine Vollkommenheiten einschlußweise mit, mag auch nur eine einzige
von ihnen in unserem bewußten Blickfeld stehen. Denn in Gott sind ja
alle Vollkommenheiten eine einfachste, einzige, unendliche Vollkommenheit.
Schließe ich also eine einzige aus, so denke ich nicht mehr den wirklich
existierenden Gott. Schließt aber der richtige Gottesbegriff immer alle
unendlichen Vorzüge Gottes mit ein, so kann niemals irgend ein Geschöpf
unter irgend einer Rücksicht vollkommener sein als Gott. Es wird also dabei
bleiben müssen, daß alle diese der fehlbaren, in Versuchung bewährten
Heiligkeit der Geschöpfe « in etwa » zugeschriebenen Erhabenheiten über
die Heiligkeit Gottes haltloser Schein und Täuschung der Phantasie sind.
Freilich fällt damit ein großer Teil der Ausführungen Thomas Molinas
dahin. Seine « In etwa »-Theorie ist nicht mehr der Hebel, um die
geschaffene Heiligkeit Christi « in schier unendlich hohem Schwünge » « in
etwa unendlich über die dreimal heilige Heiligkeit Gottes selber
emporzutragen » (S. 20). Dem auf Eindruckmachen eingestellten Wortgepränge



Literarische Besprechungen 109

fehlt die innere Wahrheit. Darum lehne ich diese Theorie ab, nicht,
weil sie neu ist. Die Mahnung (S. 16) : « Es nehme mir der Thomist
Benz doch überhaupt das manche Neue nicht übel », ist also ganz
gegenstandslos.

Auch « das Höchstmaß der Versuchungen Jesu » und die innere
Möglichkeit für ihn, zu sündigen, wird festgehalten. Christus war nach Th. M.
eines freien Wunsches nach Verbotenem allerdings unfähig, « eines unfreien
aber so wenig wie jeder Versuchte » (S. 17). Aber wie ist das mit der
hypostatischen Union vereinbar In ihrer Folge wäre ja jede ungeordnete
Regung für die göttliche Person, weil freiwillig zugelassen, zurechenbar,
also sündhaft gewesen Auch die (S. 16) unternommene Anfechtung des

Beweises, der für die innere Versuchbarkeit Jesu aus der Anschauung
Gottes geführt wurde, ist unwirksam. Für den leidgeprüften Menschensohn
sei Gott, trotz jener Anschauung, durchaus kein Gut ohne Schatten des
Übels gewesen, sondern ein gemischtes Gut, « das keineswegs zur Liebe
nötigte, sondern zur Nicht-Liebe und darum zum Bösen frei ließ. » Aber
das heißt doch die Anschauung Gottes für Christus in Abrede stellen :

Denn wer Gott schaut, sieht ihn doch so, wie er in sich ist ; er ist aber
das schattenlose Gut, und seine Ratschlüsse sind schattenlos gut. Darum
muß der Gottschauende ihn notwendig lieben und er kann seinen
Ratschlüssen nicht zuwidersein. Diese Ratschlüsse legten Christus freilich
größte Leiden auf ; aber im Lichte der Anschauung Gottes urteilte er
ohne jedes Schwanken, welche Wahl zu treffen sie, nämlich durch sein
Leiden den Ratschluß Gottes über das Heil des Menschengeschlechtes zu
erfüllen. Wo kein Schwanken im Urteil möglich ist, da ist auch keine
Versuchung möglich. Eine merkwürdige Inkonsequenz begeht Th. M., wenn
er die Kraft, innerlich unversuchbar und unsündbar zu machen, der
Anschauung Gottes in Christus abspricht, dieselbe aber in Anspruch nimmt
für die Sehnsucht der armen Seelen im Fegfeuer nach dieser Anschauung.
Denn mit dieser Sehnsucht will er in seinem Hauptwerk S. 253 f. erklären,
warum die Leiden dieser Seelen nicht verdienstlich seien, weil sie nämlich
Versuchung und Sünde ausschließe. (Ich hatte diese Erklärung in meiner
Rezension leider übersehen. Die andern « Versehen », die Th. M. mir
vorwirft, sind solche von seiner Seite, wie er feststellen wird, wenn er genauer
zusieht, was ich wirklich sage und was er sagt und mich sagen läßt.) Also
die Sehnsucht nach der Anschauung Gottes soll unfähig machen zu sündigen,
diese Anschauung selber aber nicht Wird man da nicht an das sie volo
sie iubeo erinnert

Um den Vorwurf zurückzuweisen, als verwerfe er ohne hinreichenden
Grund die allgemeine Auffassung vom Wesen der Erbsünde als eines
durch die Sünde Adams schuldbaren Mangels der heiligmachenden Gnade,
erhebt er gegen dieselbe die Anklage « himmelschreiender Ungerechtigkeit ».

Th. M. vergißt wieder, daß starke Worte noch keine starken Gründe s'nd,
wenn ihnen die innere Wahrheit fehlt. Das aber ist hier der Fall. Von
Ungerechtigkeit könnte nur die Rede sein, wenn den Kindern um der
Sünde Adams willen ein ihrer Natur geschuldetes Gut entzogen würde.
Gnade und Glorie sind aber der menschlichen Natur nicht geschuldet.



no Literarische Besprechungen

Auf die Bemerkungen gegen die Kritiken aus dem Gebiete der Willensfreiheit

gehe ich nicht weiter ein, da sie an den Ausführungen des größerrt
Werkes und der Stellungnahme zu diesem nichts ändern.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Textausgaben — Geschichte.

Saint Thomas d'Aquin : Somme Théologique. Editions de la Revue-
des Jeunes. —- Paris-Tournai-Rome, Société Saint Jean l'Evangéliste-
Desclée u. Cie.

Als ein ganz hervorragendes Unternehmen zur Förderung des
Thomasstudiums muß man die unter dem Protektorate des Generalmagisters des

Predigerordens P. M. Gillet in Angriff genommene und schon weit
fortgeschrittene neue französische Übersetzung und Erklärung der Summa
theologiae des hl. Thomas von Aquin bezeichnen, die dieses klassische
Werk des Fürsten der Scholastik einem weiteren Kreise von gebildeten
Lesern leichter zugänglich machen will. Gelehrte Dominikaner der drei
französischen Ordensprovinzen Paris, Lyon und Toulouse haben sich in das
große Unternehmen geteilt, das im ganzen wohl an die dreißig Bändchen
umfassen wird. Die einzelnen Unterabteilungen der Summa werden so in
je einem oder auch in Gruppen zu zwei oder drei Bändchen jeweils von
Fachleuten bearbeitet und so steht zu hoffen, daß wir binnen kürzerer
Zeit im Besitze einer neuen gediegenen, vollständigen und den modernen
Bedürfnissen durchaus entgegenkommenden Übersetzung und Erklärung:
der Summa theologiae sein werden.

Die Übersetzung selbst will nicht um jeden Preis wörtlich sein, sie
folgt vielmehr einem Grundsatze, den der hl. Thomas selbst mit Bezug
auf die Übertragung griechischer Texte ins Lateinische in der Vorrede
des Opusculum Contra errores Graecorum geltend macht : « Unde ad
officium boni translatons pertinet, ut ea quae sunt catholicae fidei trans-
ferens servet sententiam, mutet autem modum loquendi secundum pro-
prietatem linguae in quam transfert. » Vgl. vol. I, Préface, pag. 10. Ein
großer Vorzug der Ausgabe ist es, daß der lateinische Text der Summa,
der aus einzelnen alten Handschriften hauptsächlich der Pariser
Nationalbibliothek geschöpft ist, die französische Übersetzung fortlaufend begleitet ;
diese nimmt immer den oberen Teil, jener den unteren Teil einer Seite ein.
Die Argumenta und Responsiones sind nach ihrer Wichtigkeit und ihrem
Werte für das Verständnis des ganzen Artikels mehr oder minder
vollständig dem Wortlaute nach übersetzt. Ganz kurze Noten unter dem
Striche geben nötigenfalls über textliche Schwierigkeiten oder dunkle
Stellen Aufschluß ; für die eigentlichen erklärenden Anmerkungen aber
ist ein eigener I. Anhang (Notes explicatives), der auf Text und Übersetzung
folgt, bestimmt ; ein II. Anhang (Renseignements techniques) bringt
eingehendere Erörterungen über die wichtigeren Lehrpunkte des jeweils
behandelten Traktates, über ihre Beziehungen zur kirchlichen Lehre und



Literarische Besprechungen III
zur sonstigen Doktrin des hl. Thomas, sowie auch über die Ausleguug, die
diese Lehrstücke bei Älteren und Neueren gefunden haben ; auch wird
regelmäßig die einschlägige Literatur zu einem gründlicheren Studium der
erörterten Fragen angegeben. Den einzelnen Bänden ist eine Vorbemerkung
vorangestellt, in der sich der Übersetzer in Kürze über die Bedeutung des

zu behandelnden Traktates, seine Stellung im Werke des Heiligen und die
Einteilung äußert. Zwei am Schlüsse des Buches angefügte Register über
die darin behandelten Gegenstände und erwähnten Autoren erleichtern den
Gebrauch des Werkes wesentlich.

Rühmend muß in dieser allgemeinen Würdigung auch die vortreffliche
Ausstattung, die der so rührige Verlag den einzelnen Bändchen dieser
Sammlung gegeben hat, hervorgehoben werden ; sie erwecken mit ihrem
handlichen, bequemen Formate 10 x 17 cm, Seitenzahl 300-500), ihrem
guten Papier, dem gefälligen abwechslungsreichen Drucke und der so
übersichtlichen Anordnung einen ungemein ansprechenden, schmucken
Eindruck. So darf man wohl hoffen, daß sie, da auch der Preis mäßig ist,
allenthalben Anklang und weite Verbreitung finden und vielen Segen
stiften werden ; man möchte nur wünschen, daß auch andere Länder und
Völker diesem nachahmenswerten Beispiele, das hier Frankreich gegeben
hat, alsbald folgen möchten.

A. D. Sertillanges O. P. : Dieu.
Die Sammlung eröffnet A. D. Sertillanges O. P. mit drei Bänden, die

den Traktat De Deo Uno enthalten. In der Einleitung des ersten Bandes
wird in lichtvoller Weise der Plan der ganzen Summa theologiae dargelegt
und über den Sinn der einleitenden Quaestio : De sacra doctrina gehandelt.
Auf rund 300 Seiten werden Text und Übersetzung der qq. i-n der Pars I
vorgelegt ; darauf folgen gut 20 Seiten erklärende Anmerkungen, die den
Anhang I bilden ; der Anhang II nimmt im Anschlüsse an einzelne der
übersetzten Artikel Stellung zu wichtigen Fragen, wie Doctrina sacra (q. 1),

argumentum S. Anselmi (q. 2 a. 1), Beweisbarkeit von Gottes Dasein (q. 2

a. 2), die fünf Beweiswege dafür (q. 2, a. 2), Schwierigkeit gegen Gottes
Dasein durch den Hinweis auf das Übel (q. 2 a. 3 ad 1), Thomas und der
Pantheismus (q. 3 a. 8), das höchste Gut (q. 5), das Unendliche (q. 7),
Zeit und Ewigkeit (q. 10), und zwar werden da zur Beleuchtung der in
der Summa theologiae vorgetragenen Lehre gelegentlich auch längere oder
kürzere einschlägige Stellen aus anderen Werken des Heiligen, wie
besonders Summa contra Gentiles, Quodlibeta, Quaestiones disputatae (De
veritate vor allem) und Sentenzenkommentar, sowie auch Cajetans
Kommentar zu Summa des Aquinaten, verwertet und übersetzt. — Um nun
auf einzelnes einzugehen, so scheint bei Erklärung von q. 1 a. 10 (Utrum
S. Scriptura sub una littera habeat plures sensus) S. 332, die Responsio
ad 1 zu wenig beachtet, wo S. Thomas ausdrücklich sagt : «... multi-
plicitas horum sensuum non facit aequivocationem aut aliam speciem
multiplicitatis, quia, sicut iam dictum est, isti non multiplicantur propter
hoc, quod una vox multa significet, sed quia ipsae res significatae per voces
aliarum rerum possunt esse signa. Et ideo etiam nulla confusio sequitur



112 Literarische Besprechungen

in S. Scriptura, cum omnes sensus fundentur super unum, sc. litteralem,
ex quo solo potest trahi argumentum, non ex his quae secundum allegoriam
dicuntur. » Diese Stelle spricht doch unstreitig für die Einheit des Literal-
sinnes Wenn aber S. Thomas gerade zuvor am Ende des Corpus articuli
schreibt : « Quia vero sensus litteralis est quem auctor intendit, auctor
autem S. Scripturae Deus est, qui omnia simul suo intellectu comprehendit,
non est inconveniens, ut dicit Augustinus Xll Confess, (cap. 31), si etiam
secundum litteralem sensum in una littera Scripturae plures sint sensus »,

so nimmt er hier sensus litteralis in einem ganz allgemeinen, umfassenden
Sinne ; er versteht darunter nichts anderes als den von Gott intendierten
Sinn überhaupt, sodaß darunter sowohl der sensus historicus oder litteralis
im eigentlichen Sinne wie auch der dreigeteilte sensus spiritualis, von denen
der Heilige im vorausgehenden des näheren gesprochen hatte, befaßt werden
können ; alles dies kann eben von Gott, dem Urheber der Heiligen Schrift,
der alles in einem begreift, intendiert werden. — S. 67 f. müßte wohl auch
im Texte, wie es ja in der Überschrift des Artikels tatsächlich geschieht,
« per se notum » ganz präzise mit « évident par lui-même », unmittelbar
einleuchtend wiedergegeben werden.

Der zweite Band enthält die Quaestionen 12-17. Auf Text und
Übersetzung folgen S. 323-369 aufschlußreiche, erklärende Anmerkungen in noch
größerer Zahl als im ersten Bande und dann mit Bezug auf die schwierigen
Quaestionen 12 und 13, Darlegungen über die Art und Weise, wie wir
Gott erkennen und benennen und über die Analogie ; dabei werden auch
hier wieder andere lehrreiche Texte aus der Summa contra Gentiles, aus
De veritate und dem Sentenzenkommentar (das Zitat aus letzterem auf
S. 383 muß richtig I, dist. 8 a. 1, resp. 4 lauten) zur weiteren Erläuterung
einzelner Stellen herangezogen. Ebenso eingehend wie q. 12 werden im
folgenden die bedeutsamen Artikel der q. 14 De scientia Dei behandelt, denen
schon im Anhange I nicht weniger als siebzig erklärende Noten gewidmet
wurden. Daran schließen sich Bemerkungen über q. 15 : De ideis, und
qq. 16 und 17 über das Wahrheitsproblem. — Die S. 80 unter Nr. 10
angeführte Lesart : Utrum accipiatur secundum quod significat Deum
per Operationen!, stimmt wohl nicht mit der viel bezeichnenderen
Artikelüberschrift S. 141 : L'trum hoc nomen Deus univoce dicatur de Deo
secundum opinionem zusammen. — S. 121 fehlt in der Übersetzung die
These des Artikels 7 der Quaestio 13 : « Respondeo dicendum, quod quae-
dam nomina importantia relationem ad creaturam ex tempore de Deo
dicuntur et non ab aeterno. »

Im dritten Bande (376 Seiten) endlich werden die Quaestionen 18-26
übersetzt und erklärt ; die Anmerkungen des Anhanges I nehmen gut
25 Seiten, die doktrinellen Bemerkungen (Anhang II) rund 45 Seiten ein ;

letztere beziehen sich auf q. 19 vom Willen Gottes, q. 20 von der Liebe
Gottes, q. 22 von der Vorsehung, wo unter Artikel 4 (Utrum Providentia
rebus provisis necessitatem imponat), S. 316 ff., Cajetans Aufstellungen
(in seinem Kommentar zur Summa) einer Kritik unterzogen werden. Tief
und überzeugend sind insbesonders die Bemerkungen zu qq. 23 und 24
über die Prädestination ; darauf folgen noch solche zu q. 23 a. 7 ad 3 über



Literarische Besprechungen "3
die Zahl der Auserwählten und zu q. 25 über die göttliche Allmacht. Das
Schlußwort zur ganzen Gotteslehre kennzeichnet endlich gegenüber dem
absoluten Agnostizismus, Symbolismus und Anthropomorphismus lichtvoll
den Standpunkt des Analogismus, wenn man so sagen will, den das
thomistische Denken Gott gegenüber einnimmt und läßt auch der mystischen
Intuition ihr Recht werden. Mit einem Gesamtregister über alle drei Bände
wird der erste größere Abschnitt der Summa theologiae, der Traktat De
Deo Uno, abgeschlossen.

Sertillanges hat mit dieser neuen Ausgabe, die wegen ihrer formvollendeten

Übersetzung und ihrer wertvollen Beigaben höchste Anerkennung
verdient, einen ganz vorzüglichen Behelf zu einem erfolgreichen Studium
dieses grundlegenden Traktates der Summa des Aquinaten geschaffen und
so weitere Kreise der gebildeten Welt instand gesetzt, sich unter bewährter
Führung in die Spekulation über Gott zu vertiefen.

Stift Seitenstetten. P. Carl Joh. Jellouschek O. S. B.

A. D. Sertillanges : Der heilige Thomas von Aquin. Hellerau bei
Dresden, J. Hegner. Ohne Jahreszahl. 920 SS.

Im Zusammenhange mit der neuen französischen kommentierten
Ausgabe der Summa theologiae sei hier noch auf ein vortreffliches Hilfsmittel
zur Einführung in die Gedankenwelt des hl. Thomas von Aquin
hingewiesen : es ist Sertillanges' O. P. bekanntes Werk « Saint Thomas d'Aquin »,

das nun auch in deutscher Übertragung vorliegt. Sie stammt, wie auch
das beigefügte Nachwort, von Robert Grosche und erschien als Veröffentlichung

des Katholischen Akademikerverbandes im Verlage Jakob Hegner
zu Hellerau bei Dresden, der dem Buche, das über 900 Seiten zählt, eine
immer noch handliche Form und sehr gefällige Ausstattung zu geben
wußte. Die Übersetzung selbst muß als gelungen bezeichnet werden ; mit
großem Geschick und tiefem Verständnisse werden die oft so schwierigen
abstrakten Gedankengänge des französischen Originals in der deutschen
Sprache wiedergegeben. Es wäre zu wünschen, daß diese dankenswerte
Übertragung weiteste Verbreitung finden und Sertillanges' Werk auch in
deutschen Landen noch mehr bekanntmachen möge. — Wenn nun einige
Einzelheiten der Übersetzung berührt werden sollen, wäre S. 248, bei
Charakterisierung der Proportionalität wohl richtiger zu sagen : «... man
kann aber auch eine Übereinstimmung zwischen zwei Dingen behaupten

auf Grund der Tatsache, daß das eine sich zu einem (nicht dem) anderen
verhält wie das zweite zu einem vierten. » S. 245 wäre besser zu sagen :

« dasselbe, wie wenn (nicht als wenn) ; es wird merkwürdigerweise gewöhnlich

geschrieben : sehn, gesehn, abgesehn, ansehn, sahn, unsre, unsrer ;

évident wird mit « einsichtig » wiedergegeben und von einsichtigen
Prinzipien, einsichtigen Gründen, in sich einsichtigen Schlüssen gesprochen ;

eine etwas kühne Wortbildung ist « verganzheitlichen » (vgl. z. B. S. 166
und 182). S. 870 vermißt man die Anmerkung 2 zu Seite 47.

Stift Seitenstetten
Divus Thomas.

P. Carl Joh. Jellouschek O. S. B.
8



ii4 Literarische Besprechungen

A. Diès : Platon, Œuvres complètes. Tome VIII, texte établi et
traduit, ire partie, Parménide (xix-113 SS.), 1923 ; 2me partie, Théétète

(151 SS.), 1924; 3me partie, Le Sophiste (127 SS.), 1925. Edition «Les
Belles Lettres », Paris.

Autour de Platon. Essais de critique et d'histoire. Paris, Beauchesne.

1927. 416 SS.

Platon. Collection « Les grands cœurs ». Paris, Flammarion. 1930.
222 SS.

Bereits durch seine Studien (1909) über den « mystischen Kreis » in
der vorsokratischen Philosophie und über den « platonischen Seinsbegriff »

hatte sich der Kanonikus A. Diès, Professor an der katholischen LTniversität
von Angers, in die Reihe der gewiegtesten Forscher und Kenner der
altgriechischen Philosophie glänzend eingeführt. Wie manche französische
Gelehrte der letzten Vorkriegsgeneration wußte er mit der peinlichen
Sachlichkeit eines methodisch geschulten Philologen die feingeschliffene Sprache
und die geistreiche Lebendigkeit des klassisch gebildeten Literaten zu
verbinden. Nun legt er uns in der kurzen Zeitspanne von weniger als einem
Dezennium eine nach der anderen die ausgereiften Früchte seiner übrigens
zum Glücke noch lange nicht abgeschlossenen Lebensarbeit vor.

Seine Textausgabe und französische Übersetzung der drei großen
metaphysischen Dialoge des greisen Piatos für die bekannte
Klassikersammlung der « Universités de France » mit den ausführlichen, ungemein
gehaltreichen und tiefschürfenden Einleitungen stellt ein Denkmal von
bleibender Bedeutung dar. Die scharfe Treue und der feine Zauber seiner
Übersetzung wird der vielseitigen platonischen Eigenart gerecht, ohne je
den beschwingten, bald lieblich scherzenden, bald pathetisch beschwörenden,
bald poetisch verklärten Ton der Gespräche zu belasten und doch wieder
ohne die geradezu technische Sachlichkeit der Erörterungen nirgends
abzuschwächen. Über die kritische Textgestaltung können wir uns
selbstverständlich kein Urteil apmaßen. Es genügt uns wieder einmal die
bezeichnende Tatsache zu buchen, daß die heutige Philologie sich immer
mehr zur Anerkennung der Überlieferung genötigt sieht und sich infolgedessen

zu einer äußerst konservativen Behandlung der Texte bekennt.
Der Thomist, der sich für die geschichtlichen Ursprünge seiner Metaphysik
interessiert, wird es sich nicht entgehen lassen, aus diesem achten Band
des platonischen Gesamtwerkes den geziemenden Nutzen zu ziehen.

Die unter dem Titel « Autour de Piaton » gesammelten Aufsätze sind
recht verschieden an Inhalt und an Wert. Teils sind es alte Literaturberichte

über geschichtsphilosophische Untersuchungen um Plato herum,
leider nicht bis zum heutigen Tag fortgeführt (so sind z. B. der zweite
Band des Ritter'schen Piatos, oder der Plato von Wilamowitz nur in einer
nachträglichen Fußnote kurz angezeigt), teils sind es selbständige
Abhandlungen über textkritische Fragen oder übpr Probleme der platonischen
Philosophie. Sehr lehrreich für die Wandlungen der Kritik sind die Berichte
über den Sokrates von Xenophon, der schließlich doch wieder nach einer
Zeit schroffster Ablehnung als kritisch grundlegend anerkannt wird. Auch



Literarische Besprechungen "5
hier zieht der Verfasser die letzte Literatur über den Fall nicht mehr
heran. Von wahrhaft goldenem Wert hingegen sind die vier « esquisses
doctrinales », mit denen der Verf. (p. 400-603) die Reihe seiner Aufsätze
beschließt : die platonische Übertragung der Rhetorik, der Erotik und
des Mystizismus in die Metaphysik der Ideen, ein bedeutsamer Beitrag
zum Verständnisse, vorab des Phaidros ; der platonische Wissenschaftsbegriff,

wo die Kernfrage der platonischen Philosophie zum Austrag gebracht
wird ; der platonische Gott, mit aufschlußreichen Rückblicken auf die
vorsokratische und sokratische Theologie und mit einem ob seiner fein
abwägenden Umsicht um so eindrucksvolleren positiven Ertrag ; endlich
die Religion Piatos, die am meisten skizzenartige unter diesen « esquisses
doctrinales ». Die Hauptgedanken der platonischen Theologie werden, wie
folgt, zusammengefaßt : « Die einzige wahrhaftige Wirklichkeit, Ursache und
Ziel von allem übrigen ist die geistige Wirklichkeit. Ihre vollkommene Fülle
tritt uns in dem allgemeinen Sem (to ttocvteKo? ov, das allwertige Sein :

von mir eingefügt) entgegen. Ihm ist die Göttlichkeit eigen, in erster Linie
sofern es die Fülle und Vollendung des Seins ist, allgemeines Objekt,
Urbild und Endziel. Sie ist ihm auch in zweiter Linie eigen, aber
unzertrennlich vom ersten, sofern es der höchste Geist ist, Subjekt, in dem sich
das Objekt widerspiegelt, schöpferischer Gedanke, allgemeine Wirkursache »

(p. 574). Danach fiele die Idee des Guten mit dem königlichen Geist des
Philebos und dem Demiurgen des Timaios in eins zusammen.

Der kleine Plato der biographischen Sammlung « Les grands cœurs »

führt uns dem Scheine nach ziemlich weit weg von diesen
hochwissenschaftlichen Arbeiten. Er ist für ein breiteres Publikum bestimmt und
verzichtet gänzlich auf gelehrtes Rüstzeug. Der Zwang, sich möglichst
laienmäßig auszudrücken, scheint im zweiten Teil hie und da der frischen
Unmittelbarkeit und dem leichten Fluß der Darstellung, wie auch noch
mehr der scharfen Deutlichkeit der Linien in etwa geschadet zu haben.
Indes ist beim Verf. die Gabe künstlerischen Gestaltens, wie man es von
einem Vertrauten der platonischen Meisterwerke, der übrigens über die
feinste Feder verfügt, von vornherein erwarten darf, reichlich vorhanden.
So liest sich denn das schöne Werkchen, bei aller Gedrängtheit und Fülle
des Inhaltes, äußerst angenehm. Es gibt Stücke darin, die aus einem
platonischen Dialog lebendig herausgetreten zu sein scheinen, so sehr sie
den attischen Zauber des Meisters atmen. Besonders die Schilderung des

Sophistentreibens in Athen und die Kennzeichnung ihrer geistesgeschichtlichen

Bedeutung gehört formell und inhaltlich zu den gelungensten
Abschnitten. Im übrigen führt uns der Verf. sicher und rasch in alle wichtigen
Momente des platonischen Lebens und des platonischen Werkes ein. Und
bis der hochwürdige Ehrenkanonikus von Rennes uns den großen Plato
schenkt, den er uns nach allem schuldet, wird man froh sein, hier wenigstens
den Aufriß und die Grundgedanken seines zukünftigen Hauptwerkes zu
finden.

Freiburg. P. M. St. Morard. O. P.



ii6 Literarische Besprechungen

P. Gény S. J. : Brevis conspectus historiae philosophiae ad usum semina-
riorum. Editio 3a. Romae, Universitas Gregoriana. 1928. 383 SS.

Dieser in seiner Art vorzügliche Grundriß der Geschichte der Philosophie
liegt hier in dritter bzw. erster öffentlichen Auflage vor. Nach dem tragischen
Tod seines Verf., der sich als überzeugter und eindringlicher Vertreter
einer strengeren thomistischen Richtung einen Namen gemacht hatte,
wurde diese neue Auflage von seinem Ordensbruder, dem bekannten Plato-
forscher Joseph Souilhé, besorgt. Laut Vorwort beschränken sich die am
Text Génys vorgenommenen Änderungen auf weniges : etliche vom Verfasser
bereits vorgesehene Ergänzungen oder Verbesserungen und einzelne neue,
bibliographische Angaben.

Als historische Beilage zu einem Lehrkursus der scholastischen Philo-
-sophie gedacht, hält sich dieses Handbuch streng im Rahmen einer bloßen
Übersicht von bewußter Knappheit und Trockenheit, « brevitas summa
atque ariditas » (p. 5). Indes bringt dennoch das rege Interesse des Verfassers
für alles, was für oder wider in Beziehung zu dem eigenen Systeme steht,
Leben und Bewegung in die Darstellung. Zudem sind die Angaben durchwegs

zuverlässig und mit beachtenswerter Urteilsschärfe auf das Wesentliche

gerichtet. Man könnte zwar bei umstrittenen Punkten einer anderen
Auffassung den Vorzug geben, aber die vom Verf. vertretene beruht jedesmal
auf sachlichen Erwägungen. Vielleicht wird man es tadeln, daß die
Abschnitte über die Scholastiker vom XV. Jahrhundert bis auf die neueste
Zeit eher einem Autorenkatalog als einer eigentlichen Geschichte der
Philosophie entsprechen. Das hat aber Gründe, für welche der Verf. am
allerwenigsten verantwortlich zu machen wäre. Wo ihm übrigens Vorlagen
zu Gebote standen, wie z. B. über Suarez, hat er daraus, wie an anderen
Stellen, das Nötige angeführt. Bekanntlich ist eine eigentliche Geschichte
der späteren Scholastik noch nicht einmal bis zu den bio- und
bibliographischen Vorarbeiten gediehen. So wird man doch dem Verf. dafür
Dank wissen, daß er wenigstens die bekannteren Namen und Werke mit
einigen kurzen Hinweisen über ihre Lehrrichtung zu großem Nutzen für
seine Leser und Schüler zuverlässig angeführt hat. Die verhältnismäßig
ausführliche Besprechung aller wichtigeren Philosophen, wie I'lato, Aristoteles,

Plotin, Augustinus, Thomas, Scotus, Descartes, Leibnitz, Kant usw.,
sorgt für die Abwechslung und des Lesers Entschädigung. Daß ein
derartiges Werk eine Arbeit zweiter Hand darstellt, ist zu sehr selbstverständlich,

als daß es eigens betont zu werden brauchte. Erfreulich ist es aber,
daß der Verf. es nicht versucht hat, mit einer Reihe entlehnter Zitate und
Belege unmittelbare Vertrautheit mit den behandelten Philosophen
vorzutäuschen. Daß er übrigens die großen Zeugen der thomistischen und der
scholastischen Linie von Aristoteles an aus persönlicher Einsichtnahme
kennt, leuchtet ohne weiteres ein. Es ist keine bloße Phrase, wenn wir am
Schlüsse erklären, daß diese lateinische Übersicht für ihre Zwecke vorbehaltlose

Empfehlung verdient.

Freiburg P. M. St. Morard O. P.


	Literarische Besprechungen

