
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

Autor: Basler, X.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas von Aquin
und

die Begründung der Todesstrafe.

Von X. BASLER, Freiburg i. Br.

Die Entwicklung des modernen Lebens hat allen Formen der

sozialen Betätigung neue und dringende Aufgaben gestellt. In
ungewöhnlichem Maße wird dadurch die Volkskraft in Anspruch genommen.
So kommt es von selbst, daß die Grundlagen solcher sozialer Forderungen
wieder mehr überdacht, die Notwendigkeit kostspieliger Hilfsmaßnahmen

überprüft und neue wirksamere Wege der Für- und Vorsorge
gesucht werden. Es werden immer mehr Stimmen des Protestes laut,
daß so große Summen der unproduktiven Fürsorge zugewandt werden,
die viel erfolgreicher der Prophylaxe dienen könnten. Um unnütze
Lasten der Fürsorge abzustoßen und durchgreifende Maßnahmen der

Vorsorge zu ermöglichen, werden die Rechte des Staates gegenüber dem

Individuum immer mehr erweitert, ja, ihm das Recht zugesprochen,
unter gewissen Voraussetzungen sogar die « Ballastexistenzen » aus
seinem Organismus durch Tötung auszustoßen und durch Sterilisierung
Zeugungsuntüchtiger, also durch einen Eingriff in die körperliche
Integrität, dem Heranwachsen großer, erblich schwer belasteter und
die Rasse immer mehr verderbender Massen vorzubeugen.

Dem Widerspruch und den Bedenken, die solchen Vorschlägen
gegenüber nicht ausbleiben konnten, hält man vielfach die dem Staate

zugestandene und von ihm geübte Strafgewalt entgegen. In ihr, besonders

im Rechte der Todesstrafe, sei all das eigentlich schon lange geübt,
was man jetzt wolle. Schon lange habe der Staat tatsächlich schädliche

Existenzen ausgestoßen und getötet, doch auch nur im Interesse der

Allgemeinheit und des Gemeinwohles. Dieser tiefste Eingriff in das

persönliche Recht des Individuums sei so also schon lange geübt und,
als vom Gemeinwohl gefordert, für unbedenklich befunden. In der Todes-



70 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

strafe und der sozialen Strafe überhaupt sei ja offenkundig die absolute
Überordnung des Gemeinwohles über das Wohl des Einzelmenschen
enthalten und die vorgeschlagenen Vorsorgemaßnahmen seien nur ein

häufig notwendig gewordener Spezialfall der Ausübung eines schon

längst dem Staate zugestandenen Rechtes.
Da in neuester Zeit auch ausgesprochen christliche Ethiker aus

dem staatlichen Recht der Todesstrafe solche Konsequenzen ziehen

und sich dabei auf die Auffassung und Rechtfertigung der Todesstrafe
bei Thomas von Aquin berufen, wird es angebracht sein, eingehender
zu prüfen, ob wirklich die Begründung des Rechtes der Todesstrafe
bei Thomas von Aquin zu solchen Folgerungen berechtigt. Es soll
darum in folgender Arbeit untersucht werden, ob nach Thomas von
Aquin die Rechtsgrundlage für die Todesstrafe in dem Gedanken einer
absoluten Überordnung des Gemeinwohles über das Einzelwohl gegeben
und dadurch eine solche Erweiterung des staatlichen Rechtes dem

Einzelbürger gegenüber begründet ist ; ob man überhaupt von der

Strafgewalt des Staates her Schlüsse ziehen kann auf den Rechtsumfang
seiner fürsorglichen und vorsorgenden Tätigkeit.

I.

Angebliche Begründung der Todesstrafe bei Thomas von Aquin
aus der absoluten Überlegenheit des bonum commune über

das bonum privatum.

X. Zu den in der Nachkriegszeit im Vordergrund stehenden

staatsphilosophischen und staatsethischen Fragen nahm wiederholt der

Münsterer Privatdozent1 Peter Tischleder das Wort, besonders in
seinem Werke : « Ursprung und Träger der Staatsgewalt nach der Lehre
des hl. Thomas und seiner Schule. » 2

Tischleders Bestreben geht darauf hinaus, den Staat als eine von
Natur geforderte und damit von Gott gewollte Institution eigenen,

selbständigen Rechtes zu erweisen und dem individualistischen Denken
ein tiefbegründetes soziales und gesellschaftliches Fühlen und Denken

an die Seite zu stellen. Es tritt darum in seinen Arbeiten eine starke

Betonung der ursprünglichen und unveräußerlichen Rechte des Staates

gegenüber den Einzelbürgern hervor. Mit besonderer Wärme und Ein-

1 Jetzt Professor.
2 München-Gladbach, Volksvereinsverlag, 1923 (264 S.).



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe JX

dxinglichkeit schildert er nach Thomas von Aquin und seiner Schule

die Erhabenheit und Selbständigkeit des bonum commune gegenüber
dem bonum privatum der Bürger. Am deutlichsten ist ihm der Vorrang
des bonum commune und dessen absolute Überlegenheit ersichtlich
aus der Auffassung der Scholastik über die Strafgewalt des Staates,
besonders der Todesstrafe. Nach Tischleder sieht Thomas und seine

Schule « die sittliche Rechtfertigung (der Todesstrafe) einzig und allein
in der unbedingten Notwendigkeit, das Gemeinwohl zu sichern, das dem

Privatwohl des einzelnen schon an sich übergeordnet ist und darum
erst recht nicht hinter dem Privatwohl des verbrecherischen Schädlings
zurückzustehen braucht, sondern dessen Beseitigung fordern darf, wenn
es auf andere Weise nicht wirksam vor ihm geschützt werden kann ». 1

Die « Art und Naturverschiedenheit » des Gemeinwohls gegenüber dem

Privatwohl « begründet das Recht der Gemeinschaft, ein Menschenleben

zu seinem Besten zu opfern ». 2

« Dem Individualismus wehrt Thomas damit, daß er das

Gemeinwohl faßt als die um ihrer selbst willen erstrebenswerte perfectio
totius, als die Gesundheit, Lebensfülle und Vollendung des Ganzen,
auf die die einzelnen Glieder des Ganzen naturgemäß hingeordnet sind,
um erst durch diese rechte Eingliederung in das Ganze wie die Glieder

am Körper ihr eigenes Wohl zu finden. »3 «Aber weil nun der ganze
Mensch selbst auf die ganze Gemeinschaft, deren Glied er ist, als auf
sein Ziel hingeordnet ist, kann der Fall eintreten, daß die Entfernung
eines Körpergliedes, wiewohl sie zum Schaden des ganzen Körpers
gereicht, dennoch auf das Wohl der Gemeinschaft hingeordnet ist,
insofern sie zur Verhinderung von Verbrechen' 4 über einen als Strafe

verhängt wird. »
5

So kommt Tischleder zur endgültigen und zusammenfassenden

Formulierung: «Der Einzelbürger ist dem Staatsganzen gegenüber,
soweit er Glied und Teil ist, eine Größe und Einheit niederer Ordnung
und hat darum diesem zu dienen. Er verliert seine Existenzberechtigung,
sobald durch sein Weiterleben6 das Ganze gefährdet oder schwer

geschädigt wäre. »7

1 A. a. O. 82. 2 A. a. O. 85. 3 A. a. O. 70.
4 II-II q. 108 a. 1 c. und a. 3 c. : in poenam ad cohibitionem peccatorum,

von Tischleder wie oben übersetzt. Die Stelle braucht nicht unbedingt so übersetzt

zu werden zu Gunsten der Abschreckungstheorie, weil Thomas auch an
Parallelstellen fortfährt : peccatorum qui vgl. q. 108 a. 1 c. und a. 3 c.

5 A. a. O. 83. 6 Von mir gesperrt. 7 A. a. O. 85.



72 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

Alle die von Tischleder gemachten Äußerungen zielen immer
wieder auf den einen Gedanken ab : die Todesstrafe kann einzig und
allein aus ihrer Notwendigkeit zur Sicherung des Gemeinwohles gerechtfertigt

werden. Dieses bonum commune ist dem bonum privatum so

ganz und gar übergeordnet, daß bei schwerer Schädigung des Gemeinwohles

durch das Weiterleben eines Individuums letzteres zum Besten
des Ganzen getötet werden darf. Einmal betont Tischleder zwar auch,
daß die Vergeltung eine große Rolle bei der Strafe spiele : « Die
Strafgewalt geht so weit, daß sie sogar das Recht zur Verhängung der
Todesstrafe in sich schließt, bei der der Vergeltungscharakter der Strafe
besonders stark hervortritt. » 1 Aber er fährt fort : « Freilich liegt deren

sittliche Rechtfertigung einzig und allein in der unbedingten
Notwendigkeit, das Gemeinwohl zu sichern, das dem Privatwohl des

einzelnen schon an sich übelgeordnet ist »2, und bekennt sich

damit wieder zu seiner unveränderten Auffassung, daß der ganze, die
Todesstrafe rechtfertigende Grund die Überlegenheit des Gemeinwohles
dem Privatwohle gegenüber ist.

2. Tischleder selbst wendet das Argument von der absoluten
Überlegenheit des Gemeinwohles über das Privatwohl ausdrücklich nur auf
die Todesstrafe, nur auf Verbrecher im sittlichen Sinne an. Aber die

Kraft des Gedankens der « Einheit niederer Ordnung » erweitert das

Geltungsgebiet des staatlichen Tötungsrechtes von selbst auf jedes

Individuum, das auch ohne Verbrechen, ohne schuldhafte eigene Tat,
schon durch sein Weiterleben, schon durch sein Dasein das Ganze

schwer schädigte. Eine solche Erweiterung zeigte sich sehr bald in
der Literatur tatsächlich. Joseph Mayer spricht grundsätzlich mit
ausdrücklicher Berufung auf Tischleders Argumentation dem Staat
das Recht zu, unter gewissen Bedingungen in die körperliche Integrität
auch Unschuldiger einzugreifen, nicht nur zur Strafe, nämlich in der

zwangsweisen Sterilisierung Geisteskranker. 3 Der Hauptbeweis für die
ethische Erlaubtheit der Sterilisierung, den Mayer führt, ist die Analogie
mit der Begründung der Todesstrafe im Sinne Tischleders. Wie die

Tötungsgewalt dem Staate einzig zum Zwecke der Sicherung des Gemeinwohles

von Tischleder zugestanden wird, so jetzt auf dieser Grundlage

1 A. a. O. 82.
2 A. a. O. 82.
3 « Gesetzliche Unfruchtbarmachung Geisteskranker », Freiburg i. Br. Herder

1927. Bd. 3 der « Studien zur Katholischen Sozial- und Wirtschaftsethik », hrg. von
D. Dr. Franz Keller.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 73

die staatliche Verstümmelungsgewalt von Mayer in Form der zwangsweisen

Sterilisierung, wenn diese nämlich zur Sicherung hoher Zwecke
der Gesamtheit erforderlich wäre. 1 Auch Mayer beruft sich, wie Tischleder,

auf Thomas von Aquin, und er ist der Ansicht, er könne die

grundsätzliche Erlaubtheit der Steriliserung gemeingefährlicher
Geisteskranker mit ganz denselben Gründen dartun, mit denen Thomas von
Aquin die Todesstrafe und Einsperrung gemeingefährlicher Verbrecher

rechtfertigt. 2 Den letzten Grund für die sittliche Erlaubtheit der

Sterilisierung sieht Mayer mit Tischleder und angeblich auch wieder
mit Thomas im bonum commune. Auch nach Mayer ist der staatliche
Organismus dem physischen des Individuums gleichzusetzen und die

Einzelbürger sind ebenfalls nach des Autors Ansicht in der gleichen
Weise der Gesamtheit unterstellt wie die Körperglieder dem Gesamtkörper.

3 Aus diesem absoluten Überordnungsverhältnis des Staatsganzen

über den Einzelnen ergibt sich dann nach Josef Mayer
naturnotwendig auch das staatliche Eingriffsrecht in die körperliche
Integrität der Einzelbürger, wenn das Staatsinteresse es erfordert. Denn
im Notfalle darf dies selbst die Opferung des einzelnen für das Ganze

verlangen, wie ja auch die Körperglieder dem Gesamtkörper und dessen

Erhaltung geopfert werden dürfen. Und « die Sterilisation kann nicht
nur für den Einzelkörper, sondern für den ganzen Volkskörper medizineil

wirken. Die Heilung des Volkskörpers aber ist entschieden als

ein höheres Gut zu bewerten als die Heilung eines einzelnen Körpers.
Der medizinelle Charakter der Sterilisation würde also deren innere

Schlechtigkeit auch dann aufheben, wenn die Maßnahme für den

einzelnen Körper zwar schädlich, für den gesamten Volkskörper aber

heilsam wirkte. » Auch die Todesstrafe an Dieben, Ehebrecherinnen usw.
im Mittelalter, glaubt Mayer nicht anders außer als medizineile
Maßnahme zur Heilung des ganzen Volkskörpers rechtfertigen zu können. 4

Und wieder ist Thomas der Zeuge. « Wenn aus der Tötung der Schlechten

für die Guten nicht Gefahr droht, sondern vielmehr Sicherheit und Heil
entsteht, so kann man die Schlechten erlaubterweise töten.»5 «Was

hindert uns », fährt Mayer fort, « statt ,töten' ,unfruchtbar machen'

1 A. a. O. 109-110.
2 Daß Mayer eine solche Notwendigkeit jetzt in Deutschland noch nicht

für gegeben erachtet, ändert an seiner grundsätzlichen Argumentation nichts,
ist nur eine zeitlich bedingte Tatsachenfrage.

3 A. a. O. 121, 124, 125 und 126.
4 A. a. O. 123.
5 II-II q. 64 a. 2 ad 1.



74 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

zu setzen, zumal es das kleinere Übel ist » Thomas von Aquin wird
dann ausdrücklich zum Verteidiger der gesetzlichen Verstümmelung
eines Gesellschaftsschädlings als medizineller Maßnahme für den
Volkskörper erhoben. S. th. II-II q. 64 findet Mayer die offenkundige
Verteidigung der zu Thomas' Zeiten üblichen Kastration gewisser
SexualVerbrecher als medizinelle Maßnahme für das Wohl der Gesellschaft,

obwohl Thomas die Kastration nicht namentlich aufführt.
Mayer sucht den Grund dafür in der damaligen Rechtsauffassung, die

nur Strafen, aber noch keine rein prophylaktischen Schutzmaßnahmen

zur Heilung des Volksganzen gekannt haben soll, wie ja auch die

gerichtliche Praxis bis heute noch fast ausschließlich nur den Strafweg
kenne. Weil aber eine medizineile Maßnahme für den Einzelkörper
sittlich einwandfrei und erlaubt ist, um wieviel mehr, argumentiert
Mayer weiter, bei einer medizinellen Indikation für den Volkskörper,
welche doch ihrem Charakter nach ebenso hoch oder noch höher
einzuschätzen ist. Mayer kommt so zu der Überzeugung, daß der Staat,
um ein Herabsinken der Rasse zu verhüten, zwangsweise die
Sterilisierung Minderwertiger durchführen darf, wenn er sich nicht anders

schützen kann. Er schließt diesen Beweis mit dem Gedanken : « Wenn
eine unfruchtbarmachende Operation zur Heilung eines Einzelkörpers
erlaubt ist, dann um so mehr zur Heilung des Gesamtkörpers, falls sie

dazu notwendig und kein einfacheres Mittel zu finden ist. »1 « Darin
liegt ja auch die sittliche Rechtfertigung der Strafe, insofern sie eine
sozialmcdizinische Maßnahme ist. Arzt, Richter und Gesetzgeber haben
nach Thomas dieselbe Pflicht, nämlich kranke Glieder auszuscheiden,

um das Ganze gesund zu machen. An sich kann es also sogar Pflicht
des Gesetzgebers sein, die genannten prophylaktischen Gewaltmaßnahmen

zur Heilung des Volksganzen zu ergreifen. — Hiermit kommen
wir zur tiefsten und zugleich einzigen Rechtsquelle, aus welcher die
sittliche Befugnis für alle mit unserem Problem innerlich zusammenhängenden

staatlichen Maßnahmen fließt : nämlich das Recht der
Hinrichtung von Verbrechern, das Recht der Bestrafung und Einsperrung
schuldiger Personen, aber auch das Recht der Einsperrung und
Unfruchtbarmachung unschuldiger, asozialer Geisteskranker. Es ist die Quelle
des Notrechtes. Aus dieser Quelle, aus keiner anderen, nimmt der Arzt,
der Richter und der Gesetzgeber seine Vollmachten her. Dem Arzt
kann unter keinen Umständen irgend eine Herrschaft über die Glieder

1 A. a. O. 125.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 75

seines Patienten zugestanden werden ; ausschließlich die Notwendigkeit
des körperlichen Wohles ermächtigt ihn und den Patienten, gewisse
Glieder zu verletzen bzw. verletzen zu lassen. Der Patient hat von sich

aus keine unbeschränkte Herrschaft über seine Glieder. Diese
Herrschaft hat Gott allein. Die Not aber schafft die Pflicht, alles zu tun,
was der Genesung dient, und diese Notpflicht gibt die sittliche Berechtigung,

den Eingriff in Gottes Herrschaftsgebiet zu machen. Gott selber

stellt durch die Tatsache der Notwendigkeit eine Vollmacht aus, so

zu handeln. »1 Aus den gleichen Gedankengängen heraus rechtfertigt
Mayer auch die richterliche Tätigkeit. « Sie » (die soziale Autorität)
« hat auch von Gott nicht die Aufgabe erhalten, an seiner Statt zu
sühnen, der Gerechtigkeit genugzutun. Das ist ausschließlich Sache

Gottes. » 2 « Die einzige Erklärung für die sittliche Erlaubtheit der
sozialen Strafe ist vielmehr das Notrecht. »3 Und wie die soziale Strafe
nach Mayer nur aus dem Notrecht ihre Erklärung und sittliche Erlaubtheit

findet, ebenso auch die gesetzliche Unfruchtbarmachung Asozialer.
« Gesetzliche Unfruchtbarmachung Geisteskranker », Seite 128-29, faßt
Mayer seinen Gedanken noch einmal zusammen im wörtlichen Anschluß

an den schon zitierten Gedankengang Tischleders : Die sittliche
Rechtfertigung der Strafe wie der Unfruchtbarmachung liegt « einzig und allein
in der unbedingten Notwendigkeit, das Gemeinwohl zu sichern, das

dem Privatwohl des einzelnen schon an sich übergeordnet ist und darum
erst recht nicht hinter dem Privatwohl des verbrecherischen (und
geistig minderwertigen') Schädlings zurückzustehen braucht, sondern
dessen Beseitigung (bzw. Verwahrung und Unfruchtbarmachung) fordern
darf, wenn es auf andere Weise nicht wirksam vor ihm geschützt werden
kann.»4

« So ist schließlich der Wille des Gesetzgebers auch bei einem

Unfruchtbarmachungsgesetz so weit und so lange gut, als das Gesetz

sich vor dem Richterstuhl des Gemeinwohles darüber ausweisen kann,
ob es ihm auch wirklich dient ; sonst verliert es seinen inneren Sinn,
seine Berechtigung und seine verpflichtende Kraft. »8

Kann es sich aber ausweisen, dann erhält der Wille des Gesetzgebers

vom Gemeinwohl und vom Notrecht seine innere Berechtigung,
seine sittliche Güte ; denn das Gesamtwohl der Gemeinschaft « ist

1 Ebend. 125-127. 2 Ebend. 127. 3 Ebend. 127.
1 Siehe Tischleder, a. a. O. 82.
5 Mayer, «Gesetzliche Unfruchtbarmachung Geisteskranker», S. 128. Vgl.

Tischleder, a. a. O. 72,



76 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

das schaffende Prinzip, ist die erhaltende Kraft der menschlichen
Gesellschaft. Aus dieser Notwendigkeit, das Gemeinwohl zu sichern,
leitet sich wie aus der eigentlichen und unmittelbaren Quelle die

Notwendigkeit einer bürgerlichen Gewalt ab, die sich diesen höchsten

Zweck zuordnet und die vielfachen Strebungen der Untertanen weise

und standhaft zu ihm hinlenkt. » Kurz, das Gemeinwohl als causa
finalis aller Gesetze ist die sittliche Rechtfertigung für den Willen des

Sterilisierungsgesetzgebers, falls die Sterilisierung « zur Erhaltung,
wirksamen Förderung und Vollendung des Staatsganzen » (vgl. Tischleder,
S. 72), notwendig werden sollte. Die Gesellschaft hat höhere Rechte
als der einzelne, und diese Rechte, besonders das der gesicherten
Fortexistenz und des Gemeinwohles, können auch mit Gewalt gegen die
Rechte der einzelnen durchgesetzt werden. Handelt der Gesetzgeber

aus solchen Motiven, bzw. liegt dem Gesetz diese Absicht zugrunde,
so ist der Wille des Handelnden gut. Dann kann die Unfruchtbarmachung

als prophylaktisches soziales Heilmittel ebenso verteidigt
werden, wie die Todesstrafe und die gesetzliche Kastration von den

Alten um desselben Prinzips willen gutgeheißen wurden. » 1 (Dabei wird
verwiesen auf Thomas v. Aquin, S. c. G. III, 146.)

« Die sittliche Erlaubtheit der Sterilisierung würde nur so lange
und nur in so weit andauern, als die medizineile Notwendigkeit für das

Volksganze andauert ; oder wie Thomas sagt S. th. II-II q. 64 a. 3 :

.Licitum est, inquantum ordinatur ad salutem totius communitatis' ;

d. h. : die Sterilisierung hat zwar ihren letzten Grund in der Erhaltung
des bonum commune, aber dieses zieht ihr auch ihre festen Grenzen,
die niemals überschritten werden dürfen. Man kann also nicht als Gegenbeweis

gegen unsere Sentenz die Folgerung ziehen : Aus der Erlaubtheit

der Sterilisierung entspringt unmittelbar auch die Erlaubtheit
der Vernichtung lebensunwerten Lebens ; wenn man das Leben an der

Quelle, bei der Zeugung antasten darf, warum soll man es nicht auch
im Entstehen oder im Erlöschen angreifen dürfen Die Antwort ist
sehr einfach : weil keine Rede davon ist, daß das Leben der mit
Unrecht so genannten ,Lebensunwerten' eine Gefahr für die
Lebensfähigkeit der Gesellschaft sei. Man hat sie wohl als lästig oder

überflüssig bezeichnet, aber niemand denkt daran, diese elenden, verkrüppelten

Idioten ernsthaft zu beschuldigen, daß sie die Existenz der Gesellschaft

bedrohen. Diese Möglichkeit bleibt unter allen Umständen aus-

1 Mayer, a. a. O. 128-129.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 77

geschlossen. Infolge ihrer relativen Seltenheit, mehr noch infolge ihrer
Hilflosigkeit und Kraftlosigkeit können die Idioten und ähnlich
dahinsiechende .Lebensunwerte' weder durch ihr Dasein, noch gar in ihrem

langsamen, qualvollen Erlöschen eine drohende Gefahr für die Existenz
der Gesellschaft werden. Jene Forderungen wurden auch meines Wissens

niemals um des bonum commune willen verteidigt, sondern stets nur
aus Humanitätsgründen (aus starkem Mitleid) oder aus
Zweckmäßigkeitsbestrebungen um einzelner Menschen willen (z. B. der Verwandten,
Aufwand an Mühe und Geld) 1, Gründe, die moralisch niemals einen

1 Das bonum commune spielt dabei doch eine große Rolle in dem viel
beachteten, 1920 im Verlag von Felix Meiner erschienenen Werkchen « Die Freigabe

der Vernichtung lebensunwerten Lebens (ihr Maß und ihre Form) » von den
Professoren Karl Binding und Alfred Hoche in Freiburg i. Br. In dieser Schrift
wird die Forderung gestellt, daß vom Staate die Vernichtung alles lebensunwert
gewordenen Lebens freigegeben wird, und zwar dann, wenn das Weiterleben für
den Lebensträger und für die menschliche Gesellschaft angeblich völlig wertlos
geworden ist, wie dies bei Idioten, Kretinen und unheilbar Geisteskranken von
genannten Autoren angenommen wird.

Neben anderen Beweisgründen für das staatliche Tötungsrecht solchen Kranken
gegenüber bringen die Verfasser den obenerwähnten Organismusgedanken mit der
daraus resultierenden unvermeidlichen absoluten Überordnung des Staates als

wichtigen Grund. Hoche schreibt : « Vom Standpunkt einer höheren staatlichen
Sittlichkeit aus gesehen, kann wohl bezweifelt werden, daß in dem Streben nach
unbedingter Erhaltung lebensunwerten Lebens Übertreibungen geübt worden sind.
Wir haben es von fremden Gesichtspunkten aus verlernt, in dieser Beziehung den
staatlichen Organismus im selben Sinne wie ein Ganzes mit eigenen Gesetzen und
Rechten zu betrachten, wie ihn etwa ein in sich geschlossener menschlicher Organismus

darstellt, der, wie wir Ärzte wissen, im Interesse der Wohlfahrt des Ganzen
auch einzelne wertlos gewordene oder schädliche Teile oder Teilchen preisgibt und
abstößt. »... S. 56. Und aus der gleichen Quelle wollen die Autoren grundsätzlich
wenigstens das staatliche Sterilisierungsrecht ableiten, da es äußerst wichtig und
notwendig sei, endlich die unproduktiven « Ballastexistenzen » vom staatlichen
Organismus auszustoßen. S. 55 in dem genannten Werke lesen wir : « Die Frage,
ob der für diese Kategorie (Idioten) von Ballastexistenzen notwendige Aufwand
nach allen Richtungen hin gerechtfertigt sei, war in den verflossenen Zeiten des
Wohlstandes nicht dringend ; jetzt ist es anders geworden, und wir müssen uns
ernstlich mit ihr beschäftigen. Unsere Lage ist wie die der Teilnehmer an einer
schwierigen Expedition, bei welcher die größtmöglichste Leistungsfähigkeit aller
die unerläßliche Voraussetzung für das Gelingen der Unternehmung bedeutet und
bei der kein Platz ist für halbe Viertels- und Achtelskräfte. Unsere deutsche
Aufgabe wird es für lange Zeit sein : Eine bis zum Höchsten gesteigerte Zusammenfassung

aller Möglichkeiten, ein Freimachen jeder verfügbaren Leistungsfähigkeit
für fördernde Zwecke. Der Erfüllung dieser Aufgaben steht das moderne Bestreben
entgegen, möglichst auch die Schwächlinge aller Sorten zu erhalten, allen, auch
den zwar geistig nicht Toten, aber doch ihrer Organisation nach minderwertigen
Elementen Pflege und Schutz angedeihen zu lassen — Bemühungen, die dadurch
ihre besondere Tragweite erhalten, daß es bisher nicht möglich gewesen, auch nicht



78 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

vernichtenden Eingriff in das Leben eines Einzelmenschen rechtfertigen
können, weder von privater noch von öffentlicher Seite.

Hier wäre der Wille des Handelnden nie als sittlich gut zu
verteidigen. »1

3. In ähnlicher Weise baut auch Otto Schilling den Einzelmenschen
als Glied in den Organismus Staat ein, wieder mit Bezug auf Thomas

von Aquin, und auch er folgert aus der Vergleichung des staatlichen
Organismus mit einem physischen die ethische Rechtfertigung der
Todesstrafe. Nach seiner Auffassung ist die Strafe nichts anderes als
sozialer Selbstschutz. Dabei betont Schilling aber doch und besonders

in seinem neuerschienenen Werk « Lehrbuch der Moraltheologie » den

Vergeltungscharakter, wie auch den Besserungs- und Abschreckungszweck

der Strafe immer wieder, ohne aber auf die Formulierung zu
verzichten ; « die Strafe ist nichts anderes als sozialer Selbstschutz ». 2

Ähnlichen Argumentationen begegnete man in den letzten Jahren
oft, auch bei Erörterungen dieser Frage in der Presse.

II.
Tatsächliche Begründung der Todesstrafe

bei Thomas von Aquin.

1. Grundlegendes.

S. th. II-II q. 64 a. 1 et 2 gibt Thomas die Antwort auf das

Problem, ob und aus welchen Fundamenten heraus der Mensch das

Recht auf sein Leben hat. In a. 1 wird die Frage ganz allgemein erörtert,
ob es überhaupt erlaubt sei, lebende Wesen zu töten, die doch nach
der Anordnung Gottes leben. Thomas kommt zu dem Ergebnis :

« quod nullus peccat ex hoc quod utitur re aliqua ad hoc ad quod est.

In rerum autem ordine imperfectiora sunt propter perfectiora, sicut
etiam in generationis via natura ab imperfectis ad perfecta procedit.

im Ernst versucht worden ist, diese Defektmenschen von der Fortpflanzung
auszuschließen. »

Noch schärfer verlangt Ernst Mann aus vielseitiger gesellschaftlicher
Notwendigkeit und allgemeinem Nutzen, aus dem bonum commune heraus in
radikalster Weise die staatlich geregelte « Vernichtung aller Schwächlinge und Kränklinge

» im achten Gebot seines ebenfalls 1920 erschienenen Werkes « Die Moral der
Kraft» (Martin Bierwald, Weimar).

1 Mayer, a. a. O. 130-31.
2 Rechts- und Soziallehren, S. 174-75.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 79

Et inde est quod sicut in generatione hominis prius est vivum, deinde

animal, ultimo autem homo ; ita etiam ea quae tantum vivunt, ut
plantae, sunt communiter propter animalia ; omnia autem animalia
sunt propter hominem. Et ideo si homo utatur plantis ad utilitatem
animalium, et animalibus ad utilitatem hominum, non est illicitum. »

« Inter alios autem usus maxime necessarius esse videtur ut
animalia plantis utantur in cibum et homines animalibus, quod sine morti-
ficatione eorum fieri non potest. Et ideo licitum est et plantas morti-
ficare in usum animalium et animalia in usum hominum, ex ipsa ordi-
natione divina ; dicitur enim Genes, i, 29 : Ecce dedi vobis omnem
herbam et universa ligna, ut sint vobis in escam, et cunctis animan-
tibus terrae ; et Genes. 19, 3 dicitur : Omne quod movetur et vivit,
erit vobis in cibum. »

Q. 64 a. 2 obi. 3 : « Praeterea, illud quod est secundum se malum,
nullo bono fine fieri licet. Sed occidere hominem secundum se malum

est, quia ad omnes homines debemus charitatem habere. »

In diesen Ausführungen hat Thomas klar die Begründung des

Lebensrechtes des Menschen gegeben. In der Vernichtung eines Lebens

ist unzweideutig ausgedrückt, daß es sich darin um Überordnung des

Vernichtenden über den Vernichteten dem ganzen Sein nach handelt.

Solange diese Überordnung naturgegeben ist, wie dies z. B. faktisch
und ontologisch der Fall ist zwischen Mensch und Tier, erkennbar

aus der Beschaffenheit ihrer Naturen, solange besteht auch für das

übergeordnete Wesen das Recht, die untergeordnete Natur sich seinen

Zwecken entsprechend dienstbar zu machen, auch wenn es durch
deren Vernichtung geschähe ; denn das Unvollkommene hat dem

Vollkommeneren zu dienen. Wo aber diese Überordnung nicht
naturgegeben ist, sondern wo es sich um NebenOrdnung handelt, wie dies

z. B. unter Menschen der Fall ist, die ihrer Natur nach in ihrem
Menschsein nicht einander über-, sondern einander nebengeordnet sind,
da kann nie von dem Recht der Tötung eines Nebenmenschen die

Rede sein. Denn einen Nebenmenschen töten, hieße sich eine

Überordnung im Menschsein anmaßen, die ontologisch nicEt gegeben ist,
hieße sich Herrschaftsrechte aus Gottes Herrschaftsgebiet anmaßen,
der dem Menschen allein übergeordnet ist, auf den der Mensch als

Mensch allein hingeordnet ist. Einen Menschen töten, hieße sich ganz
und gar über den neben ihm Stehenden stellen, über ihn verfügen
aus eigener Macht und eigenem Willen heraus, über sein ganzes Wesen

bis zu seiner Vernichtung verfügen, und zwar unter Leugnung jeder



8o Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

anderen Überordnung eines anderen Wesens. Und so heißt letzten
Endes Tötung eines Wesens durch ein anderes ihm gleichgeordnetes
mit Vernunft und freiem Willen begabtes Wesen, eine absolute
Überordnung setzen, die ontologisch nicht besteht und so der wahren onto-
logischen Ordnung absolut widerspricht und dadurch sich in Widerspruch

setzt mit Gott selbst, dem Schöpfer der Natur, auf dem Wege
über die Dinge der Welt, in unserm Falle über die Natur des Menschen.

Für jeden Philosophen also, der die wesenhafte Neben- und
Gleichordnung der Menschen ihrer menschlichen Natur nach gelten läßt, und
für den Theisten im besonderen, der Gott als letztes übergeordnetes
und unmittelbares Ziel jedes vernünftigen Wesens und als Ursprung
alles Geschöpflichen erkennt, ist jede Tötung des Nebenmenschen aus

eigener Autorität heraus im höchsten Grade unethisch, wesenswidrig,
unwahr und objektiv eine Verkehrung der Naturordnung. Aus diesem

Grunde nennt auch der Aqinate die Tötung eines Nebenmenschen aus

privater Machtvollkommenheit heraus eine « actio in se mala », die nie
und in keinem Falle gut sein und gut werden kann. Dies gilt nicht nur
für den Mord und dessen verschiedene Abarten, sondern auch für die

Vernichtung « lebensunwerten » und keimenden Lebens, für die Tötung
aus Mitleid, wie die Euthanasie sie fordert, oder Tötung auf Verlangen,
weil hier überall ontologische Nebenordnung besteht und die Tötung
sie in Unterordnung verkehrt.

Mit diesen Ausführungen hat Thomas klar das absolute und
unantastbare Lebensrecht des Menschen dargetan. Aus dem Verhältnis
der Nebenordnung der Menschen, was das Menschsein angeht, und durch
die Tatsache, daß in jeder echten Tötungshandlung eines menschlichen
Individuums durch ein anderes Individuum objektiv und ontologisch
ein falscher, unwahrer Sachverhalt ausgedrückt wird, geht hervor, daß

jeder Mensch ein absolutes Lebensrecht hat, und daß jede private
Vernichtung menschlichen Lebens in sich schlecht ist, weil sie einen

Widerspruch zur gottgegebenen Seinsordnung darstellt. Darnach ist
diese Tötungshandlung nicht nur deshalb schlecht, weil sie den
Nebenmenschen oder die Gemeinschaft schädigt, sondern weil sie eine Lüge
der Handlung darstellt, einen Widerspruch zu Gott selbst, einen
Einbruch in Gottes Herrschaftsgebiet und darum auch dort in gleicher
Weise unerlaubt ist, wo sie der Gemeinschaft vielleicht nur Vorteile
brächte. 1

1 Ich folge hier W. Rauch, Vorlesung W.-S. 1920 an der sozialen Frauenschule

in Freiburg i. Br. : « Grundlagen der christlichen Ethik. »



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 8l

Aus diesen naturrechtlichen Grundlagen, die das Recht des Menschen

auf sein Leben begründen, scheint es eine unüberwindliche Schwierigkeit
zu sein, in irgend einem Falle die Tötung eines Menschen zu
rechtfertigen. Man glaubt vor die Wahl gestellt zu sein : Entweder ist die

Tötung eines Menschen immer schlecht, oder aber es existiert etwas,
das dem Menschen ganz und gar übergeordnet ist, auf das der Mensch

ganz und gar hingeordnet ist und das kraft seiner vollkommeneren
Naturbeschaffenheit das Recht hat, zu seinem Besten auch ein
Einzelindividuum zu töten.

Als dieses übergeordnete Etwas wird von Tischleder und Mayer
der Staat bezeichnet, und dies auch als Ansicht des Aquinaten aufgefaßt.

Thomas kommt aber weder zu dem einen Schluß noch zu dem

anderen. Er weist ausdrücklich nach, daß es trotz allem Fälle gibt,
wo die Tötung eines Menschen erlaubt ist, vertritt aber nicht, wie
die genannten Autoren nachweisen wollen, die Ansicht, daß das bonum
commune dem bonum privatum absolut und ganz und gar
übergeordnet sei und so der Staat aus dieser absoluten Überordnung heraus
das Recht habe, ein Menschenleben zu seinem Besten zu opfern, wenn
es das Gemeinwohl verlangt. Thomas gibt vielmehr auf einem dritten
Wege die Begründung dafür, daß die Todesstrafe ethisch einwandfrei
sein kann, ohne daß eine andere absolute Überordnung bestände außer
der Gottes.

So ist es notwendig, unter Berücksichtigung und zu Rateziehung
des thomistischen Geistes und der Metaphysik des Aquinaten die

fraglichen Texte zu untersuchen, um seine wahre Stellungnahme zum
Problem zu finden.

2. Untersuchung der fraglichen Texte bei Thomas.

Wie schon früher betont wurde, scheint es auf den ersten Blick,
als ob Thomas tatsächlich aus der absoluten Überordnung des Staates

dem einzelnen gegenüber und aus dem Sicherungsgedanken das Recht
des Staates auf Verhängung der Todesstrafe ableite. So schreibt Thomas

II-II q. 64 a. 2 : « Licitum est occidere animalia bruta inquantum
ordinantur naturaliter ad hominum usum, sicut imperfectum ordinatur
ad perfectum. Omnis autem pars ordinatur ad totum ut imperfectum
ad perfectum ; et ideo omnis pars naturaliter est propter totum. Et
propter hoc videmus quod si saluti totius corporis humani expediat
praecisio alieujus membri, puta cum est putridum et corruptivum alio-

Divus Thomas. 6



82 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

rum membrorum, laudabiliter et salubriter abscinditur. Quaelibet autem

persona singularis comparatur ad totam communitatem, sicut pars ad

totum. Et ideo, si aliquis homo sit periculosns communitati et corruptions
ipsius propter aliquod peccatum, laudabiliter et salubriter occiditur, ut
bonum commune conservetur. Modicum enim fermentum totam massam

corrumpit, ut dicitur i ad Corinth. 5, 6. »

Nirgends scheint die beweisende Kraft des Organismusgedankens
bei Thomas so ausschließlich ausgesprochen wie hier. Thomas gebraucht
dabei den gleichen Gedanken der Hinordnung des Unvollkommenen
auf das Vollkommene zwischen Einzelmensch und Staat wie zwischen
Tier und Mensch. Und ebenso spricht er den Gedanken aus, daß der

Staatsorganismus mit einem physischen menschlichen Organismus zu

vergleichen sei, dessen Glieder dem Ganzen zu dienen haben. Wird
ein Glied faul, so schneidet man es ab. Ebenso einen Verbrecher, der
ein schädliches Glied am Staatsorganismus ist.

Aus diesem Vergleiche schöpfen ja auch die in der Darstellung
genannten Autoren ihre Ansicht, Thomas rechtfertige aus absoluten
Überordnungs- und Organismusgedanken das Recht des Staates zur
Verhängung der Todesstrafe.

Und doch trifft diese Interpretation nicht den wahren Sinn der
hier von Thomas für die Möglichkeit der Todesstrafe ins Feld geführten
Gründe.

a) Es muß doch schon auffallen, daß Thomas die Konsequenzen
ausdrücklich ablehnt, die sich notwendig ergeben müßten, wenn sich

aus der Uberordnung des Staates über die Einzelbürger allein schon
das Tötungsrecht des Staates im Falle der Konkurrenz des bonum

commune mit dem Wohl dieses Einzelbürgers ergäbe. Handelt es sich

nämlich bei der staatlichen Überordnung dem Individuum gegenüber
nach Thomas um dieselbe naturgegebene, ganz absolute Überordnung,
wie dies bei der Überordnung zwischen Mensch und Tier oder Ganzes

und Einzelglied der Fall ist, so hätte Thomas nachher nicht andere

Einschränkungen machen dürfen, als die Natur sie gibt. Bei der
Vernichtung des Tieres ist der Mensch nicht gehalten, zu fragen, ob es sich

um ein unschuldiges Wesen handelt. Das Tier gebraucht der Mensch

zweckentsprechend zu seinem Nutzen. Zwischen Staat und Mensch ist
das wesentlich anders. Thomas sagt wiederholt ganz ausdrücklich, daß

jede Tötung eines Unschuldigen « secundum se malum est ». 1 Tisch-

1 II-II q. 64 a. 2 ad 3 et a. 6.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 83

leder schwächt zwar diese Stelle ab und übersetzt « secundum se »

mit « an und für sich »1, wie auch Oeslaus M. Schneider in seiner

deutschen Übersetzung der theologischen Summe, Bd. 7, S. 409, ad 3

(und an einigen anderen Stellen). Aber über den Sinn der Stellen ist
wohl nicht zu streiten. Wenn es sich um eine adäquate Vergleichung
im obigen Sinne und um eine absolute Überordnung des Staates

handelte, dann könnte er nicht sowohl die Tötung wie die Verstümmelung

eines Unschuldigen absolut ablehnen, auch wenn er das Gemeinwohl
schwer schädigt, wie dies bei ansteckenden Kranken in hohem Maße

der Fall sein kann. Dazu sagt Thomas jedoch II-II q. 64 a. 6 und q. 65

ausdrücklich, daß Unschuldige niemals getötet oder verstümmelt werden

dürfen. Ebenso drückt er dies II-II q. 108 a. 1, a. 3 und 4 ad 2 aus.

Sobald eine absolute Überordnung vorliegt, kann doch der Staat

adäquat dem Tatbestand zwischen Mensch und Tier den Einzelmenschen

zu seinem Besten opfern, töten, sterilisieren, verstümmeln usw., wenn

er den Bestand und die Sicherheit des Staates gefährdet oder schwer

schädigt. Das wäre auch die notwendige Konsequenz aus der Tisch-

leder-Mayer'schen Theorie. Mayer leugnet dies zwar mit der Begründung,
niemand erachte ernsthaft die an jener Stelle in Frage kommenden
Geisteskranken für den Staat gefährlich. Dies aber ist eine

philosophisch nicht haltbare Antwort und stimmt auch praktisch nicht,
weil es sehr viele Fälle gibt, in denen vom Nützlichkeitsstandpunkt aus

gesehen die Beseitigung Geisteskranker, ansteckend Kranker oder
wirtschaftlich Untüchtiger und Überzähliger dem Staate sehr erwünscht
sein müßte und ihm notwendig erscheinen kann. 2

Ebenso handelt es sich auch hinsichtlich des Organismusgedankens
bei Thomas nur um einen bildhaften Vergleich. Dies geht daraus hervor,
daß er nicht folgert : Beim physischen Organismus schneidet man ein
faules und eitriges Glied zum Besten des Ganzen ab, also auch beim
staatlichen Organismus einen kranken Menschen, der das Gemeinwohl
schwer schädigt, wie dies z. B. ein Pest- oder Tuberkulosekranker tut.
Dies sagt aber Thomas keineswegs, sondern er verbietet umgekehrt auf
das Entschiedenste, einen Unschuldigen zu töten oder zu verstümmeln 3

und wendet den Vergleich nur für den moralischen Staatsorganismus
auf dem moralischen Gebiet an. 4

1 A. a. O. 84.
2 Vgl. Binding-Hoche und Ernst Mann, oben S. 77, Anm. 1.
3 II-II q. 64 u. q. 65.
4 II-II q. 64 a. 2.



84 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

Gerade darum gebraucht wohl Thomas auch an mehreren Stellen
das vorsichtige Wort « comparatur », wo er das Verhältnis der Einzelperson

zur Gesamtheit « vergleicht » mit dem des Teiles zum Ganzen. 1

Allerdings will Thomas mit diesem seinem Vergleich einen Beweisgrund
liefern, aber nicht auf dem gleichen Gebiet, nicht auf physischem,
sondern auf moralischem Gebiet, wie sich im Laufe dieser Untersuchung
klar herausstellen wird.

b) Zu dieser, dem ganzen Gedanken des hl. Thomas widersprechenden

Interpretation der q. 64 kann man überhaupt nur dadurch kommen,
daß man im Wortlaut der fraglichen Stellen Wichtiges übersieht.
Thomas sagt nämlich nicht nur « Et ideo, si aliquis homo sit periculosus
communitati, laudabiliter et salubriter occiditur, ut bonum commune
conservetur », sondern « si aliquis homo sit periculosus communitati
et corruptivus ipsius propter aliquod peccatum, laudabiliter. » 2

Auf diese Worte gerade legt Thomas den Akzent, wie dies aus
vielen anderen Stellen noch hervorgehen wird. Nur propter peccatum
wird der Verbrecher aus der menschlichen Gesellschaft entfernt, propter
peccatum erfährt er auf ethischem Gebiet diese Überordnung des

moralischen staatlichen Organismus, eine immer wieder von Thomas betonte
und auch später noch in dieser Untersuchung klargelegte Tatsache,

propter peccatum endlich wird der Verbrecher überhaupt bestraft. Hätte
Thomas aus einer schlechthin absoluten Überlegenheit des Staates und
damit einer ebensolchen Gleichsetzung des staatlichen Organismus mit
einem physischen das Tötungsrecht des Staates letztens innerlich
begründet, dann hätte Josef Mayer mit seiner Forderung der gesetzlichen

Sterilisierungsmaßnahme aus Staatsnotwendigkeiten recht. Aber
das gerade erscheint uns als ein Grundirrtum, daß Tischleder und Mayer
die fraglichen Thomastexte so interpretieren. Wenn sie nicht übersehen

hätten, daß Thomas all den Texten, in denen er aus einer Überordnung
des Staates das Tötungsrecht des Staates oder das Recht des Eingriffes
in die körperliche Integrität dem einzelnen gegenüber ableitet, « propter
peccatum » zugrundegelegt und nur mit Rücksicht auf die Sittlichkeit
gelten läßt, so hätten sie wohl erkannt, daß Thomas nicht aus einer
Überspannung des Organismusvergleiches heraus eine schlechthin
absolute Überlegenheit des Staates ableitet. Und damit hätten sie auch

1 II-II q. 64 a. 2.
2 Unerklärlicherweise läßt Oeslaus M. Schneider in seiner deutschen

Übersetzung der theologischen Summe S. 409 gerade diese Worte des Originals in der
Übersetzung ausfallen. Vgl. II-II q. 64 a. 2.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 85

einsehen müssen, daß er tatsächlich dem Staate kein absolutes

Verfügungsrecht über Tod und Leben und die übrigen Güter des einzelnen

naturwidrig einräumt, falls es um Sein und Bestand des Staates, um
sein Wohl und Wehe und hohe Zwecke desselben geht, wie dies Tischleder

und Mayer wollen. Es wäre daraus klar geworden, daß das

das ganze Problem aufhellende, es rechtfertigende und begründende
Moment bei Thomas die sittliche Schuld ist. Diese Ausführungen und
letztere Behauptungen finden ihre Bestätigung im Wortlaut oder
nächsten Zusammenhang aller Stellen, an denen Thomas das Tötungsrecht

des Staates bejaht. Immer ist hierbei die Rede von der Schädlichkeit

des zu Tötenden propter peccatum, oder wird von ihm gesprochen
als einem malefactor, pcccator und ähnlich. 1 « Occidere malefactorem

licitum est, inquantum ordinatur ad salutem totius communitatis, et
ideo ad ilium solum pertinet cui commititur cura communitatis conser-
vandae, sicut ad medicum pertinet praecidere membrum putridum,
quando ei commissa fuerit cura salutis totius corporis. Cura autem
communis boni commissa est principibus habentibus publicam auctori-
tatem ; et ideo eis solum licet malefactores occidere, non autem privatis
personis. » 2 Und a. 6 c. : « Occisio peccatoris fit licita per comparationem
ad bonum commune, quod per peccatum corrumpitur. »

Dieselbe Verkennnung des eigentlichen Beweisgrundes für das

Recht der Todesstrafe nach Thomas begegnet uns bei Josef Mayer im
Versuch, das staatliche Sterilisienmgsrecht an Geisteskranken aus dem
anerkannten Recht der Todesstrafe abzuleiten. Zuerst versucht er die

Beweisführung, wie Tischleder, aus der absoluten Überlegenheit des

bonum commune über das bonum privatum. 3 Dann durch Benützung
und Auslegung des Gedankens, die Tötung sei dort erlaubt, wo ein
Mensch von seiner Menschenwürde herabgesunken sei, den Thomas

II-II q. 64 a. 2 bringt. Thomas macht sich gegen das Recht der Todesstrafe

selbst den dritten Einwand II-II q. 64 a. 2, 3 : « Illud quod est
secundum se malum,nullo bono fine fieri licet : ut patet per Augustinum

1 I-II q. 87 a. i c, ad i, ad 2, ad 3 ; a. 3 c, ad 1, ad 2, ad 4 ; a. 4 c, ad 1, ad 2,
ad 3 ; a. 6 c, ad 3 ; a. 8 c ; q. 105 a. 2 ad 9 ; a. 3 c.

II-II q. 25 a. 5 c ; q. 39 a. 2 ad 1 ; q. 58 a. 10 ad 3 ; q. 59 a. 3 ad 2 ; q. 61

a. 4 c, ad i ; q. 62 a. 3 c ; q. 64 a. 2 ad 1, ad 2 ; q. 65 a. 2 c ; a. 3 c, ad 1, ad 2 ;

q. 66 a. 6 ad 2 ; q. 67 a. 4 c, ad 3 ; q. 68 a. 1 c, ad 1 ; a. 4 c, ad 1, ad 3 ; q. 77
a. i ad 3 ; q. 79 a. 4 c, ad 4 ; q. 99 a. 4 ad 1, ad 2, ad 3 ; q. 100 a. 6 ad 3 ; q. 108

a. 2 c, ad i ; a. 3 c, ad 1, ad 2 ; q. 164 a. 1 c, ad 4, ad 5, ad 7, ad 8 ; a. 2 c.
Comment, ad Rom. c. 12, 1. 3 ; c. 13 1. 1.
2 II-II q. 64 a. 3. 3 A. a. O. 128.



86 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

in lib. contra Mendac., cap. 7, et per Philosophum in 2 Ethic., cap. 6,

parum ante fin. Sed occidere hominem secundum se malum est.

Ergo nullo modo licet hominem peccatorem occidere » und antwortet
ad 3 : « Dicendum quod homo peccando ab ordine rationis recedit ; et
ideo decidit a dignitate humana, prout scilicet homo est naturaliter
liber, et propter seipsum existens, et incidit quodammodo in servitutem
bestiarum, ut scilicet de ipso ordinetur, secundum quod est utile aliis,
secundum illud Psal. 48, 21 : ,Homo, cum in honore esset, non intellexit ;

comparatus est jumentis insipientibus, et similis factus est illis' ; et
Proverb. 11, 29 dicitur : ,Qui stultus est, serviet sapienti'. Et ideo

quamvis hominem in sua dignitate manentem occidere sit secundum

se malum, tarnen hominem peccatorem occidere potest esse bonum,
sicut occidere bestiam. Pejor enim est malus homo quam bestia, et

plus nocet, ut Philosophus dicit in 1 Polit., cap. 2 et in 7 Ethic., cap. 6

in fine. »

Aus diesen Texten zieht nun Mayer die gleichen Konsequenzen für
Geisteskranke und Minderwertige, wie für Verbrecher. Geisteskranke und

Minderwertige seien ebenso unter die Menschenwürde herabgesunken,
wie Verbrecher. Folglich verlieren auch sie, wenn auch nicht das Recht
auf Leben und Gesundheit, so doch auf Zeugung und Zeugungsorgane,
wie auf freien Gebrauch ihrer Glieder. Und im Notfalle sind daher auch
diese Güter entziehbar durch staatlichen Zwang. 1 Mayer begeht hier
den gleichen Fehler wie Tischleder. Er übersieht das Wesentliche dabei,
daß nach Thomas nämlich « propter peccatum » der Mensch unter die

Menschenwürde herabgesunken ist und darum das behauptete Tötungsrecht

ausschließlich vom Verbrecher im sittlichen Sinne gilt. Mayer
leugnet somit, daß Thomas aus der sittlichen Schuld die Todesstrafe

ableitet, obwohl Thomas dies hier, wie an all den genannten Stellen

ganz deutlich aussagt und nur für Verbrecher im sittlichen Sinne meint.
Er hat ja in derselben q. 64 einen eigenen Artikel mit dem Hauptsatz :

«Nullo modo licet occidere innocentem » als ausnahmslos verneinende
Antwort auf die Frage : utrum liceat in aliquo casu interficere
innocentem Auch Franz Hürth S. J. weist in der Zeitschrift Scholastik III
(1928), 423-24 und in Stimmen der Zeit II (1929) anläßlich seiner

Besprechung des Mayer'schen Buches « Gesetzliche Unfruchtbarmachung
Geisteskranker », Freiburg i. Br. (Herder 1927) treffend nach, daß

Mayer durch diese Verschiebung des eigentlichen Beweisgrundes gegen

1 Vgl. Fr. Hürth, in « Scholastik » III (1928) 427 ff.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 87

den klaren Sinn der fraglichen Thomastexte verstößt. Thomas spricht
beim Gedanken vom Herabsinken von der menschlichen Natnr nirgends
von schuldlosen Schädlingen des Gemeinwohls, sondern nur von solchen,
die durch persönlich schuldhaftes Verhalten das Gemeinwohl schädigen.
Verlust der Menschenwürde ist nach Thomas Verlust vom Freisein von
schwerer persönlicher Schuld. Geisteskranke sind aber als solche frei
von persönlicher Schuld. Folglich ist es falsch, wenn Mayer behauptet,
er baue auf den gleichen moralphilosophischen Erwägungen auf wie
Thomas ; denn bei Mayers Aufbau fehlt das wesentliche Moment, auf
dem Thomas' Beweisführung ruht (vgl. Fr. Hürth, a. a. O.). Thomas

gebraucht diese Beweise nur bezüglich formeller Verbrecher und steht,
was Lebens- und Leibesstrafen angeht, auf dem Standpunkt des

Verschuldungsprinzips. Mayer dagegen vertritt praktisch das Verursachungsprinzip.

1

Wie unrichtig Thomas auf diese Weise von Tischleder und Mayer
interpretiert ist, ergeben dann auch weiterhin andere nicht
mißzuverstehende Thomastexte. Dies ist der Fall dort, wo Thomas
ausdrücklich sagt : « Sprechen wir von Strafe schlechthin, so ist da immer
eine Beziehung zur eigenen Schuld als zu deren Ursache. »2 « Die
Strafe als Strafe ist nur der Sünde geschuldet, da durch die Strafe
das Gleichmaß der Gerechtigkeit wieder hergestellt wird ; insofern als

der, der in der Sünde zu sehr seinem Willen gefolgt ist, etwas gegen
seinen Willen erleidet. » 3 « Bei Bemessung der Strafe muß die Gleichheit

berücksichtigt werden, daß nämlich, worin jemand gesündigt, er darin
gequält werde. »4 « Nach der Strafe kann man die Größe der Schuld

ermessen. » 5 « Gleiche Sünden verdienen gleiche Strafen. » 6 Und dort,
wo Thomas von der « Strafe » als Heilmittel spricht, sagt er : « Es ist
jedoch zu berücksichtigen, daß bisweilen etwas den Charakter der
Strafe zu tragen scheint, das nicht schlechthin Strafe ist. Denn Strafe
ist ein Übel. Ein Übel aber ist Mangel an Gutem. Nun kann der Mensch

manchmal Schaden erleiden in geringeren Gütern, z. B. Geld, damit
er größerer Güter teilhaftig werde, z. B. der Gesundheit. Oder er kann
in beiden Schaden leiden wegen des Heiles seiner Seele und der Ehre

1 Vgl. Hürth, a. a. O.
2 I-II q. 87 a. 7.
3 II-II q. 108 a. 4 c.
4 Sap. 11 ; II-II q. 99 a. 4 c.
6 Rom. 4, 17 ; II-II q.
6 II-II q. 108 a. 3, 2.



88 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

Gottes. Das hat also mehr den Charakter eines Heilmittels, wie der
Strafe. Denn auch die Ärzte schreiben oft bittere Medizin vor, damit
sie Gesundheit bewirke. » 1 « Die Strafe aber als Heilmittel oder Medizin
soll nicht nur von der begangenen Sünde heilen, sondern auch vor
zukünftigen Sünden schützen oder etwas Gutes befördern ; und danach
wird bisweilen jemand bestraft ohne Schuld, doch nicht ohne Grund. » 2

Aber « die verborgenen Urteile Gottes kraft deren er einige zeitlich
bestraft, trotzdem sie ohne Schuld sind, darf das menschliche Urteil
nicht nachahmen ; denn der Mensch kann die Gründe solcher Urteile
nicht begreifen, daß er nämlich wisse, was für einen jeden förderlich
ist. Nach menschlichem Urteil darf also niemand ohne Schuld durch
Geißelschläge, den Tod oder Verstümmelung und dergl. bestraft
werden. » 3

Hier wird man mir entgegenhalten, daß sich auf diesen Grundlagen
auch die Entziehung der Freiheit unschuldiger Geisteskranker nicht
rechtfertigen lasse ; ist doch auch die Freiheit eines der natürlichen
Rechte des Menschen. Man vergesse dabei nicht, daß der Mensch keine
unbeschränkte Freiheit von Natur aus hat. Aus der natürlichen
Beschaffenheit des Menschen läßt sich neben seinen individuellen Rechten
auch sein Gliedsein für die menschliche Gemeinschaft ableiten. Dieses

Gliedsein erfaßt zwar nicht die Person des Menschen, wohl aber sein

Tätigsein.
Diese Tatsache nun macht die individuelle Freiheit notwendig zu

einer relativen Größe.

1 I-II q. 87 a. 7.
2 II-II q. 108 a. 4.
3 II-II q. 108 a. 4 ad 2. Damit bezeugt Thomas selbst, daß er Straflormen,

die durch das Naturrecht verliehene Güter des Menschen angreifen, als Heilmittel
ohne sittliche Schuld der Staatsgewalt nicht zur Verfügung stellt. Solche Strafen
dürfen nach Ansicht des Aquinaten von Menschen als Heilmittel nicht verhängt
werden, sondern nur für sittliche Schuld. Auch die Theorien scheitern an diesen
Thomastexten, die den Strafzweck bei Thomas in erster Linie in der Abschreckung,
sowohl des Bestraften selbst, wie auch in der anderer Menschen oder in der
Besserung erschöpft sein lassen oder gar in gewissen Strafmaßnahmen nur ein
prophylaktisches Mittel sehen, um zukünftigen Schaden zu verhüten, wie es Mayer
und ähnlich die ganze kriminal- soziologischeRechtsschule wollen. Thomas vertritt
keine dieser Straftheorien in dem Sinne, daß er die letztliche Rechtfertigung der
Strafe in einem der angeführten Momente gesehen hätte, wenn er auch in der
Abschreckung und Besserung wichtige Nebenzwecke bei Verhängung der Strafe
hinsichtlich der Bestimmung des Strafmaßes und des Strafvollzuges erblickt.
Aber für sich allein können sie das eigentliche Wesen der Strafe nicht offenbaren
und damit dem Bestrafungsrecht des Staates die Begründung geben.



Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe 89

Man beachte nur die Wesensverschiedenheit der fraglichen Güter.
Die individuelle Freiheit trägt deshalb nicht die gleiche Unantastbarkeit

in sich wie z. B. das Leben des Menschen, weil bei der
Freiheitsbeschränkung nicht das Sein der Person angegriffen wird. Dies ist
aber bei der Tötung, Verstümmelung und Sterilisierung der Fall.

Ganz besonders in den zuletzt zitierten Texten schränkt Thomas
auch in hohem Maße die « absolute Überlegenheit » des Staates ein.

Entzieht er doch ausdrücklich den Unschuldigen jeglicher Straf-,
Verfügungsgewalt und Zugriffsmacht des Staates hinsichtlich seiner
individuellen auf naturrechtlicher Grundlage ruhenden Güter, die sein
Sein bedingen 1, auch wenn dieser Unschuldige der Gesellschaft in
hohem Maße schädlich ist.2 Wenn Thomas in dieser Weise schuldloses

Leben bewußt auf Grund naturrechtlicher Überlegungen verteidigt,
wird der Thomas zugeschriebene absolute Überlegenheits- und Sicherungsgedanke

recht zweifelhaft. 3 Damit wird aber die Behauptung Mayers
unhaltbar, das staatliche Sterilisierungsrecht persönlich unschuldiger
Geisteskranker und Minderwertiger könne aus den gleichen Quellen
abgeleitet werden, aus denen Thomas die Todesstrafe für Verbrecher
ableitet.

c) So ergab sich bis jetzt aus der Darlegung der fraglichen Thomastexte

ganz allgemein, daß die absolute Überlegenheit und Sicherung
des Gemeinwohles nicht einzig und allein oder in erster Linie
Rechtfertigungsgrund für die Strafgewalt des Staates ist, sondern an erster
Stelle die sittliche Schuld. Thomas spricht daher auch an keiner Stelle

von der « Tötungsgewalt des Staates zur Sicherung des Gemeinwohles »

oder von Sicherungstötung schlechthin, sondern immer nur von der

Strafgewalt des Staates und von Todesstrafe. Das entscheidende Moment
ist ihm beim Tötungsrecht des Staates nur die sittliche Schuld und das

Recht der Tötung hat der Staat nur als Strafrecht. Aber gerade die

Partien der Stellen, die die sittliche Schuld betonen, nimmt Tischleder

zum Teil, wo er sie anführt, vom sonst angewandten Sperrdruck aus.
Dies heißt aber das Wesensmoment als untergeordnet bezeichnen. So

geschieht es z. B. dort, wo Tischleder mit Thomastexten nachweisen

will, daß die Verstümmelungsgewalt des Staates ihre Rechtfertigung
nur aus dem Sicherungszweck hinsichtlich des Gemeinwohles erhalte

1 II-II q. 108 a. 4 ad 2 ; Comment, ad Rom. 13, 1 ; I-II q. 95 a. 3 c ; q. 96
a. 4 c et ad 2 ; q. 93 a. 2 ad 3 ; q. 94 a. 5 c et a. 4 c.

2 Das ist der Sinn von II-II q. 64 a. 6 und q. 108 a. 4 ad 2.
3 II-II q. 64 a. 3 c.



90 Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

und aus dem Gedanken von dessen absoluter Überlegenheit über das

Privatwohl ; nämlich Ursprung und Träger der Staatsgewalt, S. 83,

wo er II-II q. 65 a. 1 c zitiert. Auch hier sagt Thomas wieder deutlich
daß der Staat nur für sittliche Schuld verstümmeln darf. « Aliter autem

aliquem membro mutilare est omnino illicitum. » Man sieht daraus

ganz klar, daß Thomas den Organismusgedanken nur als bildlichen

Vergleich heranzieht. So wie zum physischen Organismus die physischen
Glieder in physischer Beziehung sich verhalten, so die moralischen
Glieder in moralischer Beziehung zum moralischen Organismus Staat.
Und so allerdings will Thomas mit diesem seinem Vergleich einen

Beweisgrund für das fragliche Problem liefern. Die Tatsache übrigens,
daß Thomas immer wieder deutlich hervorhebt, daß der Staat nur
zur Strafe für sittliche Schuld strafen, also Übel zufügen darf, findet
sich an beinahe unzähligen Stellen durch seine ganze Ethik hindurch
(siehe S. 85, Anmerkung 1).

Mit der Ausführung der Beweise für die Unrichtigkeit der Behauptung

Tischleders und Mayers, daß Thomas die Strafe, namentlich die

Todesstrafe sittlich einzig und allein aus der unbedingten Notwendigkeit
heraus, das Gemeinwohl zu sichern und zu schützen, kraft seiner

absoluten Überlegenheit über das Privatwohl, rechtfertige, und mit dem

Nachweis, daß Thomas die Todesstrafe, wie jede Strafe überhaupt
aus der sittlichen Schuld begründet, wird die Problematik der Frage
auf eine ganz andere Ebene verschoben. In den Interessenvordergrund
tritt nun die Frage nach dem Strafzweck und dem positiven Nachweis

dafür, wie ihn der Aquinate führt. Die Frage, welche Rolle die staatliche

Überordnung und das bonurn commune dabei spielen, wird später
noch grundsätzlich erörtert werden.

(Fortsetzung folgt.)


	Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

