Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Thomas von Aquin und die Begrindung der Todesstrafe
Autor: Basler, X.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762825

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas von Aquin

und
die Begriindung der Todesstrate.

Von X. BASLER, Freiburg i. Br.

Die Entwicklung des modernen Lebens hat allen Formen der
sozialen Betitigung neue und dringende Aufgaben gestellt. In unge-
wohnlichem MafBe wird dadurch die Volkskraft in Anspruch genommen.
So kommt es von selbst, dall die Grundlagen solcher sozialer Forderungen
wieder mehr iiberdacht, die Notwendigkeit kostspieliger Hilfsmal-
nahmen iiberpriift und neue wirksamere Wege der Fiir- und Vorsorge
gesucht werden. Es werden immer mehr Stimmen des Protestes laut,
dafl so groBe Summen der unproduktiven I'iirsorge zugewandt werden,
die viel erfolgreicher der Prophylaxe dienen kénnten. Um unniitze
Lasten der Fiirsorge abzustofen und durchgreifende MaBnahmen der
Vorsorge zu ermoglichen, werden die Rechte des Staates gegeniiber dem
Individuum immer mehr erweitert, ja, ihm das Recht zugesprochen,
unter gewissen Voraussetzungen sogar die «Ballastexistenzen» aus
seinem Organismus durch Tétung auszustolen und durch Sterilisierung
Zeugungsuntiichtiger, also durch einen Eingriff in die korperliche
Integritdt, dem Heranwachsen groBer, erblich schwer belasteter und
die Rasse immer mehr verderbender Massen vorzubeugen.

Dem Widerspruch und den Bedenken, die solchen Vorschligen
gegeniiber nicht ausbleiben konnten, hilt man vielfach die dem Staate
zugestandene und von ihm getibte Strafgewalt entgegen. In ihr, beson-
ders im Rechte der Todesstrafe, sei all das eigentlich schon lange geiibt,
was man jetzt wolle. Schon lange habe der Staat tatsidchlich schidliche
Existenzen ausgestoBlen und getttet, doch auch nur im Interesse der
Allgemeinheit und des Gemeinwohles. Dieser tiefste Eingriff in das
personliche Recht des Individuums sei so also schon lange geiibt und,
als vom Gemeinwohl gefordert, fiir unbedenklich befunden. In der Todes-



70 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

strafe und der sozialen Strafe iiberhaupt sei ja offenkundig die absolute
Uberordnung des Gemeinwohles iiber das Wohl des Einzelmenschen
enthalten und die vorgeschlagenen Vorsorgemafinahmen seien nur ein
hiaufig notwendig gewordener Spezialfall der Ausiibung eines schon
lingst dem Staate zugestandenen Rechtes.

Da in neuester Zeit auch ausgesprochen christliche Ethiker aus
dem staatlichen Recht der Todesstrafe solche Konsequenzen ziehen
und sich dabei auf die Auffassung und Rechtfertigung der Todesstrafe
bei Thomas von Aquin berufen, wird es angebracht sein, eingehender
zu priifen, ob wirklich die Begriindung des Rechtes der Todesstrafe
bei Thomas von Aquin zu solchen Folgerungen berechtigt. Es soll
darum in folgender Arbeit untersucht werden, ob nach Thomas von
Aquin die Rechtsgrundlage fiir die Todesstrafe in dem Gedanken einer
absoluten Uberordnung des Gemeinwohles iiber das Einzelwohl gegeben
und dadurch eine solche Erweiterung des staatlichen Rechtes dem
Einzelbiirger gegeniiber begriindet ist; ob man iiberhaupt von der
Strafgewalt des Staates her Schliisse ziehen kann auf den Rechtsumfang
seiner fiirsorglichen und vorsorgenden Titigkeit.

1.

Angebliche Begriindung der Todesstrafe bei Thomas von Aquin
aus der absoluten Uberlegenheit des bonum commune iiber
das bonum privatum.

I. Zu den in der Nachkriegszeit im Vordergrund stehenden staats-
philosophischen und staatsethischen Fragen nahm wiederholt der
Miinsterer Privatdozent ' Peter Tischleder das Wort, besonders in
seinem Werke : « Ursprung und Trager der Staatsgewalt nach der Lehre
des hl. Thomas und seiner Schule. » 2

Tischleders Bestreben geht darauf hinaus, den Staat als eine von
Natur geforderte und damit von Gott gewollte Institution eigenen,
selbstindigen Rechtes zu erweisen und dem individualistischen Denken
ein tiefbegriindetes soziales und gesellschaftliches Fiihlen und Denken
an die Seite zu stellen. Es tritt darum in seinen Arbeiten eine starke
Betonung der urspriinglichen und unverduBerlichen Rechte des Staates
gegeniiber den EKinzelbiirgern hervor. Mit besonderer Wiarme und Ein-

1 Jetzt Professor.
2 Miinchen-Gladbach, Volksvereinsverlag, 1923 (264 S.).



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 7%

dringlichkeit schildert er nach Thomas von Aquin und seiner Schule
die Erhabenheit und Selbstindigkeit des bonum commune gegeniiber
dem bonum privatum der Biirger. Am deutlichsten ist ihm der Vorrang
des bonum commune und dessen absolute Uberlegenheit ersichtlich
aus der Auffassung der Scholastik iiber die Strafgewalt des Staates,
besonders der Todesstrafe. Nach Tischleder sieht Thomas und seine
Schule « die sittliche Rechtfertigung (der Todesstrafe) einzig und allein
in der unbedingten Notwendigkeit, das Gemeinwohl zu sichern, das dem
Privatwohl des einzelnen schon an sich iibergeordnet ist und darum
erst recht nicht hinter dem Privatwohl des verbrecherischen Schidlings
zuriickzustehen braucht, sondern dessen Beseitigung fordern darf, wenn
es auf andere Weise nicht wirksam vor ihm geschiitzt werden kann ». 1
Die « Art und Naturverschiedenheit » des Gemeinwohls gegeniiber dem
Privatwohl « begriindet das Recht der Gemeinschaft, ein Menschenleben
zu seinem Besten zu opfern ». 2

« Dem Individualismus ... wehrt Thomas damit, daBl er das
Gemeinwohl falit als die um ihrer selbst willen erstrebenswerte perfectio
totius, als die Gesundheit, Lebensfiillle und Vollendung des Ganzen,
auf die die einzelnen Glieder des Ganzen naturgemdil} hingeordnet sind,
um erst durch diese rechte Eingliederung in das Ganze wie die Glieder
am Korper ihr eigenes Wohl zu finden. »® « Aber weil nun der ganze
Mensch selbst auf die ganze Gemeinschaft, deren Glied er ist, als auf
sein Ziel hingeordnet ist, kann der Fall eintreten, daB die Entfernung
eines Korpergliedes, wiewohl sie zum Schaden des ganzen Korpers
gereicht, dennoch auf das Wohl der Gemeinschaft hingeordnet ist,
insofern sie zur ,Verhinderung von Verbrechent?* iiber einen als Strafe
verhdngt wird. » ?

So kommt Tischleder zur endgiiltigen und zusammenfassenden
Formulierung : « Der Einzelbiirger ist dem Staatsganzen gegeniiber,
soweit er Glied und Teil ist, eine GréBe und Einheit niederer Ordnung
und hat darum diesem zu dienen. Er verliert seine Existenzberechtigung,
sobald durch sein Weiterleben ® das Ganze gefihrdet oder schwer
geschidigt wire. » 7

1 A.a. O. 82. 2 A.a. 0. 8s. 3 A.a. 0. yo0.

4 TI-1I q. 108 a. 1 c. und a. 3 c.: in poenam ad cohibitionem peccatorum,
von Tischleder wie oben iibersetzt. Die Stelle braucht nicht unbedingt so uber-
setzt zu werden zu Gunsten der Abschreckungstheorie, weil Thomas auch an
Parallelstellen fortfihrt: peccatorum qui ... vgl. q. 108 a. 1 c. und a. 3 c.

5 A.a. O. 83. ¢ Von mir gesperrt. 7 A, a. O, 8s.



72 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

Alle die von Tischleder gemachten AuBerungen zielen immer
wieder auf den einen Gedanken ab: die Todesstrafe kann einzig und
allein aus ihrer Notwendigkeit zur Sicherung des Gemeinwohles gerecht-
fertigt werden. Dieses bonum commune ist dem bonum privatum so
ganz und gar iibergeordnet, dafl bei schwerer Schiadigung des Gemein-
wohles durch das Weiterleben eines Individuums letzteres zum Besten
des Ganzen getétet werden darf. Einmal betont Tischleder zwar auch,
daB die Vergeltung eine groBe Rolle bei der Strafe spiele : « Die Straf-
gewalt geht so weit, dall sie sogar das Recht zur Verhidngung der
Todesstrafe in sich schlieit, bei der der Vergeltungscharakter der Strafe
besonders stark hervortritt. » 1 Aber er fahrt fort : « Freilich liegt deren
sittliche Rechtfertigung einzig und allein in der unbedingten Not-
wendigkeit, das Gemeinwohl zu sichern, das dem Privatwohl des
einzelnen schon an sich iibeigeordnet ist ... »2 und bekennt sich
damit wieder zu seiner unverdanderten Auffassung, dal der ganze, die
Todesstrafe rechtfertigende Grund die Uberlegenheit des Gemeinwohles
dem Privatwohle gegeniiber ist.

2. Tischleder selbst wendet das Argument von der absoluten Uber-
legenheit des Gemeinwohles iiber das Privatwohl ausdriicklich nur auf
die Todesstrafe, nur auf Verbrecher im sittlichen Sinne an. Aber die
Kraft des Gedankens der « Einheit niederer Ordnung» erweitert das
Geltungsgebiet des staatlichen Toétungsrechtes von selbst auf jedes
Individuum, das auch ohne Verbrechen, ohne schuldhafte eigene Tat,
schon durch sein Weiterleben, sechon durch sein Dasein das Ganze
schwer schidigte. Eine solche Erweiterung zeigte sich sehr bald in
der Literatur tatsichlich. Joseph Mayer spricht grundsdtzlich mit
ausdriicklicher Berufung auf Tischleders Argumentation dem Staat
das Recht zu, unter gewissen Bedingungen in die korperliche Integritit
auch Unschuldiger einzugreifen, nicht nur zur Strafe, namlich in der
zwangsweisen Sterilisierung Geisteskranker. 3 Der Hauptbeweis fiir die
ethische Erlaubtheit der Sterilisierung, den Mayer fiihrt, ist die Analogie
mit der Begriindung der Todesstrafe im Sinne Tischleders. Wie die
Totungsgewalt dem Staate einzig zum Zwecke der Sicherung des Gemein-
wohles von Tischleder zugestanden wird, so jetzt auf dieser Grundlage

A a. 0. 82,

2 A.a. O. 82.

3 « Gesetzliche Unfruchtbarmachung Geisteskranker », Freiburg i. Br. Herder
1927. Bd. 3 der « Studien zur Katholischen Sozial- und Wirtschaftsethik », hrg. von
D. Dr. Franz Keller.



Thomas von Aquin und die Begriitndung der Todesstrafe 73

die staatliche Verstuimmelungsgewalt von Mayer in Form der zwangs-
weisen Sterilisierung, wenn diese nimlich zur Sicherung hoher Zwecke
der Gesamtheit erforderlich wire. ! Auch Mayer beruft sich, wie Tisch-
leder, auf Thomas von Aquin, und er ist der Ansicht, er konne die
grundsiatzliche Erlaubtheit der Steriliserung gemeingefiahrlicher Geistes-
kranker mit ganz denselben Griinden dartun, mit denen Thomas von
Aquin die Todesstrafe und Einsperrung gemeingefihrlicher Verbrecher
rechtfertigt. 2 Den letzten Grund fiir die sittliche Erlaubtheit der
Sterilisierung sieht Mayer mit Tischleder und angeblich auch wieder
mit Thomas im bonum commune. Auch nach Mayer ist der staatliche
Organismus dem physischen des Individuums gleichzusetzen und die
Einzelbiirger sind ebenfalls nach des Autors Ansicht in der gleichen
Weise der Gesamtheit unterstellt wie die Korperglieder dem Gesamt-
korper. 8 Aus diesem absoluten Uberordnungsverhiltnis des Staats-
ganzen iiber den Einzelnen ergibt sich dann nach Josef Mayer natur-
notwendig auch das staatliche Eingriffsrecht in die korperliche Inte-
gritit der Einzelbuirger, wenn das Staatsinteresse es erfordert. Denn
im Notfalle darf dies selbst die Opferung des einzelnen fiir das Ganze
verlangen, wie ja auch die Korperglieder dem Gesamtkorper und dessen
Erhaltung geopfert werden diirfen. Und «die Sterilisation kann nicht
nur fiir den Einzelkérper, sondern fiir den ganzen Volkskoérper medi-
zinell wirken. ... Die Heilung des Volkskdérpers aber ist entschieden als
ein hoheres Gut zu bewerten als die Heilung eines einzelnen Kérpers.
... Der medizinelle Charakter der Sterilisation wiirde also deren innere
Schlechtigkeit auch dann aufheben, wenn die MaBnahme fiir den
einzelnen Korper zwar schidlich, fiir den gesamten Volkskorper aber
heilsam wirkte. » Auch die Todesstrafe an Dieben, Ehebrecherinnen usw.
im Mittelalter, glaubt Mayer nicht anders auller als medizinelle Mal-
nahme zur Heilung des ganzen Volkskérpers rechtfertigen zu kénnen. *
Und wieder ist Thomas der Zeuge. « Wenn aus der T6tung der Schlechten
fiir die Guten nicht Gefahr droht, sondern vielmehr Sicherheit und Heil
entsteht, so kann man die Schlechten erlaubterweise toten.»® «Was
hindert uns», fihrt Mayer fort, «statt ,téten‘ junfruchtbar machen*

1 A. a. O. 109-110.

2 DaB Mayer eine solche Notwendigkeit jetzt in Deutschland noch nicht
fir gegeben erachtet, dndert an seiner grundsitzlichen Argumentation nichts,
ist nur eine zeitlich bedingte Tatsachenfrage.

3 A. a. O. 121, 124, 125 und 126.

4 A a. 0. 123.

5 II-IT q. 64 a. 2 ad 1.



74 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

zu setzen, zumal es das kleinere Ubel ist ? » Thomas von Aquin wird
dann ausdriicklich zum Verteidiger der gesetzlichen Verstiimmelung
eines Gesellschaftsschidlings als medizineller MaBnahme fiir den Volks-
kérper erhoben. S. th. II-II q. 64 findet Mayer die offenkundige
Verteidigung der zu Thomas’ Zeiten ublichen Kastration gewisser
Sexualverbrecher als medizinelle MaBnahme fiir das Wohl der Gesell-
schaft, obwohl Thomas die Kastration nicht namentlich auffiihrt.
Mayer sucht den Grund dafiir in der damaligen Rechtsauffassung, die
nur Strafen, aber noch keine rein prophylaktischen SchutzmafBnahmen
zur Heilung des Volksganzen gekannt haben soll, wie ja auch die
gerichtliche Praxis bis heute noch fast ausschlieBlich nur den Strafweg
kenne. Weil aber eine medizinelle MaBnahme fiir den Einzelkorper
sittlich einwandfrei und erlaubt ist, um wieviel mehr, argumentiert
Mayer weiter, bei einer medizinellen Indikation fiir den Volkskorper,
welche doch ihrem Charakter nach ebenso hoch oder noch héher einzu-
schitzen ist. Mayer kommi so zu der Uberzeugung, dal3 der Staat,
um ecin Herabsinken der Rasse zu verhiiten, zwangsweise die Sterili-
sierung Minderwertiger durchfithren darf, wenn er sich nicht anders
schiitzen kann. Er schlieBt diesen Beweis mit dem Gedanken : « Wenn
eine unfruchtbarmachende Operation zur Heilung eines Einzelkorpers
erlaubt ist, dann um so mehr zur Heilung des Gesamtkorpers, falls sie
dazu notwendig und kein einfacheres Mittel zu finden ist.»! « Darin
liegt ja auch die sittliche Rechtfertigung der Strafe, insofern sie eine
sozialmedizinische Maflnahme ist. Arzt, Richter und Gesetzgeber haben
nach Thomas dieselbe Pflicht, nimlich kranke Glieder auszuscheiden,
um das Ganze gesund zu machen. An sich kann es also sogar Pflicht
des Gesetzgebers sein, die genannten prophylaktischen Gewaltmal-
nahmen zur Heilung des Volksganzen zu ergreifen. — Hiermit kommen
wir zur tiefsten und zugleich einzigen Rechtsquelle, aus welcher die
sittliche Befugnis fiir alle mit unserem Problem innerlich zusammen-
hingenden staatlichen MaBBnahmen flieBt : namlich das Recht der Hin-
richtung von Verbrechern, das Recht der Bestrafung und Einsperrung
schuldiger Personen, aber auch das Recht der Einsperrung und Unfrucht-
barmachung unschuldiger, asozialer Geisteskranker. Es ist die Quelle
des Notrechtes. Aus dieser Quelle, aus keiner anderen, nimmt der Arzt,
der Richter und der Gesetzgeber seine Vollmachten her. Dem Arzt
kann unter keinen Umstinden irgend eine Herrschaft iiber die Glieder

1A, a. O. 125,



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 75

seines Patienten zugestanden werden ; ausschlieBlich die Notwendigkeit
des korperlichen Wohles ermichtigt ihn und den Patienten, gewisse
Glieder zu verletzen bzw. verletzen zu lassen. Der Patient hat von sich
aus keine unbeschrinkte Herrschaft iiber seine Glieder. Diese Herr-
schaft hat Gott allein. Die Not aber schafft die Pflicht, alles zu tun,
was der Genesung dient, und diese Notpflicht gibt die sittliche Berech-
tigung, den Eingriff in Gottes Herrschaftsgebiet zu machen. Gott selber
stellt durch die Tatsache der Notwendigkeit eine Vollmacht aus, so
zu handeln. » ' Aus den gleichen Gedankengingen heraus rechtfertigt
Mayer auch die richterliche Téatigkeit. «Sie» (die soziale Autoritit)
«hat auch von Gott nicht die Aufgabe erhalten, an seiner Statt zu
sithnen, der Gerechtigkeit genugzutun. Das ist ausschlieflich Sache
Gottes. » 2 «Die einzige Erklarung fiir die sittliche Irlaubtheit der
sozialen Strafe ist vielmehr das Notrecht. » * Und wie die soziale Strafe
nach Mayer nur aus dem Notrecht ihre Erklirung und sittliche Erlaubt-
heit findet, ebenso auch die gesetzliche Unfruchtbarmachung Asozialer.
« Gesetzliche Unfruchtbarmachung Geisteskranker », Seite 128-29, falit
Mayer seinen Gedanken noch einmal zusammen im wortlichen Anschlul3
an den schon zitierten Gedankengang Tischleders : Die sittliche Recht-
fertigung der Strafe wie der Unfruchtbarmachung liegt « einzig und allein
in der unbedingten Notwendigkeit, das Gemeinwohl zu sichern, das
dem Privatwohl des einzelnen schon an sich iibergeordnet ist und darum
erst recht nicht hinter dem Privatwohl des verbrecherischen (und
geistig minderwertigen) Schidlings zuriickzustehen braucht, sondern
dessen Beseitigung (bzw. Verwahrung und Unfruchtbarmachung) fordern
darf, wenn es auf andere Weise nicht wirksam vor ihm geschiitzt werden
kann. » 4

«So ist schlieBlich der Wille des Gesetzgebers auch bei einem
Unfruchtbarmachungsgesetz so weit und so lange gut, als das Gesetz
sich vor dem Richterstuhl des Gemeinwohles dariiber ausweisen kann,
ob es ihm auch wirklich dient ; sonst verliert es seinen inneren Sinn,
seine Berechtigung und seine verpflichtende Kraft. »?®

Kann es sich aber ausweisen, dann erhilt der Wille des Gesetz-
gebers vom Gemeinwohl und vom Notrecht seine innere Berechtigung,
seine sittliche Giite ; denn das Gesamtwohl der Gemeinschaft «ist

1 Ebend. 125-127, 2 Ebend. 127. 3 Ebend. 127.

4 Siehe Tischleder, a. a. O. 82.

5 Mayer, « Gesetzliche Unfruchtbarmachung Geisteskranker », S. 128. Vgl
Tischleder, a. a. O. 72,



76 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

das schaffende Prinzip, ist die erhaltende Kraft der menschlichen
Gesellschaft. ... Aus dieser Notwendigkeit, das Gemeinwohl zu sichern,
leitet sich wie aus der eigentlichen und unmittelbaren Quelle die Not-
wendigkeit einer biirgerlichen Gewalt ab, die sich diesen hdchsten
Zweck zuordnet und die vielfachen Strebungen der Untertanen weise
und standhaft zu ihm hinlenkt.» Kurz, das Gemeinwohl als causa
finalis aller Gesetze ist die sittliche Rechtfertigung fir den Willen des
Sterilisierungsgesetzgebers, falls die Sterilisierung « zur Erhaltung, wirk-
samen Forderung und Vollendung des Staatsganzen» (vgl. Tischleder,
S. 72), notwendig werden sollte. Die Gesellschaft hat héhere Rechte
als der einzelne, und diese Rechte, besonders das der gesicherten Fort-
existenz und des Gemeinwohles, kénnen auch mit Gewalt gegen die
Rechte der einzelnen durchgesetzt werden. Handelt der Gesetzgeber
aus solchen Motiven, bzw. liegt dem Gesetz diese Absicht zugrunde,
so ist der Wille des Handelnden gut. Dann kann die Unfruchtbar-
machung als prophylaktisches soziales Heilmittel ebenso verteidigt
werden, wie die Todesstrafe und die gesetzliche Kastration von den
Alten um desselben Prinzips willen gutgeheiBen wurden.»! (Dabei wird
verwiesen auf Thomas v. Aquin, S. c. G. 111, 146.)

«Die sittliche Erlaubtheit der Sterilisierung wiirde nur so lange
und nur in so weit andauern, als die medizinelle Notwendigkeit fiir das
Volksganze andauert ; oder wie Thomas sagt S. th. II-Il q. 64 a. 3:
JLicitum est, inquantum ordinatur ad salutem totius communitatis* ;
d. h. : die Sterilisierung hat zwar ihren letzten Grund in der Erhaltung
des bonum commune, aber dieses zieht ihr auch ihre festen Grenzen,
die niemals iberschritten werden diirfen. Man kann also nicht als Gegen-
beweis gegen unsere Sentenz die Folgerung ziehen : Aus der Erlaubt-
heit der Sterilisierung entspringt unmittelbar auch die Erlaubtheit
der Vernichtung lebensunwerten Lebens ; wenn man das Leben an der
Quelle, bei der Zeugung antasten darf, warum soll man es nicht auch
im Entstehen oder im Erléschen angreifen diirfen ? Die Antwort ist
sehr einfach : weil keine Rede davon ist, daB das Leben der mit
Unrecht so genannten ,Lebensunwerten¢ eine Gefahr fiir die Lebens-
fahigkeit der Gesellschaft sei. Man hat sie wohl als ldstig oder iiber-
fliissig bezeichnet, aber niemand denkt daran, diese elenden, verkriippel-
ten Idioten ernsthaft zu beschuldigen, daB sie die Existenz der Gesell-
schaft bedrohen. Diese Moglichkeit bleibt unter allen Umstinden aus-

1 Mayer, a. a. O, 128-129.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 77

geschlossen. Infolge ihrer relativen Seltenheit, mehr noch infolge ihrer
Hilflosigkeit und Kraftlosigkeit kénnen die Idioten und dhnlich dahin-
siechende ,Lebensunwerte weder durch ihr Dasein, noch gar in ihrem
langsamen, qualvollen Erloschen eine drohende Gefahr fiir die Existenz
der Gesellschaft werden. Jene Forderungen wurden auch meines Wissens
niemals um des bonum commune willen verteidigt, sondern stets nur
aus Humanitétsgriinden (aus starkem Mitleid) oder aus ZweckmaiBig-
keitsbestrebungen um einzelner Menschen willen (z. B. der Verwandten,
Aufwand an Mithe und Geld) !, Griunde, die moralisch niemals einen

1 Das bonum commune spielt dabei doch eine groBe Rolle in dem wviel
beachteten, 1920 im Verlag von Felix Meiner erschienenen Werkchen « Die Frei-
gabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens (ihr MaB und ihre Form) » von den
Professoren Karl Binding und Alfred Hoche in Freiburg i. Br. In dieser Schrift
wird die Forderung gestellt, daB vom Staate die Vernichtung alles lebensunwert
gewordenen Lebens freigegeben wird, und zwar dann, wenn das Weiterleben fiir
den Lebenstriger und fiir die menschliche Gesellschaft angeblich vollig wertlos
geworden ist, wie dies bei Idioten, Kretinen und unheilbar Geisteskranken von
genannten Autoren angenommen wird.

Neben anderen Beweisgriinden fiir das staatliche Tétungsrecht solchen Kranken
gegeniiber bringen die Verfasser den obenerwédhnten Organismusgedanken mit der
daraus resultierenden unvermeidlichen absoluten Uberordnung des Staates als
wichtigen Grund. Hoche schreibt: « Vom Standpunkt einer hoheren staatlichen
Sittlichkeit aus gesehen, kann wohl bezweifelt werden, daB3 in dem Streben nach
unbedingter Erhaltung lebensunwerten Lebens Ubertreibungen geiibt worden sind.
Wir haben es von fremden Gesichtspunkten aus verlernt, in dieser Beziehung den
staatlichen Organismus im selben Sinne wie ein Ganzes mit eigenen Gesetzen und
Rechten zu betrachten, wie ihn etwa ein in sich geschlossener menschlicher Organis-
mus darstellt, der, wie wir Arzte wissen, im Interesse der Wohlfahrt des Ganzen
auch einzelne wertlos gewordene oder schidliche Teile oder Teilchen preisgibt und
abst6Bt.» ... S. 56. Und aus der gleichen Quelle wollen die Autoren grundsatzlich
wenigstens das staatliche Sterilisierungsrecht ableiten, da es duBerst wichtig und
notwendig sei, endlich die unproduktiven « Ballastexistenzen » vom staatlichen
Organismus auszustoBen. S. 55 in dem genannten Werke lesen wir : « Die Frage,
ob der fiir diese Kategorie (Idioten) von Ballastexistenzen notwendige Aufwand
nach allen Richtungen hin gerechtfertigt sei, war in den verflossenen Zeiten des
Wohlstandes nicht dringend ; jetzt ist es anders geworden, und wir miissen uns
ernstlich mit ihr beschiftigen. Unsere Lage ist wie die der Teilnehmer an einer
schwierigen Expedition, bei welcher die groBtmdoglichste Leistungsfihigkeit aller
die unerldaBliche Voraussetzung fiir das Gelingen der Unternehmung bedeutet und
bei der kein Platz ist fiir halbe Viertels- und Achtelskrifte. Unsere deutsche Auf-
gabe wird es fiir lange Zeit sein : Eine bis zum Hochsten gesteigerte Zusammen-
fassung aller Moglichkeiten, ein Freimachen jeder verfagbaren Leistungsfiahigkeit
fiir fordernde Zwecke. Der Erfullung dieser Aufgaben steht das moderne Bestreben
entgegen, moglichst auch die Schwichlinge aller Sorten zu erhalten, allen, auch
den zwar geistig nicht Toten, aber doch ihrer Organisation nach minderwertigen
Elementen Pflege und Schutz angedeihen zu lassen — Bemiithungen, die dadurch
ihre besondere Tragweite erhalten, da8 es bisher nicht mdéglich gewesen, auch nicht



78 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

vernichtenden Eingriff in das Leben eines Einzelmenschen rechtfertigen
kénnen, weder von privater noch von &ffentlicher Seite.

Hier wiare der Wille des Handelnden nie als sittlich gut zu
verteidigen. » !

3. In dhnlicher Weise baut auch Otto Schilling den Einzelmenschen
als Glied in den Organismus Staat ein, wieder mit Bezug auf Thomas
von Aquin, und auch er folgert aus der Vergleichung des staatlichen
Organismus mit einem physischen die ethische Rechtfertigung der
Todesstrafe. Nach seiner Auffassung ist die Strafe nichts anderes als
sozialer Selbstschutz. Dabei betont Schilling aber doch und besonders
in seinem neuerschienenen Werk « Lehrbuch der Moraltheologie » den
Vergeltungscharakter, wie auch den Besserungs- und Abschreckungs-
zweck der Strafe immer wieder, ohne aber auf die Formulierung zu
verzichten ; « die Strafe ist nichts anderes als sozialer Selbstschutz ». 2

Ahnlichen Argumentationen begegnete man in den letzten Jahren
oft, auch bei Erdrterungen dieser Frage in der Presse.

Il

Tatsidchliche Begriindung der Todesstrafe
bei Thomas von Aquin.

1. Grundlegendes.

S. th. II-IT q. 64 a. 1 et 2 gibt Thomas die Antwort auf das
Problem, ob und aus welchen Fundamenten heraus der Mensch das
Recht auf sein Leben hat. In a. 1 wird die Frage ganz allgemein erortert,
ob es iiberhaupt erlaubt sei, lebende Wesen zu téten, die doch nach
der Anordnung Gottes leben. Thomas kommt zu dem KErgebnis :
« quod nullus peccat ex hoc quod utitur re aliqua ad hoc ad quod est.
In rerum autem ordine imperfectiora sunt propter perfectiora, sicut
etiam in generationis via natura ab imperfectis ad perfecta procedit.

im Ernst versucht worden ist, diese Defektmenschen von der Fortpflanzung
auszuschlieflen. »

Noch schirfer verlangt Ernst Mann aus vielseitiger gesellschaftlicher Not-
wendigkeit und allgemeinem Nutzen, aus dem bonum commune heraus in radi-
kalster Weise die staatlich geregelte « Vernichtung aller Schwiéchlinge und Krank-
linge » im achten Gebot seines ebenfalls 1920 erschienenen Werkes « Die Moral der
Kraft » (Martin Bierwald, Weimar).

1 Mayer, a. a. O. 130-31.

2 Rechts- und Soziallehren, S. 174-75.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 79

Et inde est quod sicut in generatione hominis prius est vivum, deinde
animal, ultimo autem homo ; ita etiam ea quae tantum vivunt, ut
plantae, sunt communiter propter animalia ; omnia autem animalia
sunt propter hominem. Et ideo si homo utatur plantis ad utilitatem
animalium, et animalibus ad utilitatem hominum, non est illicitum. »

« Inter alios autem usus maxime necessarius esse videtur ut ani-
malia plantis utantur in cibum et homines animalibus, quod sine morti-
ficatione eorum fieri non potest. Et ideo licitum est et plantas morti-
ficare in usum animalium et animalia in usum hominum, ex ipsa ordi-
natione divina ; dicitur enim Genes. 1, 29: Ecce dedi vobis omnem
herbam et universa ligna, ut sint vobis in escam, et cunctis animan-
tibus terrae ; et Genes. 19, 3 dicitur: Omne quod movetur et vivit,
erit vobis in cibum. »

Q. 64 a. 2 obi. 3 : « Praeterea, illud quod est secundum se malum,
nullo bono fine fieri licet. ... Sed occidere hominem secundum se malum
est, quia ad omnes homines debemus charitatem habere. »

In diesen Ausfithrungen hat Thomas klar die Begriindung des
Lebensrechtes des Menschen gegeben. In der Vernichtung eines Lebens
ist unzweideutig ausgedriickt, daB es sich darin um Uberordnung des
Vernichtenden iiber den Vernichteten dem ganzen Sein nach handelt.
Solange diese Uberordnung naturgegeben ist, wie dies z. B. faktisch
und ontologisch der Fall ist zwischen Mensch und Tier, erkennbar
aus der Beschaffenheit ihrer Naturen, solange besteht auch fiir das
iibergeordnete Wesen das Recht, die untergeordnete Natur sich seinen
Zwecken entsprechend dienstbar zu machen, auch wenn es durch
deren Vernichtung geschihe ; denn das Unvollkommene hat dem Voll-
kommeneren zu dienen. Wo aber diese Uberordnung nicht natur-
gegeben ist, sondern wo es sich um Nebenordnung handelt, wie dies
z. B. unter Menschen der Fall ist, die ihrer Natur nach in ihrem
Menschsein nicht einander iiber-, sondern einander nebengeordnet sind,
da kann nie von dem Recht der Tétung eines Nebenmenschen die
Rede sein. Denn einen Nebenmenschen téten, hieBe sich eine Uber-
ordnung im Menschsein anmalien, die ontologisch nicht gegeben ist,
hieBe sich Herrschaftsrechte aus Gottes Herrschaftsgebiet anmaBen,
der dem Menschen allein iibergeordnet ist, auf den der Mensch als
Mensch allein hingeordnet ist. Einen Menschen téten, hiefle sich ganz
und gar iiber den neben ihm Stehenden stellen, iiber ihn verfiigen
aus eigener Macht und eigenem Willen heraus, iiber sein ganzes Wesen
bis zu seiner Vernichtung verfiigen, und zwar unter Leugnung jeder



8o Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

anderen Uberordnung eines anderen Wesens. Und so heifit letzten
Endes To6tung eines Wesens durch ein anderes ihm gleichgeordnetes
mit Vernunft und freiem Willen begabtes Wesen, eine absolute Uber-
ordnung setzen, die ontologisch nicht besteht und so der wahren onto-
logischen Ordnung absolut widerspricht und dadurch sich in Wider-
spruch setzt mit Gott selbst, dem Schopfer der Natur, auf dem Wege
iiber die Dinge der Welt, in unserm Falle iiber die Natur des Menschen.

Fir jeden Philosophen also, der die wesenhafte Neben- und Gleich-
ordnung der Menschen ihrer menschlichen Natur nach gelten 148t, und
fiir den Theisten im besonderen, der Gott als letztes iibergeordnetes
und unmittelbares Ziel jedes verniinftigen Wesens und als Ursprung
alles Geschdopflichen erkennt, ist jede Tétung des Nebenmenschen aus
eigener Autoritit heraus im hoéchsten Grade unethisch, wesenswidrig,
unwahr und objektiv eine Verkehrung der Naturordnung. Aus diesem
Grunde nennt auch der Aqinate die T6tung eines Nebenmenschen aus
privater Machtvollkommenheit heraus eine «actio in se mala », die nie
und in keinem Falle gut sein und gut werden kann. Dies gilt nicht nur
fiir den Mord und dessen verschiedene Abarten, sondern auch fir die
Vernichtung «lebensunwerten » und keimenden Lebens, fiir die Totung
aus Mitleid, wie die Euthanasie sie fordert, oder Tétung auf Verlangen,
weil hier iiberall ontologische Nebenordnung besteht und die Tétung
sie in Unterordnung verkehrt.

Mit diesen Ausfithrungen hat Thomas klar das absolute und
unantastbare Lebensrecht des Menschen dargetan. Aus dem Verhiltnis
der Nebenordnung der Menschen, was das Menschsein angeht, und durch
die Tatsache, dal in jeder echten Totungshandlung eines menschlichen
Individuums durch ein anderes Individuum objektiv und ontologisch
ein falscher, unwahrer Sachverhalt ausgedriickt wird, geht hervor, daB
jeder Mensch ein absolutes Lebensrecht hat, und dall jede private
Vernichtung menschlichen Lebens in sich schlecht ist, weil sie einen
Widerspruch zur gottgegebenen Seinsordnung darstellt. Darnach ist
diese Tétungshandlung nicht nur deshalb schlecht, weil sie den Neben-
menschen oder die Gemeinschaft schidigt, sondern weil sie eine Liige
der Handlung darstellt, einen Widerspruch zu Gott selbst, einen Ein-
bruch in Gottes Herrschaftsgebiet und darum auch dort in gleicher
Weise unerlaubt ist, wo sie der Gemeinschaft vielleicht nur Vorteile
brachte. !

1 Ich folge hier W. Rauch, Vorlesung W.-S. 1920 an der sozialen Frauen-
schule in Freiburg i. Br.: « Grundlagen der christlichen Ethik. »



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 81

Aus diesen naturrechtlichen Grundlagen, die das Recht des Menschen
auf sein Leben begriinden, scheint es eine uniiberwindliche Schwierigkeit
zu sein, in irgend einem Falle die Totung eines Menschen zu recht-
fertigen. Man glaubt vor die Wahl gestellt zu sein : Entweder ist die
Totung eines Menschen immer schlecht, oder aber es existiert etwas,
das dem Menschen ganz und gar iibergeordnet ist, auf das der Mensch
ganz und gar hingeordnet ist und das kraft seiner vollkommeneren
Naturbeschaffenheit das Recht hat, zu seinem Besten auch ein Einzel-
individuum zu toéten.

Als dieses iibergeordnete Etwas wird von Tischleder und Mayer
der Staat bezeichnet, und dies auch als Ansicht des Aquinaten aufgefaf3t.

Thomas kommt aber weder zu dem einen Schlul noch zu dem
anderen. Er weist ausdriicklich nach, da es trotz allem Fille gibt,
wo die Toétung eines Menschen erlaubt ist, vertritt aber nicht, wie
die genannten Autoren nachweisen wollen, die Ansicht, dal3 das bonum
commune dem bonum privatum absolut und ganz und gar iber-
geordnet sei und so der Staat aus dieser absoluten Uberordnung heraus
das Recht habe, ein Menschenleben zu seinem Besten zu opfern, wenn
es das Gemeinwohl verlangt. Thomas gibt vielmehr auf einem dritten
Wege die Begriindung dafiir, daBl die Todesstrafe ethisch einwandfrei
sein kann, ohne daB eine andere absolute Uberordnung bestinde aul3er
der Gottes.

So ist es notwendig, unter Beriicksichtigung und zu Rateziehung
des thomistischen Geistes und der Metaphysik des Aquinaten die
fraglichen Texte zu untersuchen, um seine wahre Stellungnahme zum
Problem zu finden.

2. Untersuchung der fraglichen Texte bei Thomas.

Wie schon frither betont wurde, scheint es auf den ersten Blick,
als ob Thomas tatsichlich aus der absoluten Uberordnung des Staates
dem einzelnen gegeniiber und aus dem Sicherungsgedanken das Recht
des Staates auf Verhdangung der Todesstrafe ableite. So schreibt Thomas
II-II gq. 64 a. 2: «Licitum est occidere animalia bruta inquantum
ordinantur naturaliter ad hominum usum, sicut imperfectum ordinatur
ad perfectum. Omnis autem pars ordinatur ad totum ut imperfectum
ad perfectum ; et ideo omnis pars naturaliter est propter totum. Et
propter hoc videmus quod si saluti totius corporis humani expediat
praecisio alicujus membri, puta cum est putridum et corruptivum alio-

Divus Thomas. 6



82 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

rum membrorum, laudabiliter et salubriter abscinditur. Quaelibet autem
persona singularis comparatur ad tolam communitatem, sicut pars ad
totum. Et ideo, si aliquis homo sit periculosus communatali et corruptivus
ipsius propter aliquod peccatum, laudabiliter et salubriter occiditur, ut
bonum commune conservelur. Modicum enim fermentum totam massam
corrumpit, ut dicitur 1 ad Corinth. 5, 6.»

Nirgends scheint die beweisende Kraft des Organismusgedankens
bei Thomas so ausschliefSlich ausgesprochen wie hier. Thomas gebraucht
dabei den gleichen Gedanken der Hinordnung des Unvollkommenen
auf das Vollkommene zwischen Einzelmensch und Staat wie zwischen
Tier und Mensch. Und ebenso spricht er den Gedanken aus, dall der
Staatsorganismus mit einem physischen menschlichen Organismus zu
vergleichen sei, dessen Glieder dem Ganzen zu dienen haben. Wird
ein Glied faul, so schneidet man es ab. Ebenso einen Verbrecher, der
ein schiidliches Glied am Staatsorganismus ist.

Aus diesem Vergleiche schépfen ja auch die in der Darstellung
genannten Autoren ihre Ansicht, Thomas rechtfertige aus absoluten
Uberordnungs- und Organismusgedanken das Recht des Staates zur
Verhingung der Todesstrafe.

Und doch trifft diese Interpretation nicht den wahren Sinn der
hier von Thomas fiir die Moglichkeit der Todesstrafe ins Feld gefiihrten
Griinde.

a) Es mull doch schon auffallen, dal Thomas die Konsequenzen
ausdriicklich ablehnt, die sich notwendig ergeben miilten, wenn sich
aus der Uberordnung des Staates iiber die Einzelbiirger allein schon
das Totungsrecht des Staates im Falle der Konkurrenz des bonum
commune mit dem Wohl dieses Einzelbiirgers ergibe. Handelt es sich
nimlich bei der staatlichen Uberordnung dem Individuum gegeniiber
nach Thomas um dieselbe naturgegebene, ganz absolute Uberordnung,
wie dies bei der Uberordnung zwischen Mensch und Tier oder Ganzes
und Einzelglied der Fall ist, so hiitte Thomas nachher nicht andere
Einschrinkungen machen diirfen, als die Natur sie gibt. Bei der Ver-
nichtung des Tieres ist der Mensch nicht gehalten, zu fragen, ob es sich
um ein unschuldiges Wesen handelt. Das Tier gebraucht der Mensch
zweckentsprechend zu seinem Nutzen. Zwischen Staat und Mensch ist
das wesentlich anders. Thomas sagt wiederholt ganz ausdriicklich, daf}
jede Tétung eines Unschuldigen «secundum se malum est ». ' Tisch-

1 JI-II q. 64 a. 2 ad 3 et a. 6.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 83

leder schwicht zwar diese Stelle ab und iibersetzt «secundum se »
mit «an und fiir sich »!, wie auch Ceslaus M. Schneider in seiner
deutschen Ubersetzung der theologischen Summe, Bd. 7, S. 409, ad 3
(und an einigen anderen Stellen). Aber {iber den Sinn der Stellen ist
wohl nicht zu streiten. Wenn es sich um eine addquate Vergleichung
im obigen Sinne und um eine absolute Uberordnung des Staates
handelte, dann koénnte er nicht sowohl die Tétung wie die Verstiimme-
lung eines Unschuldigen absolut ablehnen, auch wenn er das Gemeinwohl
schwer schidigt, wie dies bei ansteckenden Kranken in hohem Male
der Fall sein kann. Dazu sagt Thomas jedoch II-IT q. 64 a. 6 und q. 65
ausdriicklich, daB Unschuldige niemals getdtet oder verstiimmelt werden
diirfen. Ebenso driickt er dies II-II q. 108 a. 1, a. 3 und 4 ad 2z aus.

Sobald eine absolute Uberordnung vorliegt, kann doch der Staat
adidquat dem Tatbestand zwischen Mensch und Tier den Einzelmenschen
zu seinem Besten opfern, téten, sterilisieren, verstimmeln usw., wenn
er den Bestand und die Sicherheit des Staates gefihrdet oder schwer
schiadigt. Das wire auch die notwendige Konsequenz aus der Tisch-
leder-Mayer’schen Theorie. Mayer leugnet dies zwar mit der Begriindung,
niemand erachte ernsthaft die an jener Stelle in Irage kommenden
Geisteskranken fiir den Staat gefdahrlich. Dies aber ist eine philo-
sophisch nicht haltbare Antwort und stimmt auch praktisch nicht,
weil es sehr viele Fille gibt, in denen vom Niitzlichkeitsstandpunkt aus
gesehen die Beseitigung Geisteskranker, ansteckend Kranker oder wirt-
schaftlich Untiichtiger und Uberzéihliger dem Staate sehr erwiinscht
sein miiBte und ihm notwendig erscheinen kann. *

Ebenso handelt es sich auch hinsichtlich des Organismusgedankens
bei Thomas nur um einen bildhaften Vergleich. Dies geht daraus hervor,
daB er nicht folgert : Beim physischen Organismus schneidet man ein
faules und eitriges Glied zum Besten des Ganzen ab, also auch beim
staatlichen Organismus einen kranken Menschen, der das Gemeinwohl
schwer schidigt, wie dies z. B. ein Pest- oder Tuberkulosekranker tut.
Dies sagt aber Thomas keineswegs, sondern er verbietet umgekehrt auf
das Entschiedenste, einen Unschuldigen zu téten oder zu verstiitmmeln 3
und wendet den Vergleich nur fiir den moralischen Staatsorganismus
auf dem moralischen Gebiet an. 4

A. a. 0. 84.

Vgl. Binding-Hoche und Evnst Mann, oben S. 77, Anm. 1.
II-IT q. 64 u. q. 65.

II-1I q. 64 a. 2.

= o -



84 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

Gerade darum gebraucht wohl Thomas auch an mehreren Stellen
das vorsichtige Wort « comparatur », wo er das Verhdltnis der Einzel-
person zur Gesamtheit « vergleicht » mit dem des Teiles zum Ganzen. !
Allerdings will Thomas mit diesem seinem Vergleich einen Beweisgrund
liefern, aber nicht auf dem gleichen Gebiet, nicht auf physischem,
sondern auf moralischem Gebiet, wie sich im Laufe dieser Untersuchung
klar herausstellen wird.

b) Zu dieser, dem ganzen Gedanken des hl. Thomas widersprechen-
den Interpretation der q. 64 kann man itberhaupt nur dadurch kommen,
daBl man im Wortlaut der fraglichen Stellen Wichtiges tbersieht.
Thomas sagt ndmlich nicht nur « Et ideo, si aliquis homo sit periculosus
communitati, laudabiliter et salubriter occiditur, ut bonum commune
conservetur », sondern ... «si aliquis homo sit periculosus communitati
et corruptivus ipsius propter aliquod peccatum, laudabiliter. ... »?

Auf diese Worte gerade legt Thomas den Akzent, wie dies aus
vielen anderen Stellen noch hervorgehen wird. Nur propier peccatum
wird der Verbrecher aus der menschlichen Gesellschaft entfernt, propter
peccatum erfihrt er auf ethischem Gebiet diese Uberordnung des mora-
lischen staatlichen Organismus, eine immer wieder von Thomas betonte
und auch spiter noch in dieser Untersuchung klargelegte Tatsache,
propter peccatum endlich wird der Verbrecher tiberhaupt bestraft. Hatte
Thomas aus einer schlechthin absoluten Uberlegenheit des Staates und
damit einer ebensolchen Gleichsetzung des staatlichen Organismus mit
einem physischen das Toétungsrecht des Staates letztens innerlich
begriindet, dann hitte Josef Mayer mit seiner Forderung der gesetz-
lichen Sterilisierungsmafnahme aus Staatsnotwendigkeiten recht. Aber
das gerade erscheint uns als ein Grundirrtum, daf3 Tischleder und Mayer
die fraglichen Thomastexte so interpretieren. Wenn sie nicht iibersehen
hitten, daB Thomas all den Texten, in denen er aus einer Uberordnung
des Staates das Tétungsrecht des Staates oder das Recht des Eingriffes
in die korperliche Integritit dem einzelnen gegeniiber ableitet, « propter
peccatum » zugrundegelegt und nur mit Riicksicht auf die Sittlichkeit
gelten 1dBt, so hitten sie wohl erkannt, dal Thomas nicht aus einer
Uberspannung des Organismusvergleiches heraus eine schlechthin ab-
solute Uberlegenheit des Staates ableitet. Und damit hitten sie auch

1 II-IT q. 64 a. 2.

2 Unerklirlicherweise 1iBt Ceslaus M. Schneider in seiner deutschen Uber-
setzung der theologischen Summe S. 409 gerade diese Worte des Originals in der
Ubersetzung ausfallen. Vgl. II-II q. 64 a. 2.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 85

einsehen miissen, daf3 er tatsichlich dem Staate kein absolutes Ver-
fiigungsrecht itber Tod und Leben und die iibrigen Gdiiter des einzelnen
naturwidrig einrdumt, falls es um Sein und Bestand des Staates, um
sein Wohl und Wehe und hohe Zwecke desselben geht, wie dies Tisch-
leder und Mayer wollen. Es wire daraus klar geworden, dafl das
das ganze Problem aufhellende, es rechtfertigende und begriindende
Moment bei Thomas die sittliche Schuld ist. Diese Ausfithrungen und
letztere Behauptungen finden ihre Bestitigung im Wortlaut oder
nichsten Zusammenhang aller Stellen, an denen Thomas das Tétungs-
recht des Staates bejaht. Immer ist hierbei die Rede von der Schidlich-
keit des zu Totenden propter peccatum, oder wird von ithm gesprochen
als einem malefactor, peccator und dhnlich.® «Occidere malefactorem
licitum est, inquantum ordinatur ad salutem totius communitatis, et
ideo ad illum solum pertinet cui commititur cura communitatis conser-
vandae, sicut ad medicum pertinet praecidere membrum putridum,
quando ei commissa fuerit cura salutis totius corporis. Cura autem
communis boni commissa est principibus habentibus publicam auctori-
tatem ; et ideo eis solum licet malefactores occidere, non autem privatis
personis. » 2 Und a. 6 c. : « Occisio peccatoris fit licita per comparationem
ad bonum commune, quod per peccatum corrumpitur. »

Dieselbe Verkennnung des eigentlichen Beweisgrundes fiir das
Recht der Todesstrafe nach Thomas begegnet uns bei Josef Mayer im
Versuch, das staatliche Sterilisierungsrecht an Geisteskranken aus dem
anerkannten Recht der Todesstrafe abzuleiten. Zuerst versucht er die
Beweisfithrung, wie Tischleder, aus der absoluten Uberlegenheit des
bonum commune iiber das bonum privatum. ®* Dann durch Beniitzung
und Auslegung des Gedankens, die Tétung sei dort erlaubt, wo ein
Mensch von seiner Menschenwiirde herabgesunken sei, den Thomas
II-IT q. 64 a. 2 bringt. Thomas macht sich gegen das Recht der Todes-
strafe selbst den dritten Einwand II-II q. 64 a. 2, 3: «Illud quod est
secundum se malum,nullo bono fine fieri licet : ut patet per Augustinum

11-ITq.87a.1¢c,ad 1,ad 2,ad 3;a.3c,ad1,ad 2,ad 4;a. 4c¢,ad 1, ad 2,
ad 3;a.6c,ad 3;a.8¢c; q. 105 a. 2 ad 9; a. 3 c.

II-1II q. 25 a. 5 ¢; q.39a.2ad 1; q. 58 a. to0ad 3; q. 59 a. 3 ad 2;q. 61
a.4c,adr;q.62a.3c;q.64a.2ad1,ad 2;q.65a.2c;a.3c¢ adr1, ad 2;
q.66a.6ad 2;q.67a.4¢c,ad 3;q.68a.1c,ad1;a.4c¢,ad1,ad3;q.77
a.1ad 3;q.79a.4¢c,ad 4;q.99a.4ad 1, ad 2, ad 3; q. 100 a. 6 ad 3; q. 108
a.z2c,ad 1;a.3c,ad1,ad2;q.164a.1c¢c,ad 4, ad 5, ad 7, ad 8; a. 2 c.

Comment. ad Rom. c. 12, 1. 3; c. 13 1. 1.

2 II-11 q. 64 a. 3. 3 A, a. O, 128.



86 . Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

in lib. contra Mendac., cap. 7, et per Philosophum in 2 Ethic., cap. 6,
parum ante fin. Sed occidere hominem secundum se malum est. ...
Ergo nullo modo licet hominem peccatorem occidere » und antwortet
ad 3: « Dicendum quod homo peccando ab ordine rationis recedit ; et
ideo decidit a dignitate humana, prout scilicet homo est naturaliter
liber, et propter seipsum existens, et incidit quodammodo in servitutem
bestiarum, ut scilicet de ipso ordinetur, secundum quod est utile aliis,
secundum illud Psal. 48, 21 : ,JHomo, cum in honore esset, non intellexit :
comparatus est jumentis insipientibus, et similis factus est illis‘; et
Proverb. 11, 29 dicitur: ,Qui stultus est, serviet sapienti‘. Et ideo
quamvis hominem in sua dignitate manentem occidere sit secundum
se malum, tamen hominem peccatorem occidere potest esse bonum,
sicut occidere bestiam. Pejor enim est malus homo quam bestia, et
plus nocet, ut Philosophus dicit in 1 Polit., cap. 2 et in 7 Ethic., cap. 6
in fine. »

Aus diesen Texten zieht nun Mayer die gleichen Konsequenzen fiir
Geisteskranke und Minderwertige, wie fiir Verbrecher. Geisteskranke und
Minderwertige seien ebenso unter die Menschenwiirde herabgesunken,
wie Verbrecher. Folglich verlieren auch sie, wenn auch nicht das Recht
auf Leben und Gesundheit, so doch auf Zeugung und Zeugungsorgane,
wie auf freien Gebrauch ihrer Glieder. Und im Notfalle sind daher auch
diese Giiter entziehbar durch staatlichen Zwang.! Mayer begeht hier
den gleichen Fehler wie Tischleder. Er iibersieht das Wesentliche dabeti,
dal nach Thomas namlich « propter peccatum » der Mensch unter die
Menschenwiirde herabgesunken ist und darum das behauptete Totungs-
recht ausschliellich vom Verbrecher im sittlichen Sinne gilt. Mayer
leugnet somit, dall Thomas aus der sittlichen Schuld die Todesstrafe
ableitet, obwohl Thomas dies hier, wie an all den genannten Stellen
ganz deutlich aussagt und nur fir Verbrecher im sittlichen Sinne meint.
Er hat ja in derselben q. 64 einen eigenen Artikel mit dem Hauptsatz :
« Nullo modo licet occidere innocentem » als ausnahmslos verneinende
Antwort auf die Frage : utrum liceat in aliquo casu interficere inno-
centem ? Auch Franz Hiirth S. J. weist in der Zeitschrift Scholastik ITI
(1928), 423-24 und in Stimmen der Zeit II (1929) anldBlich seiner
Besprechung des Mayer’schen Buches « Gesetzliche Unfruchtbarmachung
Geisteskranker », Freiburg i. Br. (Herder 1927) treffend nach, daB
Mayer durch diese Verschiebung des eigentlichen Beweisgrundes gegen

1 Vgl. Fr. Hiirth, in « Scholastik » III (1928) 427 ff.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 87

den klaren Sinn der fraglichen Thomastexte verst6Bt. Thomas spricht
beim Gedanken vom Herabsinken von der menschlichen Natur nirgends
von schuldlosen Schidlingen des Gemeinwohls, sondern nur von solchen,
die durch personlich schuldhaftes Verhalten das Gemeinwohl schiadigen.
Verlust der Menschenwiirde ist nach Thomas Verlust vom Freisein von
schwerer personlicher Schuld. Geisteskranke sind aber als solche frei
von personlicher Schuld. Folglich ist es falsch, wenn Mayer behauptet,
er baue auf den gleichen moralphilosophischen Erwigungen auf wie
Thomas ; denn bei Mayers Aufbau fehlt das wesentliche Moment, auf
dem Thomas’ Beweisfithrung ruht (vgl. Fr. Hirth, a. a. O.). Thomas
gebraucht diese Beweise nur beziiglich formeller Verbrecher und steht,
was Lebens- und Leibesstrafen angeht, auf dem Standpunkt des Ver-
schuldungsprinzips. Mayer dagegen vertritt praktisch das Verursachungs-
prinzip. !

Wie unrichtig Thomas auf diese Weise von Tischleder und Mayer
interpretiert ist, ergeben dann auch weiterhin andere nicht miBzu-
verstechende Thomastexte. Dies ist der Fall dort, wo Thomas aus-
driicklich sagt : « Sprechen wir von Strafe schlechthin, so ist da immer
eine Beziehung zur eigenen Schuld als zu deren Ursache.»? «Die
Strafe als Strafe ist nur der Siinde geschuldet, da durch die Strafe
das Gleichmall der Gerechtigkeit wieder hergestellt wird ; insofern als
der, der in der Siinde zu sehr seinem Willen gefolgt ist, etwas gegen
seinen Willen erleidet. »  « Bei Bemessung der Strafe muf} die Gleichheit
berticksichtigt werden, dafl namlich, worin jemand gesiindigt, er darin
gequilt werde. »* «Nach der Strafe kann man die Gréfe der Schuld
ermessen. » ® « Gleiche Siinden verdienen gleiche Strafen. » ¢ Und dort,
wo Thomas von der «Strafe » als Heilmittel spricht, sagt er: « Es 1st
jedoch zu beriicksichtigen, daB bisweilen etwas den Charakter der
Strafe zu tragen scheint, das nicht schlechthin Strafe ist. Denn Strafe
ist ein Ubel. Ein Ubel aber ist Mangel an Gutem. Nun kann der Mensch
manchmal Schaden erleiden in geringeren Giitern, z. B. Geld, damit
er groBerer Giiter teilhaftig werde, z. B. der Gesundheit. Oder er kann
in beiden Schaden leiden wegen des Heiles seiner Seele und der Ehre

L Vgl. Hiirth, a. a. O.

2 I-II q. 87 a. 7.

8 II-1I q. 108 a. 4 c.

4+ Sap. 11; II-II q. 99 a. 4 c.
5 Rom. 4, 17; II-II q.

6 II-IT q. 108 a. 3, 2.



88 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

Gottes. Das hat also mehr den Charakter eines Heilmittels, wie der
Strafe. Denn auch die Arzte schreiben oft bittere Medizin vor, damit
sie Gesundheit bewirke. » 1 « Die Strafe aber als Heilmittel oder Medizin
soll nicht nur von der begangenen Siinde heilen, sondern auch vor
zukiinftigen Stinden schiitzen oder etwas Gutes beférdern ; und danach
wird bisweilen jemand bestraft ohne Schuld, doch nicht ohne Grund. » 2
Aber «die verborgenen Urteile Gottes kraft deren er einige zeitlich
bestraft, trotzdem sie ohne Schuld sind, darf das menschliche Urteil
nicht nachahmen ; denn der Mensch kann die Griinde solcher Urteile
nicht begreifen, dal er ndmlich wisse, was fiir einen jeden forderlich
ist. Nach menschlichem Urteil darf also niemand ohne Schuld durch
GeiBelschlige, den Tod oder Verstimmelung und dergl. bestraft
werden. » 3

Hier wird man mir entgegenhalten, daf} sich auf diesen Grundlagen
auch die Entziehung der Freiheit unschuldiger Geisteskranker nicht
rechtfertigen lasse ; ist doch auch die Freiheit eines der natiirlichen
Rechte des Menschen. Man vergesse dabei nicht, daff der Mensch keine
unbeschriankte Freiheit von Natur aus hat. Aus der natiirlichen Be-
schaffenheit des Menschen 148t sich neben seinen individuellen Rechten
auch sein Gliedsein fiir die menschliche Gemeinschaft ableiten. Dieses
Gliedsein erfaBt zwar nicht die Person des Menschen, wohl aber sein
Titigsein.

Diese Tatsache nun macht die individuelle Freiheit notwendig zu
einer relativen Grolle.

1 I-II q. 87 a. 7.

2 II-II q. 108 a. 4.

3 II-IT q. 108 a. 4 ad 2. Damit bezeugt Thomas selbst, daB er Strafformen,
die durch das Naturrecht verliehene Giiter des Menschen angreifen, als Heilmittel
ohne sittliche Schuld der Staatsgewalt nicht zur Verfiigung stellt. Solche Strafen
dirfen nach Ansicht des Aquinaten von Menschen als Heilmittel nicht verhangt
werden, sondern nur fiir sittliche Schuld. Auch die Theorien scheitern an diesen
Thomastexten, die den Strafzweck bei Thomas in erster Linie in der Abschreckung,
sowohl des Bestraften selbst, wie auch in der anderer Menschen oder in der
Besserung erschopft sein lassen oder gar in gewissen StrafmaBnahmen nur ein
prophylaktisches Mittel sehen, um zukiinftigen Schaden zu verhiiten, wie es Mayer
und dhnlich die ganze kriminal- soziologischeRechtsschule wollen. Thomas vertritt
keine dieser Straftheorien in dem Sinne, daB er die letztliche Rechtfertigung der
Strafe in einem der angefiihrten Momente gesehen hitte, wenn er auch in der
Abschreckung und Besserung wichtige Nebenzwecke bei Verhdngung der Strafe
hinsichtlich der Bestimmung des StrafmaBes und des Strafvollzuges erblickt.
Aber fiir sich allein konnen sie das eigentliche Wesen der Strafe nicht offenbaren
und damit dem Bestrafungsrecht des Staates die Begriindung geben.



Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe 89

Man beachte nur die Wesensverschiedenheit der fraglichen Giiter.
Die individuelle Freiheit trigt deshalb nicht die gleiche Unantast-
barkeit in sich wie z. B. das Leben des Menschen, weil bei der Freiheits-
beschrankung nicht das Sein der Person angegriffen wird. Dies ist
aber bei der Totung, Verstimmelung und Sterilisierung der Fall.

Ganz besonders in den zuletzt zitierten Texten schrinkt Thomas
auch in hohem MaBe die «absolute Uberlegenheit » des Staates ein.
Entzieht er doch ausdriicklich den Unschuldigen jeglicher Straf-,
Verfiilgungsgewalt und Zugriffsmacht des Staates hinsichtlich seiner
individuellen auf naturrechtlicher Grundlage ruhenden Giiter, die sein
Sein bedingen !, auch wenn dieser Unschuldige der Gesellschaft in
hohem MaBe schadlich ist. > Wenn Thomas in dieser Weise schuld-
Joses Leben bewuBt auf Grund naturrechtlicher Uberlegungen verteidigt,
wird der Thomas zugeschriebene absolute Uberlegenheits- und Sicherungs-
gedanke recht zweifelhaft. ® Damit wird aber die Behauptung Mayers
unhaltbar, das staatliche Sterilisierungsrecht personlich unschuldiger
Geisteskranker und Minderwertiger kénne aus den gleichen Quellen
abgeleitet werden, aus denen Thomas die Todesstrafe fiir Verbrecher
ableitet. '

¢) So ergab sich bis jetzt aus der Darlegung der fraglichen Thomas-
texte ganz allgemein, dal die absolute Uberlegenheit und Sicherung
des Gemeinwohles nicht einzig und allein oder in erster Linie Recht-
fertigungsgrund fiir die Strafgewalt des Staates ist, sondern an erster
Stelle die sittliche Schuld. Thomas spricht daher auch an keiner Stelle
von der « Tétungsgewalt des Staates zur Sicherung des Gemeinwohles »
oder von Sicherungstétung schlechthin, sondern immer nur von der
Strafgewalt des Staates und von Todesstrafe. Das entscheidende Moment
ist ihm beim Totungsrecht des Staates nur die sittliche Schuld und das
Recht der Tétung hat der Staat nur als Strafrecht. Aber gerade die
Partien der Stellen, die die sittliche Schuld betonen, nimmt Tischleder
zum Teil, wo er sie anfiihrt, vom sonst angewandten Sperrdruck aus.
Dies heilt aber das Wesensmoment als untergeordnet bezeichnen. So
geschieht es z. B. dort, wo Tischleder mit Thomastexten nachweisen
will, daBl die Verstimmelungsgewalt des Staates ihre Rechtfertigung
nur aus dem Sicherungszweck hinsichtlich des Gemeinwohles erhalte

1 II-II q. 108 a. 4 ad 2 ; Comment. ad Rom. 13, 1; I-II q. 95 a. 3 ¢; q. 96
a.4cetad 2;q.93a.2ad 3;q.94a.5ceta.4ec.

2 Das ist der Sinn von II-II q. 64 a. 6 und q. 108 a. 4 ad 2.

3 II-II q. 64 a. 3 c.



90 Thomas von Aquin und die Begriindung der Todesstrafe

und aus dem Gedanken von dessen absoluter Uberlegenheit iiber das
Privatwohl ; namlich Ursprung und Triger der Staatsgewalt, S. 83,
wo er [I-IT q. 65 a. 1 ¢ zitiert. Auch hier sagt Thomas wieder deutlich
dal} der Staat nur fiir sittliche Schuld verstiimmeln darf. «Aliter autem
aliquem membro mutilare est omnino illicitum.» Man sieht daraus
ganz klar, dall Thomas den Organismusgedanken nur als bildlichen
Vergleich heranzieht. So wie zum physischen Organismus die physischen
Glieder in physischer Beziehung sich verhalten, so die moralischen
Glieder in moralischer Beziehung zum moralischen Organismus Staat.
Und so allerdings will Thomas mit diesem seinem Vergleich einen
Beweisgrund fiir das fragliche Problem liefern. Die Tatsache iibrigens,
daBl Thomas immer wieder deutlich hervorhebt, dall der Staat nur
zur Strafe fur sittliche Schuld strafen, also Ubel zufiigen darf, findet
sich an beinahe unzihligen Stellen durch seine ganze Ethik hindurch
(siche S. 85, Anmerkung 1).

Mit der Ausfithrung der Beweise fiir die Unrichtigkeit der Behaup-
tung Tischleders und Mayers, dafl Thomas die Strafe, namentlich die
Todesstrafe sittlich einzig und allein aus der unbedingten Notwendigkeit
heraus, das Gemeinwohl zu sichern und zu schiitzen, kraft seiner ab-
soluten Uberlegenheit iiber das Privatwohl, rechtfertige, und mit dem
Nachweis, daBl Thomas die Todesstrafe, wie jede Strafe tberhaupt
aus der sittlichen Schuld begriindet, wird die Problematik der Irage
auf eine ganz andere IKbene verschoben. In den Interessenvordergrund
tritt nun die Frage nach dem Strafzweck und dem positiven Nachweis
dafiir, wie ihn der Aquinate fithrt. Die Frage, welche Rolle die staat-
liche Uberordnung und das bonum commune dabei spielen, wird spiter
noch grundsitzlich erdrtert werden.

(Fortsetzung folgt.)




	Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe

