
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Wesen, Bestimmbarkeit

und Ausbildung des Charakters.

Von Dr. P. Matthias THIEL O. S. B., Maria Laach

(Rom, S. Anselmo).

(Fortsetzung und Schluß.)

II. Ausbildung des Charakters.

Wie jede Einzelperson, so ist auch jeder Charakter absolut
einmalig und unwiederholbar. Trotzdem haben die verschiedenen Menschen

sowohl in ihrem Sein als in ihrem Entwicklungsgang Vieles gemeinsam.
Und wollen wir den Charakter eines Individuums zu seiner besten

Entfaltung bringen, dann ist vor allem wichtig, zu wissen, welche

Naturgesetze auch für den Menschen gelten, und unter welchen

allgemeinen Bedingungen das nur gelingen kann.
Naturgesetz und Entstehungsbedingung des Charakters sind nicht

dasselbe. Das Naturgesetz gehört in das Reich der Wirkursachen und
ist dem Menschen innerlich ' die Bedingungen dagegen sind nur
Voraussetzungen dazu, daß eineWirkursache inTätigkeit übergeht, und können
sowohl außerhalb des Menschen liegen als in ihm. So ist der Ernährungstrieb

ein Naturgesetz, durch das jedes Lebewesen gedrängt wird, fremde
Stoffe in sich zu verwandeln ; dagegen ist deren Erreichbarkeit die

notwendige Vorbedingung dazu, daß jenes Naturgesetz sich auswirken
kann.

A. Der Selbsterhaltungstrieb
als Naturgesetz und Prinzip jeder Charakterbildung.

Unter den EntstehungsBedingungen des Charakters nennt A. an
erster Stelle die « Urtendenz zur Selbstbehauptung ». Wir müssen ihm
dankbar sein, daß er die Bedeutung dieser Selbsterhaltungstendenz so

eindringlich betont hat. Sie ist wirklich jenes Prinzip, mit dem in
der Erziehung am meisten gerechnet werden muß. Aber sie ist nicht

1 Das gleiche gilt natürlich von den übrigen Geschöpfen.



36 Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

nur eine Bedingung, sondern ein Naturgesetz, das dem Menschen durch
eine uns allen angeborene Neigung als vom Schöpfer herstammend
geoffenbart wird. 1 t

a) Begriffsbestimmung.
« In der Biologie spricht man diese Grundtendenz als .Selbster¬

haltungstrieb' oder so ähnlich an. » (54) Im Menschen dagegen darf sie

nur « Tendenz » zur Selbsterhaltung genannt werden. Denn « man stellt
sich vor, daß der Trieb im Organismus stets in einer Art von Bereitschaft

sei, sich zu äußern, daß er also vorhanden sei, auch wenn an
seinen Erscheinungen nichts bemerkbar werde, gewissermaßen immer
auf der Lauer läge und eine innere Spannkraft besitze. Wenn er nicht
in die Erscheinung trete, so sei dies dadurch zu erklären, daß ihm
entweder irgend welche Hemmungen entgegenstünden (Hemmungen,
die größtenteils selbst als triebhaft gedacht werden) oder weil er
augenblicklich .befriedigt' sei. Das Gleichnis vom Akkumulator ist oft
gebraucht worden ; wie dieser sich .entladen' könne und neuerdings
aufgeladen werden müsse, um wieder eine Spannungsdifferenz zu liefern,
so entlade sich der Trieb in seinen Äußerungen, und es bedürfe dann

wiederum eines gewissen Intervalles, bis seine Spannung sich

wiederhergestellt habe» (57). «Jeder im eigentlichen Sinne so zu nennende
Trieb ist Aktivität, als solche auf eine zukünftige, zu verwirklichende
Situation gerichtet» (62). Gibt man dem Worte «Trieb» diese

Bedeutung, dann ist seine Anwendung auf den Menschen allerdings
unstatthaft. Ja, als Anhänger der streng thomistischen Philosophie
müssen wir sogar leugnen, daß es überhaupt solche Triebe gibt. Denn
drücken wir die Sache scholastisch aus, so würde das heißen, eine

Kreatur sei schon ohne weiteres in actu secundo, das will sagen, in
einem Zustand des Tuns oder Tätig-Seins. Das aber ist eine göttliche
Vollkommenheit.

Die Scholastiker bezeichnen das, was man jetzt mit dem Worte
« Trieb » wiedergibt, in der Regel als appetitus naturalis und stellen
diesen dem appetitus elicitus gegenüber, der im Gegensatz zu jenem

1 Thomas, I-II q. 94 a. 2 : « Secundum ordinem inclinationum naturalium
est ordo praeeeptorum legis naturae. » — Supplem. q. 65 a. 1 : « Lex naturalis nihil
aliud est quam conceptio homini naturaliter indita, qua dirigitur ad convenienter
agendum in actionibus propriis, sive competant ei ex natura generis, ut generare,
comedere et hujusmodi, sive ex natura speciei, ut ratiocinari et hujusmodi : omne
autem illud, quod actionem inconvenientem reddit fini, quem natura ex opere
aliquo intendit, contra legem naturae esse dicitur. »



Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 37

stets einen Akt des Erkennens voraussetzt. Aber leider vernachlässigen
auch viele von ihnen die nähere Bestimmung, daß der appetitus nur
eine «inclinatio rei » ist1, die noch aktuiert werden muß. 2 Ich denke

hier z. B. an Otto Willmann, der im zweiten Teil seiner philosophischen

Propädeutik die scholastische Lehre von den Trieben wiedergeben will,
aber gerade diesen Punkt gänzlich übersehen hat.3 Fassen wir den

Trieb im Sinne des scholastischen appetitus naturalis, dann steht an
und für sich nichts im Wege, auch von einem menschlichen Erhaltungstrieb

zu sprechen.

b) Allgemeinheit des Selbsterhaltungstriebes.
Die Tatsache, daß sich jedes Lebewesen so lange als möglich im

Dasein zu erhalten sucht, ist zu offenkundig, als daß ihre Allgemeinheit
von jemanden ernstlich geleugnet werden könnte. Daher muß es etwas

befremden, daß A. noch eigens das Wort Spinozas anführt : « Omne

ens in se perseverari conatur » (54). Gerade den pantheistischen Sinn,
den Spinoza dem Selbsterhaltungstrieb gibt, müssen wir entschieden
ablehnen. Schon längst vor Spinoza haben andere das Wesen dieses

Urtriebes viel richtiger beschrieben. Willmann zitiert a. a. O. (63)
besonders Cicero, der in seiner Schrift De finibus bonorum et malorum 4

schreibt : « Jedes beseelte Wesen liebt sich selbst und ist von der Geburt
an bestrebt, sich zu erhalten (id agit, ut se conservet), weil ihm dieser

ursprüngliche Lebenserhaltungstrieb (primus ad omnem vitam tuendam
appetitus) von der Natur gegeben ist, zu dem Zwecke, daß es

fortbestehe und ihm die Beschaffenheit komme (ita sit affectum), die für
seine Natur die erreichbar beste ist. Diese ursprüngliche Weisung trägt
es zunächst verworren und unklar in sich (hanc ab initio institutionem
confusam habet et incertam) nur als Drang, seine Eigenart zu erhalten,
aber es versteht nicht, was es ist, was es kann, welches seine Natur ist. »

«Erst im Verlaufe seiner Entwicklung lernt das Lebewesen seine

Interessen (quidquid se attingat ad seque attineat) und Kräfte und
diesen Instinkt (animi appetitus) selbst kennen und beginnt anzustreben,
was es als seiner Natur angemessen findet, das Entgegengesetzte aber
fernzuhalten. 5 Die Lehre des hl. Thomas ist kurz diese : « Jedes Ding

1 Vgl. Thomas, De Veritate, q. 25 a. 1.
2 Vgl. die Lehre von der Notwendigkeit des concursus praevius.
3 Freiburg i. Br. I9i31u-5. S. 61 S.
4 5. 9. 24.
5 Übersetzung von Willmann.



38 Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

liebt mit Naturnotwendigkeit sich selbst, und darum gehört es zur
Natur eines jeden, sich selbst zu erhalten und allem, was es zu zerstören
droht, so weit als möglich zu widerstehen. Und deswegen ist der
Selbstmord gegen einen Naturtrieb und gegen die Liebe, mit der jeder
sich selbst zu lieben verpflichtet ist. »1

Wir teilen die Geschöpfe ein in anorganische, organische und rein
geistige. Die organischen zerfallen wieder in Pflanzen, Tiere und
Menschen. So erhalten wir fünf wesentlich verschiedene Klassen. In
jeder derselben hat der Selbsterhaltungstrieb, entsprechend ihrer
besonderen Natur, ein besonderes Aussehen. Die anorganischen Dinge
suchen sich im Sein zu erhalten, indem sie jedem anderen auf sie

einwirkenden Körper durch eine Gegenwirkung Widerstand leisten. Fängt
z. B. der Wasserstoff an, auf den Sauerstoff einzuwirken und ihn durch

Mitteilung wesensfremder Eigenschaften allmählich zu zerstören, dann

reagiert dieser sofort damit, daß er ihm in gleichem Umfang
Sauerstoffeigenschaften einführt. Und das geschieht solange, bis der Zustand
des Gleichgewichtes erreicht ist, in dem die beiden als Wasser, wenigstens

virtualiter, weiter existieren. *

Bei den Pflanzen geschieht die Selbsterhaltung bereits auf vitale

Weise. Denn die Pflanze widersteht nicht nur den auf sie einwirkenden
anderen Körpern durch eine entsprechende Gegenwirkung, sondern sie

sucht im Ernährungsprozeß darüber hinaus den fremden Körper in sich

zu verwandeln. In ihr erhält der Selbsterhaltungstrieb auch dadurch
eine wesentlich andere Form, daß er hier dem Fortpflanzungstrieb
untergeordnet ist. Während die anorganischen Dinge einzig ihr individuelles
Sein zu erhalten suchen, geht das Streben der Pflanze so sehr auch

auf die Erhaltung der Art und Gattung, daß Aristoteles die Tätigkeit,
ein anderes seiner Art hervorzubringen, also das Sinnenwesen ein Sinnenwesen,

die Pflanze eine Pflanze, geradezu als die unter allen am tiefsten
in der Natur der belebten Wesen begründete bezeichnet. Und der letzte
Grund dafür ist, wie der Stagirite ebenfalls schon bemerkt hat, eben das

Verlangen, nach bestem Vermögen ewig zu sein und so am Göttlichen
teilzuhaben. 2

Was in der Pflanze noch vollkommen unbewußt geschieht, tut das

1 II-II 64 a. 5 c. : « Naturaliter quaelibet res seipsam amat ; et ad hoc per-
tinet quod quaelibet res naturaliter conservât se in esse, et corrumpentibus resistit
quantum potest. Et ideo quod aliquis seipsum occidat, est contra inclinationem
naturalem, et contra charitatem, qua quilibet debet seipsum diligere. »

2 De anima, 4, 415 a. 21 fî.



Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 39

Tier bereits mit einem Anfang von Erkenntnis. Denn mittels seiner

Sinne nimmt das Tier die Dinge um sich herum nicht bloß wahr, sondern

es empfindet zugleich, ob dieselben ihm helfen, sich im Sein zu erhalten
oder das Gegenteil davon tun. So kommt es, daß das Tier zwar noch

nicht frei, sondern mit innerer Notwendigkeit, aber doch tatsächlich
unter den von ihm wahrgenommenen Objekten schon eine gewisse

Auswahl trifft, indem es die einen zur Erhaltung seines Seins anstrebt
und die anderen aus dem gleichen Grunde flieht. Dadurch bekommt
die Selbsterhaltung in jedem Individuum schon eine ganz eigene Form ;

denn es werden wohl kaum jemals zwei Lebewesen immer die gleichen
Dinge um sich haben.

Der wesentlichste Unterschied zwischen Mensch und Tier liegt in
der Geistigkeit unserer Seele, durch die wir auch mit Verstand und
freiem Willen ausgestattet sind. Der menschliche Verstand hat vor
den Sinnen den großen Vorzug, daß er nicht allein das räumlich-zeitlich
begrenzte konkrete Sein der Dinge erfaßt, sondern das Sein als solches.

Diese vollkommenere Seinserfassung des Verstandes ist der Grund,
warum in analoger Weise unser Wille nicht, wie das Begehren der Tiere
bei den hic et nunc wahrgenommenen Gütern stehen bleibt, sondern

nach etwas verlangt, was überräumlich und überzeitlich, also ewig ist.
Von jeher hat man mit Vorliebe aus diesem Urstreben des menschlichen
Willens nach einem ewigen Sein den Beweis geführt, daß die menschliche

Seele unbedingt unsterblich sein muß. 1 Tier und Mensch
unterscheiden sich demnach in bezug auf ihre Selbsterhaltung wesentlich

dadurch, daß das Tier in jedem Zeitpunkt seines Lebens nur dafür
sorgt, das gegenwärtige Sein zu bewahren oder noch zu vervollkommnen,
daß dagegen das Streben des Willens direkt auf die Ewigkeit gerichtet
ist. Damit soll nicht gesagt sein, daß der Mensch nicht wünschen kann,
ein konkreter Seinszustand möchte fortdauern oder diese, und jene

vergänglichen Güter möchten ihm zuteil werden. Aber die Frage ist
hier die, ob die vergänglichen Güter, sei es einzeln, sei es in ihrer
Gesamtheit, den menschlichen Willen jemals ganz befriedigen können.
Wenn das nicht der Fall ist, dann muß unsere Seele für etwas Unver-

1 Thomas, c. G. II 79 : « Impossibile est appetitum naturalem esse frustra.
Sed homo naturaliter appétit perpetuo manere ; quod patet ex hoc quod esse
est quod ab omnibus appetitur ; homo autem per intellectum apprehendit esse,
non solum ut nunc, sicut bruta animalia, sed simpliciter. Consequitur ergo homo
perpetuitatem secundum animam, qua esse simpliciter et secundum omne tempus
apprehendit. »



40 Ober Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

gängliches erschaffen sein ; sonst widerspricht Gott im Menschen sich
selbst. Nun lehrt aber die Erfahrung tagtäglich, daß den Menschen
die einzelnen vergänglichen Güter um so weniger befriedigen, je mehr
er von ihnen sein eigen nennen darf. Der Mathematiker Daniel
Bernoulli hat hier sogar ein analoges Verhältnis festgestellt, wie hundert
Jahre später Fechner und Weber zwischen Reiz und Empfindung : nach
ihm muß der Besitz in geometrischer Progression wachsen, damit die

Befriedigung in arithmetischer zunimmt. 1 Und selbst so geht der
Zuwachs an Befriedigung nur bis zu einem bestimmten Grade ; dann

schlägt der Genuß in das Gegenteil um. Daraus ersehen wir deutlich,
daß es immer eine Selbsttäuschung ist, wenn der Mensch glaubt, seine

Seele durch zeitliche Güter sättigen zu können. Daß diese ihm
überhaupt noch eine gewisse Freude bereiten können, hat seinen ontologischen
Grund einzig darin, daß sie bei rechtem Gebrauch etwas zur
Vervollkommnung des ewigen Seins der menschlichen Seele beitragen. Wären
sie dazu außerstande, dann müßte die ganze Welt unserer Seele zu
einer wahren Höllenqual werden.

In den reinen Geistern endlich erhält der Selbsterhaltungstrieb
dadurch ein besonderes Gepräge, daß hier jedes Individuum dank seiner

absoluten Unzerstörbarkeit schon ohne weiteres gegen alle Angriffe von
Seiten der übrigen Geschöpfe vollkommen gesichert ist.

c) Der menschliche Selbsterhaltungstrieb im besondern.

Im folgenden werden wir uns ganz auf den Erhaltungstrieb im
Menschen beschränken. Wie wir gesehen haben, liegt der Grund für
seine spezifische Eigenart in der menschlichen Natur selbst. Fassen

wir diese näher ins Auge, dann wird es uns auch möglich, zu bestimmen,
wie weit derselbe als von Gott gewollt und darum als ganz normal
angesprochen werden darf. Gerade -in gegenwärtiger Zeit ist es von
größter Wichtigkeit, hier klar zu sehen. Denn Ursachen der
verschiedensten Art, wie Nervosität, soziale Not und Vernachlässigung
der von Gott aufgestellten sittlichen Ordnung, haben den

Selbsterhaltungstrieb des Menschen wie kaum eine andere angeborene Tendenz

fast bis zur Unkenntlichkeit entstellt. Besonders solche, die berufsmäßig

Tag für Tag mit Kranken oder sittlich Minderwertigen umgehen
müssen, laufen Gefahr, ihm einen Sinn und Umfang zuzuschreiben,

1 Siehe Willmann Otto, a. a. O. S. 38.



Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 4I

der ihm gar nicht zukommt. Krankheit und Verbrechen mögen noch
so gewöhnlich werden, deshalb bleiben sie doch immer etwas physisch
bzw. sittlich Anormales.

Der Selbsterhaltungstrieb gehört offenbar zu jenen Dingen, deren

spezifische Eigenart dadurch bestimmt wird, daß sie auf etwas anderes

hingeordnet und diesem ganz und gar angepaßt sind. Denken wir z. B.
an die menschliche Seele. Daß diese sich von den reinen Geistern
unterscheidet, kommt einzig von ihrer wesentlichen Beziehung zum
menschlichen Körper. In gleicher Weise ist jede Anlage, jede Potenz
so und so beschaffen, weil sie ihrer ganzen Natur nach auf ein
bestimmtes Objekt gerichtet ist : das Sehvermögen z. B. auf die Farbe,
das Gehör auf den Ton usf. Nun hat der Selbsterhaltungstrieb des

Menschen wesentlich unser Sein zum Gegenstand. Daher müssen wir
zunächst diesem unsere Aufmerksamkeit zuwenden.

Nach thomistischer Lehre sind Essenz und Existenz oder Sosein

und Dasein in den Geschöpfen real voneinander verschieden. Trotzdem
sind sie in dem einmal existierenden Einzelding so unzertrennlich
verbunden, daß im gleichen Augenblick, in dem die Existenz aufgehoben
wird, notwendig auch die Essenz alle physische Realität verliert.
Umgekehrt ist aber das geschöpfliche Dasein noch weniger denkbar ohne
ein Sosein, weil es dann ein reiner Akt wäre und deshalb nicht mehr
etwas Geschöpfliches sein könnte.

Wenden wir das auf unsere Frage nach dem Inhalt und dem Umfang
des menschlichen Selbsterhaltungstriebes an, so ergibt sich als erste

Folge die Überzeugung, daß beide nur vom Wesen des Menschen aus

richtig verstanden werden können. Betrachten wir das menschliche
Dasein zunächst rein metaphysisch, so finden wir dasselbe durch zwei
Merkmale konstituiert : in dem ersten kommt es mit dem Sein aller
Geschöpfe überein, und durch das zweite unterscheidet es sich von
jedem anderen. Mit allem anderen (Sein) gemeinsam, hat unser
Sein die Beschaffenheit, daß es aus sich selbst weder geworden ist noch
fortbesteht, sondern das eine wie das andere Gott zu verdanken hat.
Das Unterscheidende des menschlichen Seins aber liegt darin, daß es

das Sein einer Person ist, und zwar einer Person, die wesentlich aus
Leib und Seele besteht. Wer sich einmal ganz klar gemacht hat, was
es heißt, nicht bloß wie die untermenschlichen Dinge nur eine Sache

sein, sondern eine Person und als solche von Gott eine Bestimmung
für die ganze Ewigkeit erhalten haben, kennt damit auch sowohl Inhalt
als Umfang des ihm angeborenen Erhaltungstriebes.



42 Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung^des Charakters

Es ist hier nicht notwendig, auf die Kontroverse über das Wesen

der Person näher einzugehen. Von den vielen Definitionen, die bislang
aufgestellt worden sind, scheint mir die einfachste noch immer die beste

zu sein. Sie lautet : suppositum naturae rationalis und will besagen :

eine Substanz wird dadurch zu einer Person, daß sie eine mit Vernunft
ausgestattete Natur hat. Denn mit der Vernunft oder dem Verstand
ist auch notwendig ein freier Wille gegeben, und daraus folgt alles

weitere, was in jeder Person angetroffen wird, ganz von selbst.1
Dieses Sein einer Person, sagten wir, hat der Mensch von Gott,

der es ihm auch in alle Ewigkeit erhält. Denn kommt auch für jeden
von uns einmal eine Zeit, wo Leib und Seele voneinander getrennt
werden, und man von uns nur mehr als von abgeschiedenen Seelen

spricht, so ist das bloß vorübergehend und hat das einzig zur Folge,
daß sich in der Zwischenzeit unser Person-Sein infolge der Trennung
unserer Seele vom Leibe nicht voll auswirken kann. Selbst wenn
der Mensch es anstrebte, könnte er also weder sein Person-Sein noch
seine Existenz jemals gänzlich aufheben. Beides liegt einzig in der
Macht Gottes. Daher kann auch weder das eine noch das andere

eigentlicher Gegenstand des menschlichen Selbsterhaltungstriebes sein.

Das einzige, was der Mensch in dieser Beziehung vermag, ist, daß

er die Verbindung seiner Seele mit dem Leibe entweder direkt durch
Selbstmord aufhebt oder durch Nicht-Gebrauch der notwendigen
Lebens- und Schutzmittel indirekt herbeiführt. Aber zu nichts ist er
von Natur aus weniger geneigt als dazu. Wenn einer gleichwohl einmal
von diesem Können Gebrauch macht, so wird das allgemein als etwas

ganz Widernatürliches empfunden. Denn eben dazu, damit wir das

nicht tun, hat Gott unserer Natur zu allertiefst den Selbsterhaltungstrieb

eingepflanzt.
Das ist jedoch an diesem erst die negative Seite. Wie alles von

Gott Verursachte auf ein positives Ziel gerichtet ist, muß auch der
menschliche Selbsterhaltungstrieb mehr sein als ein bloßes Abwehrmittel

gegen direkten oder indirekten Selbstmord.
Nach seiner positiven Seite muß der Selbsterhaltungstrieb offenbar

dem gleichen Zwecke dienen, wie das menschliche Sein, um dessent-

willen ihn Gott uns eingepflanzt hat. Denn sind wir nicht unserer selbst

wegen, dann dürfen wir uns auch unserer selbst wegen nicht erhalten.

Als Sinn und Zweck unseres Daseins wird in der philosophia

1 Vgl. Thomas, S. th. I 29 a. 2.



Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 43

perennis einzig die Ehre Gottes bezeichnet. Denn Gott konnte in der

Tat die Welt zu nichts anderem erschaffen als zu seiner eigenen Ehre.
Aber leider erweckt die Mangelhaftigkeit unserer Ausdrucksweise zu
leicht den Anschein, als empfange Gott etwas von uns, und sehen
deshalb viele in unserem Leben nur Pflichten. Zu dieser Vorstellung muß

man besonders dann kommen, wenn man mit A. jede Handlung des

Menschen wesentlich auf ein Hervorbringen gerichtet sein läßt. In
Wirklichkeit verhält sich die Sache umgekehrt. Nicht wir geben Gott
etwas, sondern Gott teilt uns in einem fort mit. Und wenn wir gleichwohl

sagen, der Mensch müsse Gott in allem die Ehre « geben », so

bedeutet « geben » hier nichts weiter als « anerkennen », daß wir alles

von Gott empfangen haben.

Zu jeder Anerkennung gehören wesentlich zwei Stücke : fürs erste,
daß wir etwas erkennen, und sodann, daß das Erkannte uns als ein

Gut erscheint, das wir lieben müssen. Denn das Schlechte wird nicht
anerkannt, sondern verworfen. Sinn und Zweck unseres Daseins sei

die Ehre Gottes, bedeutet demnach auch soviel wie : wir sollen Gott
und seine Gaben möglichst vollkommen zu erkennen und zu lieben
suchen.1

Nun wurde bereits im ersten Teile unserer Abhandlung gezeigt,
daß Erkennen und Lieben im Menschen zwar sehr oft Handlungen nach
außen zur Folge haben, daß aber das keineswegs zu ihrem Wesen gehört.
Notwendig schließt dieses vielmehr nur eine Vervollkommnung des

Subjektes in sich. Daher kann auch die von uns geforderte Ehre oder

Verherrlichung Gottes, die den Zweck unseres Erdenlebens ausmacht,

unmöglich nur in äußeren Leistungen bestehen. Im Gegenteil, gerade
sie verlangt, daß wir uns selbst, d. h. unsere aus Seele und Leib

zusammengesetzte Person möglichst vervollkommnen und, um das zu

erreichen, so lange als es geht im Sein erhalten. A. verwirft mit Recht
die moderne Theorie, daß die Entfaltung der eigenen Persönlichkeit
das höchste Ziel des Menschen sei. « Die Idee der freien, ungebundenen

Erziehung zur allseitig entfalteten Persönlichkeit erweist sich als

eine in sich selbst widerspruchsvolle, ihr Ziel als durch ihre eigenen

Verfahrungsweisen unerreichbar» (171). Denn nach ihr wird eine

Selbstvervollkommnung des Menschen angestrebt ohne jede Rücksicht
auf die Ehre Gottes. Lassen wir jedoch diese als finis principalis gelten,

1 Damit wollen wir natürlich die Notwendigkeit der guten Werke nicht
leugnen. Diese sind jedoch schon ein Ausfluß der Gottesliebe.



44 Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

dann kann man sogar mit dem hl. Thomas sagen, der Mensch sei seiner
selbst wegen da und unterscheide sich eben dadurch von den übrigen
Dingen dieser Erde.1 Wir wiesen schon oben auf die große Bedeutung
hin, die es hat, daß der Mensch nicht bloß eine Sache, sondern eine
Person ist. Eine Sache ist immer für eine Person da, eine Person dagegen

nur für Gott und sich selbst. Man kann nicht einmal sagen, Zweck des

Einzelmenschen sei die Gemeinschaft. Der Mensch bedarf der Gemeinschaft,

und diese bedarf der Mitwirkung jedes einzelnen Gliedes, um
vollkommen zu sein. Aber weder der einzelne darf die Gemeinschaft
wie eine Sache gebrauchen, noch umgekehrt die Gemeinschaft das

Individuum. Sondern, wie der Einzelne der Gemeinschaft nach
Vermögen helfen muß, ihre Aufgabe zu erfüllen, so hat auch er ein heiliges
Recht, von jedem anderen das gleiche zu fordern, damit die Gemeinschaft

ihm etwas bieten kann. Sein Selbsterhaltungstrieb aber ist der

von Gott dem Menschen ins Leben mitgegebene Wächter darüber, daß
dieses Recht unter allen Umständen gewahrt bleibe.

« An und für sich betrachtet », meint A. S. 55, « müßte jede Tendenz

zur Selbstbehauptung in letztem Verfolge zur Absolutsetzung des sich

behauptenden Wesens führen. Dies ist, da erstens das menschliche
Individuum nicht allein ist und auch nicht allein sein kann (wesensmäßig),

zweitens dieser Tendenz mehrfache Schranken gesetzt sind,
objektiv nicht möglich. Subjektiv aber, dem Erleben nach, geht die

Richtung der Selbstbehauptung allerdings in schließlicher Verlängerung
auf dieses Ziel der Absolutsetzung zu. Innerhalb der mitmenschlichen
Umwelt nimmt daher die Tendenz zur Selbstbehauptung und
Selbsterhaltung eine ganz spezifische Gestalt an, die durch den Ausdruck,
welchen Adlers « Individualpsychologie » von Nietzsche übernommen

hat, in der Tat am prägnantesten gekennzeichnet ist : Wille zur Macht.
In ihm müssen wir zweifelsohne einen Grundzug menschlichen Wesens

überhaupt erblicken, dessen Vorhandensein und Auswirkungen wir im
Leben des einzelnen wie in dem von Gruppen, von Völkern, in der
Geschichte also, immer wieder begegnen, freilich oft genug in
seltsamer und nur dem darauf aufmerksam gewordenen Beobachter
durchschaubaren Verkleidung ». — Wir müssen zugeben, daß die meisten

Menschen ein starkes Verlangen zeigen, ihre Macht mehr und mehr
zu steigern. Dieser Wille zur Macht steht auch ohne Zweifel zum Selbst-

1 C. G. III 112: « Quod creaturae rationales gubernantur propter seipsas,
aliae vero in ordine ad eas. »



über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 45

erhaltungstrieb in Beziehung. Dennoch kann man nicht sagen, diese

Tendenz zur Selbstbehauptung gehe « subjektiv, dem Erleben nach »

auf eine Absolutsetzung des sich behauptenden Wesens. A. hat hier
einen Gedanken aus der Philosophie Spinozas in sein Buch

aufgenommen, der mit der immerwährenden Philosophie absolut unvereinbar

ist. Denn, wie A. selbst zugibt, ist der Mensch « wesensmäßig » auf
die Gemeinschaft hingeordnet. Das schließt ein doppeltes Verhältnis
zu dieser in sich. Der Mensch soll einerseits mit Hilfe der Gemeinschaft

zu seinem letzten Ziele kommen, aber auf der anderen Seite auch für
die Gemeinschaft leben. Wäre der Mensch von Gott nur berufen, von
der Gemeinschaft zu leben, sie zu seinen rein persönlichen Zwecken

zu gebrauchen, dann wäre A. im Rechte. Aber Gott hat die Dinge
so geordnet, daß das Leben von der Gemeinschaft nur durch ein Leben

für die Gemeinschaft Berechtigung hat ; deshalb kann die Tendenz zur
Selbstbehauptung, so wie sie dem Menschen vom Schöpfer eingepflanzt
worden ist, unmöglich aus sich und von innen heraus auf eine Absolutsetzung

des menschlichen Ich gerichtet sein. Im Gegenteil, von Natur
hat der Mensch auch eine starke Neigung, der Gemeinschaft zu dienen

und nützlich zu sein. Dadurch ist seine Tendenz zur Selbstbehauptung
gleich von Anfang an auch subjektiv sehr begrenzt und gemäßigt.

Wenn gleichwohl das Leben des einzelnen wie das ganzer Völker
den Anschein erweckt, als bilde der Wille zur Macht einen « Grundzug
menschlichen Wesens », so kommt das von dem vielen Bösen in der

Welt, das sich immer mehr bemerkbar macht als das Gute. Wenigstens
in jeder schweren Sünde liegt wirklich die Tendenz zur Absolutsetzung
des handelnden Wesens. Allein das ist ebensowenig eine Auswirkung
unserer angeborenen Tendenz zur Selbstbehauptung, wie eine

notwendige Folge der menschlichen Willensfreiheit. Diese muß zwar als

eine notwendige Voraussetzung jeder Sünde angesehen werden ; denn

zu jeder Sünde ist erfordert, daß der Mensch ein sittliches Gebot mit
freiem Entschluß übertritt. Wie wenig dennoch gerade subjektiv, dem

Erleben nach, die Sünde und damit die Tendenz zur Absolutsetzung des

menschlichen Wesens eine notwendige Folge oder eine ganz natürliche
Auswirkung dieser Willensfreiheit ist, beweist schon das Phänomen
der Reue, auf das A. in seiner Aspektlehre der menschlichen Handlungen
selbst hinweist. Was der Mensch als notwendig eintretend oder als

ganz natürlich erlebt, das kann er unmöglich bereuen. In der Reue

bringt uns das Gewissen deutlich zum Bewußtsein, daß die Sünde nicht
nur gegen die objektive sittliche Ordnung verstößt, sondern daß sie auch



46 Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

von dem Ziele entfernt, zu dem das handelnde Subjekt sich innerlich

hingezogen fühlt. 1

Denken wir sodann an die bekannte Unterscheidung zwischen

Schwachheitssünden und Bosheitssünden. In beiden wird das objektive
göttliche Gesetz mit Wissen und Willen übertreten. Daher zeigen auch

beide eine Tendenz zur Absolutsetzung des Handelnden. Aber, sagt

man, bei den Schwachheitssünden ist der Mensch nur unterlegen ; im
Grunde seiner Seele will er sich nicht gegen Gott empören und nicht
sich selbst zum absoluten Herrn erheben. Es ist hier nicht der Ort,
auf diese Unterscheidung näher einzugehen. Auf jeden Fall zeigt auch

sie, daß alle, die sie machen, sich subjektiv nicht ohne weiteres auf eine

Absolutsetzung ihrer selbst hingerichtet fühlen. Wie könnten sie sonst

von sich behaupten, sie seien in der Versuchung nur « schwach »

geworden Die Versuchung hätte sie dann vielmehr erst stark genug
gemacht oder befähigt, gegen die objektive sittliche Ordnung zu handeln.

So gerne wir daher auch die Tatsache zugeben, daß der Mensch

sehr oft Handlungen setzt, die auf eine Absolutsetzung seiner Person

hintendieren, ebenso sehr müssen wir bestreiten, daß ihm diese Tendenz

objektiv oder subjektiv in gleicher Weise angeboren sei, wie die

Tendenz zur Selbstbehauptung. Der Wille zur Macht im Sinne Nietzsches

und Adlers ist wesentlich eine Sünde, die Tendenz zur Selbstbehauptung
dagegen ist ihrer ganzen Natur nach gut, weil sie dem Menschen von
Gott selbst eingepflanzt worden ist, damit er seinen Schöpfer verherrliche

und seine eigene Person immer mehr vervollkommne.
Man wird hier vielleicht einwenden, daß der Mensch doch auch

außerhalb der Sünde eine stärkere Neigung zum Herrschen zeige, als

zum Dienen, und fragen, wie das zu erklären ist, wenn beide Neigungen
in gleicher Weise angeboren sein sollen. Es sei hier nur daran erinnert,
daß sich die Folgen der Erbsünde auch auf die soziale Ordnung
erstrecken. Sodann beachte man, daß das wirkliche Verhalten des

Menschen gegen eine Sache nicht einzig von seiner angeborenen Neigung
abhängt, sondern auch davon, in welcher Gestalt ihm diese Sache

entgegentritt. So hat jeder von uns ein großes Bedürfnis nach Wissen.

Dennoch hat sogar ein hl. Augustinus in seiner Jugend nicht immer

gerne gelernt, weil ihn die Form, in der ihm das Wissen beigebracht
wurde, anwiderte. Und ganz ähnlich geht es uns mit unserer Neigung

1 Vgl. Römerbrief 7, 14 : « Non enim quod volo bonum, hoc ago : sed quod
odi malum, illud facio. »



Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 47

zum Dienen. Wenn die Menschen im allgemeinen weniger Neigung
zum Dienen und Gehorchen zeigen als zum Herrschen, so hat das

seinen Grund nicht darin, daß ihnen das Dienen-Wollen weniger
angeboren ist, sondern darin, daß das Dienen in seiner jetzigen Form
unseren Selbsterhaltungstrieb nach der Seite der Selbstvervollkomm-

nung, die der Mensch notwendig anstrebt, nicht in gleicher Weise

befriedigt, wie das Herrschen, sondern daß es von uns sogar als eine

Buße und Verdemütigung empfunden wird. Denn in der gegenwärtigen,
durch den Sündenfall unserer Stammeltern herbeigeführten
Gesellschaftsordnung ist nun einmal der Dienende seinem Herrn gegenüber
zum mindesten dadurch im Nachteil, daß dieser eine weit größere

Möglichkeit hat, sich als Person nach eigenem Willen zu entfalten.
Nach Aristoteles ist der Sklave nur ein belebtes Werkzeug seines

Herrn. 1 Das gilt selbst dann, wenn ein Gesetz oder eine Vorschrift
durchaus auf das bonum commune hingerichtet ist und daher ganz
unpersönlich zu sein scheint. Schon bei der Formulierung geht etwas

von der Person des Gesetzgebers in das Gesetz über, und noch weit
mehr macht sich diese geltend bei der Durchführung. 2 Hätte der

Selbsterhaltungstrieb nicht auch nach dem Sündenfall die andere Seite

behalten, nach der 'er den Menschen unmittelbar auf Gott hinordnet,
und trügen dem Dienenden die Arbeiten, die er für seinen Herrn leistet,
nicht wenigstens religiöse und sittliche Werte ein, dann könnte man es

jetzt niemanden verargen, wenn er auf jede Weise versuchte, möglichst
bald aus seiner dienenden Stellung herauszukommen und zur Herrschaft
zu gelangen. Sobald einer das rechte Verhältnis zu Gott verloren hat,
muß er sogar in der Gesellschaft immer entweder durch seine Herrschsucht

Anstoß erregen, oder an der Macht anderer Anstoß nehmen, und
deshalb wird er in keinem Falle darin zu seiner Vollendung gelangen.

Einzig die Religion, auch schon die natürliche, bewirkt im Träger der

1 Der hl. Thomas faßt die Ansicht des Stagiriten in die Definition zusammen :

» Servus est Organum animatum activum separatum alterius homo existens. »

Comm. in 1.1. Politic, lect. 2. — Die eigene Ansicht des Aquinaten siehe : I q. 96 a. 4.
2 Dagegen spricht auch nicht der Umstand, daß ein Regent infolge seiner

vielen Regierungsgeschäfte sich in Kunst und Wissenschaft weniger ausbilden
kann als manche seiner Untergebenen. Daran ist nicht das Herrschen schuld,
sondern das kommt einzig vom Mangel an Zeit. Dagegen hat die begrenztere
Entwicklungsmöglichkeit des Dienenden ihre unmittelbare Ursache im Unterworfensein.

Und wenn dieser sich trotzdem in dem einen oder anderen Punkte über seinen
Herrn hinaus entfaltet, so hat er das nur dem Umstände zu verdanken, daß er
von ihm nicht bis zur äußersten Grenze des Möglichen ausgenützt wird.



48 Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

sozialen Gewalt, heiße er nun Familienvater, Oberer oder Regent, ein
solches Maßhalten, daß auch der Untergebene sich noch als Person

zu fühlen vermag ; dem Untergebenen dagegen kann sie allein die

Kraft geben, auf die Entfaltungsmöglichkeiten der Herrschenden zu
verzichten und sich mit dem Gedanken zu trösten, daß auch sein Dienen
Gott zur Ehre und ihm selbst zur Vervollkommnung gereicht, ja, daß

dasselbe, besonders wenn es im Lichte des übernatürlichen Glaubens

betrachtet wird, wenigstens in einer Hinsicht, und dazu in der

wichtigsten, vor dem Herrschen sogar Vieles voraus hat, was es

wünschenswerter macht als jenes.

B. Bedingungen einer glücklichen Charakterentwicklung.

a) Damit haben wir schon die erste Bedingung angegeben, ohne
die ein Charakter sich niemals vollkommen entfalten kann. Ein unreligiöser

Mensch bleibt stets ein Stückwerk. Nach außen erscheint er
vielleicht ganz korrekt, anständig, « gut erzogen », « fein gebildet » ;

innerlich ist er nichts davon, weil ihm das wichtigste fehlt : das rechte
Verhältnis zu Gott, ohne das auch ein rechtes Verhältnis zur sozialen

Ordnung nicht möglich ist. Daher setzt eine glückliche Charakterbildung

nichts so notwendig voraus, als daß sie gleich von Anfang
an religiös orientiert werde.

b) Sodann ist unumgänglich erfordert, daß das Lebensideal eines

Menschen nicht in Widerspruch gerate mit seiner Lebensaufgäbe. Jeder

von uns hat bestimmte Ideale, nach denen er seinen Charakter gestaltet,
ob er sich darüber Rechenschaft ablegt oder nicht. Aber ebenso hat
jeder im Leben auch ganz bestimmte Aufgaben zu erfüllen, denen er
sich nicht entziehen kann. Und wenn das Lebensideal zu seiner

Verwirklichung einen anderen Wirkungskreis erheischt, als ihn die nun
einmal gestellte Lebensaufgabe verlangt, dann entstehen in der Seele

die störendsten Konflikte.
Die Art, wie Ideale in uns zustande kommen, ist sehr verschieden.

Meistens ist das gesprochene Wort eines anderen ihre erste Ursache.

In der Regel wirkt jedoch das Beispiel stärker. Aber selten hält der eine

am andern alles für nachahmenswert, und deshalb hat das nämliche
Ideal zuweilen die verschiedensten Ursachen.

Nur in einem kommen alle Ideale überein. Durch jedes von ihnen
wird der Selbsterhaltungstrieb des Menschen auf ein bestimmtes Objekt
und Ziel festgelegt. Wir sagten zwar oben, daß dieser dem Menschen



Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 49

angeboren sei, und wir nannten ihn deshalb einen appetitus naturalis;
das selbstgewählte Ideal dagegen fällt unter den appetitus elicitus, und

so scheint es, als habe die Idealbildung mit dem Selbsterhaltungstrieb
nichts zu tun. Allein, wie ich in meiner bereits zitierten Schrift über
« Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des

Einzelmenschen » S. 52 ausgeführt habe, setzt jedes freie Wollen ein unfreies
Naturstreben voraus und besteht unsere Freiheit einzig darin, daß

wir dem appetitus naturalis durch die Hinordnung auf ein bestimmtes

Objekt und die Abkehr von anderen eine konkretere Form geben. Durch
den Willen wird der Trieb erst zum eigenen Streben im vollen Sinne des

Wortes. A. reißt den Willen und den Naturtrieb etwas zu sehr

auseinander, wenn er ihnen vollständig getrennte Sphären der Auswirkung
zuweist (63). Recht hat er dagegen, wenn er sagt, der Selbsterhaltungstrieb

werde im Menschen zu einem SelbsterhaltungsmVfc». Nur ist es

wieder zuviel, wenn er ihn schlechthin einen Willen zur Macht nennt.
Der Wille zur Macht im Sinne Nietzsches ist, wie schon gezeigt wurde,
eine Verzerrung, etwas Unnatürliches und Sündhaftes. Wäre der
Selbsterhaltungswille des Menschen wesewsnotwendig ein Wille zur Macht,
dann könnte es für uns alle auch nur ein Ideal geben : nämlich eine

möglichst große Machtentfaltung. Nun spricht aber A. selbst von
richtigen und falschen Idealen, und lehrt auch die Erfahrung, besonders
die Geschichte der Heiligen, daß es außer der Macht noch andere Dinge
gibt, die sich der Mensch zum Ideal erwählen kann. Nach A. ist dazu
eine « entsprechende Korrektur » des Willens zur Macht notwendig (171),
und zwar geschieht diese Korrektur durch den Willen zur Gemeinschaft.
Nach dem Gesagten können wir das in keiner Weise zugeben. Die
Sache verhält sich vielmehr gerade umgekehrt. Erst wenn der Mensch
seinen Willen zur Macht aufgibt, kann er zur Gemeinschaft in das

rechte Verhältnis kommen. Das gibt übrigens A. selbst zu, indem er
S. 308 schreibt : « Den Sinn und das Zwingende etwa der Gemeinschaftsforderung

kann man anders als im Religiösen gar nicht begründen
und verständlich machen. Gemeinschaft um ihrer selbst willen, ja
auch um des Staates, des Volkes, der Kultur oder der Menschheit willen,
wird niemals jene überzeugende und gewinnende Gewalt besitzen, den
Menschen unter allen Umständen, das Kind, das den Weg zu ihr noch
noch nicht gefunden, den Erwachsenen, der von ihr abgeirrt, in ihren
Bann zu ziehen, was aber, so sahen wir, nicht nur im Interesse der
Allgemeinheit, sondern geradezu für die Entfaltung der Einzelperson
unerläßlich bleibt. »

Divus Thomas. 4



50 Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

c) Wie der Mensch eine angeborene Hinordnung auf das Leben in
der Gesellschaft hat, so bringt er auch gewisse Forderungen an dieselbe

gleichsam schon ins Leben mit. Besonders verlangt er nach Liebe und
Recht. Nach Liebe, weil er mit anderen zusammen nach seinem letzten
Ziele streben soll und das ohne Liebe undenkbar ist ; und nach Recht,,
weil über gewisse Dinge unabhängig von jedem anderen Menschen

verfügen zu können ganz wesentlich zum Person-Sein gehört. Denn
Person, haben wir gesehen, ist der Mensch dadurch, daß er eine natura
rationalis hat. Auf Grund dieser ist er aber zugleich auch frei, und
eine Freiheit ohne Rechte wäre ein Unding. 1 Die Liebe verbindet die

Menschen miteinander, die Rechtsordnung dagegen wahrt jedem trotz
aller gesellschaftlichen Bindungen stets die notwendige persönliche
Selbständigkeit, um, wenn die Gesellschaft versagt, auch ohne deren

Hilfe, ja, nötigenfalls sogar gegen die große Menge der Andersgesinnten
das von Gott gesteckte Endziel anstreben zu können. Weder die
Liebe allein, noch die Rechtsordnung allein ist für eine glückliche
Charakterentwicklung des Menschen innerhalb der Gesellschaft
ausreichend. Gäbe es in ihr einmal nur mehr Liebe, dann wäre sie nichts
mehr als eine große Masse. Und wäre in ihr alles ohne Ausnahme

streng rechtlich geordnet, dann wäre das Menschenleben bestenfalls
ein Friede in Waffen. Daher ist die dritte Bedingung einer denkbar
besten Charakterbildung, daß in der Gesellschaft, in der einer
aufwächst, sowohl die Liebe als das Recht innerhalb der gottgewollten
Grenzen gepflegt werde.

Nach der Lehre der Heiligen Schrift und der Scholastiker ist der

Mensch schon von der Geburt an ein Abbild Gottes. Gleichwohl bleibt
es die Aufgabe seines ganzen Lebens, durch Entfaltung aller Anlagen
und Fähigkeiten Gott immer ähnlicher zu werden. Der Selbsterhaltungstrieb

ist ihm ein beständiger Mahner, diese Aufgabe auch wirklich zu
erfüllen. Da indessen der Erfolg an die drei genannten Bedingungen
geknüpft ist, können selbst beim besten Willen Charaktere entstehen,
die als mehr oder weniger mißraten bezeichnet werden müssen. Die
Ursachen solcher « abwegiger » Charakter, wie A. sie nennt, sind sehr

verschieden. Zum Teil sind sie rein physische, zum Teil auch moralische ;

das eine Mal ist der Mensch schon durch seine ererbte Konstitution zu
einer Fehlentwicklung sehr disponiert, das andere Mal wird in ihm die

nähere Disposition erst nachträglich durch ungünstige Einflüsse von

1 Vgl. Thomas, II-II q. 57 a. 3.



Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 51

außen, besonders von Seiten seiner Eltern, Erzieher, Lehrer und
Vorgesetzten geschaffen. Wie weit das eine oder das andere in einem
bestimmten Falle zutrifft, kann immer nur mit einer gewissen
Wahrscheinlichkeit angegeben werden. Schon aus diesem Grunde, mehr aber
noch, weil Abwegigkeiten niemals aus der Natur des Menschen erklärt
werden können, sondern es sich bei ihnen immer nur um Einwirkungen
der nächsten Ursachen auf die Charakterbildung handelt, ist es nicht
mehr Sache des Philosophen, sie zum Gegenstand einer eigenen
Untersuchung zu machen. Was A. über die Behandlung derer schreibt, bei
denen aus irgend einem Grunde schon gewisse Abwegigkeiten des

Charakters angefangen haben, würde allein schon hinreichen, sein Buch
allen Erziehern und Lehrern zu empfehlen.


	Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

