Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber Wesen, Bestimmbarkeit
und Ausbildung des Charakters.

Von Dr. P. Matthias THIEL O.S.B., Maria Laach
(Rom, S. Anselmo).

(Fortsetzung und Schluf.)

II. Ausbildung des Charakters.

Wie jede Einzelperson, so ist auch jeder Charakter absolut ein-
malig und unwiederholbar. Trotzdem haben die verschiedenen Menschen
sowohl in ihrem Sein als in ihrem Entwicklungsgang Vieles gemeinsam.
Und wollen wir den Charakter eines Individuums zu seiner besten
Entfaltung bringen, dann ist vor allem wichtig, zu wissen, welche
Naturgesetze auch fiir den Menschen gelten, und unter welchen all-
gemeinen Bedingungen das nur gelingen kann.

Naturgesetz und Entstehungsbedingung des Charakters sind nicht
dasselbe. Das Naturgesetz gehort in das Reich der Wirkursachen und
ist dem Menschen innerlich !, die Bedingungen dagegen sind nur Voraus-
setzungen dazu, daf3 eine Wirkursache in Tatigkeit iibergeht, und kénnen
sowohl aullerhalb des Menschen liegen als in thm. So ist der Erndhrungs-
trieb ein Naturgesetz, durch das jedes Lebewesen gedringt wird, fremde
Stoffe in sich zu verwandeln ; dagegen ist deren Erreichbarkeit die
notwendige Vorbedingung dazu, dall jenes Naturgesetz sich auswirken

kann.
A. Der Selbsterhaltungstrieb
als Naturgesetz und Prinzip jeder Charakterbildung.

Unter den Entstehungsbedingungen des Charakters nennt A. an
erster Stelle die « Urtendenz zur Selbstbehauptung ». Wir miissen ihm
dankbar sein, dal} er die Bedeutung dieser Selbsterhaltungstendenz so
eindringlich betont hat. Sie ist wirklich jenes Prinzip, mit dem in
der Erziehung am meisten gerechnet werden muf3. Aber sie ist nicht

1 Das gleiche gilt natiirlich von den iibrigen Geschopfen.



36 Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

nur eine Bedingung, sondern ein Naturgesetz, das dem Menschen durch
eine uns allen angeborene Neigung als vom Schopfer herstammend
geoffenbart wird. ! |

a) Begriffsbestimmung.

« In der Biologie spricht man diese Grundtendenz als ,Selbster-
haltungstrieb‘ oder so dhnlich an.» (54) Im Menschen dagegen darf sie
nur « Tendenz » zur Selbsterhaltung genannt werden. Denn «man stellt
sich vor, da3 der Trieb im Organismus stets in einer Art von Bereit-
schaft sei, sich zu duBern, daB er also vorhanden sei, auch wenn an
seinen Erscheinungen nichts bemerkbar werde, gewissermallen immer
auf der Lauer lige und eine innere Spannkraft besitze. Wenn er nicht
in die Erscheinung trete, so sei dies dadurch zu erkliren, dall ihm
entweder irgend welche Hemmungen entgegenstiinden (Hemmungen,
die groBtenteils selbst als triebhaft gedacht werden) oder weil er augen-
blicklich ,befriedigt’ sei. Das Gleichnis vom Akkumulator ist oft
gebraucht worden ; wie dieser sich ,entladen‘ konne und neuerdings
aufgeladen werden miisse, um wieder eine Spannungsdifferenz zu liefern,
so entlade sich der Trieb in seinen AuBerungen, und es bediirfe dann
wiederum eines gewissen Intervalles, bis seine Spannung sich wieder-
hergestellt habe » (57). « Jeder im eigentlichen Sinne so zu nennende
Trieb ist Aktivitdt, als solche auf eine zukiinftige, zu verwirklichende
Situation gerichtet » (62). Gibt man dem Worte «Trieb» diese
Bedeutung, dann ist seine Anwendung auf den Menschen allerdings
unstatthaft. Ja, als Anhinger der streng thomistischen Philosophie
miissen wir sogar leugnen, dal} es iiberhaupt solche Triebe gibt. Denn
driicken wir die Sache scholastisch aus, so wiirde das heillen, eine
Kreatur sei schon ohne weiteres in actu secundo, das will sagen, in
einem Zustand des Tuns oder Titig-Seins. Das aber ist eine gottliche
Vollkommenheit.

Die Scholastiker bezeichnen das, was man jetzt mit dem Worte
« Trieb » wiedergibt, in der Regel als appetitus naturalis und stellen
diesen dem appetitus elicitus gegeniiber, der im Gegensatz zu jenem

! Thomas, I-II q. 94 a. 2: « Secundum ordinem inclinationum naturalium
est ordo praeceptorum legis naturae. » — Supplem. q. 65 a. 1 : « Lex naturalis nihil
aliud est quam conceptio homini naturaliter indita, qua dirigitur ad convenienter
agendum in actionibus propriis, sive competant ei ex natura generis, ut generare,
comedere et hujusmodi, sive ex natura speciei, ut ratiocinari et hujusmodi : omne
autem illud, quod actionem inconvenientem reddit fini, quem natura ex opere
aliquo intendit, contra legem naturae esse dicitur. »



Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 37

stets einen Akt des Erkennens voraussetzt. Aber leider vernachlissigen
auch viele von ihnen die ndhere Bestimmung, dafl der appetitus nur
eine «inclinatio rei» ist !, die noch aktuiert werden muf}. 2 Ich denke
hier z. B. an Otto Willmann, der im zweiten Teil seiner philosophischen
Propiadeutik die scholastische Lehre von den Trieben wiedergeben will,
aber gerade diesen Punkt ginzlich iibersehen hat.3 IFassen wir den
Trieb im Sinne des scholastischen appetitus naturalis, dann steht an
und fiir sich nichts im Wege, auch von einem menschlichen Erhaltungs-
trieb zu sprechen.

b) Allgemeinheit des Selbsterhaltungstriebes.

Die Tatsache, dal sich jedes Lebewesen so lange als mdéglich im
Dasein zu erhalten sucht, ist zu offenkundig, als dall ihre Allgemeinheit
von jemanden ernstlich geleugnet werden kénnte. Daher mul} es etwas
befremden, daB3 A. noch eigens das Wort Spinozas anfithrt : « Omne
ens in se perseverari conatur» (54). Gerade den pantheistischen Sinn,
den Spinoza dem Selbsterhaltungstrieb gibt, miissen wir entschieden
ablehnen. Schon langst vor Spinoza haben andere das Wesen dieses
Urtriebes viel richtiger beschrieben. Willmann zitiert a. a. O. (63)
besonders Cicero, der in seiner Schrift De finibus bonorum et malorum 4
schreibt : « Jedes beseelte Wesen liebt sich selbst und ist von der Geburt
an bestrebt, sich zu erhalten (id agit, ut se conservet), weil ihm dieser
urspriingliche Lebenserhaltungstrieb (primus ad omnem vitam tuendam
appetitus) von der Natur gegeben ist, zu dem Zwecke, daB es fort-
bestehe und ihm die Beschaffenheit komme (ita sit affectum), die fiir
seine Natur die erreichbar beste ist. Diese urspriingliche Weisung trigt
es zundchst verworren und unklar in sich (hanc ab initio institutionem
confusam habet et incertam) nur als Drang, seine Eigenart zu erhalten,
aber es versteht nicht, was es ist, was es kann, welches seine Natur ist. »
«Erst im Verlaufe seiner Entwicklung lernt das ILebewesen seine
Interessen (quidquid se attingat ad seque attineat) und Krifte und
diesen Instinkt (animi appetitus) selbst kennen und beginnt anzustreben,
was es als seiner Natur angemessen findet, das Entgegengesetzte aber
fernzuhalten. ® Die Lehre des hl. Thomas ist kurz diese : « Jedes Ding

1 Vgl. Thomas, De Veritate, q. 25 a. I.
Vgl. die Lehre von der Notwendigkeit des concursus praevius.
Freiburg i. Br. 1913 *" % 8. 61 ff.

5 9, 24.
Ubersetzung von Willmann.

- T Y



38 Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

liebt mit Naturnotwendigkeit sich selbst, und darum gehort es zur
Natur eines jeden, sich selbst zu erhalten und allem, was es zu zerstéren
droht, so weit als moglich zu widerstehen. Und deswegen ist der
Selbstmord gegen einen Naturtrieb und gegen die Liebe, mit der jeder
sich selbst zu lieben verpflichtet ist. » 1

Wir teilen die Geschopfe ein in anorganische, organische und rein
geistige. Die organischen zerfallen wieder in Pflanzen, Tiere und
Menschen. ‘So erhalten wir fiinf wesentlich verschiedene Klassen. In
jeder derselben hat der Selbsterhaltungstrieb, entsprechend ihrer
besonderen Natur, ein besonderes Ausschen. Die anorganischen Dinge
suchen sich im Sein zu erhalten, indem sie jedem anderen auf sie ein-
wirkenden Korper durch eine Gegenwirkung Widerstand leisten. Fingt
z. B. der Wasserstoff an, auf den Sauerstoff einzuwirken und ihn durch
Mitteilung wesensfremder Eigenschaften allmihlich zu zerstéren, dann
reagiert dieser sofort damit, da3 er ihm in gleichem Umfang Sauerstoff-
eigenschaften einfithrt. Und das geschieht solange, bis der Zustand
des Gleichgewichtes erreicht ist, in dem die beiden als Wasser, wenigstens
virtualiter, weiter existieren. °

Bei den Pflanzen geschieht die Selbsterhaltung bereits auf witale
Weise. Denn die Pflanze widersteht nicht nur den auf sie einwirkenden
anderen Korpern durch eine entsprechende Gegenwirkung, sondern sie
sucht im Erndhrungsprozell dariiber hinaus den fremden Kérper in sich
zu verwandeln. In ihr erhdlt der Selbsterhaltungstrieb auch dadurch
eine wesentlich andere Form, dal3 er hier dem Fortpflanzungstrieb unter-
geordnet ist. Wihrend die anorganischen Dinge einzig ihr individuelles
Sein zu erhalten suchen, geht das Streben der Pflanze so sehr auch
auf die Erhaltung der Art und Gattung, dall Aristoteles die Tatigkeit,
ein anderes seiner Art hervorzubringen, also das Sinnenwesen ein Sinnen-
wesen, die Pflanze eine Pflanze, geradezu als die unter allen am tiefsten
in der Natur der belebten Wesen begriindete bezeichnet. Und der letzte
Grund dafiir ist, wie der Stagirite ebenfalls schon bemerkt hat, eben das
Verlangen, nach bestem Vermégen ewig zu sein und so am Goéttlichen
teilzuhaben. 2

Was in der Pflanze noch vollkommen unbewufBit geschieht, tut das

1 TI-II 64 a. 5 c.: « Naturaliter quaelibet res seipsam amat; et ad hoc per-
tinet quod quaelibet res naturaliter conservat se in esse, et corrumpentibus resistit
quantum potest. Et ideo quod aliquis seipsum occidat, est contra inclinationem
naturalem, et contra charitatem, qua quilibet debet seipsum diligere. »

? De anima, 4, 415 a. 21 ff.



Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 39

Tier bereits mit einem Anfang von Erkenntnis. Denn mittels seiner
Sinne nimmt das Tier die Dinge um sich herum nicht blo wahr, sondern
es empfindet zugleich, ob dieselben ihm helfen, sich im Sein zu erhalten
oder das Gegenteil davon tun. So kommt es, daB3 das Tier zwar noch
nicht frei, sondern mit innerer Notwendigkeit, aber doch tatsdchlich
unter den von ihm wahrgenommenen Objekten schon eine gewisse
Auswahl trifft, indem es die einen zur Erhaltung seines Seins anstrebt
und die anderen aus dem gleichen Grunde flieht. Dadurch bekommt
die Selbsterhaltung in jedem Individuum schon eine ganz eigene FForm ;
denn es werden wohl kaum jemals zwei Lebewesen immer die gleichen
Dinge um sich haben.

Der wesentlichste Unterschied zwischen Mensch und Tier liegt in
der Geistigkeit unserer Seele, durch die wir auch mit Verstand und
freiem Willen ausgestattet sind. Der menschliche Verstand hat vor
den Sinnen den groBlen Vorzug, daB er nicht allein das raumlich-zeitlich
begrenzte konkrete Sein der Dinge erfaB3t, sondern das Sein als solches.
Diese vollkommenere Seinserfassung des Verstandes ist der Grund,
warum in analoger Weise unser Wille nicht, wie das Begehren der Tiere
bei den hic et nunc wahrgenommenen Giitern stehen bleibt, sondern
nach etwas verlangt, was iiberraumlich und {iberzeitlich, also ewig ist.
Von jeher hat man mit Vorliebe aus diesem Urstreben des menschlichen
Willens nach einem ewigen Sein den Beweis gefithrt, daf die mensch-
liche Seele unbedingt unsterblich sein muf3. ! Tier und Mensch unter-
scheiden sich demnach in bezug auf ihre Selbsterhaltung wesentlich
dadurch, daB das Tier in jedem Zeitpunkt seines Lebens nur dafiir
sorgt, das gegenwirtige Sein zu bewahren oder noch zu vervollkommnen,
dall dagegen das Streben des Willens direkt auf die Ewigkeit gerichtet
ist. Damit soll nicht gesagt sein, dall der Mensch nicht wiinschen kann,
ein konkreter Seinszustand mochte fortdauern oder diese und jene
verginglichen Giiter mochten ihm zuteil werden. Aber die Frage ist
hier die, ob die verginglichen Giiter, sei es einzeln, sei es in ihrer
Gesamtheit, den menschlichen Willen jemals ganz befriedigen kénnen.
Wenn das nicht der Fall ist, dann mul} unsere Seele fiir etwas Unver-

1 Thomas, c. G. II 79 : « Impossibile est appetitum naturalem esse frustra.
Sed homo naturaliter appetit perpetuo manere; quod patet ex hoc quod esse
est quod ab omnibus appetitur ; homo autem per intellectum apprehendit esse,
non solum ut nunc, sicut bruta animalia, sed simpliciter. Consequitur ergo homo
perpetuitatem secundum animam, qua esse simpliciter et secundum omne tempus
apprehendit. »



40 Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

gangliches erschaffen sein ; sonst widerspricht Gott im Menschen sich
selbst. Nun lehrt aber die Erfahrung tagtiglich, da den Menschen
die einzelnen verginglichen Giiter um so weniger befriedigen, je mehr
er von ihnen sein eigen nennen darf. Der Mathematiker Daniel
Bernoulli hat hier sogar ein analoges Verhéltnis festgestellt, wie hundert
Jahre spiter Fechner und Weber zwischen Reiz und Empfindung : nach
ihm muB der Besitz in geometrischer Progression wachsen, damit die
Befriedigung in arithmetischer zunimmt.! Und selbst so geht der
Zuwachs an Befriedigung nur bis zu einem bestimmten Grade ; dann
schligt der Genuf3 in das Gegenteil um. Daraus ersehen wir deutlich,
daB es immer eine Selbsttiuschung ist, wenn der Mensch glaubt, seine
Seele durch zeitliche Giiter sittigen zu kénnen. Dal} diese ihm iiber-
haupt noch eine gewisse Freude bereiten kénnen, hat seinen ontologischen
Grund einzig darin, daB} sie bei rechtem Gebrauch etwas zur Vervoll-
kommnung des ewigen Seins der menschlichen Seele beitragen. Wiren
sie dazu auBerstande, dann miilte die ganze Welt unserer Seele zu
einer wahren Hoéllenqual werden.

In den reinen Geistern endlich erhdlt der Selbsterhaltungstrieb
dadurch ein besonderes Geprige, daB hier jedes Individuum dank seiner
absoluten Unzerstérbarkeit schon ohne weiteres gegen alle Angriffe von
Seiten der iibrigen Geschopfe vollkommen gesichert ist.

c) Der menschliche Selbsterhaltungstrieb im besondern.

Im folgenden werden wir uns ganz auf den Erhaltungstrieb im
Menschen beschrinken. Wie wir gesehen haben, liegt der Grund fiir
seine spezifische Eigenart in der menschlichen Natur selbst. Fassen
wir diese niher ins Auge, dann wird es uns auch moglich, zu bestimmen,
wie weit derselbe als von Gott gewollt und darum als ganz normal
angesprochen werden darf. Gerade in gegenwirtiger Zeit ist es von
groBter Wichtigkeit, hier klar zu sehen. Denn Ursachen der ver-
schiedensten Art, wie Nervositit, soziale Not und Vernachlissigung
der von Gott aufgestellten sittlichen Ordnung, haben den Selbst-
erhaltungstrieb des Menschen wie kaum eine andere angeborene Tendenz
fast bis zur Unkenntlichkeit entstellt. Besonders solche, die berufs-
méBig Tag fiir Tag mit Kranken oder sittlich Minderwertigen umgehen
miissen, laufen Gefahr, ihm einen Sinn und Umfang zuzuschreiben,

1 Siehe Willmann Otfo, a. a. O. S. 38.



Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 4T

der ihm gar nicht zukommt. Krankheit und Verbrechen mdgen noch
so gewohnlich werden, deshalb bleiben sie doch immer etwas physisch
bzw. sittlich Anormales.

Der Selbsterhaltungstrieb gehort offenbar zu jenen Dingen, deren
spezifische Eigenart dadurch bestimmt wird, daB sie auf etwas anderes
hingeordnet und diesem ganz und gar angepallt sind. Denken wir z. B.
an die menschliche Seele. Dal} diese sich von den reinen Geistern
unterscheidet, kommt einzig von ihrer wesentlichen Bezichung zum
menschlichen Korper. In gleicher Weise ist jede Anlage, jede Potenz
so und so beschaffen, weil sie ihrer ganzen Natur nach auf ein
bestimmtes Objekt gerichtet ist : das Sehvermégen z. B. auf die Farbe,
das Gehor auf den Ton usf. Nun hat der Selbsterhaltungstrieb des
Menschen wesentlich unser Sein zum Gegenstand. Daher miissen wir
zundchst diesem unsere Aufmerksamkeit zuwenden.

Nach thomistischer Iehre sind Essenz und Existenz oder Sosein
und Dasein in den Geschdpfen real voneinander verschieden. Trotzdem
sind sie in dem einmal existierenden Einzelding so unzertrennlich
verbunden, dafl im gleichen Augenblick, in dem die Existenz aufgehoben
wird, notwendig auch die Essenz alle physische Realitit verliert. Um-
gekehrt ist aber das geschopfliche Dasein noch weniger denkbar ohne
ein Sosein, weil es dann ein reiner Akt ware und deshalb nicht mehr
etwas Geschopfliches sein konnte.

Wenden wir das auf unsere Frage nach dem Inhalt und dem Umfang
des menschlichen Selbsterhaltungstriebes an, so ergibt sich als erste
Folge die Uberzeugung, daB} beide nur vom Wesen des Menschen aus
richtig verstanden werden koénnen. Betrachten wir das menschliche
Dasein zundchst rein metaphysisch, so finden wir dasselbe durch zwei
Merkmale konstituiert : in dem ersten kommt es mit dem Sein aller
Geschopfe tiberein, und durch das zweite unterscheidet es sich von
jedem anderen. Mit allem anderen (Sein) gemeinsam, hat unser
Sein die Beschaffenheit, daf es aus sich selbst weder geworden ist noch
fortbesteht, sondern das eine wie das andere Gott zu verdanken hat.
Das Unterscheidende des menschlichen Seins aber liegt darin, daB es
das Sein einer Person ist, und zwar einer Person, die wesentlich aus
Leib und Seele besteht. Wer sich einmal ganz klar gemacht hat, was
es heillt, nicht blo wie die untermenschlichen Dinge nur eine Sache
sein, sondern eine Person und als solche von Gott eine Bestimmung
fiir die ganze Ewigkeit erhalten haben, kennt damit auch sowohl Inhalt
als Umfang des ihm angeborenen Erhaltungstriebes.



42 Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildungldes Charakters

Es ist hier nicht notwendig, auf die Kontroverse iiber das Wesen
der Person niher einzugehen. Von den vielen Definitionen, die bislang
aufgestellt worden sind, scheint mir die einfachste noch immer die beste
zu sein. Sie lautet : suppositum naturae rationalis und will besagen :
eine Substanz wird dadurch zu einer Person, daB3 sie eine mit Vernunft
ausgestattete Natur hat. Denn mit der Vernunft oder dem Verstand
ist auch notwendig ein freier Wille gegeben, und daraus folgt alles
weitere, was in jeder Person angetroffen wird, ganz von selbst. !

Dieses Sein einer Person, sagten wir, hat der Mensch von Gott,
der es ihm auch in alle Ewigkeit erhidlt. Denn kommt auch fiir jeden
von uns einmal eine Zeit, wo Leib und Seele voneinander getrennt
werden, und man von uns nur mehr als von abgeschiedenen Seelen
spricht, so ist das bloB voriibergehend und hat das einzig zur Folge,
daBl sich in der Zwischenzeit unser Person-Sein infolge der Trennung
unserer Seele vom Leibe nicht voll auswirken kann. Selbst wenn
der Mensch es anstrebte, konnte er also weder sein Person-Sein noch
seine Existenz jemals ganzlich aufheben. Beides liegt einzig in der
Macht Gottes. Daher kann auch weder das eine noch das andere
eigentlicher Gegenstand des menschlichen Selbsterhaltungstriebes sein.

Das einzige, was der Mensch in dieser Beziehung vermag, ist, daf3
er die Verbindung seiner Seele mit dem Leibe entweder direkt durch
Selbstmord aufhebt oder durch Nicht-Gebrauch der notwendigen
Lebens- und Schutzmittel indirekt herbeifithrt. Aber zu nichts ist er
von Natur aus weniger geneigt als dazu. Wenn einer gleichwohl einmal
von diesem Koénnen Gebrauch macht, so wird das allgemein als etwas
ganz Widernatiirliches empfunden. Denn eben dazu, damit wir das
nicht tun, hat Gott unserer Natur zu allertiefst den Selbsterhaltungs-
trieb eingepflanzt.

Das ist jedoch an diesem erst die negative Seite. Wie alles von
Gott Verursachte auf ein positives Ziel gerichtet ist, mull auch der
menschliche Selbsterhaltungstrieb mehr sein als ein bloBes Abwehr-
mittel gegen direkten oder indirekten Selbstmord.

Nach seiner positiven Seite mull der Selbsterhaltungstrieb offenbar
dem gleichen Zwecke dienen, wie das menschliche Sein, um dessent-
willen ihn Gott uns eingepflanzt hat. Denn sind wir nicht unserer selbst
wegen, dann diirfen wir uns auch unserer selbst wegen nicht erhalten.

Als Sinn und Zweck unseres Daseins wird in der philosophia

1 Vgl. Thomas, S. th. I 29 a. 2.



Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 43

-

perennis einzig die Ehre Gottes bezeichnet. Denn Gott konnte in der
Tat die Welt zu nichts anderem erschaffen als zu seiner eigenen Ehre.
Aber leider erweckt die Mangelhaftigkeit unserer Ausdrucksweise zu
leicht den Anschein, als empfange Gott etwas von uns, und sehen des-
halb viele in unserem Leben nur Pflichten. Zu dieser Vorstellung mul
man besonders dann kommen, wenn man mit A. jede Handlung des
Menschen wesentlich auf ein Hervorbringen gerichtet sein 1iBt. In
Wirklichkeit verhilt sich die Sache umgekehrt. Nicht wir geben Gott
etwas, sondern Gott teilt uns in einem fort mit. Und wenn wir gleich-
wohl sagen, der Mensch miisse Gott in allem die Ehre «geben », so
bedeutet « geben » hier nichts weiter als «anerkennen », daBl wir alles
von Gott empfangen haben.

Zu jeder Anerkennung gehdren wesentlich zwei Stiicke : fiirs erste,
daB3 wir etwas erkennen, und sodann, daf3 das Erkannte uns als ein
Gut erscheint, das wir lieben miissen. Denn das Schlechte wird nicht
anerkannt, sondern verworfen. Sinn und Zweck unseres Daseins sei
die Ehre Gottes, bedeutet demnach auch soviel wie : wir sollen Gott
und seine Gaben moglichst vollkommen zu erkennen und zu lieben
suchen. !

Nun wurde bereits im ersten Teile unserer Abhandlung gezeigt,
daB Erkennen und Lieben im Menschen zwar sehr oft Handlungen nach
auBen zur Folge haben, daB aber das keineswegs zu ihrem Wesen gehort.
Notwendig schlieBt dieses vielmehr nur eine Vervollkommnung des
Subjektes in sich. Daher kann auch die von uns geforderte Ehre oder
Verherrlichung Gottes, die den Zweck unseres Erdenlebens ausmacht,
unméglich nur in duBeren Leistungen bestehen. Im Gegenteil, gerade
sie verlangt, daB wir uns selbst, d. h. unsere aus Seele und Leib
zusammengesetzte Person moglichst vervollkommnen und, um das zu
erreichen, so lange als es geht im Sein erhalten. A. verwirft mit Recht
die moderne Theorie, daB3 die Entfaltung der eigenen Personlichkeit
das hochste Ziel des Menschen sei. « Die Idee der freien, ungebundenen
Erziehung zur allseitig entfalteten Personlichkeit erweist sich ... als
eine in sich selbst widerspruchsvolle, ihr Ziel als durch ihre eigenen
Verfahrungsweisen unerreichbar » (171). Denn nach ihr wird eine
Selbstvervollkommnung des Menschen angestrebt ohne jede Riicksicht
auf die Ehre Gottes. Lassen wir jedoch diese als finis principalis gelten,

1 Damit wollen wir natiirlich die Notwendigkeit der guten Werke nicht
leugnen. Diese sind jedoch schon ein Ausflul der Gottesliebe.



44 Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

-

dann kann man sogar mit dem hl. Thomas sagen, der Mensch sei seiner
selbst wegen da und unterscheide sich eben dadurch von den iibrigen
Dingen dieser Erde. ! Wir wiesen schon oben auf die groBe Bedeutung
hin, die es hat, daB der Mensch nicht bloB3 eine Sache, sondern eine
Person ist. Eine Sache ist immer fiir eine Person da, eine Person dagegen
nur fiir Gott und sich selbst. Man kann nicht einmal sagen, Zweck des
Einzelmenschen sei die Gemeinschaft. Der Mensch bedarf der Gemein-
schaft, und diese bedarf der Mitwirkung jedes einzelnen Gliedes, um
vollkommen zu sein. Aber weder der einzelne darf die Gemeinschaft
wie eine Sache gebrauchen, noch umgekehrt die Gemeinschaft das
Individuum. Sondern, wie der Einzelne der Gemeinschaft nach Ver-
mogen helfen mul, ihre Aufgabe zu erfiillen, so hat auch er ein heiliges
Recht, von jedem anderen das gleiche zu fordern, damit die Gemein-
schaft ihm etwas bieten kann. Sein Selbsterhaltungstrieb aber ist der
von Gott dem Menschen ins Leben mitgegebene Wichter dariiber, dafl
dieses Recht unter allen Umstinden gewahrt bleibe.

« An und fiir sich betrachtet », meint A. S. 55, « miiBte jede Tendenz
zur Selbstbehauptung in letztem Verfolge zur Absolutsetzung des sich
behauptenden Wesens fithren. Dies ist, da erstens das menschliche
Individuum nicht allein ist und auch nicht allein sein kann (wesens-
miBig), zweitens dieser Tendenz mehrfache Schranken gesetzt sind,
objektiv nicht moglich. Swubjekiiv aber, dem Erleben nach, geht die
Richtung der Selbstbehauptung allerdings in schlieBlicher Verlingerung
auf dieses Ziel der Absolulsetzung zu. Innerhalb der mitmenschlichen
Umwelt nimmt daher die Tendenz zur Selbstbehauptung und Selbst-
erhaltung eine ganz spezifische Gestalt an, die durch den Ausdruck,
welchen Adlers « Individualpsychologie » von Niefzsche iibernommen
hat, in der Tat am prignantesten gekennzeichnet ist : Wille zur Macht.
In ihm miissen wir zweifelsohne einen Grundzug menschlichen Wesens
iiberhaupt erblicken, dessen Vorhandensein und Auswirkungen wir im
Leben des einzelnen wie in dem von Gruppen, von Vdélkern, in der
Geschichte also, immer wieder begegnen, freilich oft genug in selt-
samer und nur dem darauf aufmerksam gewordenen Beobachter durch-
schaubaren Verkleidung ». — Wir miissen zugeben, dall die meisten
Menschen ein starkes Verlangen zeigen, ihre Macht mehr und mehr
zu steigern. Dieser Wille zur Macht steht auch ohne Zweifel zum Selbst-

1 C. G. IIT 112: «Quod creaturae rationales gubernantur propter seipsas,
aliae vero in ordine ad eas. »



L ber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 45

erhaltungstrieb in Beziehung. Dennoch kann man nicht sagen, diese
Tendenz zur Selbstbehauptung gehe «subjektiv, dem Erleben nach »
auf eine Absolutsetzung des sich behauptenden Wesens. A. hat hier
einen Gedanken aus der Philosophie Spinozas in sein Buch auf-
genommen, der mit der immerwidhrenden Philosophie absolut unverein-
bar ist. Denn, wie A. selbst zugibt, ist der Mensch « wesensmaBig » auf
die Gemeinschaft hingeordnet. Das schlieBt ein doppeltes Verhiltnis
zu dieser in sich. Der Mensch soll einerseits mit Hilfe der Gemeinschaft
zu seinem letzten Ziele kommen, aber auf der anderen Seite auch fiir
die Gemeinschaft leben. Wire der Mensch von Gott nur berufen, von
der Gemeinschaft zu leben, sie zu seinen rein personlichen Zwecken
zu gebrauchen, dann wire A. im Rechte. Aber Gott hat die Dinge
so geordnet, daB3 das Leben von der Gemeinschaft nur durch ein Leben
fiir die Gemeinschaft Berechtigung hat ; deshalb kann die Tendenz zur
Selbstbehauptung, so wie sie dem Menschen vom Schépfer eingepflanzt
worden ist, unmdoglich aus sich und von innen heraus auf eine Absolut-
setzung des menschlichen Ich gerichtet sein. Im Gegenteil, von Natur
hat der Mensch auch eine starke Neigung, der Gemeinschaft zu dienen
und niitzlich zu sein. Dadurch ist seine Tendenz zur Selbstbehauptung
gleich von Anfang an auch subjektiv sehr begrenzt und gemiBigt.
Wenn gleichwohl das Leben des einzelnen wie das ganzer Volker
den Anschein erweckt, als bilde der Wille zur Macht einen « Grundzug
menschlichen Wesens », so kommt das von dem vielen Bosen in der
Welt, das sich immer mehr bemerkbar macht als das Gute. Wenigstens
in jeder schweren Siinde liegt wirklich die Tendenz zur Absolutsetzung
des handelnden Wesens. Allein das ist ebensowenig eine Auswirkung
unserer angeborenen Tendenz zur Selbstbehauptung, wie eine not-
wendige Folge der menschlichen Willensfreiheit. Diese mull zwar als
eine notwendige Voraussetzung jeder Siinde angesechen werden ; denn
zu jeder Siinde ist erfordert, dal3 der Mensch ein sittliches Gebot mit
freiem Entschlufl iibertritt. Wie wenig dennoch gerade subjektiv, dem
Evleben nach, die Siinde und damit die Tendenz zur Absolutsetzung des
menschlichen Wesens eine notwendige Folge oder eine ganz natiirliche
Auswirkung dieser Willensfreiheit ist, beweist schon das Phidnomen
der Reue, auf das A. in seiner Aspektlehre der menschlichen Handlungen
selbst hinweist. Was der Mensch als notwendig eintretend oder als
ganz natirlich erlebt, das kann er unmoglich bereuen. In der Reue
bringt uns das Gewissen deutlich zum BewuBtsein, dafl die Siinde nicht
nur gegen die objektive sittliche Ordnung versto6t, sondern dall sie auch



46 Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

von dem Ziele entfernt, zu dem das handelnde Subjekt sich innerlich
hingezogen fiihlt. 1

Denken wir sodann an die bekannte Unterscheidung zwischen
Schwachheitssiinden und Bosheitssiinden. In beiden wird das objektive
gottliche Gesetz mit Wissen und Willen iibertreten. Daher zeigen auch
beide eine Tendenz zur Absolutsetzung des Handelnden. Aber, sagt
man, bei den Schwachheitssiinden ist der Mensch nur unterlegen ; im
Grunde seiner Seele will er sich nicht gegen Gott empdéren und nicht
sich selbst zum absoluten Herrn erheben. Es ist hier nicht der Ort,
auf diese Unterscheidung nédher einzugehen. Auf jeden Fall zeigt auch
sie, daf} alle, die sie machen, sich subjektiv nicht ohne weiteres auf eine
Absolutsetzung ihrer selbst hingerichtet fithlen. Wie kénnten sie sonst
von sich behaupten, sie seien in der Versuchung nwr «schwach »
geworden ? Die Versuchung hitte sie dann vielmehr erst stark genug
gemacht oder befihigt, gegen die objektive sittliche Ordnung zu handeln.

So gerne wir daher auch die Tatsache zugeben, dal3 der Mensch
sehr oft Handlungen setzt, die auf eine Absolutsetzung seiner Person
hintendieren, ebenso sehr miissen wir bestreiten, dall ihm diese Tendenz
objektiv oder subjektiv in gleicher Weise angeboren sei, wie die
Tendenz zur Selbstbehauptung. Der Wille zur Macht im Sinne Nietzsches
und Adlers ist wesentlich eine Siinde, die Tendenz zur Selbstbehauptung
dagegen ist ihrer ganzen Natur nach gut, weil sie dem Menschen von
Gott selbst eingepflanzt worden ist, damit er seinen Schépfer verherr-
liche und seine eigene Person immer mehr vervollkommne.

Man wird hier vielleicht einwenden, daB3 der Mensch doch auch
auBerhalb der Siinde eine stirkere Neigung zum Herrschen zeige, als
zum Dienen, und fragen, wie das zu erkliren ist, wenn beide Neigungen
in gleicher Weise angeboren sein sollen. Es sei hier nur daran erinnert,
daB sich die Folgen der Erbsiinde auch auf die soziale Ordnung
erstrecken. Sodann beachte man, daB3 das wirkliche Verhalten des
Menschen gegen eine Sache nicht einzig von seiner angeborenen Neigung
abhingt, sondern auch davon, in welcher Gestalt ihm diese Sache
entgegentritt. So hat jeder von uns ein grolles Bediirfnis nach Wissen.
Dennoch hat sogar ein hl. Augustinus in seiner Jugend nicht immer
gerne gelernt, weil ihn die Form, in der ihm das Wissen beigebracht
wurde, anwiderte. Und ganz dhnlich geht es uns mit unserer Neigung

1 Vgl. Rémerbrief 7, 14 : « Non enim quod volo bonum, hoc ago : sed quod
odi malum, illud facio.»



Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 47

zum Dienen. Wenn die Menschen im allgemeinen weniger Neigung
zum Dienen und Gehorchen zeigen als zum Herrschen, so hat das
seinen Grund nicht darin, daf3 ihnen das Dienen-Wollen weniger ange-
boren ist, sondern darin, dall das Dienen in seiner jetzigen Form
unseren Selbsterhaltungstrieb nach der Seite der Selbstvervollkomm-
nung, die der Mensch notwendig anstrebt, nicht in gleicher Weise
befriedigt, wie das Herrschen, sondern dal} es von uns sogar als eine
BuBle und Verdemiitigung empfunden wird. Denn in der gegenwiirtigen,
durch den Siindenfall unserer Stammeltern herbeigefithrten Gesell-
schaftsordnung ist nun einmal der Dienende seinem Herrn gegeniiber
zum mindesten dadurch im Nachteil, dafl dieser eine weit groBere
Moglichkeit hat, sich als Person nach eigenem Willen zu entfalten.
Nach Aristoteles ist der Sklave nur ein belebtes Werkzeug seines
Herrn. ! Das gilt selbst dann, wenn ein Gesetz oder eine Vorschrift
durchaus auf das bonum commune hingerichtet ist und daher ganz
unpersonlich zu sein scheint. Schon bei der Formulierung geht etwas
von der Person des Gesetzgebers in das Gesetz iiber, und noch weit
mehr macht sich diese geltend bei der Durchfithrung. 2 Hitte der
Selbsterhaltungstrieb nicht auch nach dem Siindenfall die andere Seite
behalten, nach der ‘er den Menschen unmittelbar auf Gott hinordnet,
und triigen dem Dienenden die Arbeiten, die er fir seinen Herrn leistet,
nicht wenigstens religiése und sittliche Werte ein, dann konnte man es
jetzt niemanden verargen, wenn er auf jede Weise versuchte, méglichst
bald aus seiner dienenden Stellung herauszukommen und zur Herrschaft
zu gelangen. Sobald einer das rechte Verhiltnis zu Gott verloren hat,
muf er sogar in der Gesellschaft immer entweder durch seine Herrsch-
sucht Anstoll erregen, oder an der Macht anderer Ansto3 nehmen, und
deshalb wird er in keinem Falle darin zu seiner Vollendung gelangen.
Einzig die Religion, auch schon die natiirliche, bewirkt im Triger der

1 Der hl. Thomas faBt die Ansicht des Stagiriten in die Definition zusammen :
« Servus est organum animatum activum separatum alterius homo existens. »
Comm. in 1. I. Politic. lect. 2. —Die eigene Ansicht des Aquinaten siehe : Iq.96a. 4.

? Dagegen spricht auch nicht der Umstand, daB ein Regent infolge seiner
vielen Regierungsgeschifte sich in Kunst und Wissenschaft weniger ausbilden
kann als manche seiner Untergebenen. Daran ist nicht das Herrschen schuld,
sondern das kommt einzig vom Mangel an Zeit. Dagegen hat die begrenztere Ent-
wicklungsmoglichkeit des Dienenden ihre unmittelbare Ursache im Unterworfen-
sein. Und wenn dieser sich trotzdem in dem einen oder anderen Punkte uiber seinen
Herrn hinaus entfaltet, so hat er das nur dem Umstande zu verdanken, daB er
von ihm nicht bis zur duBersten Grenze des Moglichen ausgeniitzt wird.



48 Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

sozialen Gewalt, heille er nun Familienvater, Oberer oder Regent, ein
solches MafBhalten, daBl auch der Untergebene sich noch als Person
zu fithlen vermag; dem Untergebenen dagegen kann sie allein die
Kraft geben, auf die Entfaltungsmoglichkeiten der Herrschenden zu
verzichten und sich mit dem Gedanken zu trosten, dal3 auch sein Dienen
Gott zur Ehre und ihm selbst zur Vervollkommnung gereicht, ja, dal
dasselbe, besonders wenn es im Lichte des iibernatiirlichen Glaubens
betrachtet wird, wenigstens in eimer Hinsicht, und dazu in der
wichtigsten, vor dem Herrschen sogar Vieles voraus hat, was es
wiinschenswerter macht als jenes.

B. Bedingungen einer gliicklichen Charakterentwicklung.

a) Damit haben wir schon die erste Bedingung angegeben, ohne
die ein Charakter sich niemals vollkommen entfalten kann. Ein unreli-
gioser Mensch bleibt stets ein Stiickwerk. Nach aullen erscheint er
vielleicht ganz korrekt, anstdndig, «gut erzogen», «fein gebildet » ;
innerlich ist er nichts davon, weil ihm das wichtigste fehlt : das rechte
Verhiltnis zu Gott, ohne das auch ein rechtes Verhiltnis zur sozialen
Ordnung nicht moglich ist. Daher setzt eine gliickliche Charakter-
bildung nichts so notwendig voraus, als daB sie gleich von Anfang
an religios orientiert werde.

b) Sodann ist unumginglich erfordert, daBl das Lebensideal eines
Menschen nicht in Widerspruch gerate mit seiner Lebensaufgabe. Jeder
von uns hat bestimmte Ideale, nach denen er seinen Charakter gestaltet,
ob er sich dariiber Rechenschaft ablegt oder nicht. Aber ebenso hat
jeder im Leben auch ganz bestimmte Aufgaben zu erfiillen, denen er
sich nicht entziehen kann. Und wenn das Lebensideal zu seiner Ver-
wirklichung einen anderen Wirkungskreis erheischt, als ihn die nun
einmal gestellte Lebensaufgabe verlangt, dann entstehen in der Seele
die storendsten Konflikte.

Die Art, wie Ideale in uns zustande kommen, ist sehr verschieden.
Meistens ist das gesprochene Wort eines anderen ihre erste Ursache.
In der Regel wirkt jedoch das Beispiel stirker. Aber selten hdlt der eine
am andern alles fiir nachahmenswert, und deshalb hat das namliche
Ideal zuweilen die verschiedensten Ursachen.

Nur in einem kommen alle Ideale iiberein. Durch jedes von ihnen
wird der Selbsterhaltungstrieb des Menschen auf ein bestimmtes Objekt
und Ziel festgelegt. Wir sagten zwar oben, dal} dieser dem Menschen



Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 49

angeboren sei, und wir nannten ihn deshalb einen appetitus naturalis ;
das selbstgewihlte Ideal dagegen fillt unter den appetitus elicitus, und
so scheint es, als habe die Idealbildung mit dem Selbsterhaltungstrieb
nichts zu tun. Allein, wie ich in meiner bereits zitierten Schrift iiber
« Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzel-
menschen » S. 52 ausgefithrt habe, setzt jedes freie Wollen ein unfreies
Naturstreben voraus und besteht unsere Freiheit einzig darin, daB
wir dem appetitus naturalis durch die Hinordnung auf ein bestimmtes
Objekt und die Abkehr von anderen eine konkretere Form geben. Durch
den Willen wird der Trieb erst zum-eigenen Streben im vollen Sinne des
Wortes. A. reillit den Willen und den Naturtrieb etwas zu sehr aus-
einander, wenn er ihnen vollstindig getrennte Sphiren der Auswirkung
zuweist (63). Recht hat er dagegen, wenn er sagt, der Selbsterhaltungs-
trieb werde im Menschen zu einem Selbsterhaltungswillen. Nur ist es
wieder zuviel, wenn er ihn schlechthin einen Willen zur Macht nennt.
Der Wille zur Macht im Sinne Nietzsches ist, wie schon gezeigt wurde,
eine Verzerrung, etwas Unnatiirliches und Siindhaftes. Ware der Selbst-
erhaltungswille des Menschen wesensnotwendig ein Wille zur Macht,
dann konnte es fiir uns alle auch nur ein Ideal geben : ndmlich eine
moglichst groBle Machtentfaltung. Nun spricht aber A. selbst von
richtigen und falschen Idealen, und lehrt auch die Erfahrung, besonders
die Geschichte der Heiligen, da3 es auler der Macht noch andere Dinge
gibt, die sich der Mensch zum Ideal erwihlen kann. Nach A. ist dazu
eine « entsprechende Korrektur » des Willens zur Macht notwendig (171),
und zwar geschieht diese Korrektur durch den Willen zur Gemeinschaft.
Nach dem Gesagten kénnen wir das in keiner Weise zugeben. Die
Sache verhilt sich vielmehr gerade umgekehrt. Erst wenn der Mensch
seinen Willen zur Macht aufgibt, kann er zur Gemeinschaft in das
rechte Verhiltnis kommen. Das gibt iibrigens A. selbst zu, indem er
S. 308 schreibt : « Den Sinn und das Zwingende etwa der Gemeinschafts-
forderung kann man anders als im Religiosen gar nicht begriinden
und verstindlich machen. Gemeinschaft um ihrer selbst willen, ja
auch um des Staates, des Volkes, der Kultur oder der Menschheit willen,
wird niemals jene iiberzeugende und gewinnende Gewalt besitzen, den
Menschen unter allen Umstinden, das Kind, das den Weg zu ihr noch
noch nicht gefunden, den Erwachsenen, der von ihr abgeirrt, in ihren
Bann zu ziehen, was aber, so sahen wir, nicht nur im Interesse der
Allgemeinheit, sondern geradezu fiir die Entfaltung der Einzelperson
unerlaflich bleibt. »

Dirvus Thomas, 4



50 Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

¢) Wie der Mensch eine angeborene Hinordnung auf das Leben in
der Gesellschaft hat, so bringt er auch gewisse Forderungen an dieselbe
gleichsam schon ins Leben mit. Besonders verlangt er nach Liebe und
Recht. Nach Liebe, weil er mit anderen zusammen nach seinem letzten
Ziele streben soll und das ohne Liebe undenkbar ist ; und nach Recht,
weil iber gewisse Dinge unabhingig von jedem anderen Menschen
verfiigen zu koénnen ganz wesentlich zum Person-Sein gehoért. Denn
Person, haben wir gesehen, ist der Mensch dadurch, dal er eine natura
rationalis hat. Auf Grund dieser ist er aber zugleich auch frei, und
eine Freiheit ohne Rechte wire ein Unding. ! Die Liebe verbindet die
Menschen miteinander, die Rechtsordnung dagegen wahrt jedem trotz
aller gesellschaftlichen Bindungen stets die notwendige personliche
Selbstandigkeit, um, wenn die Gesellschaft versagt, auch okne deren
Hilfe, ja, notigenfalls sogar gegen die grole Menge der Andersgesinnten
das von Gott gesteckte Endziel anstreben zu konnen. Weder die
Liebe allein, noch die Rechtsordnung allein ist fiir eine gliickliche
Charakterentwicklung des Menschen innerhalb der Gesellschaft aus-
reichend. Gibe es in ihr einmal nur mehr Liebe, dann wire sie nichts
mehr als eine groBe Masse. Und wire in ihr alles ohne Ausnahme
streng rechtlich geordnet, dann wire das Menschenleben bestenfalls
ein Friede in Waffen. Daher ist die dritte Bedingung einer denkbar
besten Charakterbildung, dafl in der Gesellschaft, in der einer auf-
wachst, sowohl die Liebe als das Recht innerhalb der gottgewollten
Grenzen gepflegt werde.

Nach der Lehre der Heiligen Schrift und der Scholastiker ist der
Mensch schon von der Geburt an ein Abbild Gottes. Gleichwohl bleibt
es die Aufgabe seines ganzen Lebens, durch Entfaltung aller Anlagen
und Fihigkeiten Gott immer dhnlicher zu werden. Der Selbsterhaltungs-
trieb ist ihm ein bestindiger Mahner, diese Aufgabe auch wirklich zu
erfilllen. Da indessen der Erfolg an die drei genannten Bedingungen
gekniipft ist, konnen selbst beim besten Willen Charaktere entstehen,
die als mehr oder weniger miBraten bezeichnet werden miissen. Die
Ursachen solcher « abwegiger » Charakter, wie A. sie nennt, sind sehr
verschieden. Zum Teil sind sie rein physische, zum Teil auch moralische ;
das eine Mal ist der Mensch schon durch seine ererbte Konstitution zu
einer Fehlentwicklung sehr disponiert, das andere Mal wird in ihm die
ndhere Disposition erst nachtriglich durch ungiinstige Einfliisse von

1 Vgl. Thomas, II-1I q. 57 a. 3.



Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters 5I

aullen, besonders von seiten seiner Eltern, Erzieher, Lehrer und Vor-
gesetzten geschaffen. Wie weit das eine oder das andere in einem
bestimmten Falle zutrifft, kann immer nur mit einer gewissen Wahr-
scheinlichkeit angegeben werden. Schon aus diesem Grunde, mehr aber
noch, weil Abwegigkeiten niemals aus der Natur des Menschen erklirt
werden konnen, sondern es sich bei ihnen immer nur um Einwirkungen
der nédchsten Ursachen auf die Charakterbildung handelt, ist es nicht
mehr Sache des Philosophen, sie zum Gegenstand einer eigenen Unter-
suchung zu machen. Was A. iiber die Behandlung derer schreibt, bei
denen aus irgend einem Grunde schon gewisse Abwegigkeiten des
Charakters angefangen haben, wiirde allein schon hinreichen, sein Buch
allen Erziehern und Lehrern zu empfehlen.



	Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung des Charakters

