Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Das Wesen des Thomismus

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P.
(Fortsetzung.)

§ 7
Die Weltschopfung.

Der Aufstieg von der Kreatur zu Gott, welcher unserer Gottes-
erkenntnis analogen Charakter gibt, setzt Gott als erstes absolutes Sein
der Kreatur als Empfangenem gegeniiber. Dieser Gegensatz wurzelt
letztinstanzlich in der Identitit von Wesenheit und Existenz in Gott
und ihrer Verschiedenheit in der Kreatur. Damit tritt Gott als das
absolut einzig Einfache jedem Geschopfe als Mehrheitlichem und daher
Zusammengesetztem gegeniiber. Daher kann wieder nur das ver-
schiedene Verhiltnis von Essenz und Existenz in Gott und Kreatur
die Schopfung aus nichts erkldren, weil sie die Entstehung des Vielen
durch das Eine bedeutet. So ist zwischen all diesen Fragen tiefer
Zusammenhang. Wie tief die Lehre von Akt und Potenz auch in das
Kreationsproblem eingreift, mag das Folgende dartun.

Die Weltschopfung aus Nichts ist ein Grundpfeiler der christlichen
Philosophie. Gab doch erst die Creatio der Kreatur ihren eigent-
lichen Namen. Erst sie bringt die Fundamentalprobleme in eine licht-
volle Verkettung. Vielleicht hat Kardinal Gonzalez O.P. doch recht
gehabt, als er schrieb: «Die Irrtiimer, die auf den ersten Blick
unbegreiflichen Liicken und Schwankungen, welche hiufig in den
Schriften Platos und Aristoteles vorkommen, beziehen sich gréBten-
teils auf den Mangel der Schoépfungsidee.»! R. Jolivet driickt den
gleichen Gedanken aus. Nach ihm ist die Creatio ein alles beherrschendes
Lehrstiick : «La notion de création se trouve ainsi dominer toute la
pensée philosophique. » 2 Wir werden uns der Tragweite der Schépfungs-
lehre schon einigermaflen bewuBt, wenn wir mit H. Pinard S. J.

! Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin. (Ubers. v. Nolte, Regensburg
1883), B. II, S. 7.
? Aristote et la création. Rev. des sciences phil. et théol. 1930, p. 232.



4 ! Die Weltschopfung

erwagen !, dall von den drei Haupttheorien iiber den Weltursprung :
Dualismus, Pantheismus, Creatianismus, die letztere, richtig erfalt, die
beiden ersteren restlos aus dem Felde schligt. Hat Gott, der absolut
Unverinderliche, alles auer ihm nicht aus ivgend etwas hervorgebracht 2
und so Allem Sein gegeben, dann ist der Duwalismus mit zwei oder
mehreren gleich ungewordenen Urprinzipien abgetan. Dann fillt auch
der Pantheismus, der, trotz seiner fast unglaublichen Vielgestaltigkeit,
doch immer Gott und Welt identifiziert. Es gibt keine gewaltigere
Kluft als wie die in der Creatio zwischen dem ersten, vollkommenen,
unwandelbaren, gottlichen Sein und dem durch Gott aus Nichts
bewirkten geschépflichen Sein, das, weil es alles empfing, Gott, dem
Actus purus, als wesentlich Potentielles gegeniibersteht.

Der wissenschaftliche Werdegang des Creatianismus war ein iiberaus
miithevoller und verworrener. Ein mehr als 1ooo-jihriger Kampf mit
dem Dualismus und Pantheismus ! Die Geschichte dieses Werdeganges
ist noch nicht geschrieben. Wir werden sie auch nicht schreiben. Uber
die Fortentwicklung der Schopfungsidee in der patristischen Zeit hat
H. Pinard S.J. wertvollste Grundlinien mit einem riesigen Quellen-
material geboten. ® Dunkel schwebt immer noch iiber die Stellung der
griechischen Philosophie zur Frage und damit iiber die andere Frage :
ist die Weltschépfung aus Nichts, historisch betrachtet, nur ein christ-
liches Problem ? Kannten die Heiden die Frage gar nicht ? Einen
kurzen historischen Abrif3 hieriiber moéchten wir hier der Lehre des
hl. Thomas vorausschicken.

Der Creatianismus in der griechischen Philosophie.

IFir unsere Frage kénnen hier nur drei Schulen in Betracht
kommen : die alte attische Philosophie, die fiidisch-alexandrinische
Spekulation und der Neuplatonismus.

a) Der Creatianismus und die attische Schule.

Hier kommen nur zwei groBe Namen in Frage : Plato (427-347)
und Aristoteles (384—322). Wir konnen aber den Rahmen auch
hier noch verengen. Merkwiirdigerweise tritt bei der Kreationsfrage
Plato, der sonst christlichen Ideen vielfach nidher stand, vor dem

1 Dict. apol. de la Foi cath. (1911) : « Création », col. 723.
2 Thomas, I. 45 1 ad 3.
3 Vgl. Dictionnaire de Théol. catholique. 1908. «Création », B, ITI. 2058 ff.



Die Weltschopfung 5

Stagiriten stark in den Hintergrund. Thomas rechnet allerdings auch
Plato zu den Anhingern der Creatio.1 Aber er spielt nur den schiich-
ternen Begleiter des Aristoteles. Um letzteren dreht sich der ganze
sikulare Streit. Wo mag der Grund liegen ? Einmal sicher in den
tiefsinnigen metaphysischen Prinzipien des Meisters von Stagira, die
der Creatio auBerordentlich giinstig zu sein schienen. Dann aber noch
in einem anderen Momente. Beide, Plato und Aristoteles, lehren eine
ewige Materie, die sie, als Subjekt der Erzeugung, richtig fiir unerzeugt
halten ; denn was fiir jede Erzeugung vorausgesetzt wird, kann doch
nicht selbst erzeugt sein. Wihrend aber Plato als Gegner der ewigen
Welt diese zeitlich durch die Gottheit aus der Materie bilden liBt, tritt
bei ihm Gott mehr als blofier Weltbildner hervor als bei Aristoteles, der
seine ewige Welt, trotzdem sie ewig ist, dennoch von Gott abhingig
macht. So erklirt es sich vielleicht, warum Aristoteles bei unserem
Problem viel mehr in den Vordergrund tritt als wie Plato. Jedenfalls
dreht sich die ganze historische Streitfrage um Aristoteles, mit dem
wir uns im folgenden allein beschéftigen. ‘

Kein Grofler hat je geglaubt, alle grolen Fragen geldst zu haben.
Oft zauderten sie in ihrem edlen Forschen und Ringen nach Wahrheit
vor dem letzten Schritte und iiberlieBen den Sieg ihrer eigenen
Prinzipien anderen. Auch das Genie hat nicht immer den Geist der
eigenen Zeit und die Kultur des eigenen Volkes iiberwunden. Vielleicht
gehort Aristoteles, der GroBen einer der GréBten hinsichtlich der Creatio,
zu den letzteren.

Zuerst ein Wort tiber die kritische Beurteilung des Aristoteles.
Schon im Mittelalter gingen die Meinungen iiber die Stellung des
Stagiriten zur Creatio auseinander. Nicht blof} die Augustiner sprachen
ihm die Schopfungsidee ab ; auch die spateren Thomisten gingen in
dieser historisch-kritischen Frage nicht einig. Mit fast auffallender
Schirfe hat Johannes a S. Thoma O. P. (1589-1644) die Schopfungsidee
bei Aristoteles abgelehnt. 2 Auch die modernen Historiker und jene, die
sich mit unserer Frage besonders beschiftigten, kommen in der Grofzahl
trotz anderweitiger Meinungsverschiedenheiten darin iiberein : Aristo-

LS. Th. L. 44. 1 ; Pot. q. 3. 2. 5.

? «Quare generatio necessario supponere debet creationem nec poterunt res
primo incipere per motum ; in quo hallucinati sunt aliqui antiqui Philosophi, et
Aristoteles ipse, qui existimantes non dari alium modum producendi res, quam per
motum et generationem, inciderunt in illud inconveniens de aeternitate mundi. »
Phil. Nat. II. P, q. 1. a. 5 (Ed. Vivés, 533).



6 Dle Weltschépfung

teles besafl keine bewufte Erkenntnis der Schopfung aus Nichts. Wir
nennen unter anderen: Gredt O.S.B.!, Gonzalez O.P., Matthias
Schneid 2, Garrigou-Lagrange O.P.3, Sertillanges O.P.% Jolivet 5,
Hafner ¢, Carl Werner ?, Maritain 8, J. Chevalier ®, Ch. Lévéque ',
L. Rougier 1!, J. E. Erdmann 12, H. Ritter 13, Ed. Zeller %, A. Stockl,
Uberweg 15, de Wulf. Die meisten von den Genannten und die besten
Kenner des Problems betonen indessen, daf3 die Creatio nicht blof3 nicht
im Widerspruch mit den metaphysischen Prinzipien des Stagiriten ge-
wesen ware, sondern ein logischer AbschluBl derselben hiitte sein kénnen.
Aber {fatsichlich hitte er diese letzte Conclusion nicht selbst gezogen.

Sicherlich hat sie Thomas von Aquin gezogen ; ja er ging sogar
einen Schritt weiter und teilte sie Aristoteles selbst zu. Nach ihm ist
die Schopfungslehre ein bewwuftes Lehrstiick des Aristoteles selbst. 16
Daran ist wohl kaum zu riitteln. Noch daran, daB er in den ver-
schiedenen Werken stetig denselben Standpunkt eingenommen hat. 17
Und er erhielt auch in der modernen Zeit noch méchtige Verbiindete,
nicht bloB in von Hertling und dem griindlichen Aristoteleskenner
Chr. A. Brandis '8, sondern in dem scharfsinnigen Franz Brentano 19,

Elem. phil. n. 834.

Naturphilosophie (1890), S. 345 ff.

Dict. apol. de la Foi cath. « Dieu» (1037).

S. Thomas d’Aquin. I. 281.

Aristote et la notion de création. Rev. des sciences phil. et théol. (1gme anneée),
1930, P. 5-50 u. 209-235. — Zwei hochinteressante Artikel.

6 GrundriB d. Gesch. d. Phil. S. 164.

7 Aristote et I'Idéalisme platonicien. Paris 1910, zit. bei Jolivet, p. 6.

8 La philosophie Bergsonienne. (2me Ed.) Paris 1930, p. 426.

9 La Notion du Nécessaire, Appendice III, La Chronologie d’Aristote, zit. bei
Jolivet, p. 26.

10 Te premier moteur et la nature dans le systéme d’Aristote. Paris 1852, p. 130.

11 La Scolastique et le Thomisme. Paris 1925, zit. bei Jolivet, p. 6.

12 GrundriB d. Phil. B. 1. 128 (Ed. 3).

13 Gesch. d. Phil. B. III, 183 ss.; 2903,

14 Phil, d. Griechen, Th. II. 2 Abt. (4. Aufl.) S. 594 fi.

15 Vgl. Uberweg-Praechter, Gesch. d. Altertums, Berlin 1926, S. 383 u. 387.

16 Pot.3.5;S.Th.1.2.3;L.C.G. 13; in IL. Met. lect. 2; in I. de Coelo,
lect. 21.

17 Maritain scheint zu zweifeln, ob er in der Summa theol. I. 44 noch den-
selben Standpunkt verfocht wie in de Potentia. (Vgl. La phil. Bergs. 1. c.) Indes
in I. 44. 1 werden Plato und Aristoteles zu gunsten der Creatio zitiert wie ander-
warts.

18 Handb. der Gesch. d. Griech. Rém. Phil. Aristoteles, S. 1178 (Berlin 18353).
Dazu Zeller, das. S. 594.

19 Die Psychologie des Aristoteles. Mainz 1867, S. 197 ff.

o e @ ow



Die Weltschépfung 7

dem E. Rolfes ! zustimmt und dem auch der berithmte Trendelenburg
zugestimmt haben soll. Die wissenschaftliche Fehde iiber unsere Frage
zwischen Brentano und Zeller gehort zu den interessantesten unter den
modernen Kontroversen. > Thomas braucht sich also nicht verschiamt
in den Winkel zuriickzuziehen, falls er in dieser historisch-kritischen
Frage dem groBen Stagiriten um einen Schritt vorgelaufen ist.

Die gewaltige, mit seltener Geistesschirfe gefiihrte Kontroverse hat
wohl manchen dunklen Punkt geklirt, aber keine liickenlose, endgiltige
Losung des Problems gebracht. Der Hauptgrund mag bei Aristoteles
selbst liegen, weil er iiber vieles schwieg, {iber was wir den genialen
Denker gern reden gehort hitten. Aber vielleicht hat gerade dieses
Schweigen seinen vielsagenden Grund. Unsererseits méchten wir hier
nur in aller Bescheidenheit, in drei Sitzen, das, was uns wahrscheinlich
erscheint, zum Ausdrucke bringen.

I. Aristoteles hat die Creatio weder bejaht noch verneint,
weil er sie nicht kannte.

In all den vielen Jahren, in denen wir uns mit Geschichte der
Philosophie beschiftigen, haben wir uns nie iiberzeugen kénnen, und das
trotz gewisser Vorwiirfe von Seite wackerer Kimpen des Thomismus,
dal Aristoteles bewufit irgendwie Stellung zur Schépfungslehre bezogen
hitte. Aristoteles kannte die Creatio iiberhaupt nicht und folgerichtig
hat er sie bewult weder bejaht noch verneint. Vor nicht gar langer Zeit
hat M. Mansion diese gleiche Idee ausgesprochen ?, und er hat meines
Erachtens den Nagel auf den Kopf getroffen. Die gleiche Idee vertreten

1 Vgl. die Kontroverse von Rolfes gegen A. Stickl, « Die Ideenlehre und
Schopfungstheorie bei Plato, Aristoteles und dem hl. Thomas» im « Katholik »,
Juni u. August 1884, und Rolfes, « Ein Beitrag zur Wiirdigung der aristotelischen
Gotteslehre », Nov. 1884, und die Antwort Stdckls, Dezember 1884. Ferner Rolfes,
« Die aristotelische Auffassung vom Verhaltnisse Gottes zur Welt und zum
Menschen », Berlin 1892 ; ferner E. Rolfes, « Der Beweis des Aristoteles fiir die
Unsterblichkeit der Seele.» Jahrb. f. Phil. u. spek. Theol. 1895, S. 375.

2 Dazu speziell Brentano, « Uber den Creatianismus des Aristoteles. » Akad.
der Wissensch. zu Wien, phil.-hist. Kl. C. I. Bd. 1. Heft. 1882 ; derselbe : Offener
Brief an Hrn. Prof. Dr. Ed. Zeller, Leipzig 1883 ; derselbe : « Lehre vom Ursprung
des menschlichen Geistes », Leipzig 1911. Gegen Brentano Ed. Zeller, « Uber die
Lehre des Aristoteles von der Ewigkeit des Geistes.» Akad. d. Wissensch. zu
Berlin 1882. B. 49, publiziert auch : in Leuze E. Zellers « Kleine Schriften ». B. I,
S. 263-290.

8 Vgl. Bulletin thomiste, janvier-février 1927, p. 14 ss.



8 Die Weltschdépfung

Jolivet 1 und Maritain. ? Ist es vielleicht nicht auch vielsagend, daB
seit der groBen, von Brentano so glinzend gefithrten Kontroverse die
historische Kritik, selbst im Lager des strengeren Thomismus, von der
These : Aristoteles war ein bewullter Vertreter der Creatio, mehr und
mehr abriickte ? Zur Begriindung unseres ersten Satzes mochten wir
skizzenhaft dem Leser folgende Erwigungen unterbreiten :

I. Die erste beriihrt die Schwierigkeit des Problems selbst. Die
dunkle Auffassung, da3 die Gottheit anders titig wire als Menschen oder
itberhaupt Geschépfe, haben alle heidnischen Vélker sicherlich gehabt.
Das ist kein Zweifel. Aber von da zu einer Schopfung aus Nichts ist
der Weg lang. Das Schépfungsproblem ist ein wngehieuer schwieriges
Problem. Es handelt sich da nicht um den Ursprung dieses oder jenes
Seins, sondern, wie Thomas unermiidlich betont, um die Entstehung
eines Totalseins oder des Seins als solchen.® Bedenkt man dabei weiter,
wie schwierig die Ixegese des alten Testamentes iiber diesen Punkt
ist, welche Kdmpfe der Begriff «creatio » noch in der patristischen, sogar
scholastischen Zeit, entfachte, mit welcher Intschiedenheit ihn, trotz
des Korans, die grioBten arabischen Philosophen bekdampften ; erwagt
man weiter, dall die ganze griechische Kultur und Wissenschaft keinen
anderen Dingursprung kannte als die yévesic — die Erzeugung —
die immer «aus Etwas » sich vollzieht ; erwigt man alles das, dann erfaf3t
man die Schwierigkeit des Schopfungsproblems fiir Aristoteles. Sie
bedeutete fiir ihn fast wie etwas wnglaublich Neues. Tir so etwas
miilten klare Texte da sein, welche diese neue Entstehungsweise der
bloBen yévesis gegeniiberstellen wiirden. Ist das der Fall 7 Nicht
eine einzige klare Stelle kann hiefiir angefithrt werden. Aristoteles
schweigt iiber diese neue Entstehungsweise.

2. Eine AuBerung von ihm wiirde man schon da erwarten, wo
er das berithmte eleatische Prinzip : «aus Nichts wird Nichts» mit
seiner Unterscheidung von Akt und Potenz zuriickweist. * Aber er
schweigt dariiber : daf3 es auBer der Erzeugung als Ubergang von einem
Nichtsein zum Sein noch einen anderen Ursprung aus dem Nichtsein
gebe. Fast zahllos sind die Stellen, wo der Stagirite das obige Axiom
berithrt. Aber nirgends eine Anspielung auf die Creatio ex nihilo.

1 Aristote et la notion de Création, Rev. des sciences phil. et théol. ib. p. 233.

? La phil. Bergsonienne, p. 426. « C’est qu’en réalité la pensée grecque n’est
pas parvenue au concept explicite de la création. »

3 1. 44. 2.

4 1. Phys. 8 (Did. II. 259. 10).



Die Weltschépfung 9

3. Dringendst hétte er sich duBern miissen im Sinne einer creatio
ex nihilo iiber den Ursprung der Materia prima. Sie ist ein rein real-
potenzielles Sein.! Sie ist, weil Voraussetzung oder Subjekt jeder
Erzeugung, selbst unerzeugt, « ayévyzov. » 2 Als ens potentiale miillte sie
nach den aristotelischen metaphysischen Prinzipien dennoch hervor-
gebracht sein, und da sie nicht durch y:vesis entstanden sein kann, mii3te
sie geschaffen sein. Hat Aristoteles so geschlossen ? Keine Rede. Sie
existiert aus Naturnotwendigkeit, « % avayxzrng 3, » dhnlich wie er von Gott
auch sagt : er ist aus Notwendigkeit Sein : « &2 avayxng age EaTiv Gv. »d
Also gerade da — beziiglich der Materia prima —, wo er gemil seinen
Prinzipien als Kreatianist hiatte auftreten miissen, versagt er voll-
stindig und zeigt sich uns mit seiner aviyxr als echter Grieche und
Dualist. Ubrigens wiirde es uns interessieren, zu wissen, ob iiberhaupt
die griechisch-philosophische Terminologic fiir « Entstandenes» einen
anderen Ausdruck als yryvopevoy oder ein gleichsinniges Wort besitze.
Wenn nicht, wortiber die Philologen zu sprechen haben, wire das eine
véveais — kannten

neue Bestdtigung, daf}- sic nur die Erzeugung
und nie an Creatio ex nihilo dachten. Wir glauben, dall das letztere
der Fall war.

4. Zugunsten einer bewulBten Stellung des Aristoteles fiir die Creatio
hat man vorziiglich seine dunklen AuBlerungen iiber das Herkommen
der Menschenseele herangezogen. Haben wir hier irgend eine ausdriick-
liche AuBerung, eine bewullte Anspielung auf die Creatio ?

Stellen wir uns in der Interpretation des berithmten c. 5, Buch III,
de Anima und der damit verbundenen anderen Stellen des Stagiriten
itber die Nalur der Menschenseele auf den Standpunkt von Franz
Brentano. Seine FFassung ist nicht blol die des Aquinaten, sondern wie
N. Kaufmann sagt ®, auch die der hervorragenden deutschen modernen
Aristoteliker, wie Trendelenburg und von Hertling. Diese Interpretation
iiber die Natur der Seele ist der Creatio am giinstigsten und scheint
auch uns die beste, wenn sie auch nicht jedes Dunkel hebt und alle
Zweifel restlos 16st. Darnach ergibt sich iiber das Wesen der Seele
folgendes Gesamtbild : Ein hoherer Teil der Seele, der vouc oder Geist

1 X.Met. 2. (II. 586. 20) ; XII. Met. 3. (II. 614. 41) ; VIIIL. Met. 8. (II. 570. 36.)

® II. Phys. 9. (II. 260. 20.)

3 VI. Met. 7. (IL. 545. 8; II. Met. 4. (IL. 494. 45.)

4 XI. Met. 7. (Did. II. 605. 31.)

® Die teleologische Naturphilosophie des Aristoteles. Paderborn 1893.
S. 103 Anm.



10 Die Weltschépfung

ist emmateriell
Unsterbliches und Ewiges — a0dvatov xai xidwov. 1 Dieser voic ist nicht,
wie spiter Alexander Aphrodisias und Averroés behaupteten, ein « All-
gemeingeist », ein von den Individuen getrenntes Prinzip — Intellectus
separatus —, sondern ein individuell-personlicher; auch Ed. Zeller
stimmt dem zu. 2 Dieser votc ist entitativ die Seele selbst, insofern sie
Substanzialform des Leibes ist, denn Teile der Seele unterscheidet
Aristoteles nur im Sinne verschiedener Tétigkeitsgebiete. * Aus all dem
ergibt sich : die Menschenseele als solche ist : geistig, gottlich, unsterblich,
ewig, personlich.

Was sagt nun Aristoteles von dem Ursprunge dieser Seele ? Er
sagt : sie kann nicht durch Erzeugung entstanden sein, da sie nicht
von einer korperlichen Titigkeit abhingig ist, sie mull also von aufen
« Bopafev » kommen : « Es bleibt demnach iibrig, daB der vot: allein
von aullen eintrete und allein géttlich sei, denn an seiner Titigkeit
hat keine materielle Wirksamkeit teil. »* Sagt er etwas von Creatio ?
Nichts. Und doch hitte er hier der Erzeugung die Creatio gegeniiber-

ywsistés — ; er ist etwas Gottliches — fOziov —, etwas

stellen miissen, wenn er sie gekannt hitte. Aber nichts von dem. Hier
ging Brentano wohl doch iiber Aristoteles hinaus, wie Maritain mit
Recht bemerkte. ® Brentano hat sich vor allem auf das « géttlich » —
fzicy — gestiitzt, um die Seele als von « Gottgeschaffene » zu erweisen.
Aber Ed. Zeller konnte mit Berufung auf Bonitz mit Recht entgegnen,
dall das vielgebrauchte «fcicc» im aristotelischen Sprachgebrauche
nie diesen Sinn: «von Gott geschaffen » oder hervorgebracht habe. ®
Aber was wollte Aristoteles mit dem «0dzabsy » sagen 7 Das wissen
wir nicht. Gewil3 sind nach ihm auch die Geister von Gott, der ersten
Ursache, bewegt. Aber war er sich iiber den Seinsursprung der Geister

1 Deanima IIIL. c. 4 u. 5 (III. 467-8) ; XI. Met. c. 3 (I1. 601. 40 ss.) ; de Generat.
animal. IL. c. 3. (ITL. 151. 43 ss.).

? Vgl. Kleine Schriften v. Ed. Zeller (Leuze), S. 2064. Zeller verteidigt
nicht die Praexistenz des Intellectus separatus, sondern die Priexistenz der Seele
im Sinne der platonischen Individualseele. Das. 266 ff.

3 Fir die Einheit der Seele spricht II. de Gen. animal., ¢. 6, wo dem voic¢
auch die Regelung des vegetativen Lebens zugesprochen wird ; ferner vor allem
die Nikomachische Ethik I. c. 1-7 ; endlich die klassische Definition der Menschen-
seele : « # Yuyy Bz toUto ¢ Lopev nal algbavépcha xal Stavoovpcha wpwtws. » De Anima
II. c. 2. (III. 446. 52.)

4 Oeimerar 8 tov volv wévov BUpabey imetauévar xal Osiov ; 0U8%v yap avted A
évepyela nowwvel swpatixn évépyaia. » De gen. animal. IL. 3. (ITI. 3351, 51.) l

5 La phil. Bergsonienne, p. 435 1.

8 Vgl. Kleine Schriften, S. 268.



Die Weltschépfung II

klar ? Hat er sich dariiber iiberhaupt irgendwo ausgesprochen ? Hat
er hier seine Lehre von Akt und Potenz, ohne die er doch unmoglich
zu einer Creatio geistiger Wesen gelangen konnte, zuende gedacht ?
Hat er nicht sogar den Satz aufgestellt : in allem, was ewig ist — und
die Seele nennt er ja auch ein a«fdiov — unterscheiden sich Akt und
Potenz nicht !, gibt es keine Verdnderung ? 2 Hat ihm Thomas nicht
sogar widersprochen ? # Ist da nicht bei Aristoteles vieles dunkel und
ungelost 7 Wire es nicht klarer, wenn er an die Creatio auch nur
gedacht hatte ? Liegt nicht vielleicht in diesem Mangel der Durch-
fithrung der Akt-Potenzlehre der tiefere Grund des Dunkels, der Grund,
warum er iiber die bloBe y:vesic nie hinaus kam ? GewiB3, Aristoteles hat
das Sein als Sein erfaBt. Dafiir biirgt seine Definition der Metaphysik
als Wissenschaft des Seins als Sein. * Aber hat er auch Gott als Wirk-
ursache des Seins als Sein — hierin besteht doch die Idee der Creatio
ex nihilo — erkannt ? Wie kommt es, daB er da, wo er Gott als erhaben-
stes Sein und Wahres zur Quelle alles Seins und Wahren stempelt —
Thomas verweist oft auf diese Stelle — in seinen Ausfithrungen, iiber
Gott, den Beweger und die Ursache der substantiellen Erzeugung —
vivesie — mnicht hinauskommt ? 5 Dasselbe an der Stelle, wo er die
Wirkursdachlichkeit Gottes am schirfsten betont. Das Sein und Leben
— 7o stvar zat {fy — hidngt von Gott ab und doch ist dabei nichts
weiteres gemeint als die substantielle Erzeugung. ¢ Merkwiirdigerweise
spricht er auch von einem Ubergang aus dem Nichisein schlechterdings
zum Sein : «ix ToY wn LvTog 1mAaS :ie odsiav, meint aber damit aus-
driicklich wieder nur die Substanzerzeugung, die vevesis. 7 Das ist viel-
leicht der schlagendste Beweis, wie stark er, wie alle Heiden und
Griechen, im Banne der blofen Erzeugung stand, ohne eine Ahnung
zu haben von der Creatio ex nihilo, die eigentlich allein ein Ursprung
aus dem « Nichtsein schlechterdings » ist. — Das hindert uns dennoch
nicht, einen zweiten Satz aufzustellen.

« evéyealar yap 7 etvar 0UB:v Sragipe v toic 4idfowc. » III. Phys. 4. (278. 11.)
I. de Coelo 9. (III. 382. 43.)
In de I. Coelo, lect. 21.
III. Met. 1. (II. 500.)

5 II. Met. 1 u. 2 (IL. 486. 31 ss.) ; Thomas in II. Met. lect. 2 ; in I. de Coelo,
lect. 21 ; Pot. III. 5; S, Th. I. 2. 3; 44.1; L. C. G. 13.

B II de Coelo g. (II. 382. 46 ss.)

Tad 8éx tol puy dvtog amies eio oUcfav yéveoig amiws.» V. Phys. 1. (IL
309. 6.) Faktisch will Aristoteles mit dieser Definition nur die substantielle Er-
zeugung der akzidentellen gegeniiberstellen. Es handelt sich also bei ihm immer
nur um das « Werden ».

oW e -



I2 Die Weltschoépfung

II. Die Creatio steht mit den
aristotelischen metaphysischen Prinzipien nicht im Widerspruche.

Mit fast erstaunlicher Energie haben moderne Aristoteleserklirer
versucht, zwischen aristotelischer Metaphysik und Creatio eine uniiber-
brickbare Kluft aufzuwerfen. Es ist ihnen aber das scheinbar nur
gelungen, indem sie teils mit der Weltschopfung Fragen verquickten,
die mit ihr nichts zu tun haben, teils den Schipfungsbegriff vollig mil-
verstanden und endlich den aristotelischen Begriff von der gittlichen
Natur und Tdtigkeit vergewaltigt haben. Hier nur einige skizzenhafte
Bemerkungen.

a) Immer und immer wieder hat man die ewige Welt des Stagiriten
gegen die Creatio ins Feld gefithrt, um zu zeigen, welche unverséhn-
liche Kluft zwischen Aristoteles und der Schépfung aus Nichts liege.
In Wahrheit hat man damit die Stellung, welche die Creatio in der
Gotteslehre einnimmt, total gefilscht. Die beiden Probleme haben, wie
Garrigou-Lagrange richtig gesagt hat, an sich miteinander gar nichts
zu tun. ! Die Existenz Gottes und damit die eines Schépfers wird aus
der Potentialitit der Welt notwendig erschlossen, gleichviel, ob jemand
fiir eine ewige oder zeitliche Welt eintrete. Eine erste Ursache wird
auch fiir eine ewige Welt Vorausgesetzt. Dieser Auffassung war Aristo-
teles selbst. Er setzt fiir seine ewige Welt iiberall als apodiktisch
bewiesene These die Existenz Gottes, des unbewegten Erstbewegers
voraus. Dariiber wird nicht einmal dispuﬁert. Dagegen rechnet er
die Ewigkeit der Welt, wenigstens in seinen jiingeren Jahren, zu den
diskutierbaren Fragen, zu den sog. Problemata.?® Gegen gewisse alte
Physiker, wiec Anaxagoras und Empedocles, die cinen Weltanfang auf
dem Wege der bloBen Erzeugung zu erweisen suchten, hat er mit
Recht die Ewigkeit der Welt verfochten, denn jede Erzeugung setzt
als solche wieder eine andere und diese wieder eine andere voraus. ®

! Dict. ap. de la Foi cath. « Dieu » (1037).

2 1. Top. 9. (I. 178. 48 u. 179. 8.) Thomas verweist auf diese Stelle des Aristo-
teles in I. 46. 1. Beide sprechen daselbst von der Ewigkeit der Welt, wie von einer
Frage, fiir welche « pro» und « contra » nicht stichhaltige Griinde vorhanden sind.
Vgl. Jolivet, 1. cit. S. 17 2.

3 VIIL Phys. 1. (II. 342); L. de Coelo 7. (IL. 356-57.) IL. Coelo 1. (II. 389.)
Hier iiberall hat Aristoteles die Ewigkeit der Welt ohne Zweifel als sichere Lehre
verteidigt. Dieser Ansicht ist im Kommentar in die Physik auch Thomas. Er
betrachtet es als « frivulum », wie wenn er die Ewigkeit der Welt nur als « Problem »
betrachtet hiatte. Nach ihm war die aeternitas mundi fiir den Stagiriten ein sicheres
Lehrstiick., In VIII. Phys. lect. 2 (Ed. Vives, v. 22. 629).



Die Weltschépfung I3

Das ist absolut richtig. Ob der Stagirite, wenigstens spiter, die Welt-
ewigkeit nicht auch absolut verteidigt habe, diirfte zu bejahen sein.
Jedenfalls hat er immer die prima causa, auf die sich eben die Creatio
bezieht, vorausgesetzt und damit selbst die beiden Fragen getrennt.
Bei Thomas von Aquin dasselbe. Er setzt Gott als erste Ursache und
Schopfer voraus !, ehe er iiberhaupt zur Dauer der Welt, d. h. ob sie
zeitlich oder ewig sei ?, Stellung bezieht. Er billigt den Aristoteles in
seiner Argumentation gegen die alten Physiker.® Dal} die Welt tat-
sachlich zeitlich ist, also angefangen hat, das wissen wir nur aus dem
Glauben. * Hierin hilt er Aristoteles nicht fiir vereinbar mit dem
Glauben, ganz wie Alexander v. Hales im Kampfe gegen den Kanzler
Philipp von Paris.® Die bloBe Vernunft kann weder die Moglichkeit
noch Unmdaglichkeit einer ewigen Welt apodiktisch beweisen. ¢ Thomas
ist also nicht, wie immer und immer wieder behauptet wird, ein
Anhédnger der Mdoglichkeit einer ewigen Welt !

b) Ferner haben die Modernen die Schépfungsidee véllig irrtiimlich
aufgefalBt. M. J. Chevalier mit anderen hilt die Creatio mit dem
aristotelischen Gottesbegriff fiir absolut unvereinbar kraft des sog.
Kontaktprinzips. ? Jedes Bewegende ist, etwas bewegend, von dem
Bewegten selbst bewegt. Schaffend wiirde also Gott von dem Ge-
schaffenen oder Bewegten selbst bewegt. Nun aber ist der aristotelische
Gott absolut unbeweglich — immobilis. Also wire eine Creatio mit
ihm absolut unvereinbar. — In Wahrheit hitte der alte Meister einem
solchen Einwande selber des entschiedensten widersprochen. Der Ein-
wand miiBte, wenn er wahr wire, den aristotelischen Gottesbegriff
selbst stiirzen und in ihn einen Widerspruch tragen. Nichts ist bei
Aristoteles doch so sicher wie die These : der unbewegliche Gott bewegt
die Welt! Wirde jeder Bewegende zugleich bewegt, so wire der
aristotelische Gott zugleich bewegt und doch unbeweglich. Aber der
Meister von Stagira hat bereits selbst durch eine Unterscheidung das
Loésungsprinzip gegeben. Das Bewegende ist nur dann zugleich bewegt,
wenn es ¢n Potenz ist 8, also wenn es in die Naturordnung selbst gehort.
Da nun Gott auch nach Aristoteles Actus purus ist, ist der Einwand

I. 2. 3; 1 q. 44 u. 45.

I. q. 46. 3 1. 46. 1 ad 5. 4 T, 46. 2.

In VIII. Phys. lect. 2 (629).

I. 46. a. 1 u. 2.

Vgl. Jolivet, 1. c. p. 19 ff,

« Keveitar 88 zal 1o wvolv, @amep elpnrar, mav to Suvapsr ov xwetév. » IILL

Phys. 2. (IL. 275, 17.)

@ = e ;o =



I4 Die Weltschopfung

nach Aristoteles selbst gegenstandslos. In Wirklichkeit aber beruht
er auch auf einer vollstindigen MiBkennung der Creatio selbst, die,
weil aus Nichts, iiberhaupt nicht ein Bewegen des Bewegten ist, da
eben keine Materia praejacens vorhanden ist. ' Anderseits haben schon
die Alten unterschieden zwischen Contactus physicus, der nur das
Quantitative und daher die Korper angeht, und Contactus virfutis, der
vom Geistigen auf das Korperliche tibergehen kann.? Mit einem Worte :
der ganze vorige Einwand driickt die Schopfungstitigkeit und die
gottliche Tatigkeit iiberhaupt zu einer bloBen Naturtitigkeit, sogar zu
einer physischen herab !

¢) Unvergleichlich tiefer greifend sind die Schwierigkeiten, die man
gegen die Creatio aus der aristotelischen Lehre iber Gottes Titigkeit,
seine Natur und sein Verhiltnis zur Welt vorgebracht hat. Hier
scheint faktisch eine fast unverséhnliche Kluft zu bestehen zwischen
Aristoteles und einer Creatio.

Eines scheint uns unleugbar festzustehen : die Schépfung aus
Nichts ist entweder ein freier Willensakt Gottes oder sie ist iiberhaupt
nicht. Sie bedingt auch die Kontingenz der Weltdinge und kann nur
das Resultat einer Wirkursdchlichkeit Gottes sein, dessen Erkenntnis,
Wollen und Sorgetragen nichts entgehen darf.

Nun stelle man all dem den aristotelischen Gottes- und Tdatigkeits-
begriff gegeniiber. Schon E. Zeller hat den aristotelischen Gott in ein
rein beschauliches Denken versetzt.® M. J. Chevalier hat ihm den
Willen einfach abgesprochen. * Durchaus logisch sprechen ihm dann
beide eine praktische Tdtigkeit nach aullen, sowohl im Sinne des imma-
nenten praktischen Denkens und Strebens — wofnsic — als des duBeren
Machens selbst — mpafis — ab. 8 Gott bewegt die Welt iiberhaupt nicht
als Wirkursache, sondern nur als Finalursache. ® Fiir eine Vorsehung
bei dem Stagiriten fehlt sowohl das gottliche Erkennen als das fiir-
sorgende Wollen. Am meisten gefihrdet ist bei ihm die Kontingenz
der Weltdinge. Sein Gott ist notwendig, seine ewige Welt ist notwendig,
seine Materia prima ist notwendig. In dem starren «Necessarium »
erblickt daher M. Rougier den unverschnlichsten Gegner einer Creatio. 7

1 1. 44. 4 ad 1.

1. 75. 1 ad 3.

3 Phil. d. Gr. Th. II. Abt. 2. S. 504 fi.

4 La Notion du Nécessaire, p. 186-7, zit. bei Jolivet, p. 26.

5 Zeller, ib. 369 ; Chevalier, das.

8 Chevalier das. Auch Zeller ist dieser Ansicht.

7 La Scolastique et le Thomisme, Paris 1925. Vgl. Jolivet, 39-50.



Die Weltschopfung I5

Es liegen viele Ubertreibungen in diesen Darstellungen des Aristo-
teles. Aber alles ist nicht unwahr. Indes wird doch kein verniinftiger
Philosoph die Seinsnotwendigkeit Gottes bestreiten. Soll etwa Gott
kontingent sein, damit man wieder einen anderen zu suchen hitte ?
Auch hindert seine absolute Seinsidentitit und Seinsfiille ihn doch
nicht, daB3 er, immer derselbe, sich notwendig wollend, anderes auller
sich, ohne Selbstveranderung, ewig frei will, mit anderen Worten, daB
er einen Willen und einen freien Willen besitzt, der effektive je nach
verschiedenen Zeiten Verschiedenes schafft, was er von Ewigkeit her
frei wollte.? Dal} Aristoteles den géttlichen Willen und konsequent
das gottliche praktische Handeln vernachlissigte, ist unbestritten. Dal}
er den gottlichen Willen schlechterdings geleugnet, ist nicht so leicht
beweisbar, wie wir noch sehen werden. Vorerst sei bemerkt, daf die
These : der aristotelische Gott ist nicht Wirkursache des Weltgeschehens,
unhaltbar ist. Er ist im Werden der Dinge, neben der Materia, aus der
sie werden, die unbewegliche, erste, bewegende Ursache aller bewegenden
Ursachen 2, das erste machende Prinzip, « msatov mowty », der Bewegung,
das nichts leidet, aber aktiv ist, wahrend er als Finalursache nicht
aktiv ist.® An dieser Stelle kommen jene nicht vorbei, die den
aristotelischen Gott nur als Zweckursache fassen. Damit fallt, wenigstens
im Prinzip, eine weitere These von Zeller und Chevalier : beim aristo-
telischen Gotte gibt es gar keine praktische Welltitigkeit, weder wmoinsis
noch =zafic.  Aristoteles nennt die Wirkursichlichkeit Gottes an der
erwihnten Stelle priizis ein wovntixév. Ubertrieben ist es auch, dem
aristotelischen Gotte jede Vorsehung abzusprechen, da Aristoteles selber
Gott bald mit einem Heerfithrer, der das Heer ordnet und leitet,
vergleicht 4, bald mit einem fiir alle vorsorgenden Staatsoberhaupte oder
auch mit einem Familienoberhaupte. 8 Gott selber ist es, der fiir die
Erzeugung der Pflanzen, Tiere und Menschen, die am weitesten von ihm
entfernt sind, aufs beste vorsorgt. ¢ Daher hat sogar Alexander Aphro-
disias es nicht gewagt, dem Stagiriten die Vorsehung in bezug auf

11.19.1; 7; 10.

? 1. De Generatione et Corrupt. 3. (II. 437. 51-438. 8.)

3 «ixel te yap To mpwriwe xwolV axiviTov, xal iml TGV TWONTIXGY TO TREGTOV
motolv amabéc. "Egtt 88 10 mommxov aitiov @¢ Ghev f dpym THC xivigeEwe; To
8’0y Evexa ol moyfmizov. » 1. Gen. et Corrupt. 7. (IL. 447. 27.) Dazu Thomas in
I. de Generat. et Corrupt. lect. 7. (Ed. Vivés, 23. 288 ss.) u. lect. 20. (23. 322 ss.).

4 XI. Met. 10. (II. 609. 35 ss.).

8 Ib. (611. 12).

¢ II. Generat, et Corrupt. 10. (IL. 465. 35.)



16 Die Weltschopfung

die Erhaltung der Arten und Gattungen abzusprechen.! Da die Pro-
videntia fiir etwas sowohl Kenntnis als Wollen involviert, wird man
dem aristotelischen Gotte nicht jedes Weltwissen absprechen diirfen,
so wenig als dem Strategen fiir die Heerfithrung oder dem Staats- und
Familienhaupte fiir die Leitung ihrer Untergebenen. AnstoB, aber
unbegriindeten, hat es erregt, weil Aristoteles sagte : Gott erkenne die
Weltdinge nicht wie wir durch duferes Erfahren in den Dingen, sondern
in sich selbst als Ursache. * Das ist aber selbstverstindlich, und ganz
in diesem Sinne wird spidter Averroés, sicher kein bestochener Zeuge
in unserer I'rage, die aristotelische Welterkenntnis verteidigen und
dafiir ein eigenes Opusculum schreiben.3 Wenn nun nach Aristoteles
Gott Wirkursache der Welt ist und die Welt kennt und sie leitet, Fiir-
sorge fur sie trigt, dann, so scheint es mir, mull dieser Gott sicher
auch einen Willen besifzen, zumal er auch liebt, denn ihm ist der
Weiseste der liebste «fizogiicatatocn, * Dall der gleiche Aristoteles im
Prinzip auch die Kontingenz der Weltdinge durchaus anerkannte, wird
doch niemand bestreiten, da er bekanntlich aus jener Kontingenz
anhand des Prinzips : was bewegt wird, wird von einem anderen bewegt,
das Dasein Gottes bewies. ®

Nun das Resultat aus dem Gesagten : im Prinzip fafit Aristoteles
Gott als das absolut vollkommene Sein, das nur seiner selbst bedarf,
als unendlich geistiges Sein ; im Prinzip anerkennt er Gott als erste
Wirkursache der Welt, teilt ithm Weltkenninis und vorsorgenden Willen
zu, der den Weltdingen gegeniiber frei sein miillite, weil er ihrer nicht
bedarf ; im Prinzip proklamiert er auch hoch und feierlich die Konfingenz
der Weltdinge. Auf diesen Prinzipien ruht nun gerade der Begriff, die
Maglichkeit der Creatio ex nihilo. Also steht die Creatio mit den aristo-
telisch-metaphysischen Prinzipien durchaus in keinem Gegensatze. —
Ob und wie er seine Prinzipien konsequent dwurchgefiihrt, gehort nicht

1 Vgl. Zeller, Die Phil. der Griechen, 3. T. 1. Abt. (5. Aufl. 1923), S. 826 u. 829.

2 Vgl. XI. Met. c. 7, das Verwirrung verursacht hat.

3 Vgl. « Philosophie und Theologie von Averroés», iibersetzt aus dem Ara-
bischen von M. J. Miiller, Miinchen 1875, S. 11. In dieser Sammlung befindet
sich die kleine Abhandlung des Averroés : « Spekulative Dogmatik », wo Averroés
scharf gegen jene sich wendet, welche den Aristotelikern das goéttliche Wissen
der Einzeldinge abstritten. S. 26. Das Opusculum wurde schon im XIII. Jahr-
hundert von Raymundus Martini O. P, aus dem Arabischen ins Lateinische iiber-
setzt und in seinen « Pugio fidei contra Mauros et Judaeos» (Lipsiae 1687, p. L.
C. XXV) aufgenommen.

4 X. Eth. Nic. 8. (IL. 127. 16.)

8 VIIL. Phys. 1. {IL; 333 9.)



Die Weltschopfung 17

zu den Prinzipien selbst. Dariiber im folgenden. Aber wir stellen
hier gleich noch einen dritten Satz auf.

III. Die Creatio lag ,
als logische Folgerung in den metaphysischen Prinzipien selbst.

Wir sagen damit selbstverstindlich nicht, dall der Meister die
Folgerung selber gezogen. Und gerade das wurde fiir sein System
fatal.

Nicht alles, was die modernen Kritiker iiber Aristoteles Nach-
teiliges gesagt, ist Ubertreibung. Sein einseitig intellektualisiischer Golttes-
begriff deutet darauf hin. Seine géttliche Wirksamkeit mit Gott als
bloBem Beweger erreichte das Sein als Sein nicht. Wiire seine Auffassung
itber das gottliche Weltwissen und Wollen und die Vorsehung nicht
liickenhaft, dann hiitten wir heutzutage nicht die enorme Schwierigkeit,
diese Lehrpunkte zu konstatieren. Die Leugnung von Akt und Potenz
in allem Ewigen, das von Gott abhingt, war ein schwerer Schlag gegen
die Kontingenz der Weltdinge. Damit erhielt seine Weltewigkeit, die an
sich mit unserem Problem nichts zu tun hat, einen ganz anderen
Charakter. Sie wurde zu etwas Innerlichnotwendigem, was auch Thomas
ablehnt. ' Aristoteles hat das « Aeternum » mit dem «Necessarium »
2 Uber der Ausfithrung des an sich groBartigen Systems
schwebt bleierne, dunkle, driickende, alles umspannende starre Not-
wendigkeit, die altgriechische avayxn, deren tiefstes Prinzip bei Plato
und Aristoteles die ewig-notwendige Materia prima war. Es fehlte

1dentifiziert.

eben die Creatio !

Und doch lag sie logisch in seinen metaphysischen Prinzipien !
Sein metaphysisches Grundprinzip : =wgotepov Evésyesia Suvapens ot 3
«allem Potentiellen geht das Aktuelle voraus », hitte ihn logisch zur
Creatio fithren miissen. Und das in erster Linie beziiglich der Materia
prima. Als real-potentielles Sein mulite sie, wir sagten es oben
schon, hervorgebracht sein. FErzeugt kann sie nicht sein, weil sie die
Voraussetzung jeder vévesic ist. Eine gottliche Emanatio kann sie nicht
sein, weil Gott nach Aristoteles absolut geistig-unverianderlich ist.
Was bleibt also ? Nichts anderes als eine Creatio ex nihilo. Wie logisch
wire sie gewesen | Statt dessen erklirte sie Aristoteles ewig-notwendig,

1 In XII. Met. lect. 5.
2 1. Coel. 12. (II. 387. 19.)
3 VIIL. Met. 8. (IL. 269. 38.)

Divus Thomas.

3]



I8 Die Weltschopfung

« & avayxne». Wie bedeutungsvoll ware fiir das ganze System die
creatio der Materiae gewesen ! Die reale Materia prima als solche ist
noch nichts Partikulidres, weil alles materiell Partikulire erst durch
Generatio aus ihr entsteht. Mit der Creatio der ersten Materie hatte
Aristoteles also den Ursprung des Seins als Sein und damit des Total-
seins des kreatiirlichen Seins proklamiert. Damit wire Gott nicht mehr
blofl erster Beweger der Vereinigung von Materie und Form in der
substantiellen Erzeugung gewesen, sondern Wirkursache der Bestand-
teile und des Ganzen und alles dessen, was im Ganzen ist. Welches Licht
hatte diese Auffassung ausgestrahlt auf das Weltwissen, Weltwollen und
die Vorsehung ! Richtig wurde gesagt ! : bei Aristoteles, wie iiberhaupt,
ist Gottes Weltwissen — Wollen — Vorsehung so groB3 wie seine
Ursichlichkeit. Nur mit der Creatio der Materie aber kann Gott
Wirkursache des Totalseins des materiellen Dinges sein. Also konnte
auch nur so sein Wissen — Wollen — Vorschung das Totalsein der
Dinge umfassen. Alles das wire eine logische Weiterentwicklung der
aristotelischen Prinzipien gewesen. In diesem Falle konnte dann der
Stagirite nicht mehr von Weltdingen reden, die mehr und weniger
entfernt wiren von Gott. *? Die Creatio erreicht alles unmittelbar und
folgerichtig auch das Wissen und Wollen und die Providentia des
Schopfers. Und sie erreicht alles, auch das mdgliche Sein, insoweit es
Realitit hat oder dazu hingeordnet wird. Es ist unlogisch bei Aristoteles,
wenn er den kreatiirlichen Geistern und den ewigen Planetenbewegern
usw. die Mischung von Akt und Potenz abspricht. Da Gott auch ihre
Ursache sein soll und sie faktisch von ihm bewegt werden, wie Aristoteles
selbst lehrt, sind auch sie mobilia, haben also potentielles Sein Gott
gegeniiber, miilten also auch von Gott ihr Sein erhalten haben, d. h.
geschaffen sein, immer nach dem Prinzip : das Potentielle hingt vom
Aktuellen ab. Aristoteles fithlte diese Inkonsequenz und unterschied
das absolute Necessarium — Gott — von Necessaria, deren Ursache
das pfimum Necessarium sein soll. 2 Aber diese Unterscheidung rettet
ihn nicht mehr. Sind die Necessaria secunda nicht aus Akt und Potenz
zusammengesetzt, dann kann der Grund ihrer Notwendigkeit nicht
mehr in einem anderen, in Gott, liegen. Bei Aristoteles fehlt es an der
konsequenten. Durchfiihrung der Lehre von Akt und Potenz. Sonst wire

L Jolivet, 1. c. 222. 23.
2 II. Gen. et Corr. 10. (II. 465. 35.)
3 IV. Met. 5. (II. 518. 20.)



Die Weltschopfung 19

er logisch zur Creatio gelangt. Thomas hat sie ithm zuerteilt. Insofern
konnte man mit viel Recht sagen: Thomas hat mit der Creatio den
Kosmos aristotelischer erkliart als Aristoteles selber mit seiner Uiq.
Das ist wohl die herrlichste Ehrenrettung des Aquinaten.

Kein GroBer hat je alle grolen Fragen seiner Zeit geldst, noch,
auch wenn er ein Genie war — und das war Aristoteles, in allem den
Geist und die Kultur seiner Zeit und seines Volkes iiberwunden. Das
scheint die Stellung des Aristoteles zum Schépfungsproblem zu be-
stitigen. Ob wir ihn richtig beurteilt, dariiber moge der Leser urteilen.

b) Der Creatianismus in der jiidisch-alexandrinischen Schule.

Mit der jiidisch-alexandrinischen Schule tritt ein neues Prinzip in
der philosophierenden Spekulation auf, die Offenbarung des Alten
Testamentes. Die Tendenz, nachzuweisen, dall die Uroffenbarung des
judischen Volkes mit der griechischen Philosophie, speziell der Plato-
nischen, iibereinstimme, war grundlegend fiir die ganze alexandrinische
Spekulation. Selbstverstindlich mullite sie zur Creatio irgendwie
Stellung nehmen. Schon Aristobul hat, um 170 v. Chr. herum, den
Gedanken ausgesprochen, dall sowohl nach dem Pentateuch wie nach
der griechischen Philosophie alles durch Gottes Wirksamkeit hervor-
gebracht sein miilte. ! Weiter aber hat er sich iiber diesen Welt-
ursprung nicht geduBert. Bei den wenigsten sprachlichen Ausdriicken
der verschiedenen Idiome deckt sich der gebriuchlichste Hauptsinn
des Wortes mit dem etymologischen. Man denke nur an das «eyoiq »,
«schola », «Schule ». Auch das hebriische bara in Gen. I. 1: «im
Anfange schuf Gott Himmel und Erde», bedeutet etymologisch nur
«schneiden », «bauen ». Die noch im dritten Jahrhundert v. Chr.
entstandene griechische Ubersetzung der Heiligen Schrift — die Septua-
ginta — iibersetzte das bara der Genesis mit émoiqsev, « gemacht ». 2
Ein Wort, das die Creatio ex nihilo ausgedriickt hitte, besal, sagt
A. Vacant, die griechische Sprache in jener Zeitperiode iiberhaupt
nicht. Das gleiche énolnsev gebraucht daher auch die Makkabiermutter
in jener herrlichen Mahnung an ihren Sohn: er moige gedenken, dal
Gott Himmel und Erde und alles aus dem Nichtseienden gemacht :
« 2% oUx dvtov émeingevy (II. Mach. 7. 28). Erst spiter erhielt im

L D. E. Schiirver, Gesch. d. jiid. Volkes im Zeitalter Jesu Christi. B. I11. S. 387
(3. Aufl. Leipzig 1928).
2 Das. 310.



20 Die Weltschopfung

Griechischen das Verb xtilztv, das seiner Wurzelbedeutung nach nur :
« bebauen, anbauen, griinden » bezeichnet, den besonderen Sinn von
creare ex nihilo. Davon dann « xtistne » — Schopfer. ! So findet es
sich schon bei Flavius Josephus, der den furchtbaren Krieg von 66-70
n. Chr. miterlebt und uns beschrieben hat. 2

Eigentlicher Griinder und Zentrum der jidisch-alexandrinischen
Schule war bekanntlich Philo von Alexandrien (zirka 20 v. Chr. bis
50 n. Chr.). War er ein Anhdnger der Schopfung aus Nichts ? Sein
Enthusiasmus als Jude fiir die Religion seines Volkes einerseits und
seine Begeisterung fiir griechische Kultur und Philosophie anderseits,
die in mehr als einem Punkte iiber den Juden gesiegt hat, lassen ahnen,
daB seine Stellung zur Creatio nicht ohne Wankungen bezogen wurde.
Dem entsprechen denn auch die Kritikurteile. Die einen, wie Grol3-
mann 3, Keferstein ¢ und Vacherot, der ihm aber zugleich orientalisch
emanatistische Auffassungen zuschreibt ?, zdhlen ihn zu den Anhingern
der Creatio. Andere, wie Schiirer ¢, Uberweg und Ed. Zeller 7, dem
Max Heinze widerspricht 8 rechnen ihn zu den Gegnern der Creatio.

Weder alle Griinde «dafiir» noch « dagegen » haben den gleichen
Wert. Die Gegner weisen darauf hin, dal auch Philo dem Satze der
gesamten altgriechischen Philosophie gehuldigt: «aus Nichts wird
Nichts », und dafl er noch hinzufiigte, um die Ewigkeit der Welt zu
betonen, dall kein Sein in das Nichts iibergeht. Das sagt er tatsichlich,
spricht aber dabei immer von der Erzeugung : «domes vap “ix toi wy
Gvtos 0083y yiveTar, 003 sic o wy ov ohelpetar. »® Nun ist das, von der
Generalio gesagt, ganz richtig. Alles, was erzeugt wird, geschieht aus
Etwas und was stirbt, wird wieder Etwas. Das liegt im Wesen der
Generatio und seines Correlates, der Corruptio. Unklar ist bei Philo,
wie Zeller richtig gesagt 10, der Begriff der Maleria prima. Zeller und

1 Vgl. Vigouroux, Dict. de la Bible, « création » (IT. 1103), Artikel v. Vacant
E. Vachervot, Hist. critique de I'école d’Alexandrie, 1. 131 ff.

® Vgl. Schiiver, das. 147-8 ; 370.

3 Quaestiones philoneae 1. pag. 19, 70 ; vgl. Henry Soulier, « La doctrine
du Logos chez Philon d’Alexandrie, 1876, S. 24.
Philos Lehre von den gottlichen Mittelwesen, Leipzig 1846. S. 6.
Hist. crit. de I'école d’Alexandrie. I. p. 151.
Das. III. 5357.
Die Phil. der Griechen, 3. T. 2. Abt. (4. Aufl. 1903), S. 436 ff.
Die Lehre des Logos in der griechischen Phil. 1872. S. 210"
De incorruptibilitate mundi, Ed. Richter, § 2. M. 488. P. 939. Ilch folge
der Ausgabe Richter, die ich mit R. bezeichne, verweise aber mit M. auf die Aus-
gabe Mangey und mit P. auf die Ausgabe von Paris. 10 Das. 434 ff.

-

© W =1 & ¢



Die Weltschopfung 21

Soulier betonen vor allem ihre Unerschaffenheit. Somit wire der
Alexandriner ein Dualist, wie Aristoteles und Plato. Philo selber hat,
so meint Soulier 1, den Satz : « Gott hat alles hervorgebracht », in dem
Sinne erkliart : « Gott hat alles aus jener, d. h. der Materie hervor-
gebracht » : « &% Ezelvne (Jhns) mavt’ éyiéwvesev b feds. »2 Man beachte
hier vorlaufig nur, daB da nur von der « Erzeugung » — évyévvesey —
die Rede ist. Weiteres spiater ! In Wirklichkeit spitzt sich schlie8lich
auch bei Philo der ganze Streit auf die Frage zu : hat Philo aufer der
Erzeugung, yéwveaws, noch eine andere Seinsentstehung angenommen ?

Wir glauben «ja». Aber lehnen wir in erster Linie jede géttliche
Emanatio im Sinne Souliers ab. Jede gottliche Emanatio widerspricht
dem philonischen Gottesbegriff ebenso scharf wie dem aristotelischen.
Gott ist nach Philo : der Urheber und Herr aller Dinge, der Ewige, Eine,
der Unbewegliche, sich selbst identisch und von allem anderen verschieden. ®
Da geht der Alexandriner mit Aristoteles einig, sowie auch beziiglich
der ewigen Welt. Aber hat er nicht auller der Generatio noch eine
andere Seinsentstehung der Dinge im Auge gehabt ? Das ist die Haupt-
frage. Die I'rage bejahend, moéchten wir zu ihrer Bejahung folgende
Erwagungen vorlegen :

1. Nach Philo hat Gott zuerst, nicht zeitlich zuerst, sondern der
Seinsordnung nach zuerst, den Geisteshimmel mit allen Geistern und
intellektuellen Wesenheiten der Dinge gemacht : « & wowdv imoler eigaviy
asopatov. » 4 Lr ist absolut geistig und daher gibt es in ihm keine
Erzeugung, vévvesis, denn diese ist der Simneswelt ecigen.> Ohne Rat
eines anderen — denn wer war auller thm ? beschlof3 er alles. ¢ Er
schuf die Welt nicht in der Zeit, denn als Mall der Bewegung war die
Zeit erst mit der Bewegung der Himmelskorper da, und sie war also
nicht vor der Welt, sondern mit der Welt und nach derselben — apa,
uszesov, 7 Nach der Geisteswelt machte Gott die Sinneswelt nach
dem Bilde der intellektuellen Welt 8, und ihr ist die rzeugung natur-

1 Das. S. 24.
? De victimis offerentibus, R. § 13. M. 261. P. 837.
S« Eott yap ... 6 fysmev zal dpymv anaviey Ocdg, £l 48 av WeveWec, AA1VITOL

aUTns alT® 6potes, tEpo: Ttewv dikwv. » De mundi opif. R. § 33. M. 24. P. 23.
% De mundi opif. R. § 7. M. 6. P. 6;ib. R. § 10. M. 7. P. 7. Vgl. dazu Zeller,
das. S. 438.
5 De mundi opif. R. §
6 Ib. R. § 6. M. 5. P. 5.
71Ib. R. § 7. M. 6. P.
8 Ib. R. § 10. M. 8. P.

o

M. 3. P. 2.

(2%

~3



22 Die Weltschépfung

notwendig. ' In diesem Sinne also, und nur in diesem Sinne gilt die
obige Stelle : Gott erzeugte alles aus jener, d. h. der Materie.

Kein Zweifel, hier haben wir mehr als bei Aristoteles ! Dort immer
nur Bewegung der Geister von Seite Gottes, nichts iiber ihre Seins-
entstehung durch Gott. Hier bei Philo Gott, der prioritate naturae allein
allem vorangeht, denn wer war sonst noch als er schuf: «tic yas v
irzpocn 2 * Bei Philo eine Seinsentstehung der Geister durch Gott :
« Emofst ovgavey asopatev. » Und diese Wirktitigkeit Gottes ist keine
Erzeugung, ja sie ist eine Tatigkeit vor jeder Zeit und Bewegung und
vor dem Stofflichen iiberhaupt, denn Zeit und Bewegung beginnen mit
ithm. Ist wohl hier nicht von der Creatio die Rede, da von Gott efwas
wird, aber nicht aus etwas ? Denn vor den Geistern war auler Gott
noch nichts, weder Zeit, noch Bewegung, noch Stoff, noch folgerichtig
Erzeugung, die immer an den Stoff gebunden ist. Ist das richtig, dann
mul auch die Materia prima von Gott geschaffen sein, von dem Vater
aller Dinge, wie ihn Philo unermiidlich nennt: «& matne tév Grov. » 3
Das wird uns weiter bestitigt. Wie Zeller bemerkt, hat Philo die
Materie auch das Leere, « xevév» genannt. * Da nun, wo er beweisen
will, daB3 Gott nichts entgehe, seine Vorsehung auf alles sich erstrecke,
auch auf das Leere — xevév —, gibt er als Grund an: Gott ist die
hichste Wirkursache, die alles aus dem Nichtseienden hervorgebracht
hat. ?

2. Eine frappante fast durchschlagende Bestiatigung erhellt das
Gesagte durch Philos ausdriickliche Erkliarung : Gott wire nicht blof}
der Weltbildner, sondern ein Weltschaffer: «ou Onuiousyss wivov dhix
xai xtictne aitsc ov.» 8 Philo hat somit vor Josephus Flavius das
«xtilev » und « zzisTrs » in die wissenschaftliche Sprache eingefiihrt.
In der griechischen Literatur kam es frither vor, aber nur bei Dichtern,
so bei Homer, Herodot und Pindar. 7 Der altgriechischen Philosophen-

Lazp 88 alalnza yévesry to oivziov dvopa émegnpiosy, 'Lxel olv dpatds s wal
aighntos 68z 6 z6opos dvayralws av eln zat yeverés. v De mundi opif. R. § 2.
M. 3. P. 3.

21Ib. R. § 6. M. 5. P. ;5.

3 Ib. R. 24. M. 17. P. 16.

4 Das. S. 436.

5 TII. Leg. Allegor. R. § 2-4. M. 88-go P. 61 u. 62.

6 I. De somniis, R. § 13. M. 632. P. 577.

" Homer Ilias XX, 216 ; Odiss. XI. 262. Herodot, 1. 149 (Ed. Reiz). Pindar,
Pythiae, I. 62. Hier tritt das »ti{zv tiberall nach seinem etymologischen Sinne
von griinden» hervor. So braucht es auch Philo z. B. in de mundi opif. R. § 4.



Die Weltschépfuug 23

sprache scheinen die Ausdriicke vollig fremd gewesen zu sein. Mit dem
xtigtre drickt er offenbar etwas philosophisch Newes aus. Mehr noch.
Da nach Plato und Aristoteles, vermdige ihrer ewig-unerschaffenen
Materie, Gott doch nur ein « Weltbildner » war, wollte Philo offenbar,
die Redewendung zeigt es an, einen doktriniren Gegensatz zu jenen
ausdriicken. Merkwiirdigerweise hat er anderwirts diese Neuerung und
diesen Gegensatz noch verschirft. Nicht einmal das « mordz7e », Urheber,
geniigt ihm. Gott, sagt er, ist einzig der Schaffer und Urheber aller
Dinge : «f0sog cic o7t xat xtisTng xai worqTthe tév chwv.» 1 Die Ver-
scharfung leuchtet erst recht ein, wenn wir bedenken, daB Aristoteles
alle Ursdchlichkeit am schirfsten mit motetv ausdriickte und die Wirk-
ursache selbst mit <o mowdv ol mowopivou definierte. 2 Max Heinze
hat Zeller gegeniiber treffend bemerkt, dal} dieses « xzist7s», im Gegen-
satze zu dem « Onpiovzyos » und « wordTre», nur Schipfer bedeuten
kénne. * Zeller antwortet kleinlaut, aber in einer bloBen Anmerkung,
dall Philo wohl unverkennbar die Weltschépfung sich aneignen wollte ! ¢

3. Endlich sei noch ein philonisches Fragment, das KEusebius
von Caesarea (f 340 n. Chr.) aus Philos Schrift « De providentia » iiber-
lieferte, erwdahnt. Da sagt Philo, von der Materia prima handelnd : Gott
hitte zur Weltschopfung weder einer gréfferen noch geringeren Materie
bedurft : « olt &hatToves olte wicloves ovslag E3er. » ® Ist das Fragment
echt, dann ist der direkte Beweis erbracht fiir die Schépfung der
philonischen Materia prima. Da die genannte verlorene Schrift in
der armenischen Sprache aufgefunden wurde ® und Wendland ihre
Echtheit bewiesen hat 7 und Eusebs Fragment, wie wir es zitierten,
wortwortlich in derselben sich befindet 8, ist unsere Argumentation
stichhaltig.

Philo von Alexandrien hat, so scheint es uns, als der erste die
Creatio ex nihilo in die philosophisch-wissenschaftliche Sprache

I. De Monarchia, R. § 17. M. 216. P. 815.
IV. Met. c. 2. (IL s515. 9.)
Lehre vom Logos, S. 210 %
Phil. d. Gr. das. 436°.
Eusebius. Praeparat. Evang. 1. VIIL. cap. XXI. P. G. 21. 568.
Aucher hat die Schrift aus dem Armenischen ins Lateinische tubersetzt.
Richter hat die Ubersetzung in seine Philo-Ausgabe, B. VIIL. pag. 3 ff. aufgenommen,
Vgl. Schiirer, das. 531.

7 P. Wendland, Philos Schrift iiber die Vorsehung, Berlin 1892, 88 ff. Auch
W. Schimid halt die Schrift fiir sicher echt. Vgl. Wilhelm von Christs Gesch. der
griech. Literatur, II. T. 1. Halfte, S. 629-30 (6. Aufl. Minchen 1920).

8 Vegl. Richter, VIII. pag. 7o0.

e o e W o =



24 Die Weltschopfung

eingefithrt. Is mag sein, dall er den Schopfungsbegriff nicht in all
seinen Elementen zuende gedacht hat. Wer staunt dariiber, wenn
er die Tiefe der Frage und die verworrenen Wege, welche das Heiden-
tum in dieser Frage wandelte, sich vor Augen hilt!

c) Der Creatianismus und der Neuplatonismus.

Wir kniipfen an den vorigen Gedanken an. Wie wenig empfinglich
das Heidentum fiir die Schopfungsidee war, das beweist vor allem
der Neuplatonismus, das letzte griechisch-heidnische System. GroBartig
in seiner Anlage, bezaubernd durch seinen ersten Idealismus, der sogar
Aurelius Augustinus auf seinem Heimwege zur Kirche verbliiffte, hat
es sich zeitlich und geographisch neben dem Christentum entwickelt,
dasselbe mehr als in einem Punkte nachahmend, zu schlagen gesucht
und blieb doch in all seinen verschiedenen Schulen der Creatio ex
nihilo fremd.

Zwar ist die Ansicht auch ausgesprochen worden, wie wenn die
Neuplatoniker «Creationisten » gewesen wiren. Aber daran hat schon
das Mittelalter nicht recht zu glauben vermocht, trotzdem ihm eine
genauere Kenntnis des unendlich vielgestaltigen Systems abging. Es
erkannte den Baum an seinen Friichten : in Skotus Eriugena und in
den stark monistischen Lehrziigen gewisser Mystiker. Die modernen
Kritiker, welche eingehender mit dem Neuplatonismus sich beschéf-
tigten, wie z. B. Vacherot!, Zeller 2, Uberweg 3, Arthur Richter %,
Kirchner ® und H. Pinard ¢, kommen, trotz verschiedener Ansichten
iitber den Charakter des neuplatonischen Monismus, darin iiberein, daf}
sie dem System eine eminent emanatistische Grundlage zuschreiben.
Und es ist so. Alles emaniert naturnotwendig aus Gott.

Fiir eine Schépfung der Dinge aus Nichts fehlt im Neuplatonismus
so ziemlich alles, was fiir eine solche notwendig dasein miilite. Die
Creatio ist entweder das Resultat einer freien und daher auch erkennen-
den Titigkeit eines unendlich seienden géttlichen Prinzips, oder sie ist
itberhaupt nicht. Das haben wir frither schon betont. Schon bei Plotin

1 Hist. art. de 1'école d’Alex. 1. 360 ss.

2 Phil. d. Gr. das. 560 ff.

3 Uberweg-Praechter, das. 603.

1 Die Theologie und Physik des Plotin (Halle 1687), S. 57.

5 Die Philosophie des Plotin von Carl Heyrmann Kivchner (Halle 1854), S. 43.
6 Dict. de Théol. cath. « Création » (2073).



Die Weltschopfung 25

(204-269 n. Chr.), dem Fiirsten und eigentlichen Schépfer des Systems,
ist der Ursprung der Welt, sowohl der geistigen wie der irdischen,
ein innerlich-notwendiger aus der Gottheit. Darauf weisen die Bilder
hin, die er gebraucht, um den Ursprung der Dinge darzustellen.
Das Urwesen ist infolge seiner Vollkommenheit gleichsam iiberflieflend
und so entstehen die Dinge als etwas von dem absolut Einen Ver-
schiedenes. ! Sie gehen aus dem Urwesen hervor, wie die Pflanze aus
der Wurzel 2, oder, nach Art der Lichtausstrahlung, aus der Sonne.?
Aber Bilder sind Bilder! Doch wir haben wichtigeres beizufiigen.
Plotin schlieBt ausdriicklich jeden Willensakt von Seite Gottes bei der
Entstehung der Dinge aus. Diese Stellung nimmt er ein, da wo er von
dem Ursprunge der Dinge im allgemeinen spricht und auch da, wo er
von der unmittelbaren Entstehung der ersten Kreatur, des vodc, aus
Gott redet. * Uberhaupt ist die ganze herabsteigende Stufenleiter der
von Gott entstandenen Geschopfe bis und mit der Materia prima,
die allerdings von Gott abhidngt, demselben Gesetze der inneren Not-
wendigkert unterworfen. Plotin hat wohl den alten Dualismus besiegt,
aber nicht den Ewmanatismus, der bleischwer sein System belastet.
Der tiefere Grund aber liegt in seiner absolul dynamischen Auffassung
(rottes. Nach ihm ist Gott, davon war auch schon frither die Rede,
in sich nicht Sesn, nicht Geist, nicht Substanz, denn alles das liegt erst
in der ersten Emanation des «vots», sondern er ist nur die Ursache
von all dem. ® Leugne von Gott das Sein selbst, dann erfassest du ihn. &
Nicht einmal das hochste platonische Attribut, «das Gute an sich »,
— ayafgy — ist in ihm selbst, denn er ist nur Ursache alles Guten, nur
anderen gut: « toic 3 ahhorc ayabiv. » 7 Insofern kann er und wird er
von Plotin das «Gute », das « Sein » und das « Leben » genannt, weil
er die Ursache von allem ist. In sich aber ist er nur die erste, unbestimmte,
allgewaltige, unendliche, bediirfnislose Macht : « 8dvaptc tév mavrov, » 8
Denn alles, was etwas A ktuell-Bestimmtles bedeutet, wie Sein, Wesenheit,
Substanz, Geist, Gutheit, Denken, Wollen, ist bei Plotin schon etwas

L En. V. L. II. 1. (Ed. Did. 308. 8.)

2 IX. VIIIL. g. (188. 13.)

3 V. 1. 6. (302. 44.)

1« Ast olv gmtvitou dvteg, s Tt BEUTIgOY UET AUTO 60U MEOGYEVUGAVIOS 0UBE
Bovarbévriec.n V. I. 6. (302. 41.)

5V.IIL 1; V. IIL 12; VI 6.

6 TII. 1. o. (188. 36.)

7 VI. II. 6.

$ I11. VIIL. g; V. IV. 1; V. 1II. 16.



26 - Die Weltschépfung

Unvollkommenes, weil Vielheitliches. Insofern ist Gott trotz seiner
Vollkommenheit und gerade wegen ihr, Nichts !, weil er nur die unbe-
stimmte und unbestimmbare Macht, Potenz — 3dvawis — aller Dinge
ist. Hierin liegt der tiefste Grund seines Dynamismus, aber auch der
tiefste Grund, warum seine Tdtigkeit weder mit Denken noch Wollen
etwas zu tun hat, sagen wir es noch klarer, warum die Hervorbringung
der Welt nicht eine Tatigkeit im Sinne von « Actio » ist, sondern ein
innerlich-notwendiges Hervorgehen der Dinge aus Gott, wobei Gott selbst
als unendliche unbestimmte Macht ewig dieselbe bleibt, wihrend alles,
was wird, Bestimmtes, Gestaltetes, Vielheitliches ist. 2 Mit Recht und
logisch lehnt Plotin jede swubstantielle Emanatio ab3, denn, da Gott
keine Substanz ist, kann von einer solchen keine Rede sein. Auch
Plotins Satz : «alles in Gott und Gott in nichis », erklart sich aus seinem
Dynamismus. Als absolut wunbestimmte Potenz kann Gott in den
bestimmten, gestalteten, vielheitlichen Dingen nicht sein. Dennoch sind
alle Dinge in ihm, weil sie stufenweise Kraftgestaltungen von ihm
sind und seiner immer bediirfen. 4 )

Der Neuplatonismus hat nach Plotin in den spiteren Schulen
die mannigfaltigsten Evolutionen durchgemacht. Aber was der Fiirst
des Neuplatonismus iiber den innerlich-notwendigen-dynamistischen
Ausgang der Dinge aus dem seinslosen Gott gelehrt, blieb wesentlich
das Erbgut der spiteren Neuplatoniker. Das bestitigen uns zwei
Vertreter der spiteren athenischen Schule : Proclus ® (410-485 n. Chr.)
und der Verfasser des Liber de Causis ¢, die beide Gott als «seinslos »
aufgefal3t. :

Auf den verhidngnisvollen EinfluB, den diese neuplatonischen
Auffassungen auf Skotus E. (810-877) ausiibten, haben wir anderwirts
schon hingewiesen. Wir miissen aber die Frage in ihrer Beziehung zur
Creatio nochmals berihren. « Gott hat alles erschaffen aus Nichis »,
welchen Sinn gibt er diesem Satze ? In erster Linie lehrt er ganz
richtig : damit betont die Heilige Schrift, Gott habe alles nicht aus etwas,
sondern aus dem absoluten Nichts hervorgebracht : «non de aliquo, sed
de omnino nihilo»?, ohne Voraussetzung irgend einer Materie oder

V. IIL. 13; IIL. VIIIL g9,

2 VI. IX. 5. (533. 36); V. IIL 12.

3 VI. V. 3. (449. 1.)

*V: Vg {337)

Institut. theol. (Ed. Did. von Plotin), CXV ; CXIX ; CXXIII.
De Causis, ed. Bardenhewer, § 2o0.

5
6
7 De Divisione Naturae, 1. I1I. 5. (P. L. 122. 635. A.)



Die Weltschépfung 27

existierenden Ursache. ! Auch die Materia prima selbst ist so von
Gott erschaffen. 2 Aber in den Augen des Skotus hat jenes : «aus Nichts
schaffen » noch einen anderen, viel tieferen Sinn. Auch dem Skotus
ist Gott noch nicht ein Sein, «Deus nondum est 4v». 3 Er ist das
« Nichts » 4, « vollends das Nichts », « omnino nihil », ja mit Recht wird
er das Nichts « per excellentiam » genannt 3, weil er, absolut unbestimmt,
seins- und wesenslos iiber allem steht. Die Creatio ex nihilo bedeutet
daher nichts anderes als der Ausgang aller seienden, nach Wesenheiten,
Arten und Gattungen bestimmien und gestalteten Geschipfe aus Gott, dem
Nichts. Die Schopfung ist nichts anderes als eine Theophanie, eine
Gotteserscheinung, wo das Seiende aus dem Nichtseienden erscheint,
ein Hervorgehen des bestimmien Partikuldven aus Gott, der universellen,
unbestimmten Schopferkraft. ¢ Plotins Geist spricht aus Skotus zu uns.
Skotus selbst hat spiater durch seinen dynamischen Monismus nicht
allein Einflul} ausgetibt auf Gilbertus Porretanus (} 1154), Amalrich von
Béne (1 1206), David v. Dinant, sondern auch auf manchen Mystiker.

Auch der Neuplatonismus, das letzte eigentlich heidnische philo-
sophische System, hat die Creatio aus Nichts abgelehnt. In ihm hat
der Emanatismus, resp. der Pantheismus den Sieg davon getragen.
Das System ist eminent dynamistisch und daher auch evolutionistisch,
weil die Potenz, @ivaprc, den Primat iiber den Ak¢ innehilt. Gott ist
nur Potenz, allerdings im Sinne einer unendlichen Macht und Kraft.
Erst mit seinen Erzeugnissen, die ewig innerlich-notwendig aus ihm
hervorgehen, entsteht das Reich des Aktuellen. Die aristotelische Akt-
und Potenztheorie wird hier gleichsam auf den Kopf gestellt. Das
« Werden » ist frither als das «Sein». Im Grunde genommen hat der
feurige Heraklit im Neuplatonismus einen neuen gewaltigen Sieg davon-
getragen. Daher die groBe Sympathie der modernen Dynamisten fiir
den Neuplatonismus, fiir Skotus E. und fiir gewisse mittelalterliche
Mystiker, die aus gleichen Quellen geschopft haben. In der arabischen
Philosophie des Islams wird, trotz der Koranlehre, der altgriechische
Dualismus wieder michtig sein Haupt erheben, aber nicht ohne einen
michtigen Einschlag des tief mystischen neuplatonischen Dynamismus.

(Fortsetzung folgt.)

L Ib. (634. 6.) 2 Ib. (636. c.)
3 Lib. III. 19. (682. B.)

4 Ib. (680. c.) 5 Ib. (681. A.)
6

Lib. II1. 19 u. 20 (681-683).



	Das Wesen des Thomismus

