
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1931)

Artikel: Das Wesen des Thomismus

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.
Von G. M. MANSER 0. P.

(Fortsetzung.)

S 7-

Die Weltschöpfung.

Der Aufstieg von der Kreatur zu Gott, welcher unserer
Gotteserkenntnis analogen Charakter gibt, setzt Gott als erstes absolutes Sein

der Kreatur als Empfangenem gegenüber. Dieser Gegensatz wurzelt
letztinstanzlich in der Identität von Wesenheit und Existenz in Gott
und ihrer Verschiedenheit in der Kreatur. Damit tritt Gott als das

absolut einzig Einfache jedem Geschöpfe als Mehrheitlichem und daher

Zusammengesetztem gegenüber. Daher kann wieder nur das

verschiedene Verhältnis von Essenz und Existenz in Gott und Kreatur
die Schöpfung aus nichts erklären, weil sie die Entstehung des Vielen
durch das Eine bedeutet. So ist zwischen all diesen Fragen tiefer
Zusammenhang. Wie tief die Lehre von Akt und Potenz auch in das

Kreationsproblem eingreift, mag das Folgende dartun.
Die Weltschöpfung aus Nichts ist ein Grundpfeiler der christlichen

Philosophie. Gab doch erst die Creatio der Kreatur ihren eigentlichen

Namen. Erst sie bringt die Fundamentalprobleme in eine lichtvolle

Verkettung. Vielleicht hat Kardinal Gonzalez 0. P. doch recht

gehabt, als er schrieb : « Die Irrtümer, die auf den ersten Blick
unbegreiflichen Lücken und Schwankungen, welche häufig in den

Schriften Piatos und Aristoteles vorkommen, beziehen sich größtenteils

auf den Mangel der Schöpfungsidee. »1 R. Jolivet drückt den

gleichen Gedanken aus. Nach ihm ist die Creatio ein alles beherrschendes

Lehrstück : « La notion de création se trouve ainsi dominer toute la
pensée philosophique. » 2 Wir werden uns der Tragweite der Schöpfungslehre

schon einigermaßen bewußt, wenn wir mit H. Pinard S. J.

1 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin. (Übers, v. Nolte, Regensburg
1885), B. II, S. 75.

2 Aristote et la création. Rev. des sciences phil. et théol. 1930, p. 232.



4 Die Weltschöpfung

erwägen 1, daß von den drei Haupttheorien über den Weltursprung :

Dualismus, Pantheismus, Creatianismus, die letztere, richtig erfaßt, die
beiden ersteren restlos aus dem Felde schlägt. Hat Gott, der absolut
Unveränderliche, alles außer ihm nicht ans irgend etwas hervorgebracht 2

und so Allem Sein gegeben, dann ist der Dualismus mit zwei oder
mehreren gleich ungewordencn Urprinzipien abgetan. Dann fällt auch
der Pantheismus, der, trotz seiner fast unglaublichen Vielgestaltigkeit,
doch immer Gott und Welt identifiziert. Es gibt keine gewaltigere
Kluft als wie die in der Creatio zwischen dem ersten, vollkommenen,
unwandelbaren, göttlichen Sein und dem durch Gott aus Nichts
bewirkten geschöpflichen Sein, das, weil es alles empfing, Gott, dem
Actus purus, als wesentlich Potentielles gegenübersteht.

Der wissenschaftliche Werdegang des Creatianismus war ein überaus
mühevoller und verworrener. Ein mehr als iooo-j ähriger Kampf mit
dem Dualismus und Pantheismus Die Geschichte dieses Werdeganges
ist noch nicht geschrieben. Wir werden sie auch nicht schreiben. Über
die Fortentwicklung der Schöpfungsidee in der patristischen Zeit hat
H. Pinard S. J. wertvollste Grundlinien mit einem riesigen
Quellenmaterial geboten. 3 Dunkel schwebt immer noch über die Stellung der
griechischen Philosophie zur Frage und damit über die andere Frage :

ist die Weltschöpfung aus Nichts, historisch betrachtet, nur ein christliches

Problem Kannten die Heiden die Frage gar nicht Einen
kurzen historischen Abriß hierüber möchten wir hier der Lehre des

hl. Thomas vorausschicken.

Der Creatianismus in der griechischen Philosophie.

Für unsere Frage können hier nur drei Schulen in Betracht
kommen : die alte attische Philosophie, die jüdisch-alexandrinische
Spekulation und der Neuplatonismus.

a) Der Creatianismus und die attische Schule.

Hier kommen nur zwei große Namen in Frage : Plato (427-347)
und Aristoteles (384-322). Wir können aber den Rahmen auch
hier noch verengen. Merkwürdigerweise tritt bei der Kreationsfrage
Plato, der sonst christlichen Ideen vielfach näher stand, vor dem

1 Diet. apol. de la Foi cath. (1911) : «Création», col. 723.
2 Thomas, I. 45 1 ad 3.
3 Vgl. Dictionnaire de Théol. catholique. 1908. « Création », B. III. 2058 ff.



Die Weltschöpfung 5

Stagiriten stark in den Hintergrund. Thomas rechnet allerdings auch

Plato zu den Anhängern der Creatio. 1 Aber er spielt nur den schüchternen

Begleiter des Aristoteles. Um letzteren dreht sich der ganze
säkulare Streit. Wo mag der Grund liegen Einmal sicher in den

tiefsinnigen metaphysischen Prinzipien des Meisters von Stagira, die

der Creatio außerordentlich günstig zu sein schienen. Dann aber noch

in einem anderen Momente. Beide, Plato und Aristoteles, lehren eine

ewige Materie, die sie, als Subjekt der Erzeugung, richtig für unerzeugt

halten ; denn was für jede Erzeugung vorausgesetzt wird, kann doch

nicht selbst erzeugt sein. Während aber Plato als Gegner der ewigen

Welt diese zeitlich durch die Gottheit aus der Materie bilden läßt, tritt
bei ihm Gott mehr als bloßer Weltbildner hervor als bei Aristoteles, der

seine ewige Welt, trotzdem sie ewig ist, dennoch von Gott abhängig
macht. So erklärt es sich vielleicht, warum Aristoteles bei unserem
Problem viel mehr in den Vordergrund tritt als wie Plato. Jedenfalls
dreht sich die ganze historische Streitfrage um Aristoteles, mit dem

wir uns im folgenden allein beschäftigen.
Kein Großer hat je geglaubt, alle großen Fragen gelöst zu haben.

Oft zauderten sie in ihrem edlen Forschen und Ringen nach Wahrheit
vor dem letzten Schritte und überließen den Sieg ihrer eigenen

Prinzipien anderen. Auch das Genie hat nicht immer den Geist der

eigenen Zeit und die Kultur des eigenen Volkes überwunden. Vielleicht
gehört Aristoteles, der Großen einer der Größten hinsichtlich der Creatio,

zu den letzteren.
Zuerst ein Wort über die kritische Beurteilung des Aristoteles.

Schon im Mittelalter gingen die Meinungen über die Stellung des

Stagiriten zur Creatio auseinander. Nicht bloß die Augustiner sprachen
ihm die Schöpfungsidee ab ; auch die späteren Thomisten gingen in

dieser historisch-kritischen Frage nicht einig. Mit fast auffallender
Schärfe hat Johannes a S. Thoma O. P. (1589-1644) die Schöpfungsidee
bei Aristoteles abgelehnt. 2 Auch die modernen Historiker und jene, die

sich mit unserer Frage besonders beschäftigten, kommen in der Großzahl

trotz anderweitiger Meinungsverschiedenheiten darin überein : Aristo-

1 S. Th. I. 44. i ; Pot. q. 3. a. 5.
2 « Quare generatio necessario supponere debet creationem nec poterunt res

primo ineipere per motum ; in quo hallucinati sunt aliqui antiqui Philosophi, et
Aristoteles ipse, qui existimantes non dari alium modum producendi res, quam per
motum et generationem, inciderunt in illud inconveniens de aeternitate mundi. »

Phil. Nat. II. P. q. 1. a. 5 (Ed. Vivès, 533).



6 Die Weltschöpfung

teles besaß keine bewußte Erkenntnis der Schöpfung aus Nichts. Wir
nennen unter anderen : Gredt O. S. B. 1, Gonzalez O. P., Matthias
Schneid 2, Garrigou-Lagrange O. P. 3, Sertillanges O. P. 4, Jolivet 5,

Hafner6, Carl Werner7, Maritain8, J. Chevalier9, Ch. Lévêque 10,

L. Rougier u, J. E. Erdmann 12, H. Ritter 13, Ed. Zeller 14, A. Stöckl,
Überweg15, de Wulf. Die meisten von den Genannten und die besten

Kenner des Problems betonen indessen, daß die Creatio nicht bloß nicht
im Widerspruch mit den metaphysischen Prinzipien des Stagiriten
gewesen wäre, sondern ein logischer Abschluß derselben hätte sein können.
Aber tatsächlich hätte er diese letzte Conclusion nicht selbst gezogen.

Sicherlich hat sie Thomas von Aquin gezogen ; ja er ging sogar
einen Schritt weiter und teilte sie Aristoteles selbst zu. Nach ihm ist
die Schöpfungslehre ein bewußtes Lehrstück des Aristoteles selbst. 16

Daran ist wohl kaum zu rütteln. Noch daran, daß er in den
verschiedenen Werken stetig denselben Standpunkt eingenommen hat. 17

Und er erhielt auch in der modernen Zeit noch mächtige Verbündete,
nicht bloß in von Hertling und dem gründlichen Aristoteleskenner
Chr. A. Brandis 18, sondern in dem scharfsinnigen Franz Brentano 19,

1 Elem. phil. n. 834.
2 Naturphilosophie (1890), S. 345 ff.
3 Diet. apol. de la Foi cath. « Dieu » (1037).
1 S. Thomas d'Aquin. I. 281.
6 Aristote et la notion de création. Rev. des sciences phil. et théol. (i9m0 année),

I93°. P- 5-50 u. 209-235. — Zwei hochinteressante Artikel.
6 Grundriß d. Gesch. d. Phil. S. 164.
7 Aristote et l'Idéalisme platonicien. Paris 1910, zit. bei Jolivet, p. 6.
8 La philosophie Bergsonienne. (2me Ed.) Paris 1930, p. 426.
9 La Notion du Nécessaire, Appendice III, La Chronologie d'Aristote, zit. bei

Jolivet, p. 26.
10 Le premier moteur et la nature dans le système d'Aristote. Paris 1852, p. 130.
11 La Scolastique et le Thomisme. Paris 1925, zit. bei Jolivet, p. 6.
12 Grundriß d. Phil. B. I. 128 (Ed. 3).
13 Gesch. d. Phil. B. III, 183 ss. ; 290 8.
14 Phil. d. Griechen, Th. II. 2 Abt. (4. Aufl.) S. 594 ff.
16 Vgl. Überweg-Praechter, Gesch. d. Altertums, Berlin 1926, S. 383 u. 387.
16 Pot. 3. 5 ; S. Th. I. 2. 3 ; I. C. G. 13 ; in II. Met. lect. 2 ; in I. de Coelo,

lect. 21.
17 Maritain scheint zu zweifeln, ob er in der Summa theol. I. 44 noch

denselben Standpunkt verfocht wie in de Potentia. (Vgl. La phil. Bergs. 1. c.) Indes
in I. 44. 1 werden Plato und Aristoteles zu gunsten der Creatio zitiert wie anderwärts.

18 Handb. der Gesch. d. Griech. Rom. Phil. Aristoteles, S. 1178 (Berlin 1853).
Dazu Zeller, das. S. 594.

19 Die Psychologie des Aristoteles. Mainz 1867, S. 197 ff.



Die Weltschöpfung 7

dem E. Rolfes 1 zustimmt und dem auch der berühmte Trendelenburg
zugestimmt haben soll. Die wissenschaftliche Fehde über unsere Frage
zwischen Brentano und Zeller gehört zu den interessantesten unter den

modernen Kontroversen.2 Thomas braucht sich also nicht verschämt
in den Winkel zurückzuziehen, falls er in dieser historisch-kritischen
Frage dem großen Stagiriten um einen Schritt vorgelaufen ist.

Die gewaltige, mit seltener Geistesschärfe geführte Kontroverse hat
wohl manchen dunklen Punkt geklärt, aber keine lückenlose, endgiltige
Lösung des Problems gebracht. Der Hauptgrund mag bei Aristoteles
selbst liegen, weil er über vieles schwieg, über was wir den genialen
Denker gern reden gehört hätten. Aber vielleicht hat gerade dieses

Schweigen seinen vielsagenden Grund. Unsererseits möchten wir hier

nur in aller Bescheidenheit, in drei Sätzen, das, was uns wahrscheinlich

erscheint, zum Ausdrucke bringen.

I. Aristoteles hat die Creatio weder bejaht noch verneint,
weil er sie nicht kannte.

In all den vielen Jahren, in denen wir uns mit Geschichte der

Philosophie beschäftigen, haben wir uns nie überzeugen können, und das

trotz gewisser Vorwürfe von Seite wackerer Kämpen des Thomismus,
daß Aristoteles bewußt irgendwie Stellung zur Schöpfungslehre bezogen
hätte. Aristoteles kannte die Creatio überhaupt nicht und folgerichtig
hat er sie bewußt weder bejaht noch verneint. Vor nicht gar langer Zeit
hat M. Mansion diese gleiche Idee ausgesprochen 3, und er hat meines

Erachtens den Nagel auf den Kopf getroffen. Die gleiche Idee vertreten

1 Vgl. die Kontroverse von Rolfes gegen A. Stockt, « Die Ideenlehre und
Schöpfungstheorie bei Plato, Aristoteles und dem hl. Thomas » im k Katholik »,

Juni u. August 1884, und Rolfes, « Ein Beitrag zur Würdigung der aristotelischen
Gotteslehre », Nov. 1884, und die Antwort Stöckls, Dezember 1884. Ferner Rolfes,
« Die aristotelische Auffassung vom Verhältnisse Gottes zur Welt und zum
Menschen », Berlin 1892 ; ferner E. Rolfes, « Der Beweis des Aristoteles für die
Unsterblichkeit der Seele. » Jahrb. f. Phil. u. spek. Theol. 1895, S. 375.

2 Dazu speziell Brentano, « Über den Creatianismus des Aristoteles. » Akad.
der Wissensch, zu Wien, phil.-hist. Kl. C. I. Bd. I. Heft. 1882 ; derselbe : Offener
Brief an Hrn. Prof. Dr. Ed. Zeller, Leipzig 1883 ; derselbe : «Lehre vom Ursprung
des menschlichen Geistes», Leipzig 1911. Gegen Brentano Ed. Zeller, « Über die
Lehre des Aristoteles von der Ewigkeit des Geistes. » Akad. d. Wissensch, zu
Berlin 1882. B. 49, publiziert auch : in Leuze E. Zellers « Kleine Schriften ». B. I,
S. 263-290.

3 Vgl. Bulletin thomiste, janvier-février 1927, p. 14 ss.



8 Die Weltschöpfung

Jolivet1 und Maritain. 2 Ist es vielleicht nicht auch vielsagend, daß

seit der großen, von Brentano so glänzend geführten Kontroverse die
historische Kritik, selbst im Lager des strengeren Thomismus, von der
These : Aristoteles war ein bewußter Vertreter der Creatio, mehr und
mehr abrückte Zur Begründung unseres ersten Satzes möchten wir
skizzenhaft dem Leser folgende Erwägungen unterbreiten :

1. Die erste berührt die Schwierigkeit des Problems selbst. Die
dunkle Auffassung, daß die Gottheit anders tätig wäre als Menschen oder

überhaupt Geschöpfe, haben alle heidnischen Völker sicherlich gehabt.
Das ist kein Zweifel. Aber von da zu einer Schöpfung aus Nichts ist
der Weg lang. Das Schöpfungsproblem ist ein ungeheuer schwieriges
Problem. Es handelt sich da nicht um den Ursprung dieses oder jenes

Seins, sondern, wie Thomas unermüdlich betont, um die Entstehung
eines Totalseins oder des Seins als solchen. 3 Bedenkt man dabei weiter,
wie schwierig die Exegese des alten Testamentes über diesen Punkt
ist, welche Kämpfe der Begriff «creatio » noch in der patristischen, sogar
scholastischen Zeit, entfachte, mit welcher Entschiedenheit ihn, trotz
des Korans, die größten arabischen Philosophen bekämpften ; erwägt
man weiter, daß die ganze griechische Kultur und Wissenschaft keinen
anderen Dingursprung kannte als die ysvesi; — die Erzeugung -
die immer « aus Etwas » sich vollzieht ; erwägt man alles das, dann erfaßt
man die Schwierigkeit des Schöpfungsproblems für Aristoteles. Sie

bedeutete für ihn fast wie etwas unglaublich Neues. Für so etwas
müßten klare Texte da sein, welche diese neue Entstehungsweise der
bloßen yeveci; gegenüberstellen würden. Ist das der Fall Nicht
eine einzige klare Stelle kann hiefür angeführt werden. Aristoteles
schweigt über diese neue Entstehungsweise.

2. Eine Äußerung von ihm würde man schon da erwarten, wo
er das berühmte eleatische Prinzip : « aus Nichts wird Nichts » mit
seiner Unterscheidung von Akt und Potenz zurückweist. 4 Aber er
schweigt darüber : daß es außer der Erzeugung als Ubergang von einem
Nichtsein zum Sein noch einen anderen Ursprung aus dem Nichtsein
gebe. Fast zahllos sind die Stellen, wo der Stagirite das obige Axiom
berührt. Aber nirgends eine Anspielung auf die Creatio ex nihilo.

1 Aristote et la notion de Création, Rev. des sciences phil. et théol. ib. p. 233.
2 La phil. Bergsonienne, p. 426. « C'est qu'en réalité la pensée grecque n'est

pas parvenue au concept explicite de la création. »

3 I. 44- 2.
4 I. Phys. 8 (Did. II. 259. 10).



Die Weltschöpfung 9

3. Dringendst hätte er sich äußern müssen im Sinne einer creatio

ex nihilo über den Ursprung der Materia prima. Sie ist ein rein
realpotenzielles Sein. 1 Sie ist, weil Voraussetzung oder Subjekt jeder
Erzeugung, selbst unerzeugt, « àyÉvr;Tov. » 2 Als ens potentiale müßte sie

nach den aristotelischen metaphysischen Prinzipien dennoch

hervorgebracht sein, und da sie nicht durch yiveaa; entstanden sein kann, müßte
sie geschaffen sein. Hat Aristoteles so geschlossen Keine Rede. Sie

existiert aus Naturnotwendigkeit, « i\ àvàyz-qç 3, » ähnlich wie er von Gott
auch sagt : er ist aus Notwendigkeit Sein : « é; àvâyjtïjç àpa èsriv ov. » 4

Also gerade da — bezüglich der Materia prima —, wo er gemäß seinen

Prinzipien als Kreatianist hätte auftreten müssen, versagt er
vollständig und zeigt sich uns mit seiner ivetyx-r, als echter Grieche und
Dualist. Übrigens würde es uns interessieren, zu wissen, ob überhaupt
die griechisch-philosophische Terminologie für « Entstandenes » einen

anderen Ausdruck als vtyvduEvov oder ein gleichsinniges Wort besitze.

Wenn nicht, worüber die Philologen zu sprechen haben, wäre das eine

neue Bestätigung, daß sie nur die Erzeugung — yÉvesiç — kannten
und nie an Creatio ex nihilo dachten. Wir glauben, daß das letztere
der Fall war.

4. Zugunsten einer bewußten Stellung des Aristoteles für die Creatio
hat man vorzüglich seine dunklen Äußerungen über das Herkommen
der Menschenseele herangezogen. Haben wir hier irgend eine ausdrückliche

Äußerung, eine bewußte Anspielung auf die Creatio
Stellen wir uns in der Interpretation des berühmten c. 5, Buch III,

de Anima und der damit verbundenen anderen Stellen des Stagiriten
über die Natur der Menschenseele auf den Standpunkt von Franz

Brentano. Seine Fassung ist nicht bloß die des Aquinaten, sondern wie

N. Kaufmann sagt 5, auch die der hervorragenden deutschen modernen

Aristoteliker, wie Trendelenburg und von Hertling. Diese Interpretation
über die Natur der Seele ist der Creatio am günstigsten und scheint
auch uns die beste, wenn sie auch nicht jedes Dunkel hebt und alle

Zweifel restlos löst. Darnach ergibt sich über das Wesen der Seele

folgendes Gesamtbild : Ein höherer Teil der Seele, der voS? oder Geist

1 X. Met. 2. (II. 586. 20) ; XII. Met. 3. (II. 614. 41) ; VIII. Met. 8. (II. 570. 36.)
2 II. Phys. 9. (II. 260. 20.)
3 VI. Met. 7. (II. 545. 8 ; II. Met. 4. (II. 494. 45.)
4 XI. Met. 7. (Did. II. 605. 31.)
5 Die teleologische Naturphilosophie des Aristoteles. Paderborn 1893.

S. 103 Anm.



10 Die Weltschöpfung

ist immateriell — /«ookjtöc — ; er ist etwas Göttliches — Osiov —, etwas
Unsterbliches und Ewiges — àOotvaxov xal à'fStov. 1 Dieser voCç ist nicht,
wie später Alexander Aphrodisias und Averroës behaupteten, ein «

Allgemeingeist », ein von den Individuen getrenntes Prinzip — Intellectus
separatus —, sondern ein individuell-persönlicher ; auch Ed. Zeller
stimmt dem zu. 2 Dieser voù; ist entitativ die Seele selbst, insofern sie

Substanzialform des Leibes ist, denn Teile der Seele unterscheidet
Aristoteles nur im Sinne verschiedener Tätigkeitsgebiete. 3 Aus all dem

ergibt sich : die Menschenseele als solche ist : geistig, göttlich, unsterblich,
ewig, persönlich.

Was sagt nun Aristoteles von dem Ursprünge dieser Seele Er
sagt : sie kann nicht durch Erzeugung entstanden sein, da sie nicht
von einer körperlichen Tätigkeit abhängig ist, sie muß also von außen
« OüpaGev » kommen : « Es bleibt demnach übrig, daß der voü; allein
von außen eintrete und allein göttlich sei, denn an seiner Tätigkeit
hat keine materielle Wirksamkeit teil. »4 Sagt er etwas von Creatio
Nichts. Und doch hätte er hier der Erzeugung die Creatio gegenüberstellen

müssen, wenn er sie gekannt hätte. Aber nichts von dem. Hier
ging Brentano wohl doch über Aristoteles hinaus, wie Maritain mit
Recht bemerkte. 5 Brentano hat sich vor allem auf das « göttlich » —

Gsïov — gestützt, um die Seele als von « Gottgeschaffene « zu erweisen.

Aber Ed. Zeller konnte mit Berufung auf Bonitz mit Recht entgegnen,
daß das vielgebrauchte « Oeïoç » im aristotelischen Sprachgebrauche
nie diesen Sinn : « von Gott geschaffen » oder hervorgebracht habe. 6

Aber was wollte Aristoteles mit dem « OüpaOsv » sagen Das wissen

wir nicht. Gewiß sind nach ihm auch die Geister von Gott, der ersten

Ursache, bewegt. Aber war er sich über den Seinsursprung der Geister

1 De anima III. c. 4 u. 5 (III. 467-8) ; XI. Met. c. 3 (II. 601. 40 ss.) ; de Generat.
animal. II. c. 3. (III. 151. 43 ss.).

2 Vgl. Kleine Schriften v. Ed. Zeller (Leuze), S. 264. Zeller verteidigt
nicht die Präexistenz des Intellectus separatus, sondern die Präexistenz der Seele
im Sinne der platonischen Individualseele. Das. 266 fl.

3 Für die Einheit der Seele spricht II. de Gen. animal,, c. 6, wo dem voü;
auch die Regelung des vegetativen Lebens zugesprochen wird ; ferner vor allem
die Nikomachische Ethik I. c. 1-7 ; endlich die klassische Definition der Menschenseele

: « Y] 8s to'jto <0 ikö[i.£v z«! a!a6avö(j.e6a xx- 6iavooü|jt.E9at Tcpii>zo>;. » De Anima
II. c. 2. (III. 446. 52.)

4 0 XeiTierat Ss tov vgüv (j.dvov QüpaÖev èîtEiTiÉvac xat ÔsTov ; o'josv fxp aûxoy -r,
Èvsp-yei'a xoivmveï aw(j.aTixY] èvépyeia. » De gen. animal. II. 3. (III. 351. 51.)

6 La phil. Bergsonienne, p. 435 1.
6 Vgl. Kleine Schriften, S. 268.



Die Weltschöpfung II
klar Hat er sich darüber überhaupt irgendwo ausgesprochen Hat
er hier seine Lehre von Akt und Potenz, ohne die er doch unmöglich
zu einer Creatio geistiger Wesen gelangen konnte, zuende gedacht
Hat er nicht sogar den Satz aufgestellt : in allem, was ewig ist —• und
die Seele nennt er ja auch ein atSiov — unterscheiden sich Akt und
Potenz nicht1, gibt es keine Veränderung 2 Hat ihm Thomas nicht

sogar widersprochen 3 Ist da nicht bei Aristoteles vieles dunkel und

ungelöst Wäre es nicht klarer, wenn er an die Creatio auch nur
gedacht hätte Liegt nicht vielleicht in diesem Mangel der
Durchführung der Akt-Potenzlehre der tiefere Grund des Dunkels, der Grund,
warum er über die bloße fsvem; nie hinaus kam Gewiß, Aristoteles hat
das Sein als Sein erfaßt. Dafür bürgt seine Definition der Metaphysik
als Wissenschaft des Seins als Sein. 4 Aber hat er auch Gott als

Wirkursache des Seins als Sein — hierin besteht doch die Idee der Creatio

ex nihilo — erkannt Wie kommt es, daß er da, wo er Gott als erhabenstes

Sein und Wahres zur Quelle alles Seins und Wahren stempelt —
Thomas verweist oft auf diese Stelle — in seinen Ausführungen, über

Gott, den Beweger und die Ursache der substantiellen Erzeugung —
yivEdiç — nicht hinauskommt 5 Dasselbe an der Stelle, wo er die

Wirkursächlichkeit Gottes am schärfsten betont. Das Sein und Leben

— tö cTvai zji Çt|V — hängt von Gott ab und doch ist dabei nichts
weiteres gemeint als die substantielle Erzeugung. 8 Merkwürdigerweise
spricht er auch von einem Übergang aus dem Nichtsein schlechterdings

zum Sein: «èx. too p.vj ô'vxo; x7tXoj; e\n oùoiav, meint aber damit
ausdrücklich wieder nur die Substanzerzeugung, die yéveuiç. 7 Das ist
vielleicht der schlagendste Beweis, wie stark er, wie alle Heiden und

Griechen, im Banne der bloßen Erzeugung stand, ohne eine Ahnung
zu haben von der Creatio ex nihilo, die eigentlich allein ein Ursprung
aus dem «Nichtsein schlechterdings» ist. — Das hindert uns dennoch

nicht, einen zweiten Satz aufzustellen.

1 « àvSsyeaOai yàp f, elvat oùSèv oiaçépei èv xoïç àïSt'oiç. » III. Phys. 4. (278. il.)
2 I. de Coelo 9. (III. 382. 43-)
3 In de I. Coelo, lect. 21.
4 III. Met. 1. (II. 500.)
6 II. Met. 1 u. 2 (II. 486. 31 ss.) ; Thomas in II. Met. lect. 2 ; in I. de Coelo,

lect. 21 ; Pot. III. 5 ; S. Th. I. 2. 3 ; 44. 1 ; I. C. G. 13.
6 II. de Coelo 9. (II. 382. 46 ss.)
7 «4 S'âx rov fit| o'vxo; <xuX<ô; six oùot'av yéve<riç àirXw{. » V. Phys. I. (II.

309. 6.) Faktisch will Aristoteles mit dieser Definition nur die substantielle
Erzeugung der akzidentellen gegenüberstellen. Es handelt sich also bei ihm immer
nur um das « Werden ».



12 Die Weltschöpfung

II. Die Creatio steht mit den
aristotelischen metaphysischen Prinzipien nicht im Widerspruche.

Mit fast erstaunlicher Energie haben moderne Aristoteleserklärer
versucht, zwischen aristotelischer Metaphysik und Creatio eine
unüberbrückbare Kluft aufzuwerfen. Es ist ihnen aber das scheinbar nur
gelungen, indem sie teils mit der Weltschöpfung Fragen verquickten,
die mit ihr nichts zu tun haben, teils den Schöpfungsbegriff völlig
mißverstanden und endlich den aristotelischen Begriff von der göttlichen
Natur und Tätigkeit vergewaltigt haben. Hier nur einige skizzenhafte
Bemerkungen.

a) Immer und immer wieder hat man die ewige Welt des Stagiriten
gegen die Creatio ins Feld geführt, um zu zeigen, welche unversöhnliche

Kluft zwischen Aristoteles und der Schöpfung aus Nichts liege.
In Wahrheit hat man damit die Stellung, welche die Creatio in der
Gotteslehre einnimmt, total gefälscht. Die beiden Probleme haben, wie
Garrigou-Lagrange richtig gesagt hat, an sich miteinander gar nichts
zu tun. 1 Die Existenz Gottes und damit die eines Schöpfers wird aus
der Potentialität der Welt notwendig erschlossen, gleichviel, ob jemand
für eine ewige oder zeitliche Welt eintrete. Eine erste Ursache wird
auch für eine ewige Welt vorausgesetzt. Dieser Auffassung war Aristoteles

selbst. Er setzt für seine ewige Welt überall als apodiktisch
bewiesene These die Existenz Gottes, des unbewegten Erstbewegers
voraus. Darüber wird nicht einmal disputiert. Dagegen rechnet er
die Ewigkeit der Welt, wenigstens in seinen jüngeren Jahren, zu den

diskutierbaren Fragen, zu den sog. Problemata. 2 Gegen gewisse alte

Physiker, wie Anaxagoras und Empedocles, die einen Weltanfang auf
dem Wege der bloßen Erzeugung zu erweisen suchten, hat er mit
Recht die Ewigkeit der Welt verfochten, denn jede Erzeugung setzt
als solche wieder eine andere und diese wieder eine andere voraus. 3

1 Diet. ap. de la Foi cath. « Dieu » (1037).
2 I. Top. 9. (I. 178. 48 u. 179. 8.) Thomas verweist auf diese Stelle des Aristoteles

in I. 46. 1. Beide sprechen daselbst von der Ewigkeit der Welt, wie von einer
Frage, für welche « pro » und « contra » nicht stichhaltige Gründe vorhanden sind.
Vgl. Jolivet, 1. cit. S. 17 2.

3 VIII. Phys. 1. (II. 342) ; I. de Coelo 7. (II. 356-57.) II. Coelo 1. (II. 389.)
Hier überall hat Aristoteles die Ewigkeit der Welt ohne Zweifel als sichere Lehre
verteidigt. Dieser Ansicht ist im Kommentar in die Physik auch Thomas. Er
betrachtet es als « frivulum », wie wenn er die Ewigkeit der Welt nur als « Problem »

betrachtet hätte. Nach ihm war die aeternitas mundi für den Stagiriten ein sicheres
Lehrstück. In VIII. Phys. lect. 2 (Ed. Vivès, v. 22. 629).



Die Weltschöpfung 13

Das ist absolut richtig. Ob der Stagirite, wenigstens später, die Welt-
ewigkcit nicht auch absolut verteidigt habe, dürfte zu bejahen sein.

Jedenfalls hat er immer die prima causa, auf die sich eben die Creatio
bezieht, vorausgesetzt und damit selbst die beiden Fragen getrennt.
Bei Thomas von Aquin dasselbe. Er setzt Gott als erste Ursache und
Schöpfer voraus 1, ehe er überhaupt zur Dauer der Welt, d. h. ob sie

zeitlich oder ewig sei3, Stellung bezieht. Er billigt den Aristoteles in
seiner Argumentation gegen die alten Physiker. 3 Daß die Welt
tatsächlich zeitlich ist, also angefangen hat, das wissen wir nur aus dem
Glauben. 4 Hierin hält er Aristoteles nicht für vereinbar mit dem
Glauben, ganz wie Alexander v. Haies im Kampfe gegen den Kanzler
Philipp von Paris. 5 Die. bloße Vernunft kann weder die Möglichkeit
noch Unmöglichkeit einer ewigen Welt apodiktisch beweisen. 6 Thomas

ist also nicht, wie immer und immer wieder behauptet wird, ein

Anhänger der Möglichkeit einer ewigen Welt
b) Ferner haben die Modernen die Schöpfungsidee völlig irrtümlich

aufgefaßt. M. J. Chevalier mit anderen hält die Creatio mit dem

aristotelischen Gottesbegriff für absolut unvereinbar kraft des sog.

Kontaktprinzips. 7 Jedes Bewegende ist, etwas bewegend, von dem

Bewegten selbst bewegt. Schaffend würde also Gott von dem
Geschaffenen oder Bewegten selbst bewegt. Nun aber ist der aristotelische
Gott absolut unbeweglich — immobilis. Also wäre eine Creatio mit
ihm absolut unvereinbar. — In Wahrheit hätte der alte Meister einem
solchen Einwände selber des entschiedensten widersprochen. Der
Einwand müßte, wenn er wahr wäre, den aristotelischen Gottesbegriff
selbst stürzen und in ihn einen Widerspruch tragen. Nichts ist bei
Aristoteles doch so sicher wie die These : der unbewegliche Gott bewegt
die Welt Würde jeder Bewegende zugleich bewegt, so wäre der
aristotelische Gott zugleich bewegt und doch unbeweglich. Aber der
Meister von Stagira hat bereits selbst durch eine Unterscheidung das

Lösungsprinzip gegeben. Das Bewegende ist nur dann zugleich bewegt,
wenn es in Potenz ist8, also wenn es in die Naturordnung selbst gehört.
Da nun Gott auch nach Aristoteles Actus purus ist, ist der Einwand

1 I. 2. 3 ; I. q. 44 u. 45.
2 I. q. 46. 3 I. 46. 1 ad 5. 4 I. 46. 2.
6 In VIII. Phys. lect. 2 (629).
8 I. 46. a. 1 u. 2.
' Vgl- Jolivet, 1. c. p. 19 ff.

« Kivefrai ßk xat to xtvo-jv, oiiTrsp sl'p^Tat, 7uav to ouvxpst 'ôv xlvetov. » III.
Phys. 2. (II. 275. 17.)



14 Die Weltschöpfung

nach Aristoteles selbst gegenstandslos. In Wirklichkeit aber beruht
er auch auf einer vollständigen Mißkennung der Creatio selbst, die,
weil aus Nichts, überhaupt nicht ein Bewegen des Bewegten ist, da
eben keine Materia praejacens vorhanden ist. 1 Anderseits haben schon
die Alten unterschieden zwischen Contactus physicus, der nur das

Quantitative und daher die Körper angeht, und Contactus virtutis, der

vom Geistigen auf das Körperliche übergehen kann.2 Mit einem Worte :

der ganze vorige Einwand drückt die Schöpfungstätigkeit und die

göttliche Tätigkeit überhaupt zu einer bloßen Naturtätigkeit, sogar zu
einer physischen herab

c) Unvergleichlich tiefer greifend sind die Schwierigkeiten, die man
gegen die Creatio aus der aristotelischen Lehre über Gottes Tätigkeit,
seine Natur und sein Verhältnis zur Welt vorgebracht hat. Hier
scheint faktisch eine fast unversöhnliche Kluft zu bestehen zwischen
Aristoteles und einer Creatio.

Eines scheint uns unleugbar festzustehen : die Schöpfung aus
Nichts ist entweder ein freier Willensakt Gottes oder sie ist überhaupt
nicht. Sie bedingt auch die Kontingenz der Weltdinge und kann nur
das Resultat einer Wirkursächlichkeit Gottes sein, dessen Erkenntnis,
Wollen und Sorgetragen nichts entgehen darf.

Nun stelle man all dem den aristotelischen Gottes- und Tätigkeitshegriff

gegenüber. Schon E. Zeller hat den aristotelischen Gott in ein
rein beschauliches Denken versetzt. 3 M. J. Chevalier hat ihm den
Willen einfach abgesprochen. 4 Durchaus logisch sprechen ihm dann
beide eine praktische Tätigkeit nach außen, sowohl im Sinne des

immanenten praktischen Denkens und Strebens — itoîti<tiç — als des äußeren

Machens selbst — 7rpi;iç — ab. 5 Gott bewegt die Welt überhaupt nicht
als Wirkursache, sondern nur als Finalursache. 6 Für eine Vorsehung
bei dem Stagiriten fehlt sowohl das göttliche Erkennen als das

fürsorgende Wollen. Am meisten gefährdet ist bei ihm die Kontingenz
der Weltdinge. Sein Gott ist notwendig, seine ewige Welt ist notwendig,
seine Materia prima ist notwendig. In dem starren « Necessarium »

erblickt daher M. Rougier den unversöhnlichsten Gegner einer Creatio. 7

1 I. 44. 4 ad 1.
2 I. 75. I ad 3.
3 Phil. d. Gr. Th. II. Abt. 2. S. 594 ü-
4 La Notion du Nécessaire, p. 186-7, zit. bei Jolivet, p. 26.
6 Zeller, ib. 369 ; Chevalier, das.
6 Chevalier das. Auch Zeller ist dieser Ansicht.
7 La Scolastique et le Thomisme, Paris 1925. Vgl. Jolivet, 39-50.



Die Weltschöpfung 15

Es liegen viele Übertreibungen in diesen Darstellungen des Aristoteles.

Aber alles ist nicht unwahr. Indes wird doch kein vernünftiger
Philosoph die Seinsnotwendigkeit Gottes bestreiten. Soll etwa Gott
kontingent sein, damit man wieder einen anderen zu suchen hätte
Auch hindert seine absolute Seinsidentität und Seinsfülle ihn doch

nicht, daß er, immer derselbe, sich notwendig wollend, anderes außer

sich, ohne Selbstveränderung, ewig frei will, mit anderen Worten, daß

er einen Willen und einen freien Willen besitzt, der effektive je nach
verschiedenen Zeiten Verschiedenes schafft, was er von Ewigkeit her
frei wollte. 1 Daß Aristoteles den göttlichen Willen und konsequent
das göttliche praktische Handeln vernachlässigte, ist unbestritten. Daß

er den göttlichen Willen schlechterdings geleugnet, ist nicht so leicht
beweisbar, wie wir noch sehen werden. Vorerst sei bemerkt, daß die
These : der aristotelische Gott ist nicht Wirkursache des Weltgeschehens,
unhaltbar ist. Er ist im Werden der Dinge, neben der Materia, aus der
sie werden, die unbewegliche, erste, bewegende Ursache aller bewegenden
Ursachen 2, das erste machende Prinzip, « Trow-rov iroioov », der Bewegung,
das nichts leidet, aber aktiv ist, während er als Finalursache nicht
aktiv ist.3 An dieser Stelle kommen jene nicht vorbei, die den

aristotelischen Gott nur als Zweckursache fassen. Damit fällt, wenigstens
im Prinzip, eine weitere These von Zeller und Chevalier : beim
aristotelischen Gotte gibt es gar keine praktische Welttätigkeit, weder xoAjm
noch 7tpdEç. Aristoteles nennt die Wirkursächlichkeit Gottes an der
erwähnten Stelle präzis ein Übertrieben ist es auch, dem

aristotelischen Gotte jede Vorsehung abzusprechen, da Aristoteles selber

Gott bald mit einem Heerführer, der das Heer ordnet und leitet,
vergleicht4, bald mit einem für alle vorsorgenden Staatsoberhaupte oder
auch mit einem Familienoberhaupte. 5 Gott selber ist es, der für die

Erzeugung der Pflanzen, Tiere und Menschen, die am weitesten von ihm
entfernt sind, aufs beste vorsorgt. 6 Daher hat sogar Alexander Aphro-
disias es nicht gewagt, dem Stagiriten die Vorsehung in bezug auf

1 I. ig. i ; 7 ; io.
2 I. De Generatione et Corrupt. 3. (II. 437. 51-438. 8.)
3 0 èx£Ï TS y*P T0 rrpwTtoç xivoov àxt'vrjTOv, y.at èiù twv 7roir,Tixoiv to TcptöTOv

7TOIOÜV inate;. "Eoti os to muT]Tixôv outiov o>ç o6ev fj apx^l tx|ç xivrjoso);; tô
6'où svexa où 7to(r|Ttxov. » I. Gen. et Corrupt. 7. (II. 447. 27.) Dazu Thomas in
I. de Générât, et Corrupt, lect. 7. (Ed. Vivès, 23. 288 ss.) u. lect. 20. (23. 322 ss.).

4 XI. Met. 10. (II. 609. 35 ss.).
6 Ib. (611. 12).
6 II. Générât, et Corrupt. 10. (II. 465. 35.)



i6 Die Weltschöpfung

die Erhaltung der Arten und Gattungen abzusprechen. 1 Da die
Providentia für etwas sowohl Kenntnis als Wollen involviert, wird man
dem aristotelischen Gotte nicht jedes Weltwissen absprechen dürfen,
so wenig als dem Strategen für die Heerführung oder dem Staats- und
Familienhaupte für die Leitung ihrer Untergebenen. Anstoß, aber
unbegründeten, hat es erregt, weil Aristoteles sagte : Gott erkenne die

Weltdinge nicht wie wir durch äußeres Erfahren in den Dingen, sondern
in sich selbst als Ursache. 2 Das ist aber selbstverständlich, und ganz
in diesem Sinne wird später Averroës, sicher kein bestochener Zeuge
in unserer Frage, die aristotelische Welterkenntnis verteidigen und
dafür ein eigenes Opusculum schreiben. 3 Wenn nun nach Aristoteles
Gott Wirkursache der Welt ist und die Welt kennt und sie leitet,
Fürsorge für sie trägt, dann, so scheint es mir, muß dieser Gott sicher
auch einen Willen besitzen, zumal er auch liebt, denn ihm ist der
Weiseste der liebste « OeotpiXéoTaTo; ». 4 Daß der gleiche Aristoteles im
Prinzip auch die Kontingenz der Weltdingc durchaus anerkannte, wird
doch niemand bestreiten, da er bekanntlich aus jener Kontingenz
anhand des Prinzips : was bewegt wird, wird von einem anderen bewegt,
das Dasein Gottes bewies. 5

Nun das Resultat aus dem Gesagten : im Prinzip faßt Aristoteles
Gott als das absolut vollkommene Sein, das nur seiner selbst bedarf,
als unendlich geistiges Sein ; im Prinzip anerkennt er Gott als erste

Wirkursache der Welt, teilt ihm Weltkenntnis und vorsorgenden Willen
zu, der den Weltdingen gegenüber frei sein müßte, weil er ihrer nicht
bedarf ; im Prinzip proklamiert er auch hoch und feierlich die Kontingenz
der Weltdinge. Auf diesen Prinzipien ruht nun gerade der Begriff, die

Möglichkeit der Creatio ex nihilo. Also steht die Creatio mit den

aristotelisch-metaphysischen Prinzipien durchaus in keinem Gegensatze. —
Ob und wie er seine Prinzipien konsequent durchgeführt, gehört nicht

1 Vgl. Zeller, Die Phil, der Griechen, 3. T. 1. Abt. (5. Aufl. 1923), S. 826 u. 829.
2 Vgl. XI. Met. c. 7, das Verwirrung verursacht hat.
3 Vgl. « Philosophie und Theologie von Averroës », übersetzt aus dem

Arabischen von M. J. Müller, München 1875, S. 11. In dieser Sammlung befindet
sich die kleine Abhandlung des Averroës : « Spekulative Dogmatik », wo Averroës
scharf gegen jene sich wendet, welche den Aristotelikern das göttliche Wissen
der Einzeldinge abstritten. S. 26. Das Opusculum wurde schon im XIII.
Jahrhundert von Raymundus Martini O. P. aus dem Arabischen ins Lateinische übersetzt

und in seinen « Pugio fidei contra Mauros et Judaeos » (Lipsiae 1687, p. I.
C. XXV) aufgenommen.

1 X. Eth. Nie. 8. (II. 127. 16.)
5 VII. Phys. 1. (II. 333. 9.)



Die Weltschöpfung 17

zu den Prinzipien selbst. Darüber im folgenden. Aber wir stellen

hier gleich noch einen dritten Satz auf.

III. Die Creatio lag
als logische Folgerung in den metaphysischen Prinzipien selbst.

Wir sagen damit selbstverständlich nicht, daß der Meister die

Folgerung selber gezogen. Und gerade das wurde für sein System
fatal.

Nicht alles, was die modernen Kritiker über Aristoteles
Nachteiliges gesagt, ist Übertreibung. Sein einseitig intellektualistischer Gottesbegriff

deutet darauf hin. Seine göttliche Wirksamkeit mit Gott als

bloßem Beweger erreichte das Sein als Sein nicht. Wäre seine Auffassung
über das göttliche Weltwissen und Wollen und die Vorsehung nicht
lückenhaft, dann hätten wir heutzutage nicht die enorme Schwierigkeit,
diese Lehrpunkte zu konstatieren. Die Leugnung von Akt und Potenz
in allem Ewigen, das von Gott abhängt, war ein -schwerer Schlag gegen
die Kontingenz der Weltdinge. Damit erhielt seine Weltewigkeit, die an
sich mit unserem Problem nichts zu tun hat, einen ganz anderen

Charakter. Sie wurde zu etwas Innerlichnotwendigem, was auch Thomas
ablehnt. 1 Aristoteles hat das « Aeternum » mit dem « Necessarium »

identifiziert. 2 Über der Ausführung des an sich großartigen Systems
schwebt bleierne, dunkle, drückende, alles umspannende starre
Notwendigkeit, die altgriechische avc^x-r), deren tiefstes Prinzip bei Plato
und Aristoteles die ewig-notwendige Materia prima war. Es fehlte
eben die Creatio

Und doch lag sie logisch in seinen metaphysischen Prinzipien
Sein metaphysisches Grundprinzip : uooTEpov ÈvÉpyeta 3'jvxu.emç inxi 3,

« allem Potentiellen geht das Aktuelle voraus », hätte ihn logisch zur
Creatio führen müssen. Und das in erster Linie bezüglich der Materia
prima. Als real-potentielles Sein mußte sie, wir sagten es oben

schon, hervorgebracht sein. Erzeugt kann sie nicht sein, weil sie die

Voraussetzung jeder yévzaiç ist. Eine göttliche Emanatio kann sie nicht
sein, weil Gott nach Aristoteles absolut geistig-unveränderlich ist.
Was bleibt also Nichts anderes als eine Creatio ex nihilo. Wie logisch
wäre sie gewesen Statt dessen erklärte sie Aristoteles ewig-notwendig,

1 Iii XII. Met. lect. 5.
2 I. Coel. 12. (II. 387. 19.)
3 VIII. Met. 8. (II. 569. 38.)
Divus Thomas. 2



i8 Die Weltschöpfung

« i\ àvxyxYjç ». Wie bedeutungsvoll wäre für das ganze System die
creatio der Materiae gewesen Die reale Materia prima als solche ist
noch nichts Partikuläres, weil alles materiell Partikuläre erst durch
Generatio aus ihr entsteht. Mit der Creatio der ersten Materie hätte
Aristoteles also den Ursprung des Seins als Sein und damit des Totalseins

des kreatürlichen Seins proklamiert. Damit wäre Gott nicht mehr
bloß erster Beweger der Vereinigung von Materie und Form in der
substantiellen Erzeugung gewesen, sondern Wirkursache der Bestandteile

und des Ganzen und alles dessen, was im Ganzen ist. Welches Licht
hätte diese Auffassung ausgestrahlt auf das Weltwissen, Weltwollen und
die Vorsehung Richtig wurde gesagt1 : bei Aristoteles, wie überhaupt,
ist Gottes Weltwissen — Wollen — Vorsehung so groß wie seine

Ursächlichkeit. Nur mit der Creatio der Materie aber kann Gott
Wirkursache des Totalseins des materiellen Dinges sein. Also konnte
auch nur so sein Wissen — Wollen — Vorsehung das Totalsein der

Dinge umfassen. Alles das wäre eine logische Weiterentwicklung der
aristotelischen Prinzipien gewesen. In diesem Falle konnte dann der

Stagirite nicht mehr von Weltdingen reden, die mehr und weniger
entfernt wären von Gott. 2 Die Creatio erreicht alles unmittelbar und

folgerichtig auch das Wissen und Wollen und die Providentia des

Schöpfers. Und sie erreicht alles, auch das mögliche Sein, insoweit es

Realität hat oder dazu hingeordnet wird. Es ist unlogisch bei Aristoteles,
wenn er den kreatürlichen Geistern und den ewigen Planetenbewegern
usw. die Mischung von Akt und Potenz abspricht. Da Gott auch ihre
Ursache sein soll und sie faktisch von ihm bewegt werden, wie Aristoteles
selbst lehrt, sind auch sie mobilia, haben also potentielles Sein Gott
gegenüber, müßten also auch von Gott ihr Sein erhalten haben, d. h.

geschaffen sein, immer nach dem Prinzip : das Potentielle hängt vom
Aktuellen ab. Aristoteles fühlte diese Inkonsequenz und unterschied
das absolute Necessarium — Gott — von Necessaria, deren Ursache
das primum Necessarium sein soll. 3 Aber diese Unterscheidung rettet
ihn nicht mehr. Sind die Necessaria secunda nicht aus Akt und Potenz

zusammengesetzt, dann kann der Grund ihrer Notwendigkeit nicht
mehr in einem anderen, in Gott, liegen. Bei Aristoteles fehlt es an der

konsequenten Durchführung der Lehre von Akt und Potenz. Sonst wäre

1 Jolivet, ]. C. 222. 23.
2 II. Gen. et Corr. 10. (II. 465. 35.)
3 IV. Met. 5. (II. 518. 29.)



Die Weltschöpfung 19

er logisch zur Creatio gelangt. Thomas hat sie ihm zuerteilt. Insofern
konnte man mit viel Recht sagen : Thomas hat mit der Creatio den

Kosmos aristotelischer erklärt als Aristoteles selber mit seiner 'jXy|.

Das ist wohl die herrlichste Ehrenrettung des Aquinaten.
Kein Großer hat je alle großen Fragen seiner Zeit gelöst, noch,

auch wenn er ein Genie war — und das war Aristoteles, in allem den

Geist und die Kultur seiner Zeit und seines Volkes überwunden. Das

scheint die Stellung des Aristoteles zum Schöpfungsproblem zu
bestätigen. Ob wir ihn richtig beurteilt, darüber möge der Leser urteilen.

b) Der Creatianismus in der jUdisch-alexandrinischen Schule.

Mit der jüdisch-alexandrinischen Schule tritt ein neues Prinzip in
der philosophierenden Spekulation auf, die Offenbarung des Alten
Testamentes. Die Tendenz, nachzuweisen, daß die Uroffenbarung des

jüdischen Volkes mit der griechischen Philosophie, speziell der
Platonischen, übereinstimme, war grundlegend für die ganze alexandrinische

Spekulation. Selbstverständlich mußte sie zur Creatio irgendwie
Stellung nehmen. Schon Aristobul hat, um 170 v. Chr. herum, den

Gedanken ausgesprochen, daß sowohl nach dem Pentateuch wie nach

der griechischen Philosophie alles durch Gottes Wirksamkeit
hervorgebracht sein müßte. 1 Weiter aber hat er sich über diesen

Weltursprung nicht geäußert. Bei den wenigsten sprachlichen Ausdrücken
der verschiedenen Idiome deckt sich der gebräuchlichste Hauptsinn
des Wortes mit dem etymologischen. Man denke nur an das «oyoXvj»,

« schola », « Schule ». Auch das hebräische bârâ in Gen. I. 1 : « im
Anfange schuf Gott Himmel und Erde », bedeutet etymologisch nur
« schneiden », « bauen ». Die noch im dritten Jahrhundert v. Chr.
entstandene griechische Übersetzung der Heiligen Schrift — die Septua-

ginta — übersetzte das bârâ der Genesis mit exoG^ev, « gemacht ». 2

Ein Wort, das die Creatio ex nihilo ausgedrückt hätte, besaß, sagt
A. Vacant, die griechische Sprache in jener Zeitperiode überhaupt
nicht. Das gleiche èxoG|sev gebraucht daher auch die Makkabäermutter
in jener herrlichen Mahnung an ihren Sohn : er möge gedenken, daß

Gott Himmel und Erde und alles aus dem Nichtseienden gemacht :

« s; oj/. 'Jvt(ov èxoGjsev » (II. Mach. 7. 28). Erst später erhielt im

1 D. E. Schürer, Gesch. d. jiid. Volkes im Zeitalter Jesu Christi. B. III. S. 3.S7

(3. Aufl. Leipzig 1928).
2 Das. 310.



20 Die Weltschöpfung

Griechischen das Verb xTiÇecv, das seiner Wurzelbedeutung nach nur :

« bebauen, anbauen, gründen » bezeichnet, den besonderen Sinn von
creare ex nihilo. Davon dann « xtûitvjç » — Schöpfer. 1 So findet es

sich schon bei Flavius Josephus, der den furchtbaren Krieg von 66-70
n. Chr. miterlebt und uns beschrieben hat. 2

Eigentlicher Gründer und Zentrum der jüdisch-alexandrinischen
Schule war bekanntlich Philo von Alexandrien (zirka 20 v. Chr. bis

50 n. Chr.). War er ein Anhänger der Schöpfung aus Nichts Sein

Enthusiasmus als Jude für die Religion seines Volkes einerseits und
seine Begeisterung für griechische Kultur und Philosophie anderseits,
die in mehr als einem Punkte über den Juden gesiegt hat, lassen ahnen,
daß seine Stellung zur Creatio nicht ohne Wankungen bezogen wurde.
Denj entsprechen denn auch die Kritikurteile. Die einen, wie Großmann

3, Keferstcin 4 und Vacherot, der ihm aber zugleich orientalisch
emanatistische Auffassungen zuschreibt 5, zählen ihn zu den Anhängern
der Creatio. Andere, wie SchürerB, Überweg und Ed. Zeller7, dem
Max Hcinze widerspricht 8, rechnen ihn zu den Gegnern der Creatio.

Weder alle Gründe « dafür » noch « dagegen » haben den gleichen
Wert. Die Gegner weisen darauf hin, daß auch Philo dem Satze der

gesamten altgriechischen Philosophie gehuldigt : « aus Nichts wird
Nichts », und daß er noch hinzufügte, um die Ewigkeit der Welt zu
betonen, daß kein Sein in das Nichts übergeht. Das sagt er tatsächlich,
spricht aber dabei immer von der Erzeugung: «cosm-p yip "Ix toü u.t,

övto; ouSiv yivsTOt'. oûB siç to ij.7) öv oOetpetai. » 9 Nun ist das, von der
Generatio gesagt, ganz richtig. Alles, was erzeugt wird, geschieht aus

Etwas und was stirbt, wird wieder Etwas. Das liegt im Wesen der

Generatio und seines Correlates, der Corruptio. Unklar ist bei Philo,
wie Zeller richtig gesagt10, der Begriff der Materia prima. Zeller und

1 Vgl. Vigouroux, Diet, de la Bible, « création » (II. 1103), Artikel v. Vacant
E. Vacherot, Hist, critique de l'école d'Alexandrie, I. 131 ff.

2 Vgl. Schürer, das. 147-8 ; 370.
3 Quaestiones philoneae I. pag. 19, 70 ; vgl. Henry Soulier, « La doctrine

du Logos chez Philon d'Alexandrie, 1876, S. 24.
4 Philos Lehre von den göttlichen Mittelwesen, Leipzig 1846. S. 6.
5 Hist. crit. de l'école d'Alexandrie. I. p. 151 -

6 Das. III. 557.
7 Die Phil, der Griechen, 3. T. 2. Abt. (4. Aufl. 1903), S. 436 ff.
8 Die Lehre des Logos in der griechischen Phil. 1872. S. 210 h
9 De incorruptibilitate mundi, Ed. Richter, § 2. M. 488. P. 939. Ich folge

der Ausgabe Richter, die ich mit R. bezeichne, verweise aber mit M. auf die
Ausgabe Mangey und mit P. auf die Ausgabe von Paris. 10 Das. 434 ff.



Die Weltschöpfung 21

Soulier betonen vor allem ihre Unerschaffenheit. Somit wäre der
Alexandriner ein Dualist, wie Aristoteles und Plato. Philo selber hat,
so meint Soulier 1, den Satz : « Gott hat alles hervorgebracht », in dem
Sinne erklärt : « Gott hat alles aus jener, d. h. der Materie
hervorgebracht » : « 'si èxsîvr); (tJXvjç) èvévvetev o 'Jeoç. »2 Man beachte
hier vorläufig nur, daß da nur von der « Erzeugung » — e-^vvegev -
die Rede ist. Weiteres später In Wirklichkeit spitzt sich schließlich
auch bei Philo der ganze Streit auf die Frage zu : hat Philo außer der

Erzeugung, yewec.;, noch eine andere Seinsentstehung angenommen
Wir glauben « ja ». Aber lehnen wir in erster Linie jede göttliche

Emanatio im Sinne Souliers ab. Jede göttliche Emanatio widerspricht
dem philonischen Gottesbegriff ebenso scharf wie dem aristotelischen.
Gott ist nach Philo : der Urheber und Herr aller Dinge, der Eieige, Eine,
der Unbewegliche, sich selbst identisch und von allem anderen verschieden. 3

Da geht der Alexandriner mit Aristoteles einig, sowie auch bezüglich
der ewigen Welt. Aber hat er nicht außer der Generatio noch eine

andere Seinsentstehung der Dinge im Auge gehabt Das ist die Hauptfrage.

Die Frage bejahend, möchten wir zu ihrer Bejahung folgende
Erwägungen vorlegen :

i. Nach Philo hat Gott zuerst, nicht zeitlich zuerst, sondern der

Seinsordnung nach zuerst, den Geisteshimmcl mit allen Geistern und
intellektuellen Wesenheiten der Dinge gemacht : « 6 ttokov ItzoUi oùpavôv

ifjtüjjuxTov. »4 Er ist absolut geistig und daher gibt es in ihm keine

Erzeugung, yiwsai;, denn diese ist der Sinneswelt eigen. 5 Ohne Rat
eines anderen — denn wer war außer ihm — beschloß er alles. 6 Er
schuf die Welt nicht in der Zeit, denn als Maß der Bewegung war die

Zeit erst mit der Bewegung der Himmelskörper da, und sie war also

nicht vor der Welt, sondern mit der Welt und nach derselben — âira,

•Jtteoov. 7 Nach der Geisteswelt machte Gott die Sinneswelt nach
dem Bilde der intellektuellen Welt 8, und ihr ist die Erzeugung natur-

1 Das. S. 24.
2 De victimis offerentibus, R. § 13. M. 261. P. 837.
3 « "Ein vàp 6 TjYeu»',)'/ xai ap/wv inivzo>7 Oe6ç, eie, j.i rV»v pôvoao;, ày.tvETO;

xOt'j; ai-. ôpioio;, etspo; tmv ïaàidv. » De mundi opif. R. § 33. M. 24. P. 23.
4 De mundi opif. R. § 7. M. 6. P. 6 ; ib. R. § 10. M. 7. P. 7. Vgl. dazu Zelter,

das. S. 438.
5 De mundi opif. R. § 2. M. 3. P. 2.
« Ib. R. § 6. M. 5. P. 5.
' Ib. R. § 7. M. 6. P. 5.
8 lb. R. § 10. M. 8. P. 7.



22 Die Weltschöpfung

notwendig. 1 In diesem Sinne also, und nur in diesem Sinne gilt die
obige Stelle : Gott erzeugte alles aus jener, d. h. der Materie.

Kein Zweifel, hier haben wir mehr als bei Aristoteles Dort immer
nur Bewegung der Geister von Seite Gottes, nichts über ihre
Seinsentstehung durch Gott. Hier bei Philo Gott, der prioritate naturae allem
allem vorangeht, denn wer war sonst noch als er schuf : « Tt; yàp y,v

sTso o; »? 2 Bei Philo eine Seinsentstehung der Geister durch Gott :

« iitoUi oùoavbv às<ijxaTov. » Und diese Wirktätigkeit Gottes ist keine

Erzeugung, ja sie ist eine Tätigkeit vor jeder Zeit und Bewegung und
vor dem Stofflichen überhaupt, denn Zeit und Bewegung beginnen mit
ihm. Ist wohl hier nicht von der Creatio die Rede, da von Gott etwas

wird, aber nicht aus etwas Denn vor den Geistern war außer Gott
noch nichts, weder Zeit, noch Bewegung, noch Stoff, noch folgerichtig
Erzeugung, die immer an den Stoff gebunden ist. Ist das richtig, dann
muß auch die Materia prima von Gott geschaffen sein, von dem Vater
aller Dinge, wie ihn Philo unermüdlich nennt: «6 rarr/) p tùW bXwv. » 3

Das wird uns weiter bestätigt. Wie Zeller bemerkt, hat Philo die

Materie auch das Leere, « xevöv » genannt. 4 Da nun, wo er beweisen

will, daß Gott nichts entgehe, seine Vorsehung auf alles sich erstrecke,
auch auf das Leere — xevdv —, gibt er als Grund an : Gott ist die
höchste Wirkursache, die alles aus dem Nichtseienden hervorgebracht
hat. 5

2. liine frappante fast durchschlagende Bestätigung erhellt das

Gesagte durch Philos ausdrückliche Erklärung : Gott wäre nicht bloß
der Weltbildner, sondern ein Weltschaffer : « ob Otjuioupybç ;aövov àXXx

xx! XTÎ5TT|ç x'jtôç d)v. » 6 Philo hat somit vor Josephus Flavius das

« xtiÇeiv » und « xtiütt); » in die wissenschaftliche Sprache eingeführt.
In der griechischen Literatur kam es früher vor, aber nur bei Dichtern,
so bei Homer, Herodot und Pindar. 7 Der altgriechischen Philosophen-

1
«-rj< os aixO^Tw yivzatv to oi'xeïov ovo pa inzfr^tasv. 'Eirci oiv dpaT6; te xai

at(TÖr,TbT ooz d xotu.o; avayzafw; av Et\ y.at vevetöe. » De mundi opif. R. § 2.

M. 3. P. 3.
2 Ib. R. § 6. M. 5. P. 5.
3 Ib. R. 24. M. 17. P. 16.
4 Das. S. 436.
5 III. Leg. Allegor. R. § 2-4. M. 88-90 P. 61 u. 62.
6 I. De somniis, R. § 13. M. 632. P. 577.
7 Homer Ilias XX. 216 ; Odiss. XI. 262. Herodot, I. 149 (Ed. Reiz). Pindar,

Pythiae, I. 62. Hier tritt das zrgetv überall nach seinem etymologischen Sinne

von .gründen » hervor. So braucht es auch Philo z. B. in de mundi opif. R. § 4.



Die Weltschöpfuug 23

spräche scheinen die Ausdrücke völlig fremd gewesen zu sein. Mit dem

xTi'iTTTrjç drückt er offenbar etwas philosophisch Neues aus. Mehr noch.

Da nach Plato und Aristoteles, vermöge ihrer ewig-unerschaffenen
Materie, Gott doch nur ein « Weltbildner » war, wollte Philo offenbar,
die Redewendung zeigt es an, einen doktrinären Gegensatz zu jenen
ausdrücken. Merkwürdigerweise hat er anderwärts diese Neuerung und
diesen Gegensatz noch verschärft. Nicht einmal das « ttoitjtth », Urheber,

genügt ihm. Gott, sagt er, ist einzig der Schaffer und Urheber aller
Dinge : « öeoç sic est! xat xtictti? xai noer^i; twv oXojv. »1 Die
Verschärfung leuchtet erst recht ein, wenn wir bedenken, daß Aristoteles
alle Ursächlichkeit am schärfsten mit irotEiv ausdrückte und die
Wirkursache selbst mit to itoioüv toü zoiousvou definierte.2 Max Heinze

hat Zeller gegenüber treffend bemerkt, daß dieses « xtUtt,; », im Gegensatze

zu dem « br^ioupffoc » und « iroi^TK); », nur Schöpfer bedeuten

könne. 3 Zeller antwortet kleinlaut, aber in einer bloßen Anmerkung,
daß Philo wohl unverkennbar die Weltschöpfung sich aneignen wollte 4

3. Endlich sei noch ein philonisches Fragment, das Eusebius

von Caesarea (f 340 n. Chr.) aus Philos Schrift « De Providentia »

überlieferte, erwähnt. Da sagt Philo, von der Materia prima handelnd : Gott

hätte zur Weltschöpfung weder einer größeren noch geringeren Materie
bedurft : « oüx èàxttovoç oüte ttXei'ovoç oùsi'a; eBei. » 5 Ist das Fragment
echt, dann ist der direkte Beweis erbracht für die Schöpfung der

philonischen Materia prima. Da die genannte verlorene Schrift in
der armenischen Sprache aufgefunden wurde6 und Wendland ihre
Echtheit bewiesen hat7 und Eusebs Fragment, wie wir es zitierten,
wortwörtlich in derselben sich befindet8, ist unsere Argumentation
stichhaltig.

Philo von Alexandrien hat, so scheint es uns, als der erste die
Creatio ex nihilo in die philosophisch-wissenschaftliche Sprache

1 I. De Monarchia, lt. § 17. M. 216. P. 815.
2 IV. Met. c. 2. (II. 515. 9.)
3 Lehre vom Logos, S. 210 L
4 Phil. d. Gr. das. 436s.
6 Eusebius. Praeparat. Evang. 1. VII. cap. XXI. P. G. 21. 568.
6 Aucher hat die Schrift aus dem Armenischen ins Lateinische übersetzt.

Richter hat die Übersetzung in seine Philo-Ausgabe, B. VIII. pag. 3 ff. aufgenommen.
Vgl. Schürcr, das. 531.

7 P. Wendland, Philos Schrift über die Vorsehung, Berlin 1892, 88 ff. Auch
W. Schmid hält die Schrift für sicher echt. Vgl. Wilhelm von Christs Gesch. der
griech. Literatur, II. T. 1. Hälfte, S. 629-30 (6. Aufl. München 1920).

8 Vgl. Richter, VIII. pag. 70.



24 Die Weltschöpfung

eingeführt. Es mag sein, daß er den Schöpfungsbegriff nicht in all
seinen Elementen zuende gedacht hat. Wer staunt darüber, wenn
er die Tiefe der Frage und die verworrenen Wege, welche das Heidentum

in dieser Frage wandelte, sich vor Augen hält

c) Der Creatianismus und der Neuplatonismus.

Wir knüpfen an den vorigen Gedanken an. Wie wenig empfänglich
das Heidentum für die Schöpfungsidee war, das beweist vor allem
der Neuplatonismus, das letzte griechisch-heidnische System. Großartig
in seiner Anlage, bezaubernd durch seinen ersten Idealismus, der sogar
Aurelius Augustinus auf seinem Heimwege zur Kirche verblüffte, hat
es sich zeitlich und geographisch neben dem Christentum entwickelt,
dasselbe mehr als in einem Punkte nachahmend, zu schlagen gesucht
und blieb doch in all seinen verschiedenen Schulen der Creatio ex
nihilo fremd.

Zwar ist die Ansicht auch ausgesprochen worden, wie wenn die

Neuplatoniker « Creationisten » gewesen wären. Aber daran hat schon

das Mittelalter nicht recht zu glauben vermocht, trotzdem ihm eine

genauere Kenntnis des unendlich vielgestaltigen Systems abging. Es

erkannte den Baum an seinen Früchten : in Skotus Eriugena und in
den stark monistischen Lehrzügen gewisser Mystiker. Die modernen

Kritiker, welche eingehender mit dem Neuplatonismus sich beschäftigten,

wie z. B. Vacherot1, Zeller2, Überweg 3, Arthur Richter4,
Kirchner5 und H. Pinard 6, kommen, trotz verschiedener Ansichten
über den Charakter des neuplatonischen Monismus, darin überein, daß

sie dem System eine eminent emanatistische Grundlage zuschreiben.

Und es ist so. Alles emaniert naturnotwendig aus Gott.
Für eine Schöpfung der Dinge aus Nichts fehlt im Neuplatonismus

so ziemlich alles, was für eine solche notwendig dasein müßte. Die
Creatio ist entweder das Resultat einer freien und daher auch erkennenden

Tätigkeit eines unendlich seienden göttlichen Prinzips, oder sie ist
überhaupt nicht. Das haben wir früher schon betont. Schon bei Plotin

1 Hist. art. de l'école d'Alex. I. 360 ss.
2 Phil. d. Gr. das. 560 ff.
3 Uberweg-Praechter, das. 603.
4 Die Theologie und Physik des Plotin (Halle 1687), S. 57.
5 Die Philosophie des Plotin von Carl Hermann Kirchner (Halle 1854), S. 43.
6 Diet, de Théol. cath. « Création » (2073).



Die Weltschöpfung 25

(204-269 n. Chr.), dem Fürsten und eigentlichen Schöpfer des Systems,
ist der Ursprung der Welt, sowohl der geistigen wie der irdischen,
ein innerlich-notwendiger aus der Gottheit. Darauf weisen die Bilder
hin, die er gebraucht, um den Ursprung der Dinge darzustellen.
Das Urwesen ist infolge seiner Vollkommenheit gleichsam überfließend
und so entstehen die Dinge als etwas von dem absolut Einen
Verschiedenes. 1 Sie gehen aus dem Urwesen hervor, wie die Pflanze aus
der Wurzel2, oder, nach Art der Lichtausstrahlung, aus der Sonne. 3

Aber Bilder sind Bilder Doch wir haben wichtigeres beizufügen.
Plotin schließt ausdrücklich jeden Willensakt von Seite Gottes bei der

Entstehung der Dinge aus. Diese Stellung nimmt er ein, da wo er von
dem Ursprünge der Dinge im allgemeinen spricht und auch da, wo er
von der unmittelbaren Entstehung der ersten Kreatur, des voûç, aus

Gott redet. 4 Überhaupt ist die ganze herabsteigende Stufenleiter der

von Gott entstandenen Geschöpfe bis und mit der Materia prima,
die allerdings von Gott abhängt, demselben Gesetze der inneren
Notwendigkeit unterworfen. Plotin hat wohl den alten Dualismus besiegt,
aber nicht den Emanatismus, der bleischwer sein System belastet.
Der tiefere Grund aber liegt in seiner absolut dynamischen Auffassung
Gottes. Nach ihm ist Gott, davon war auch schon früher die Rede,
in sich nicht Sein, nicht Geist, nicht Substanz, denn alles das liegt erst
in der ersten Emanation des « voC? », sondern er ist nur die Ursache

von all dem. 5 Leugne von Gott das Sein selbst, dann erfassest du ihn. 6

Nicht einmal das höchste platonische Attribut, « das Gute an sich »,

— iya'Jov — ist in ihm selbst, denn er ist nur Ursache alles Guten, nur
anderen gut : « toi? 3' âÀXotç iyaOdv. »7 Insofern kann er und wird er

von Plotin das « Gute », das « Sein » und das « Leben » genannt, weil
er die Ursache von allem ist. In sich aber ist er nur die erste, unbestimmte,
allgewaltige, unendliche, bedürfnislose Macht : « ôtivxuu; tö>v 7totvT(«>v. » 8

Denn alles, was etwas Aktuell-Bestimmtes bedeutet, wie Sein, Wesenheit,

Substanz, Geist, Gutheit, Denken, Wollen, ist bei Plotin schon etwas

1 En. V. 1. II. 1. (Ed. Did. 308. 8.)
2 IX. VIII. 9. (188. 15.)
3 V. I. 6. (302. 44.)
4 «Ast o'jy xy.tvr(TO'j ovtoç, si' te SsO-rspov jast' ocuto oO nposveiisav;o; oOSs

ß0U>.T)6sVT0{. » V. I. 6. (302. 41.)
5 V. II. 1 ; V. III. 12 ; VI. 6.
6 III. I. 9- (188. 36.)
7 VI. II. 6.
8 III. VIII. 9 ; V. IV. 1 ; V. III. 16.



26 Die Weltschöpt'ung

Unvollkommenes, weil Vielheitliehes. Insofern ist Gott trotz seiner

Vollkommenheit und gerade wegen ihr, Nichts \ weil er nur die
unbestimmte und unbestimmbare Macht, Potenz — Suvapu; — aller Dinge
ist. Hierin liegt der tiefste Grund seines Dynamismus, aber auch der
tiefste Grund, warum seine Tätigkeit weder mit Denken noch Wollen
etwas zu tun hat, sagen wir es noch klarer, warum die Hervorbringung
der Welt nicht eine Tätigkeit im Sinne von « Actio » ist, sondern ein

innerlich-notwendiges Hervorgehen der Dinge aus Gott, wobei Gott selbst
als unendliche unbestimmte Macht ewig dieselbe bleibt, während alles,
was wird, Bestimmtes, Gestaltetes, Vielheitliches ist.2 Mit Recht und
logisch lehnt Biotin jede substantielle Emanatio ab 3, denn, da Gott
keine Substanz ist, kann von einer solchen keine Rede sein. Auch
Plotins Satz : « alles in Gott und Gott in nichts », erklärt sich aus seinem

Dynamismus. Als absolut unbestimmte Potenz kann Gott in den

bestimmten, gestalteten, vielheitlichen Dingen nicht sein. Dennoch sind
alle Dinge in ihm, weil sie stufenweise Kraftgestaltungen von ihm
sind und seiner immer bedürfen. 4

Der Neuplatonismus hat nach Plotin in den späteren Schulen
die mannigfaltigsten Evolutionen durchgemacht. Aber was der Fürst
des Neuplatonismus über den innerlich-notwendigen-dynamistischen
Ausgang der Dinge aus dem seinslosen Gott gelehrt, blieb wesentlich
das Erbgut der späteren Neuplatoniker. Das bestätigen uns zwei
Vertreter der späteren athenischen Schule : Proclus 5 (410-485 n. Chr.)
und der Verfasser des Liber de Causis 6, die beide Gott als « seinslos »

aufgefaßt.
Auf den verhängnisvollen Einfluß, den diese neuplatonischen

Auffassungen auf Skotus E. (810-877) ausübten, haben wir anderwärts
schon hingewiesen. Wir müssen aber die Frage in ihrer Beziehung zur
Creatio nochmals berühren. « Gott hat alles erschaffen aus Nichts »,

welchen Sinn gibt er diesem Satze In erster Linie lehrt er ganz
richtig : damit betont die Heilige Schrift, Gott habe alles nicht aus etwas,
sondern aus dem absoluten Nichts hervorgebracht : « non de aliquo, sed

de omnino nihilo »7, ohne Voraussetzung irgend einer Materie oder

1 V. III. 13 ; III. VIII. 9.
2 VI. IX. 5. (533. 36) ; V. III. 12.
3 VI. V. 3. (449. 1.)
4 v- v 9. (337.)
5 Institut, theol. (Ed. Did. von Plotin), CXV ; CXIX ; CXXIII.
6 De Causis, ed. Bardenhewer, § 20.
7 De Divisione Naturae, 1. III. 5. (P. L. 122. 633. A.)



Die Weltschöpfunj; 27

existierenden Ursache. 1 Auch die Materia prima selbst ist so von
Gott erschaffen. 2 Aber in den Augen des Skotus hat jenes : « aus Nichts
schaffen » noch einen anderen, viel tieferen Sinn. Auch dem Skotus
ist Gott noch nicht ein Sein, « Deus nondum est Sv ». 3 Er ist das

« Nichts » 4, « vollends das Nichts », « omnino nihil », ja mit Recht wird
er das Nichts « per excellentiam » genannt 5, weil er, absolut unbestimmt,
seins- und wesenslos über allem steht. Die Creatio ex nihilo bedeutet
daher nichts anderes als der Ausgang aller seienden, nach Wesenheiten,

Arten und Gattungen bestimmten und gestalteten Geschöpfe aus Gott, dem

Nichts. Die Schöpfung ist nichts anderes als eine Theophanie, eine

Gotteserscheinung, wo das Seiende aus dem Nichtseienden erscheint,
ein Hervorgehen des bestimmten Partikulären aus Gott, der universellen,
unbestimmten Schöpferkraft. 6 Plotins Geist spricht aus Skotus zu uns.
Skotus selbst hat später durch seinen dynamischen Monismus nicht
allein Einfluß ausgeübt auf Gilbertus Porretanus (f 1154), Amalrich von
Bène (f 1206), David v. Dinant, sondern auch auf manchen Mystiker.

Auch der Neuplatonismus, das letzte eigentlich heidnische
philosophische System, hat die Creatio aus Nichts abgelehnt. In ihm hat
der Emanatismus, resp. der Pantheismus den Sieg davon getragen.
Das System ist eminent dynamistisch und daher auch evolutionistisch,
weil die Potenz, oûvxijuç, den Primat über den Akt innehält. Gott ist
nur Potenz, allerdings im Sinne einer unendlichen Macht und Kraft.
Erst mit seinen Erzeugnissen, die ewig innerlich-notwendig aus ihm
hervorgehen, entsteht das Reich des Aktuellen. Die aristotelische Akt-
und Potenztheorie wird hier gleichsam auf den Kopf gestellt. Das

« Werden » ist früher als das « Sein ». Im Grunde genommen hat der

feurige Heraklit im Neuplatonismus einen neuen gewaltigen Sieg
davongetragen. Daher die große Sympathie der modernen Dynamisten für
den Neuplatonismus, für Skotus E. und für gewisse mittelalterliche
Mystiker, die aus gleichen Quellen geschöpft haben. In der arabischen

Philosophie des Islams wird, trotz der Koranlehre, der altgriechische
Dualismus wieder mächtig sein Haupt erheben, aber nicht ohne einen

mächtigen Einschlag des tief mystischen neuplatonischen Dynamismus.

(Fortsetzung folgt.)

1 Ib. (634- 6.)
3 Lib. III. 19. (682. B.)
4 Ib. (680. c.)

2 Ib. (636. c.)

5 Ib. (681. A.)
6 Lib. III. 19 u. 20 (681-685).


	Das Wesen des Thomismus

