Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P,
(Fortsetzung.)

§ 6.
Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede.

¢) Thomas von Aquin und die Realdistinctio.

Jahrhunderte lang hat der Kampf um die Frage getobt: war
Thomas ein Freund oder Gegner der Realdistinctio. Béande sind dariiber
geschrieben worden. Indes hat doch wohl schon Franz Suarez, der
grofite Gegner, herausgefiithlt, welcher Partei der Aquinate angehorte.
Wir haben das schon frither angedeutet. Die verschiedenen Ansichten
aufzihlend, sagt er von der thomistischen : « Prima est, existentiam
esse rem quamdam distinctam omnino realiter ab entitate essentiae
creaturae. Haec existimatur esse opinio D. Thomae, quam in hoc sensu
secuti sunt fere omnes antiqui Thomistae.»! Leider hat schon er in
die Frage einen vollig irrigen Sinn hineingetragen, der dann Erbteil zahl-
loser philosophischer Handbiicher wurde, und der schlielich den ganzen
gegnerischen Beweis auf ein Sophisma elenchi aufbaute. Unsere Distinc-
tio ist, richtig aufgefalit, keineswegs eine Unterscheidung zwischen
Wesenheit und Existenz als «7em quandam », oder wie Suarez ander-
warts noch klarer sagt, wie zwischen zwer Dingen, «ita ut sint duae res». 2
Das reale «Ding » entsteht ja erst aus «essentia» und «existentia ».
Sie ist vielmehr nur eine Unterscheidung zwischen zwei verschiedenen
Realititen desselben Dinges, ahnlich wie zwischen Materie als Potenz und
Form als Akt ein und desselben Koérpers. Aus dieser irrigen Voraus-
setzung war es dann freilich leicht, den irrigen SchluB noch zu ziehen :
nach den Thomisten sind Wesenheit und Existenz zwel frennbare

1 Disp. metaph. disp. 31. sect. 1. n. 3.
* Ib, sect. 6. m. 1.

Divus Thomas. 25



362 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

Dinge. Und daran schloB sich dann gewohnlich, wie ich es selbst gehort,
der geistreiche Ausruf: Freund, wo hast du je eine Existenz ohne
Essenz oder eine Essenz ohne Existenz gesehen ? Da arbeitet die
Phantasie zu viel, wie schon de Maria S. J. treffend bemerkt hat. Das
Problem ist eben ein metaphysisches. Wie soll, so fragen wir, die von
der Existenz aktualisierte Wesenheit — ut sic — von der sie aktuieren-
den Existenz trennbar sein ? Der Widersinn springt in die Augen.
Dennoch verhalten sie sich wie Passives und Aktives, analog der Materie
und Form, die, obgleich nicht trennbar, dennoch als Potenz und Akt
sachlich verschieden sind, wie auch die Gegner der Realdistinctio zu-
geben miissen. Hier, wie anderwirts, vergall man das Gesetz: was
sachlich trennbar ist, mul3 selbstverstindlich real verschieden sein ;
aber nicht alles, was real verschieden ist, ist trennbar !

Zu Thomas zuriickkehrend, zuerst ein Wort iiber unser methodisches
Vorgehen. Thomas beriihrt das strittige Problem in seinem gewaltigen
Schrifttum an zahllosen Stellen. Sie alle beriicksichtigen und heran-
ziehen wollen, mii3te nicht blo den Rahmen unserer Arbeit sprengen,
sondern ware iiberhaupt unmdglich. Eine Auswahl ist daher gegeben.
Hiiten wollen wir uns vor allem vor jener schlimmsten Methode, die
mit ein paar aus dem Zusammenhange losgerissenen Texten wissen-
schaftliche Thesen beweist. Das ist das berithmte Vorgehen, mit dem
man bekanntlich alles beweist und daher nichts. Die Realdistinctio
mul} im Lichte der organisch aufgebauten, in den verschiedenen Werken
konsequent vertretenen thomistischen Lehrsynthese gesucht werden.
Und da sie angeblich Gott als solchen von jeder Kreatur als solcher
unterscheiden soll, muf} sie sich in jener Synthese da finden, wo der
Aquinate ex professo Gott und Kreatur zueinander in Gegensatz treten
laBt. Und weil jede Realdistinctio aus sich etwas sachlich Mehrheitliches
besagt, miilte Thomas, wenn er Anhinger der Distinctio ist, dem
absolut einfachen, gottlichen Wesen die Kreatur als etwas ihrer realen
Natur nach Mehrheitliches gegeniiberstellen. Das ganze Problem spitzt
sich auf die Frage zu : ist die Kreatur ihrer innersten aktuellen Natur
nach so einfach wie Gott oder ist sie schon irgendwie zusammengesetzt,
also naturnotwendig mit einer realen Compositio belastet ? Weil nun
Gott einfach ist, die geistig-kreatiirlichen Substanzen ebenfalls einfach,
weil geistig, sind, springt es in die Augen, welche Bedeutung fir unseren
Beweis die Auffassung des hl. Thomas von der Einfachheit der geistig-
kreatiirlichen Substanz, Engel, Seele, hat. Sie muB vor allem aus-
schlaggebend sein ! 4



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede 363

Damit sind wir, wie von selbst, auf jenen Fragenkomplex gestoBen,
der in den Werken des hl. Thomas als Hauptquelle unserer Beweis-
fithrung gelten muB. Es sind die Fragen und Stellen, wo Thomas in den
Sententiae, den beiden Summen, den Quaestiones disputatae, den Quodli-
beta und Opuscula und Commentaren ex professo von der Einfachheit
Gottes, von der Natur der geistig-kreatiivlichen Substanz im allgemeinen
und jener des Engels und der Seele im besonderen handelt. !

Auch bei Thomas gibt es Lehrentwicklungen. Merkwiirdigerweise
ist das in der vorliegenden Frage nicht der Fall. Der Beweis hiefiir
liegt in dem berithmten, neuestens wieder edierten Opusculum : « De
ente et essentia ».? Berithmt ist dieses Werklein nicht bloB wegen
seinem tiefsinnigen Gehalt. Es ist handschriftlich nachgewiesen, daf
es im XV. Jahrhundert mit den beiden Summae ins Griechische iiber-
setzt wurde. 3 Sehr zahlreich sind die Commentare, durch die es seinen
Ruhm in den Jahrhunderten behauptete.* Quétif-Echard verlegten
seine Abfassungszeit schon in die Kolner Lehrzeit, also vor 1252.°%
Sicher war es vor 1256 abgefafit und gehort daher zweifelsohne zu den

1 Summa Th. 1. 3. 4: utrum in Deo sit idem essentia et esse » ; I. 3. 7 : « utrum
Deus sit omnino simplex » ; I. 50. 2 : «utrum angelus sit compositus ex materia
et forma»; I. 75. 5 : « utrum anima sit composita ex materia et-forma ». Summa
C. Gent. 1. 22 : «quod in Deo idem est esse et essentia»; II. 52 : «quod in sub-
stantiis intellectualibus differt esse et quod est»; II. 53: «quod in substantiis
intellectualibus creatis est actus et potentia » ; II. 54 : « quod non est idem compo-
sitio ex materia et forma et ex substantia et esse ». Sententiae. I. D. 2. q. 1. a. 1:
«utrum Deus sit tantum unus» ;-a. 4; I. D. 8. q. 5. a. 1 : «utrum aliqua creatura
sit simplex » ; a. 2 : «utrum anima sit simplex ». Quaestiones disputatae : de spivi-
tualibus cveaturis, a. 1: «utrum substantia spiritualis sit composita ex materia
et forma »; de anima, a. 6 : cutrum anima sit composita ex materia et forma »;
de Potentia, q. 7. a. 2 : «utrum in Deo sit substantia vel essentia idem quod esse ».
De ente et essentia, c. IV u. V. Quodiib. I1. a. 3 : « utrum angelus, componatur ex
essentia et esse » ; a. 4 : quodl./III. a. 20 : « utrum awnima sit composita ex materia
et forma » ; Quodl. IX. a. 6 : «utrum angelus sit compositus ex materia et forma »
(Ed. Vivés). In II. Anal. Post. lect. 6. In librum Boethii de hebdomadibus, c. 2.

2 Im gleichen Jahre 1926 erschienen zwei neue auf Handschriften gestiitzte
Editionen, die eine von Roland-Gosselin O. P., in seinem oOfter zitierten « Le de
ente et essentia »; die andere von Ludwig Baur, Miinchen, « Opuscula et textus,
series schol. fasc. 1 »,

8 Vgl. Grabmann, Die Schrift De ente et essentia. Festgabe O. Willmann
(Herder), 1919, S. 106.

4 Commentare verfaBten: Armandus de Bellovisu (t 1333); Gerardus de
Monte (t 1480) ; Thomas Versorius (1 1480); Petrus Crockart (1509 und 1514) ;
Card. Cajetan (t 1534); Raphael Ripa (f 1611); Card. Pecci (1882); Emil
Bruneteau (1914). Vgl. Grabmann, 1. c.

5 Scriptores Ord. Praedicatorum I. 271 u. 278.



304 Gott und Geschépf in ihrem tiefsten Unterschiede

Erstlingswerken des Meisters. ! Bereits in diesem Werklein hat der
englische Lehrer die spatere Lehre iiber den Grundunterschied zwischen
Gott und Geschopf und die Natur der kreatiirlichen Geisteswesen im
Gewande derselben Terminologie und mit derselben Lehrprizision und
Tiefe vorgetragen. Als jugendlicher Gelehrter schon trat er mit einer
vollig abgeklirten Ansicht an das grofle, schwierige Problem heran !

Damit kénnen wir zur genaueren Gliederung unseres eigentlichen
Beweisgegenstandes iibergehen. Wir mdochten gestiitzt auf die an-
gezeigten Quellen zwei Fragen beantworten. Krstens, hat Thomas von
Aquin das innerste aktuelle Wesen des Geschépfes als solches fiir gleich
einfach gehalten wie das Goéttliche oder aber hilt er es, Gott gegeniiber,
fiir irgendwie zusammengesetzt, mit einer Compositio belastet 7 Und
wenn letzteres, zweitens, was ist das fiir eine Compositio ? Ist es wirklich
die Realdistinctio von Wesenheit und Ixistenz ? Mit anderen Worten :
die erstere Frage forscht nach der Exisienz, dem Vorhandensein einer
Compositio in der aktuellen Natur des Geschipfes als solchem, die
letztere nach der Natur der Compositio.

I. Jede geschopfliche Substanz ist zusammengesetzt aus
essentia und esse.

Ist das reale Geschopf als solches so einfach wie das Gottliche ?
Wir antworten ohne Zaudern mit « Nein ». Jeder Artikel der angezogenen
Quellen bestitigt diese Antwort, direkt oder indirekt. Nicht einmal den
geistigen Geschopfen, sagt Thomas schon in seinem Jugendwerklein,
kommt die gleiche Wesenseinfachheit zu wie Gott, denn sie sind aus
Akt und Potenz zusammengesetzt. 2 Gleiche Stellung in der Summa
theologica, wo er dic Compositio von «essentia» und «esse» in der
Kreatur der absoluten Wesenseinfachheit Gottes gegeniiberstellt. * Die-
selbe kategorische Stellung in der Summa Contra Gentes : « Comparatur

1 Die Abfassungszeit wird deshalb mit Recht vor 1256 gesetzt, weil Ptolemaeus
von Lucca in seinem Werkkatoge die Worte hat : « Tractatus de ente et essentia,
quem scripsit ad fratres et socios nondum existens magister. » Bekanntlich wurde
Thomas erst 1256 zum Magister promoviert. Vgl. Mandonnet, Des écrits authen-
tiques de S. Thomas d’Aquin, S. 61 (2. Ed.) ; Grabmann, 1. c. S. 99 ; Roland-Gosselin,
1. c. XVI u. XXVIL. .

2 « Hujusmodi autem substantiae, quamvis sint formae tantum sine materia,
non tamen in eis est omnimoda simplicitas naturae. ut sint actus purus, sed habent
permixtionem potentiac. » De ent. et essentia, c. 4 (Ed. Roland-Gosselin).

3 1. 3. 7: cutrum Deus sit omnino simplex », bemerkt Thomas ad 1: « Est
autem hoc de ratione causati, quod sit aliquo modo compositum, quia ad minus
esse ejus est aliud, quam quodquid est. »



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede 365

igitur substantia omnis creata ad suum esse sicut potentia ad actum.»?
Nicht anders denkt er «de spiritualibus creaturis », einer der letzten
und reifsten Abhandlungen. ®

Aber wie hei3t diese Compositio, die er, im Gegensatz zu Gott, der
real existierenden Natur der Kreatur zuerteilt ? Welches ist die Rolle,
die sie in seinen Augen spielt ?

Wir werden spiter genaueren Aufschlufl iiber ihre verschiedenen
Benennungen geben. Es geniige vorldufig zu sagen, daB er sie gemeinig-
lich, wie wir schon oben hérten, eine Compositio von Wassein und
Sein — «essentia » et «esse», «substantia et esse», quidditas et esse,
von Akt und Pofenz nennt. Mit stindiger Berufung auf Boéthius nennt
er sie auch eine Zusammensetzung von « guod est» und « quo est » oder
«ex quo». 3

Eminent wichtig ist es nun, hier die Rolle zu beschreiben, welche
diese Compositio von « essentia » und «esse » bei Thomas spielt. Darauf
werden wir alles spatere aufbauen. Und wohl bemerkt, auch in dieser
Beschreibung bleibt sich der Aquinate in allen angefithrten Quellen
unerschiitterlich treu. Der Leser moige die Belegstellen, die wir nur
summarisch andeuten, eingehender nachpriifen.

In Gott sind Wesenheit und Sein bloB logisch, «ratione» ver-
schieden. * Real sind sie identisch. Ohne diese reale Identitit von
essentia und esse wire er nicht ein innerlich notwendiges Sein, « neces-
sarium » ; wire er nicht das Sein selbst, sondern aus Akt und Pofenz und
daher compositum ; er wire nicht die erste Ursache aller Dinge, sondern
selbst von einem anderen verursacht, ein « causatum » und participatum.
Kurz, Gott wire iiberhaupt nicht Gott. So grundlegend ist diese reale
Identitat von Wesenheit und Sein in Gott bei Thomas, dafl mit dieser
These alles steht und ohne sie alles fallt ! Daraus ergibt sich aber auch

1 C.G.II 53; I 52 sagt er einleitend : « Non est autem opinandum, quamvis
substantiae ¢nfellectuales non sint corporeae ... quod propter hoc divinae simpli-
cttati adaequentur. »

Daselbst : « Sed cuilibet rei creatae suum esse est ei per aliud, alias non essct
creatum. Nullius igitur substantiae creatae suum esse est sua substantia. »

2 « Et sic in quolibet creato aliud est natura rei quae participat esse et aliud
ipsum esse participatum », a. 1.

3Vgl.S. Th. 1. 3.4;C.G.1II. 53; I. Sent. D. 2. q. 1.a. 1; D. 8. q. 5. 2. 2;
Pot. q. 7. a. 2 ; De ente et essentia, c. 4 u. 5.

4 « Unde (Deus) per suum esse absolutum non tantum est, sed aliquid est.
Nec differt in eo quod est et aliquid esse nisi per modum significandi vel ratione. »
I. Sent. D. 8. q. 4. a. 1 ad 2.

51.3.4; 1 75. 5; C. G. II. 22 ; Quodl. IIlL. a. 20; I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2.



366 Gott und Geschdpf in ihrem tiefsten Unterschiede

mit eiserner Folgerichtigkeit : in Gott allein fehlt diese Real-Compositio
von Essenz und Sein, d. h. alle anderen Dinge sind, weil sie contingent
sind, weil sie empfangenes Sein haben, weil sie aus Akt und Potenz sind,
well sie Geschipfe sind, real zusammengesetzt aus Wesenheit und Sein :
«omnis res in qua est aliud essentia et aliud esse, est composita. Deus
autem non est compositus. Ipsum igitur esse Dei est sua essentia. »1
So konnte Boéthius richtig sagen : auller Gott, dem Ersten, ist alles
zusammengesetzt aus einem «quod est » und «quo est » oder essentia
et esse. 2

Somit beherrscht die Zusammensetzung von Wesenheit und Sein
das ganze geschépfliche Reich, weil sie die reale Natur des Geschopfes
als solchen, ihr eigentliches « Geschopflichsein », im Gegensatz zu Gott,
konstituiert. Sie ist nicht identisch mit der Compositio von Materia
und Form, denn diese sind als Akt und Potenz nur die beiden Grund-
prinzipien des kdérperlichen Dinges als solches, das erzeugt wird und
vergeht. Dagegen kommt die Realkompositio von Essenz und Sein
sowohl den geistigen wie den materiellen Dingen zu, denn sie teilt das
ens commune selbst. 3 Sie kommt also auch der menschlichen Seele zu.

Freilich ist die menschliche Seele nicht, wie manche mit Avicebron
behaupteten, aus Materie und Form zusammengesetzt. ¢ Sie ist, weil
geistig, eine wirklich eznfache Form. Aber weil geschépflich und begrenzt,
ist sie nicht actus purus wie Gott, und daher zusammengesetzt aus
«quod est» und «quo est» oder aus Form und empfangenem Sein,
«ex forma et esse participato». 5 Wie jede geschaffene Form, «sicut
omnis forma creata», ist sie «Sein empfangende », und ihr Sein ein
« Empfangenes » und somit als « participans esse » und « esse partici-
patum » aus Akt und Potenz oder quidditas und esse bestehend. ¢ Diese
erste und tiefste Compositio 7 belastet auch den Engel, wie alle kreatiir-
lich-geistigen Substanzen, trotz ihrer Immunitit von jeder Materie. 8

1 C. G. II 22.

2 De ente et essentia c. 4. I. Sent. D. 8. q. 4. a. 1 ad 2 ; de Anima, a. 6; de
spirit. creat. a. 1 ; quodl. IIL. a. 20. Dieser Verweis auf Boéthius ist so konsequent,
daB wir es unterlassen, alle Stellen herauszuheben.

3 Quodlib. IIIL. a. 20 ; sehr ausfiithrlich hieriiber C. G. IL. ¢. 54 : « Quod non
est idem compositio ex materia et forma et ex substantia et esse. » Wir werden
auf dieses berithmte Kapitel noch zuriickkommen.

4 1. 75.5; I Sent. D. 8. q. 5. a. 2 ; de Anima, a. 6 ; Quodl. III a. 2o0.

5 1. 75. 5 ad 4.

I. Sent, D. 8. q. 5. a. 2; Quodl. IIL a. 2o0.
Quodl. III. a. 20. :
I. so. 2; Quodl. II. a. 3.

o = >



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede 367

Auch sie sind nicht reiner Akt wie Gott, sondern aus Ak¢ und Potenz,
aus «quidditas » und «esse» oder «quod est» und «esse », weil auch
sie empfangenes Sein haben.! Das aber ist allen geistig geschaffenen
Substanzen wegen ihrer erhabenen Anniherung an Gott eigen, dal} sie
nur diese eine ein:zigel Compositio von Essenz und Sein besitzen : « In
substantiis autem intellectualibus, quae non sunt ex materia et forma
compositae ... forma est quod est, ipsum autem esse est actus et quo est
et propter hoc in eis est unica tantum compositio actus et potentiae,
quae sc. est ex substantia et esse, quae a quibusdam dicitur ex ,quod
est’ et ,esse’ vel ex ,quod est’ et ,quo est’. » 2
Ehe wir diesen ersten Teil abschliefen, sei noch auf jene lichtvolle

Synthese hingewiesen, die Thomas in seinem de Ente et Essentia iiber
die dreifache Existenzweise der Wesenheit aufgebaut hat. 3

- o) In Gott ist die Wesenheit sein Sein selbst, weil seine Wesenheit
nichts anderes ist als sein Sein. Daher die Ansicht gewisser Philosophen :
Gott hiatte keine Wesenheit, weil in ihm die Essenz nichts anderes ist,
als wie sein Sein. Folglich gehort Gott in keine Kafegorie hinein, denn
was immer zu einer Gattung gehort, besitzt die Wesenheit auller seinem
Sein, weil die Natur der Gattung und Art in allem, was sie umschlief3t,
dieselbe ist, das Sein aber verschieden in dem Verschiedenen ist.

1 1. Sent. D. 8. q. 5. a. 2; C. G. IL. 52 ; de spirit. creat. a. 1.

2 C. G. II. s54.

3 De ente et essentia, c. 5: « Hiis visis patet, quomodo essentia in diversis
invenitur. Invenitur enim triplex modus habendi essentiam in substantiis. Aliquis
enim est sicut Deus, cujus essentia est ipsummet esse suum; et ideo inveniuntur
aliqui philosophi dicentes, quod Deus non habet quidditatem vel essentiam, quia
essentia sua non est aliud, quam esse suum. Et ex hoc sequitur, quod ipse non
sit in gemere, quia omne quod est in genere oportet, quod habeat quidditatem
praeter esse suum, cum quidditas vel natura generis aut speciei non distinguatur
secundum rationem naturae in illis, quorum est genus vel species, sed esse diversum
est in diversis. ... Secundo modo invenitur essentia in Substantiis creatis intel-
lectualibus, in quibus est aliud essentia quam esse earum, quamvis earum essentia
sit sine materia. Unde earum esse non est absolutum, sed receptum et ideo limi-
tatum et finitum ad capacitatem naturae vecipientis, sed natura vel quidditas earum
est absoluta et non recepta in aliqua materia. Et ideo dicitur in libro de causts,
quod intelligentiae sunt infinitae inferius et finitae superius. Sunt enim finitae
quantum ad esse suum, quod a superiori recipiunt, non autem finiuntur inferius,
quia earum formae non limitantur ad capacitatem alicujus materiae recipientis
eas. ... Et quia in istis substantiis quidditas non est idem quod esse, ideo sunt
ordinabiles in praedicamento, et propter hoc invenitur in eis genus, species et
differentia. . .. Tertio modo invenitur essentia in substantiis compositis ex materia
et forma, in quibus etiam esse est receptum et finitum propter hoc, quod ab alio
esse habent et iterum natura vel quidditas earum est recepta in materia signata.
Et ideo sunt finitae et superius et inferius. ... »



368 Gott und Geschépf in ihrem tiefsten Unterschiede

B) In den geistigen Geschopfen ist die Wesenheit etwas ganz anderes
als das Sein, obgleich sie materienlos ist. Sie besitzen nicht unabhingiges
Sein, sondern ein empfangenes und daher ein nach MalBgabe ihres
bestimmten Wesens gemessenes begrenztes Sein, wenngleich die Wesen-
heit unabhiingig und nicht in die Materie aufgenommen ist. Daher sind
diese kreatiirlichen Intelligenzen, wie der Liber de causis sagt, nach
unten unbegrenzt, nach oben aber doch begrenzt, weil sie einerseits
das Sein von oben empfangen, das aber anderseits nach unten nicht
den Schranken irgend einer Materie unterworfen ist. Und da nun in
diesen geschaffenen Geistessubstanzen die Wesenheit und ihr Sein
verschieden sind, gehdren sie als Gattungen, Arten und Artsunter-
schiede in eine bestimmte Kategorie hinein.

v) Endlich die Wesenheit in den kérperlichen Substanzen. Auch
sie besitzen empfangenes Sein und sind deshalb beschrinkt. Dazu
kommt noch : ihre Wesenheit ist in eine bestimmte Materie unter-
getaucht. Folglich sind sie nach oben und wunfen begrenzt.

Hier hat Thomas mit eigenen Worten und schlagender Klarheit in
lichtvollem Aufbau alles das bestitigt, was wir eben aus verschiedenen
Quellen und Werken iibereinstimmend iiber das gegensdtzliche Verhdltnis
zwischen Gott und Kreatur darlegten. In Goit sind Wesenheit und
Sein identisch, und nur logisch verschieden, weil er Gott ist. In jeder
Kreatur differieren sie, weil sie Kreaturen sind, d. h. empfangenes Sein
haben. Die Compositio von essentia-esse ist im ganzen geschopflichen
Reiche die allgemeinste und tiefste, weil alles Materielle und Geistige
umspannend und allevn alles umfassend. Das ist das Resultat dieses
ersten Teiles.

II. Jene Compositio von essenfia und esse ist nichts anderes
als die Compositio von Wesenheit und Existenz.

Dringen wir noch etwas tiefer ein in das Geheimnis dieser geschépf-
lichen Compositio von Essenz und Sein. Ist sie in den Geschépfen
sicher real ? Ist sie identisch mit der berithmten Zusammensetzung von
Essenz und Existenz ? Warum ist sie eminent metaphysisch ? Das sind
drei Fragen, die das ganze Problem ziemlich vollstindig abkliren werden.

I. Uber ihre Realitit konnen wir uns nach dem Gesagten kiirzer
fassen. Wir wollen dasselbe in eine kurze Synthése zusammenfassen.

Schon die Anlage und der Charakter der Fragen, welche Thomas
veranlafiten, von der Compositio zwischen «essentia » und «esse» zu
reden : das Problem der Materie-Form in Engeln und Seele, die Polemik



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede 369

gegen die Augustiner, die Gegeniiberstellung der Einfachheit Gottes und
der Natur des Geschopfes, die Existenzweise der Wesenheit in Gott,
Geistern und Kérpern weist daraufhin, daB Thomas hier iiberall sehr
realistische Fragen und Unterschiede behandelt und behandeln will.
Wenn er nun weiter lehrt : «essentia » und «esse » seien nur in Gott
identisch, begriindeten nur in ihm eine blo logische Distinctio, in allen
Kreaturen dagegen wiren sie nicht identisch ; wenn er weiter alles das
in dem Sinne ausfiihrt, dal3 durch diese Compositio von « essentia » und
«esse » Kreatur und Gott in dem Sinne gegensitzlich einander gegen-
iibertreten wiirden wie : Causatum und Prima causa, wie Compositum
und Simplex, wie Akt-Potenz und actus purus, wie Participatum und
ens a se, finitum und infinitum, wenn alles das sich so verhilt, dann
redet Thomas unwiderleglich von einer eminent realen Compositio.
Das alles aber ist in den angefiihrten Quellen ausdriicklich und iiber-
einstimmend, wie wir sahen, niedergelegt. Gegen alles das vermag auch
Franz Suarez, der Gegner der Realdistinctio, nicht aufzukommen. Das
Bediirfnis, die Identitit der Wesenheit und Existenz in Gott und
Kreatur zu unterscheiden, fithrte ithn zur berithmten Distinctio rationis
cum fundamento in re.! Weil die Kreatur, im Gegensatze zu Gott,
empfangenes Sein hat, ist sie ein «ens potentiale » und sind in ihr
Wesenheit und Existenz zwar real durchaus identisch, aber doch von-
einander unterschieden cum fundamento in re.2 Es ist schwer zu
fassen, wie in der Kreatur, trotzdem Wesenheit und Existenz »e absolut
dasselbe sind, dennoch cum fundamento in e verschieden sein kénnen.
Noch schwerer ist es zu verstehen, wie dieses fundamentum in re in
der Potenzialitit der Kreatur bestehen soll, wihrend gerade die potentia
passiva der Wesenheit geleugnet wird. Wenn die Kreatur, wie Suarez
eingesteht, die Existenz nicht aus sich hat, sondern von Gott, so ist sie
ihr gegeben, ist sie ihr gegeniiber also passiv. Suarez kam iibrigens zu
dieser merkwiirdigen Position,” die Eminenteste von seinen Anhéngern,
wie Liberatore, nachtréaglich verlieBen, nur durch eine arge Verwechslung
des ens realiter potentiale mit dem ens logice potentiale. 3

1 Disp. metaph. disp. 31. sect. 6. n. 13; sect. 13. n. 8-14.

2 « Respondetur, hanc compositionem ex esse et essentiam ita esse rationis,
ut non ab intellectu mere gratis conficta sit, sed in re habeat aliquod fundamentum.
Dicitur ergo haec compositio esse de ratione entis creati non quatenus ab intellectu
completur vel cogitatur, sed secundum fundamentum, quod in ipso enfe creato
habet ; hoc autem fundamentum non est aliud, nisi quia creatura non habet ex se
actu existere, sed tantum est ens potenuale, quod ab alic potest esse participare, »
Sect. 13. n. 9. 3 Ib. sect. 6. n. 13; sect. 13, n. 8 ss.



370 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

Auf die Stellung des Aquinaten zuriickkommend, fiigen wir fast zum
UberfluB noch bei, daB er formell und ausdriicklich die Compositio von
«essentia » und «esse » in der Kreatur eine reale nennt. Gerade da, wo
er Gott das einzig absolut einfache Wesen — « simplex unum et sublime
est ipse Deus » — der Kreatur als einem ens compositum gegentiberstellt,
nennt er die Compositio von « quod est » und « esse » in Gott eine logische,
in allen anderen Wesen eine reale : « Est ergo primo considerandum,
quod sicut ,esse’ et ,quod est’ differunt in simplicibus secundum inten-
tiones, ita in compositis differunt realiter.»! Dieselbe Erklirung
haben wir auch noch anderwirts. 2 Die Realitit von Wesenheit und
Sein im Geschopfe unterliegt somit bei Thomas von Aquin nicht irgend
einem Zweifel !

I1. Ist die Compositio von « essentia » und « esse » identisch mit jener
von essentia und existentia ?

Hier liegt der springende Punkt, «la piéce de résistance », wie der
Franzose sagen wiirde. Die Schwierigkeit liegt offenbar nicht im ersten
Gliede der beiden Formeln, in der «essentia », wo beide Formeln iiber-
einstimmen. Die eigentliche Frage ist die : ist das « esse » gleichbedeutend
mit « exzstentia » ? Die Gegner haben hiaufig mit Genugtuung behauptet,
Thomas selber hitte nie von Existenz gesprochen.

Die letztere Behauptung sei vorldufig beiseite gelassen. Wir werden
aber auch sie einer peinlichen Priifung unterziehen. Augenblicklich
heben wir nur hervor, daB3 wir {iber die Terminologie, welche Thomas in
den angefiihrten Hauptquellen anwandte, eine genauere Untersuchung
angestellt haben. Als Resultat ergaben sich folgende Formeln, die bei
Thomas den gleichen Sinn ausdriicken : die seltenste Formel ist die von
« forma et esse».® Neben dem «essentia » et «esse», das er auch mit
«natura rei et ipsum esse » wiedergibt ¢, ist die andere : « quidditas seu
natura et esse» sehr hiufig. ® Dieser Formel nahestehend ist jene :

1 In lib. Boét. de hebdomadibus, c¢. 2 (Ed. Vivés. 28. pag. 473-74).

2 De Verit. q. 27 a. 1 ad 8 : « Dicendum, quod omne quod est in genere sub-
stantiae est compositum reali compositione, eo quod id ,quod est' in praedica-
mento substantiae est in suo esse subsistens et oportet quod ,esse suum sit aliud,
quam ipsum.» Wir werden spiter noch auf diese Stelle, die wir hier nur verkiirzt
zitieren, zuriickkommen.

3 1. 75. 5 ad 4; De ente et essentia, c. 4.

4 1. 3. 4; de spirit. creat. a. 1 ; Quodl. IIL. a. 3 ; C. G. L. 22 ; De ente et essentia,
C. 4. u. C. 5.

5 1. 3. 4; I. De ente et essentia, c. 4 ; in II. Anal. Post. lect. 6 ; I. Sent. D. 2.
q. I.a. 1.



Gott und Geschépf in ihrem tiefsten Unterschiede 371

«substantia et esse», die er selber interpretiert mit « substantia vel
essentia et esse ». 1 Noch hiufiger als alle vorigen ist die Fassung von
«quod est » und « quo est », der er oft den Hinweis auf Manlius Boéthius
beifiigt. 2 Gar keine Formel aber ist so hiufig, als wie die von « potentia
et actus ». 3 Thomas selber ist es, der das « potentia » und « quod est »
im Sinne der « quidditas » interpretiert. * Somit ergibt auch diese kleine
Statistik als Resultat : in den beiden Formeln « essentia »-« esse » und
« essentia »-« existentia » bedeutet das erste Glied ein und dasselbe,
niamlich die « Wesenheit ». Aber eine unbekannte GriBe bleibt immer
noch das zweite Glied, das « esse » oder « quo est ». Bezeichnet es wirklich
die Ewistenz ? Versuchen wir, negativ und pos1t1v vorgehend, diese
« GroBe » zu entziffern.

Vorerst ist bei Thomas die Formel : « essentia »-« esse » nicht gleich-
bedeutend mit « forma » und « materia ». Das lehnt er in II. C. G. c. 54
formell ab, indem er das Kapitel iiberschreibt : « Quod non est idem
compositio ex materia et forma et substantia (essentia) et esse. » Ferner
iiberall, wo er, die Augustiner bekimpfend, das Wesen der Seele und
der Engel bespricht, proklamiert er die These : die geschaffenen Geistes-
substanzen besitzen nicht Materie und Form, wohl aber sind sie zu-
sammengesetzt aus « Wesenheit » und «Sein ». Also decken sich bei
Thomas die beiden Compositionen : essentia-esse und forma-materia
durchaus nicht. Zweitens : bei Thomas sind auch die Formeln : « essen-
tia »-« esse » und « essentia »-« suppositum » nicht gleichbedeutend. Das
geht schon aus der Summa theol. klar hervor. Dort schlieBt er von
Gottes Einfachheit in zwei verschiedenen aufeinander folgenden Artikeln
zuerst die Compositio von Wesenheit und Suppositum aus und erst
dann jehe von «essentia» und «esse» ® Also unterscheidet er beide
genau. Weiter fithrt er anderwirts die Zusammensetzung von Wesenheit
und Suppositum in den Kreaturen auf jene von «essentia » und «esse »
als eine tiefere zuriick. ¢ Also unterscheidet er beide genau. Das «esse »

1 C. Gent. II. 54; Pot. q. 7. a. 2.

21.50.2ad 3; I 75. 5 ad 4; I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 ; De ente et essentia,
c. 4 ; De spirit. creat. a. 1 ; De anima, a. 6 ; C. Gent. II. 52 ; Quodl. IX. a. 6 ; Verit.
q. 27.a.1ad 8. :

3 Diese Formel findet sich in allen zitierten Quellen.

9 1. Sent. D. 8. q. 5.a. 2; C.G. L. 22 ; IL 53 ; De ente et essentia, c. 4 u. 5.

51.3 a.3u. 4.

¢ « Suppositum autem non solum habet haec, quae ad rationem speciei per-
tinent, sed etiam alia, quae ei accidunt et ideo suppositum signatur per totum,
natura autem sive quidditas ut pars formalis. In solo autem Deo non invenitur
aliquoll accidens praeter ejus essentiam, quia suum esse est sua essentia, ut dictum



372 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

bedeutet also nicht das Suppositum. Drittens: bei Thomas ist das
« essentia »-« esse » nicht gleichbedeutend mit der Compositio von « sub-
stantia » und «accidens». In beiden Summen schlieBt er von Gott
jedes akzidentelle Sein aus auf Grund der Identitit von Wesenheit und
Sein, die folgerichtig fiir ihn etwas anderes, viel tieferes bedeuten. !

Conclusio : das «esse » in der Formel : «essentia »-« esse » bedeutet
weder die Materie, im Gegensatz zur Form, noch das Suppositum, im
Gegensatz zur Natur, noch das Accidens, im Gegensatz zur Substanz.
Aber was bedeutet es denn ?

Das ist wirklich schwer zu sagen, wenn es nicht die Exisfenz
bezeichnet. Und der Gedanke an das existentielle Sein liegt um so
naher, als in der ganzen alten Philosophie Essenz und Existenz korrela-
tive Begriffe sind. Und auch an positiven Anhaltspunkten fehlt es bei
Thomas fiirwahr nicht dafiir, daf3 das «esse » anderes nicht bezeichnen
kann als die Existenz. Wir wollen einige Griinde kurz skizzieren.

1. Fiir Thomas sind « Essenz » und « Sein » in den Kreaturen eine
Compositio von Potenz und Akt. So lehrt er, wie frither gesagt, in
allen Hauptquellen. Das «esse» ist der Akt. Was versteht er hier
unter Akt ? Das sagt er selber : den Akt der Existenz der Wesenheit,
wodurch letzterer eben in der Schopfung reales Dasein hat. 2 In diesem
Sinne ist die Wesenheit, « essentia », das, was existiert oder « quod est »
und die Existenz das, wodurch sie existiert, « quo est ».

2. Weiter charakterisiert Thomas das «esse» in der Kreatur als
ein in der Wesenheit Empfangenes, « participatum », sodall die Wesen-
heit als Potenz das Sein empfangend zu einem real Partizipierenden
wird, «fit participans actuale », und das Sein, welches die Wesenheit
aktuiert, ein « Empfangenes» ist.® Das nun, was das kreatiirliche

est ; et ideo est omnino idem suppositum et natura. In angelo autem non est omnino
idem ... quia et ipsum esse angeli est praeter ejus essentiam seu naturam. » Quodl.
II. a. 4.

1S Th.I. 3.6; C. G. I. 23.

2 « Ipsum autem esse est complementum substantiae existentis ; unumquodque
enim actu est per hoc, quod esse habet. » II. C. G. 53.

3 « Omne igitur, quod est post primum ens, cum non sit suum esse, habet
esse in aliquo receptum, per quod ipsum esse contrahitur ; et sic in quolibet creato
aliud est natura rei, quae participat esse et aliud ipsum esse participatum. » De spir.
creat. a. 1. « Omne participans aliquid comparatur ad ipsum, quod participatur
ut potentia ad actum; per id enim, quod participatur, fit participans actuale.
Ostensum autem est, quod solus Deus est essentialiter ens, omnia autem alia
participant ipsum esse. Comparatur igitur substantia omnis creata ad suum esse
sicut potentia ad actum.» C. G. II. 53; I. 75. 5 ad 4 ; De ente et essentia, c. 5 ;
Quodl. III. a. 2o0.



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede 373

Sein zu einem « Empfangenen » macht, ist offenbar die von Gott
empfangene Existenz.

3. Das alles erhalt, wieder von Thanas selber, eine noch genauere
Klarlegung durch die Verbindung mit dem Kausalbegriff. In der
Kreatur unterscheiden sich «essentia» und «esse », weil das «esse »
nicht schon in der Wesenheit gegeben ist, sondern als Verursachtes,
« causatum », erst hinzutritt, indem es von einer duBeren Wirkursache
verwirklicht, die Wesenheit als Potenz aktualisiert. Was das Causatum
zu einem «Causatum» macht, ist prizis die von einem anderen
empfangene Existenz.' Und was der Wirkursache — causa agens —
eigen ist, das besteht darin, dal} sie dem Gewordenen — Causatum —
die Existenz gab 2, denn sie ist nach Aristoteles «die Machende des
Gemachten » « s wowdv 108 mowupévou ». 3 Uberall spricht hier Thomas
von dem «esse » im Sinne der Existenz !

4. Der fur viele trostreiche Einwand : Thomas hat nie von einer
Compositio oder Distinctio von «essentia » et « existentia » gesprochen,
sondern nur von «essentia » et «esse », enthilt Wahres und Falsches.
Wahr ist, dal der Aquinate den Ausdruck «existentia» nie in die
Formel aufgenommen hat. Und auch heute noch kann man der Ansicht
sein — wir selber pflichten ihr bei —, daB das «esse » die aktuelle
Existenz der Kreatur besser ausdriicke als das Abstraktum : «existen-
tia ». Falsch ist es, wenn jemand behauptet, Thomas hitte dem «esse »
nie formell und ausdriicklich den Sinn der Existenz gegeben. Das hat
er faktisch getan. Jedermann weil aus der aristotelischen und all-
gemeinen logik, dal3 die beiden Fragen «quid est» und «an est»
Wesenheit und Dasein des Dinges erkenntnistheoretisch einandergegen-
iiber stellen. Nun hat aber Thomas prizis der Formel : «essentia und
esse » die Formel « quid est » und «an est » gleichgestellt. ¢ Weiter ist

1 «Si igitur ipsum esse rei sit aliud ab ejus essentia, necesse est, quod esse
illius rei vel sit causatum ab aliquo exteriori, vel a principiis essentialibus ejusdem
rei. Impossibile est autem, quod esse sit causatum tantum ex principiis essentia-
libus rei, quia nulla res sufficit, quod sit sibi causa essendi, si habeat esse causatum.
Oportet ergo, quod illud cujus esse est aliud ab essentia sua, habeat esse cau-
satum ab alio.» 1. 3. 4.

2 «Quod inest alicui ab agente, oportet esse actum ejus; agentis enim est
facerve aliquid actu. Ostensum est autem, quod omnes aliae substantiae habent
esse a primo agente. Ipsum igitur esse inest substantiis creatis ut quidam actus
earum.» C. G. IL. 53; L. 22 ; De ente et essentia c. 3.

3 IV. Met. c. 2. (Did. IL. 515. 9.)

1 « Ens autem non ponitur in definitione creaturae, quia nec est genus nec
differentia ; unde participatur sicut aliquid non existens de essentia rei; et ideo
alia quaestio est an est et quid est. » Quodl. II. a. 3.



374 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

es jedermann bekannt, dal in der Beweistheorie, der Wasbeweis eines
Dinges mit « quid est » und der Existenzbewers desselben bald mit « quia
est » und «quod est», bald wieder mit «an est» ausgedriickt wird.
Genau dem entsprechend, lehrt Thomas, dall, weil in der Kreatur
«essentia » und «esse » verschieden sind, der « Wasbeweis » und der
« Existenzbeweis » in derselben Kreatur verschieden sein miissen. ! Da-
mit stimmt iiberein, wenn er noch ausdriicklich betont : das «esse » in
der Kreatur wire gleichbedeutend mit der Frage, ob ein Ding in der
Natur Wirklichkeit besitze : « an esse habeat in rerum natura ». 2 Fiigen
wir endlich noch bei, daBl der Meister gerade da, wo er die «essentia »
und das «esse » in der Kreatur einander als verschieden gegeniiberstellt,
das «esse» ausdriicklich in die Existenzordnung verweist : «in genere
existentiae ». 3

Als Ergebnis unserer sowohl negativen als positiven Erwidgungen
haben wir somit folgendes: Das «esse» in der Formel «essentia »-
« esse » kann unmoglich etwas anderes bedeuten als das Existentialsein.

Damit schlieft sich der Ring in unserer Beweisfiihrung in dem
Sinne : Gott gegeniiber ist nach Thomas jedes Geschopf, auch das vor-
nehmste, wie Engel und Seele, in seiner vealisierten Natur real zusammen-
gesetzt aus Wesenheit und Sein, weil ein jeglich gesbhé’pﬂiah existierendes
Ding sein Sein von Gott, der ersten Ursache empfing. Diese Compositio
von essentia und esse ist identisch mit der Compositio von essentia und
existentia. Also hat Thomas tatsichlich die Realdistinctio von Wesenheit
und Existenz in den Kreaturen gelehrt.

IIT. Das, was wir iiber den eminent metaphysischen Charakter
der Realdistinctio sagen wollen, méchten wir mit einer Abgrenzung
einleiten.

Diese Abgrenzung diirfte nicht nutzlos sein. Die gegnerische
Literatur belehrte uns dariiber. Sie soll nach zwei Seiten hin Grenzen

1 «In solo enim primo essendi principio, quod est essentialiter ens, ipsum
esse et quidditas ejus est unum et idem ; in omnibus autem aliis, quae sunt entia
per participationem, oportet, quod sit aliud esse et quidditas entis. Non est ergo
possibile, quod eadem demonstratione demonstret aliquis quid est et quia est.»
In II. An. Post. lect. 6.

2 De ente et essentia, c. 4. Dasselbe in C. Gent. I. 22, wo er das « esse » dem
« quod sit» der Sache gleichsetzt.

3 « Secundum commune sapientium dictum, necessarium est, quod omne i. e.
primum totum, quod per demonstrationem demonstratur, sit ipsum quia est,
nisi forte aliquis dicat, quod hoc ipsum quia est sit substantia alicujus rei. Hoc
autem est impossibile. Hoc enim ipsum, quod est esse non est substantia vel
essentia alicujus rei in gemnere existentis.» In II. Anal. Post. lect. 6.



Gott und Geschépf in ihrem tiefsten Unterschiede 375

ziehen. Wir formulieren diese Abgrenzung in folgende zwei Fragen :
Wo fingt die Realdistinctio an ? Wie verhilt sie sich zu der von Materie
und Form ? Ich ahne und fiirchte, dal3 die erste Frage' dem Leser
vorldufig unverstindlich, vielleicht sogar anstoBig sein wird. Wenn
die Real-Compositio jedem Geschépflichen als solchem zukommt, ist
es dann nicht gegeben, daf3 sie eben mit jedem kreatiirlichen Sein
beginnt und mit ihm auch wieder authért ? Aber das folgende wird die
beiden Fragen doch rechtfertigen.

Schon die Scotisten versuchten der Realdistinctio in folgendem
Sinne einen Strick zu drehen : wenn jede Kreatur aus Wesenheit und
Existenz wie aus zwel real verschiedenen Dingen zusammengesetzt ist,
dann fragen wir : ist einer oder beide der Componenten einfach oder
auch wieder zusammengesetzt ? wenn einfach, dann ist also nicht jede
Kreatur zusammengesetzt ; wenn zusammengesetzt, dann stellen wir
wieder die gleiche Irage beziiglich seiner Componenten, und so kénnen
wir ins Unendliche fortschreiten. — Offenbar hat unsere obige erste
Frage : wo fingt die Realdistinctio -an, sehr praktisch aktuellen Sinn !

Cajetan hat richtig den scotistischen Einwand auf eine ginzlich
falsche Voraussetzung zuriickgefithrt.! Immer das gleiche sophisma
elenchi schon bei Scotus, wie spiter bei Suarez : wie wenn Essenz und
Existenz zwet Dinge, « duae res » wiren. Nach Thomas entsteht ja das
« Ding » erst aus Wesenheit und Existenz. Und schon Alexander von
Hales und Bonaventura betonten tiefsinnig, daf§ die beiden Componen-
ten : Essenz-Existenz nicht zwei «entia», sondern «principia entis »
wiren ; d. h. in sich allein, vor ihrer Vereinigung, haben sie in der realen
Naturordnung diberhaupt gar kein Sein, weil keine Existenz. Aber in
der Vereinigung, in welcher die Existenz eine Wesenheit aktuiert und
die Wesenheit von der Existenz aktuiert wird, konstituieren sie grund-
legend das « Naturding » in linea entis. Was nun aber in der realen
Naturordnung in sich und per se existiert, ist nur die Substanz, denn
das Accidens hat als ens-entis das Dasein nur in der Substanz, also
indirekt, und Essenz und Existenz haben, wie soeben gesagt, auch nur
in ihrer Vereinigung, d. h. in der Substanz «naturdingliches» Sein,
also auch indirekt, oder per reductionem ad substantiam. So ergibt sich
als Resultat die Antwort auf die Frage : wo beginnt die Realcompositio
von Essenz-Existenz, in folgendem Sinne : sie beginnt tmmer und erst
mit der Existenz eines Naturdinges, d. h. einer Substanz. Direkt sind

1 In «de ente et essentia», q. X. (Ed. Lugduni 1572, pag. 177.



376 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

also nur die kreatiirlichen Substanzen aus Wesenheit und Existenz
zusammengesetzt. Indirekt aber auch die Accidentia und die Prinzipien
der Substanz, die in der Substanz ihr Dasein erhalten. Alles das war
schon Lehre des hl. Thomas. !

Die Abgrenzung der Realdistinctio von der Compositio von Materie
und Form ! Mit welcher Schirfe er beide unterscheidet, haben wir oben
betont. 2 Aber den Sinn dieser Unterscheidung miissen wir noch genauer
darstellen. Erst das wird uns den eminent metaphysischen Charakter
der Realdistinctio vor Augen fithren. Wie Alexander von Hales, Albert
d. Gr., Rupella und Bonaventura, gibt auch Thomas dem « quod est»
und «quo est» verschiedene Bezeichnungen. Das «quod est» kann
sowohl das Suppositum eines Naturdinges als auch die Wesenheit
bedeuten. Das «quo est » bezeichnet bald die Wesenheit, wodurch ein
Ding etwas Bestimmtes ist, bald nur die Form, die der Materie Sein
gibt, bald die Existenz, «esse », wodurch die Wesenheit aktuiert wird,
also Sein erhalt. 2 Von all diesen Bezeichnungen ist also jene Compositio
von « essentia und esse » oder « Wesenheit und Existenz » nur eine unter
mehreren. Und sie selbst ist verschieden von der Compositio materiae et
formae. Zwar gehoren beide in das Gebiet von Akt und Pofenz, denn
wie die Materie sich verhilt zur IForm als Potenz und Akt, so auch die
Wesenheit zur Existenz. ¢ Aber es ist ein groBer Unterschied. Denn
Wesenheit und Existenz als Potenz und Akt scheiden das Sein als
solches, « dividunt ens commune » 5, weil sie die Prinzipien oder Com-
ponenten der kreatiirlichen Substanz iiberhaupt und schlechterdings
sind, «sunt prima principia in ordine substantiae » ¢, denn erst durch
die Existenz als Akt der Essenz entsteht iiberhaupt das kreatiirlich-

1 « Dicendum, quod omne quod est in genere substantiae, est compositum
reali compositione, eo quod id, quod est in praedicamento substantiae, est in suo
esse subsistens et oportet, quod esse suum sit aliud quam ipsum ... ; quod requi-
ritur in omnibus quae sunt directe in praedicamento; et ideo omne, quod est directe
in praedicamento substantiae, compositum est saltem ex esse et quod est. Sunt
tamen quaedam in praedicamento substantiae per reductionem ut principia sub-
stantiae subsistentis, in quibus praedicta compositio non invenitur ; non enim
subsistunt, ideo proprium esse non habent; similiter accidentia, quia non subsistunt,
non est eorum proprie esse. » De Verit. q. 27. a. 1 ad 8.

2 C. G. II. 54: « Quod non est idem compositio ex materia et forma et ex
substantia et esse.»

3 1. Sent. D. 8. q. 5. a. 2; C. G. IL s54.

4 «Non est autem ejusdem rationis compositio ex materia et forma et ex
substantia (essentia) et esse, quamvis utraque sit ex potentia et actu » (C. G. II. 354).

5 Ib.

6 Quodl. III. a. 20.



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede - 377

substantielle Wesen. Daher kommt die Compositio von Wesenheit und
Existenz allen kreatiirlichen Wesen zu, den geistigen und den mate-
riellen. Dagegen bilden Materie und Form nur die Componenten des
materiellen Wesens : « dividunt substantiam materialem » 1 ; sie sind nur
die ersten Prinzipien der kérperlichen Substanz, «sunt prima principia
in genere substantiae mobilis ». 2 Damit ist dann zugleich gesagt, daf3 das
«quod est » oder die Wesenheit in den geistigen Geschdpfen véllig anders
sich verhilt als in den materiellen, und dal3 sie doch in beiden in einem
Punkte wieder iibereinkommen. In den aus Materie und Form zu-
sammengesetzten Dingen ist das « quod est » oder die Wesenheit weder
die Materie allein noch die Form, sondern das Ganze aus beiden. 3 Die
Wesenheit selbst ist also hier schon zusammengesetzt aus Verschiedenem,
«ex diversis », aus Wesensteilen, « ex aliquibus, quae sunt partes quid-
ditatis ipsius » 4, oder wie Alexander von Hales gesagt hatte : « ex aliis »,
aus « Fremdem ». Ganz anders verhilt sich die Sache in den geschaffenen
Geistessubstanzen, wie Engel und Seele. Sie sind einfache, materienlose
Formen, also in sich nicht zusammengesetzt. Hier ist folglich die Form
die ganze Wesenheit, das ganze «quod est». Aber weil sie dennoch
geschaffen und nicht so einfach sind wie Gott, sind sie immer in Potenz
zur Existenz und folglich doch auch aus Akt und Potenz 3, «habent
permixtionem potentiae », weil « Wassein » und « Existenz » inihnen nicht

1 « In substantiis autem compositis ex materia et forma est duplex compositio
actus et potentiae ; prima quidem ipsius substantiae (essentiae), quae componitur
ex materia et forma; secunda vero, ex ipsa substantia jam composita et esse,
quae etiam potest dici ex quod est et esse vel ex quod est et quo est. Sic igitur patet,
quod compositio actus et potentiae est in plus, quam compositio formae et materiae ;
unde materia et forma dividunt substaniiam materialem, potentia autem et actus
dividunt ens commune. Et propter hoc, quaecumque quidem consequuntur poten-
tiam et actum inquantum hujusmodi, sunt communia substantiis materialibus et
immaterialibus creatis. » C. G. IL 54.

? « Dicendum, quod potentia et actus sunt prima principia in genere sub-
stantiae; materia autem et forma sunt prima principia in genere substantiae
mobilis. » Quodl. III. a. 20 ; dasselbe C. G. II. s54. '

3 « Unde in compositis ex materia et forma nec materia nec forma potest dici
ipsum ,quod est‘ ». C. G. IL. 54 ; dasselbe I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 ; de ente et essen-
tia, c. 4. .

4 1. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 u. ad 1; Quodl. II. a. 3.

5 « Et quia omne, quod non habet aliquid a se, est possibile respectu illius
esse et respectu ejus, a quo esse habet, in quo nulla cadit potentia ; et ita in tali
quidditate invenietur potentia et actus, secundum quod ipsa quidditas est possi-
bilis et esse suum est actus ejus. Et hoc modo intelligo in angelis compositionem
potentiae et actus et de ,quo est’ et ,quod est' et similiter in anima.» I. Sent.
D. 8. q. 5. a. 2.

Divus Thomas. 26



378 : Gott und Geschdpf in ihrem tiefsten Unterschiede

dasselbe sind wie in Gott.! Weil nun die kreatiirlichen Geistessub-
stanzen einfache Formen sind, also in sich keine Wesensteile haben, sind
sie nicht, wie das Korperwesen, aus Verschiedenem, « ex diversis ». Aber
da auch sie in Potenz sind zur Existenz — esse —, ist es richtig zu
sagen : sie sind zusammengesetzt aus sich und efwas anderem @ «ex
seipso et alio» * Obgleich also das «quod est» oder die Wesenheit
eine ganz andere ist in Korper- und Geisteswesen, so ist sie doch in
beiden Fillen immer in Potenz zur Existenz, also im Gegensatz zu
Gott zusammengesetzt aus Akt und Potenz. 3

Wie es scheint, hat Thomas urspriinglich nur im Kérperwesen eine
Realunterscheidung zwischen Wesenheit und Suppositum angenommen. *
Daher kommt es, wenn er in der Summa C. Gentes die Compositio von
Wesenheit und Existenz als die esnzige, « unica », bezeichnet, welche den
Engeln und der Seele zukomme. 5 Erst spiter hat er sich zur Uber-
zeugung durchgerungen, daB diese tiefste Realdistinctio von Wesenheit
und Existenz auch in den geschopflichen Geisteswesen noch eine zweite :
die von Wesenheit und Suppositum notwendig nach sich ziehen miiBlte. 8
Das erklart uns bei Thomas, warum er in fritheren Zeiten, besonders
wo er von Engeln und Seele spricht, Wesenheit und Suppositum nicht
immer so scharf auseinanderhilt, wie spiter.

Das, was beim Aquinaten der Realdistinctio von Wesenheit und
Existenz ganz eminent metaphysischen Charakter gibt, ist der Satz :
Wesenheit und Existenz scheiden das Sein als solches, «dividunt ens
commune ». Damit gehort nach ithm die Realdistinctio in das absolut
transzendentale Reich. Damit war fiir ihn eine weitere Streitfrage, im
Gegensatz zu Avicenna und Moses Maimonides, geldst, ndmlich die :
die Existenz der kreatiirlichen Substanz ist kein A&ategoriales Sein,
kein accidens praedicamentale, sondern nur ein Accidens logicum, mit
andern Worten, sie gehort in der Aussagenweise zum 5tum praedicabile.
Das hat er wiederholt und scharf betont. Nur von Gott, in welchem
Essenz und Existenz identisch sind, wird die Existenz wesenhaft, « essen-

1 De ente et essentia, c. 4.

2 Quodl. II. a. 3 ad 1; « Unde angelus vel anima potest dici quidditas vel
natura vel forma simplex, quantum eorum quidditas non componitur ex diversis
sed tamen advenit ibi compositio horum duorum sc. guidditatis et esse.» I. Sent.
D. 8. 9. 5.a.2;u. ad 1.

3 De ente et essentia, c. 4.

4 S. Theol. I. q. 3. a. 3.

5 C. G. II. 34.

8 Quodl. II. a. 4.



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede 379

tialiter » ausgesagt, wie schon Boéthius gesagt. Keiner Kreatur kommt
sie, weil sie ihre Existenz von Gott empfing, weder als Gattungs- noch
als Differenzbegriff zu. Sie liegt auBler der Wesenheit der Kreatur :
« aliquid non existens de essentia rei », gehdrt nicht in die Definition
des Geschopfes: «non ponitur in definitione creaturae ». «Sokrates
existiert » will sagen, die Existenz kommt dem Sokrates als zufilliges
Pradikat zu. ! Dennoch gehért die Existenz der kreatiirlichen Substanz
zur real existierenden Substanz selbst, ist also kein «accidens onto-
logicum », weil sie die Aktualitit der Substanz oder Wesenheit selbst
ist : «actualitas cujuslibet substantiae » 2, gleichsam ein Mitprinzip der
real konstituierten Wesenheit. 3

Wenn wir abschliefend nochmals auf die Lehre von Akt und
Potenz verweisen, die das Wesen des Thomismus markiert, wird der
Leser uns verstehen. Keine Frage ist so tief in dieser Lehre verwurzelt
wie die vorliegende. Nur im Lichte derselben Lehre kann die Position
des Aquinaten richtig gewertet werden. Sie gibt der Realdistinctio
ihre T7efe. Gewil, jede sachliche Zusammensetzung in der Kreatur
ruht auf Akt und Potenz, weil es ohne sie keine Vielheit und Mehrheit
gibt. Aber die reale Zweiheit von Essenz und Existenz im Geschopfe
ist die tiefste, weil transzendentalste, weil sie das Sein als Sein scheidet :
«dividunt ens commune », weil das «quod est» und «quo est» Akt
und Potenz treffen, nicht in diesem oder jenem speziellen Sinne, sondern
schlechterdings und als solche : «consequuntur potentiam et actum
inquantum hujusmodi». ¢ Weder del Prado O. P. noch de Maria S. J.
oder Sylvester Maurus S. J., noch Cajetan O. P., noch der Augustiner
Aegidius Romanus, keiner von all diesen war der erste, welcher der
Realdistinctio fundamentalste Bedeutung zuschrieb. Das war Thomas

1 «Sed sciendum est, quod aliquid participatur dupliciter. Uno modo quasi
existens de substantia participantis, sicut genus participatur a specie. Hoc autem
modo esse non participatur a c¢reatura, id enim est de substantia (essentia) rei,
quod cadit in ejus definitione. Ens autem non pownitur in definitione creaturae,
quia nec est genus nec differentia ; unde participatur sicut aliquid non existens
de essentia rei; et ideo alia quaestio est ,an est* et ,quid est'. Unde, cum omne
quod est praeter essentiam rei, dicatur accidens, esse quod pertinet ad quaestionem
,an est’, est accidens; et ideo Commentator dicit ... quod ista propositio
,Socrates est’, est de accidentali praedicato, secandum quod importat entitatem
rei vel veritatem propositionis.» Quodl. II. a. 3; dazu ferner : C. G. IL 53 ; Pot.
q. 5. a. 4 ad 3; in IV, Met. lect, 1.

2 Quodl. II. a. 3 ad 2.

3 In IV. Met. lect. 1.

1 C. G. IL. s54.



380 Gott und Geschdpf in ihrem tiefsten Unterschiede

selbst. Durch und mit seiner Akt- und Potenzlehre gab Thomas der
Distinctio auch jene scharfe Prdzision, die sie bei ihm besitzt. Der
Vorwurf : die Thomisten hiitten oft mit ihrer « essentia als Potenz » nicht
die aktuierte Wesenheit, sondern die bloB «abstrakte» Wesenheit
gemeint, trifft sicher nicht Thomas selbst, da er Wesenheit und Existenz
als «actuale participans » dem « participatum » gegeniiberstellt, 1 Wie
der Erkennende im Akte des Erkennens immer zugleich passiv ist, weil
er das Objekt nicht von sich, sondern von auBlen hat, so ist die von
der Existenz aktualisierte Wesenheit immer zugleich passiv, weil sie
ihre Aktuation in der Kreatur von der Existenz hat. 2 Auf die spitere
suarezische Unterscheidung : das geschopfliche Sein wire wohl ab alio,
von Gott empfangen, also nicht irreceptum ab alio, aber es wire nicht
notwendig in einem Subjekte, in einer Essenz als Potenz empfangen,
hat schon Thomas die Antwort gegeben. Das von Gott empfangene
Sein mulf in etwas als Subjekt empfangen sein 3, mul}, in der bestimmten
spezifischen Wesenheit aufgenommen 4, von ihr gemessen und begrenzt ®
sein, ohne was die Vielheit und Verschiedenheit der Dinge nicht denkbar
ist. ® Die Realdistinctio begriindet also auch die unleugbare, tat-
siachliche Vielheit der Dinge gegeniiber dem Monismus.

Mag nun jedermann iiber die Frage denken wie er will. Dazu hat
er das Recht. Doch wird fiir den Leugner der Realdistinctio der
folgende Satz immer eine harte Nuf} sein und bleiben : weil Gott Gott
ist und ens a se und actus purus, sind in ihm Essenz und Existenz
real dasselbe; die Kreatur ist Kreatur, weil ens ab alio und ens
potentiale und finitum, und dennoch sind Essenz und Existenz in dem
Geschdpf auch real dasselbe! Diese Logik war sicher nicht die des
groBen Meisters !

1.C, G. 11, §3.

2 De ente et essentia, c. 4.

3 « Omne igitur, quod est post primum ens, cum non sit suum esse, habet
esse in aliquo receptum, per quod ipsum esse contrahitur ; et sic in quolibet creato-
aliud est natura vei, quae participat esse, et aliud ipsum esse participatum.» De
spirit. creat. a. 1.

4 « Dicendum, quod esse substantiae spiritualis est coarctatum et limitatum
non per materiam, sed per hoc, quod est receptum et participatum in natura
determinatae speciei.» Ib. ad 15.

5 « Esse autem participatum finitur ad capacitatem participantis ; unde solus
Deus, qui est ipsum suum esse, est actus purus et infinitus. » L. 75. 5 ad 4 ; dasselbe
De ente et essentia, c. 5, wo er von dem receptum und limitatum und finitum « ad
capacitatew naturae rvecipientis » spricht.

6 C. G. II. 52 ; Verit. q. 21. a. 6.



	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

