
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.
Von G. M. MANSER 0. P.

(Fortsetzung.)

I 6.

Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede.

c) Thomas von Aquin und die Realdistinctio.

Jahrhunderte lang hat der Kampf um die Frage getobt : war
Thomas ein Freund oder Gegner der Realdistinctio. Bände sind darüber
geschrieben worden. Indes hat doch wohl schon Franz Suarez, der

größte Gegner, herausgefühlt, welcher Partei der Aquinate angehörte.
Wir haben das schon früher angedeutet. Die verschiedenen Ansichten
aufzählend, sagt er von der thomistischen : « Prima est, existentiam
esse rem quamdam distinctam omnino realiter ab entitate essentiae

creaturae. Haec existimatur esse opinio D. Thomae, quam in hoc sensu

secuti sunt fere omnes antiqui Thomistae. »1 Leider hat schon er in
die Frage einen völlig irrigen Sinn hineingetragen, der dann Erbteil zahlloser

philosophischer Handbücher wurde, und der schließlich den ganzen
gegnerischen Beweis auf ein Sophisma elenchi aufbaute. Unsere Distinc-
tio ist, richtig aufgefaßt, keineswegs eine Unterscheidung zwischen
Wesenheit und Existenz als « rem quandam », oder wie Suarez anderwärts

noch klarer sagt, wie zwischen zwei Dingen, « ita ut sint duae res ». 2

Das reale «Ding» entsteht ja erst aus «essentia» und « existentia ».

Sie ist vielmehr nur eine Unterscheidung zwischen zwei verschiedenen

Realitäten desselben Dinges, ähnlich wie zwischen Materie als Potenz und
Form als Akt ein und desselben Körpers. Aus dieser irrigen Voraussetzung

war es dann freilich leicht, den irrigen Schluß noch zu ziehen :

nach den Thomisten sind Wesenheit und Existenz zwei trennbare

1 Disp. metaph. disp. 31. sect. 1. n. 3.
2 Ib. sect. 6. n. 1.

Divus Thomas.



362 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

Dinge. Und daran schloß sich dann gewöhnlich, wie ich es selbst gehört,
der geistreiche Ausruf : Freund, wo hast du je eine Existenz ohne
Essenz oder eine Essenz ohne Existenz gesehen Da arbeitet die

Phantasie zu viel, wie schon de Maria S. J. treffend bemerkt hat. Das
Problem ist eben ein metaphysisches. Wie soll, so fragen wir, die von
der Existenz aktualisierte Wesenheit — ut sie — von der sie aktuieren-
den Existenz trennbar sein Der Widersinn springt in die Augen.
Dennoch verhalten sie sich wie Passives und Aktives, analog der Materie
und Form, die, obgleich nicht trennbar, dennoch als Potenz und Akt
sachlich verschieden sind, wie auch die Gegner der Realdistinctio
zugeben müssen. Hier, wie anderwärts, vergaß man das Gesetz : was
sachlich trennbar ist, muß selbstverständlich real verschieden sein ;

aber nicht alles, was real verschieden ist, ist trennbar
Zu Thomas zurückkehrend, zuerst ein Wort über unser methodisches

Vorgehen. Thomas berührt das strittige Problem in seinem gewaltigen
Schrifttum an zahllosen Stellen. Sie alle berücksichtigen und heranziehen

wollen, müßte nicht bloß den Rahmen unserer Arbeit sprengen,
sondern wäre überhaupt unmöglich. Eine Auswahl ist daher gegeben.
Hüten wollen wir uns vor allem vor jener schlimmsten Methode, die
mit ein paar aus dem Zusammenhange losgerissenen Texten
wissenschaftliche Thesen beweist. Das ist das berühmte Vorgehen, mit dem

man bekanntlich alles beweist und daher nichts. Die Realdistinctio
muß im Lichte der organisch aufgebauten, in den verschiedenen Werken

konsequent vertretenen thomistischen Lehrsynthese gesucht werden.
Und da sie angeblich Gott als solchen von jeder Kreatur als solcher
unterscheiden soll, muß sie sich in jener Synthese da finden, wo der

Aquinate ex professo Gott und Kreatur zueinander in Gegensatz treten
läßt. Und weil jede Realdistinctio aus sich etwas sachlich Mehrheitliches

besagt, müßte Thomas, wenn er Anhänger der Distinctio ist, dem

absolut einfachen, göttlichen Wesen die Kreatur als etwas ihrer realen

Natur nach Mehrheitliches gegenüberstellen. Das ganze Problem spitzt
sich auf die Frage zu : ist die Kreatur ihrer innersten aktuellen Natur
nach so einfach wie Gott oder ist sie schon irgendwie zusammengesetzt,
also naturnotwendig mit einer realen Compositio belastet Weil nun
Gott einfach ist, die geistig-kreatürlichen Substanzen ebenfalls einfach,
weil geistig, sind, springt es in die Augen, welche Bedeutung für unseren
Beweis die Auffassung des hl. Thomas von der Einfachheit der geistig-
kreatürlichen Substanz, Engel, Seele, hat. Sie muß vor allem
ausschlaggebend sein



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 363

Damit sind wir, wie von selbst, auf jenen Fragenkomplex gestoßen,
der in den Werken des hl. Thomas als Hauptquelle unserer
Beweisführung gelten muß. Es sind die Fragen und Stellen, wo Thomas in den

Sententiae, den beiden Summen, den Quaestiones disputatae, den Quodli-
beta und Opuscula und Commentaren ex professo von der Einfachheit
Gottes, von der Natur der geistig-kreatürlichen Substanz im allgemeinen
und jener des Engels und der Seele im besonderen handelt. 1

Auch bei Thomas gibt es Lehrentwicklungen. Merkwürdigerweise
ist das in der vorliegenden Frage nicht der Fall. Der Beweis hiefür
liegt in dem berühmten, neuestens wieder edierten Opusculum : « De

ente et essentia ». 2 Berühmt ist dieses Werklein nicht bloß wegen
seinem tiefsinnigen Gehalt. Es ist handschriftlich nachgewiesen, daß

es im XV. Jahrhundert mit den beiden Summae ins Griechische übersetzt

wurde. 3 Sehr zahlreich sind die Commentare, durch die es seinen

Ruhm in den Jahrhunderten behauptete. 4 Quétif-Echard verlegten
seine Abfassungszeit schon in die Kölner Lehrzeit, also vor 1252.5
Sicher war es vor 1256 abgefaßt und gehört daher zweifelsohne zu den

1 Summa Th. I. 3. 4 : utrum in Deo sit idem essentia et esse » ; I. 3. 7 : « utrum
Deus sit omnino simplex » ; X. 50. 2 : « utrum angelus sit compositus ex materia
et forma » ; I. 75. 5 : « utrum anima sit composita ex materia et forma ». Summa
C. Gent. I. 22 : « quod in Deo idem est esse et essentia » ; II. 52 : « quod in
substantia intellectualibus differt esse et quod est»; II. 53 : «quod in substantiis
intellectualibus creatis est actus et potentia » ; II. 54 : « quod non est idem compo-
sitio ex materia et forma et ex substantia et esse ». Sententiae. I. D. 2. q. 1. a. 1 :

« utrum Deus sit tantum unus » ; a. 4 ; I. D. 8. q. 5. a. 1 : « utrum aliqua creatura
sit simplex » ; a. 2 ; « utrum anima sit simplex ». Quaestiones disputatae : de spiri-
tualibus creaturis, a. 1 : « utrum substantia spiritualis sit composita ex materia
et forma » ; de anima, a. 6 : « utrum anima sit composita ex materia et forma » ;

de Potentia, q. 7. a. 2 : « utrum in Deo sit substantia vel essentia idem quod esse ».

De ente et essentia, c. IV u. V. Quodlib. II. a. 3 : « utrum angelus, componatur ex
essentia et esse » ; a. 4 : quodl./III. a. 20 : « utrum anima sit composita ex materia
et forma » ; Quodl. IX. a. 6 : « utrum angelus sit compositus ex materia et forma »

(Ed. Vivès). In II. Anal. Post. lect. 6. In librum Boethii de hebdomadibus, c. 2.
2 Im gleichen Jahre 1926 erschienen zwei neue auf Handschriften gestützte

Editionen, die eine von Roland-Gosselin O. P., in seinem öfter zitierten «Le de
ente et essentia » ; die andere von Ludwig Baur, Hünchen, « Opuscula et textus,
series schol. fasc. 1 ».

3 Vgl. Grabmann, Die Schrift De ente et essentia. Festgabe O. Willmann
(Herder), 1919, S. 106.

4 Commentare verfaßten ; Armandus de Bellovisu (f 1333) ; Gerardus de
Monte (f 1480) ; Thomas Versorius (f 1480) ; Petrus Crockart (1509 und 1514) ;

Card. Cajetan (f 1534) ; Raphael Ripa (f 1611) ; Card. Pecci (1882) ; Emil
Bruneteau 1914). Vgl. Grabmann, 1. c.

6 Scriptores Ord. Praedicatorum I. 271 u. 278.



364 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

Erstlingswerken des Meisters.1 Bereits in diesem Werklein hat der
englische Lehrer die spätere Lehre über den Grundunterschied zwischen
Gott und Geschöpf und die Natur der kreatürlichen Geisteswesen im
Gewände derselben Terminologie und mit derselben Lehrpräzision und
Tiefe vorgetragen. Als jugendlicher Gelehrter schon trat er mit einer

völlig abgeklärten Ansicht an das große, schwierige Problem heran
Damit können wir zur genaueren Gliederung unseres eigentlichen

Beweisgegenstandes übergehen. Wir möchten gestützt auf die

angezeigten Quellen zwei Fragen beantworten. Erstens, hat Thomas von
Aquin das innerste aktuelle Wesen des Geschöpfes als solches für gleich
einfach gehalten wie das Göttliche oder aber hält er es, Gott gegenüber,
für irgendwie zusammengesetzt, mit einer Compositio belastet Und
wenn letzteres, zweitens, was ist das für eine Compositio Ist es wirklich
die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz Mit anderen Worten :

die erstere Frage forscht nach der Existenz, dem Vorhandensein einer

Compositio in der aktuellen Natur des Geschöpfes als solchem, die
letztere nach der Natur der Compositio.

I. Jede geschöpfliche Substanz ist zusammengesetzt aus
essentia und esse.

Ist das reale Geschöpf als solches so einfach wie das Göttliche
Wir antworten ohne Zaudern mit « Nein ». Jeder Artikel der angezogenen
Quellen bestätigt diese Antwort, direkt oder indirekt. Nicht einmal den

geistigen Geschöpfen, sagt Thomas schon in seinem Jugendwerklein,
kommt die gleiche Wesenseinfachheit zu wie Gott, denn sie sind aus

Akt und Potenz zusammengesetzt. 2 Gleiche Stellung in der Summa

theologica, wo er die Compositio von « essentia » und « esse » in der

Kreatur der absoluten Wesenseinfachheit Gottes gegenüberstellt. 3

Dieselbe kategorische Stellung in der Summa Contra Gentes : « Comparatur

1 Die Abfassungszeit wird deshalb mit Recht vor 1256 gesetzt, weil Ptolemaeus
von Lucca in seinem Werkkatoge die Worte hat : « Tractatus de ente et essentia,

quem scripsit ad fratres et socios nondum existens magister. » Bekanntlich wurde
Thomas erst 1256 zum Magister promoviert. Vgl. Mandonnet, Des écrits authentiques

de S. Thomas d'Aquin, S. 61 (2. Ed.) ; Grabmann, 1. c. S. 99 ; Roland-Gosselin,
1. c. XVI u. XXVI.

2 « Hujusmodi autem substantiae, quamvis sint formae tantum sine materia,
non tarnen in eis est omnimoda simplicitas naturae, ut sint actus purus, sed habent
permixtionem potentiae. » De ent. et essentia, c. 4 (Ed. Roland-Gosselin).

3 I. 3. 7 : « utrum Deus sit omnino simplex », bemerkt Thomas ad 1 : tc Est
autem hoc de ratione causait, quod sit aliquo modo compositum, quia ad minus
esse ejus est aliud, quam quodquid est. »



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 365

igitur substantia omnis creata ad suum esse sicut potentia ad actum. » 1

Nicht anders denkt er « de spiritualibus creaturis », einer der letzten
und reifsten Abhandlungen. 2

Aber wie heißt diese Compositio, die er, im Gegensatz zu Gott, der

real existierenden Natur der Kreatur zuerteilt Welches ist die Rolle,

die sie in seinen Augen spielt
Wir werden später genaueren Aufschluß über ihre verschiedenen

Benennungen geben. Es genüge vorläufig zu sagen, daß er sie gemeiniglich,

wie wir schon oben hörten, eine Compositio von Wassein und
Sein — « essentia » et « esse », « substantia et esse », quidditas et esse,

von Akt und Potenz nennt. Mit ständiger Berufung auf Boëthius nennt
er sie auch eine Zusammensetzung von « quod est » und « quo est » oder
« ex quo ». 3

Eminent wichtig ist es nun, hier die Rolle zu beschreiben, welche

diese Compositio von « essentia » und « esse » bei Thomas spielt. Darauf
werden wir alles spätere aufbauen. Und wohl bemerkt, auch in dieser

Beschreibung bleibt sich der Aquinate in allen angeführten Quellen
unerschütterlich treu. Der Leser möge die Belegstellen, die wir nur
summarisch andeuten, eingehender nachprüfen.

In Gott sind Wesenheit und Sein bloß logisch, «ratione»
verschieden. 4 Real sind sie identisch. Ohne diese reale Identität von
essentia und esse wäre er nicht ein innerlich notwendiges Sein, « neces-

sarium » ; wäre er nicht das Sein seihst, sondern aus Akt und Potenz und
daher compositum ; er wäre nicht die erste Ursache aller Dinge, sondern
selbst von einem anderen verursacht, ein « causatum » und participatum. 5

Kurz, Gott wäre überhaupt nicht Gott. So grundlegend ist diese reale

Identität von Wesenheit und Sein in Gott bei Thomas, daß mit dieser

These alles steht und ohne sie alles fällt Daraus ergibt sich aber auch

1 C. G. II. 53 ; II. 52 sagt er einleitend : «Non est autem opinandum, quamvis
substantiae intellectuales non sint corporeae quod propter hoc divinae simpli-
citati adaequentur. »

Daselbst : « Sed cuilibet rei creatae suum esse est ei per aliud, alias non esset
creatum. Nullius igitur substantiae creatae suum esse est sua substantia. »

2 « Et sic in quolibet creato aliud est natura rei quae participât esse et aliud
ipsum esse participatum », a. 1.

3 Vgl. S. Th. I. 3. 4 ; C. G. II. 53 ; I. Sent. D. 2. q. 1. a. 1 ; D. 8. q. 5. a. 2 ;

Pot. q. 7. a. 2 ; De ente et essentia, c. 4 u. 5.
4 « Unde (Deus) per suum esse absolutum non tantum est, sed aliquid est.

Nec diflert in eo quod est et aliquid esse nisi per modum significandi vel ratione. »

I. Sent. D. 8. q. 4. a. 1 ad 2.
5 I. 3. 4 ; I. 75. 5 ; C. G. II. 22 ; Quodl. III. a. 20 ; I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2.



366 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

mit eiserner Folgerichtigkeit : in Gott allein fehlt diese Real-Compositio
von Essenz und Sein, d. h. alle anderen Dinge sind, weil sie contingent
sind, weil sie empfangenes Sein haben, weil sie aus Akt und Potenz sind,
weil sie Geschöpfe sind, real zusammengesetzt aus Wesenheit und Sein :

« omnis res in qua est aliud essentia et aliud esse, est composita. Deus
autem non est compositus. Ipsum igitur esse Dei est sua essentia. »1

So konnte Boëthius richtig sagen : außer Gott, dem Ersten, ist alles

zusammengesetzt aus einem « quod est » und « quo est » oder essentia

et esse. 2

Somit beherrscht die Zusammensetzung von Wesenheit und Sein

das ganze geschöpfliche Reich, weil sie die reale Natur des Geschöpfes
als solchen, ihr eigentliches « Geschöpflichsein », im Gegensatz zu Gott,
konstituiert. Sie ist nicht identisch mit der Compositio von Materia
und Form, denn diese sind als Akt und Potenz nur die beiden
Grundprinzipien des körperlichen Dinges als solches, das erzeugt wird und
vergeht. Dagegen kommt die Realkompositio von Essenz und Sein

sowohl den geistigen wie den materiellen Dingen zu, denn sie teilt das

ens commune selbst. 3 Sie kommt also auch der menschlichen Seele zu.
Freilich ist die menschliche Seele nicht, wie manche mit Avicebron

behaupteten, aus Materie und Form zusammengesetzt. 4 Sie ist, weil
geistig, eine wirklich einfache Form. Aber weil geschöpflich und begrenzt,
ist sie nicht actus purus wie Gott, und daher zusammengesetzt aus
« quod est » und « quo est » oder aus Form und empfangenem Sein,
« ex forma et esse participato ».5 Wie jede geschaffene Form, « sicut
omnis forma creata », ist sie « Sein empfangende », und ihr Sein ein
« Empfangenes » und somit als « participans esse » und « esse partici-
patum » aus Akt und Potenz oder quidditas und esse bestehend. 6 Diese

erste und tiefste Compositio 7 belastet auch den Engel, wie alle kreatür-
lich-geistigen Substanzen, trotz ihrer Immunität von jeder Materie. 8

1 C. G. II. 22.
2 De ente et essentia c. 4. I. Sent. D. 8. q. 4. a. 1 ad 2 ; de Anima, a. 6 ; de

spirit, créât, a. I ; quodl. III. a. 20. Dieser Verweis auf Boëthius ist so konsequent,
daß wir es unterlassen, alle Stellen herauszuheben.

3 Quodlib. III. a. 20 ; sehr ausführlich hierüber C. G. II. c. 54 : « Quod non
est idem compositio ex materia et forma et ex substantia et esse. » Wir werden
auf dieses berühmte Kapitel noch zurückkommen.

4 I. 75. 5 ; I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 ; de Anima, a. 6 ; Quodl. III. a. 20.
5 I. 75. 5 ad 4.
6 I. Sent, D. 8. q. 5. a. 2 ; Quodl. III. a. 20.
' Quodl. III. a. 20.
8 I. 50. 2 ; Quodl. II. a. 3.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 367

Auch sie sind nicht reiner Akt wie Gott, sondern aus Akt und Potenz,

aus « quidditas » und « esse » oder « quod est » und « esse », weil auch
sie empfangenes Sein haben.1 Das aber ist allen geistig geschaffenen
Substanzen wegen ihrer erhabenen Annäherung an Gott eigen, daß sie

nur diese eine einzige Compositio von Essenz und Sein besitzen : « In
substantiis autem intellectualibus, quae non sunt ex materia et forma
compositae forma est quod est, ipsum autem esse est actus et quo est

et propter hoc in eis est unica tantum compositio actus et potentiae,

quae sc. est ex substantia et esse, quae a quibusdam dicitur ex ,quod
est' et ,esse' vel ex ,quod est' et ,quo est'. »2

Ehe wir diesen ersten Teil abschließen, sei noch auf jene lichtvolle
Synthese hingewiesen, die Thomas in seinem de Ente et Essentia über
die dreifache Existenzweise der Wesenheit aufgebaut hat. 3

a) In Gott ist die Wesenheit sein Sein selbst, weil seine Wesenheit
nichts anderes ist als sein Sein. Daher die Ansicht gewisser Philosophen :

Gott hätte keine Wesenheit, weil in ihm die Essenz nichts anderes ist,
als wie sein Sein. Folglich gehört Gott in keine Kategorie hinein, denn

was immer zu einer Gattung gehört, besitzt die Wesenheit außer seinem

Sein, weil die Natur der Gattung und Art in allem, was sie umschließt,
dieselbe ist, das Sein aber verschieden in dem Verschiedenen ist.

1 I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 ; C. G. II. 52 ; de spirit, créât, a. 1.
2 C. G. II. 54.
3 De ente et essentia, c. 5 : « Hiis visis patet, quomodo essentia in diversis

invenitur. Invenitur enim triplex modus habendi essentiam in substantiis. Aliquis
enim est sicut Deus. cujus essentia est ipsummet esse suum ; et ideo inveniuntur
aliqui philosophi dicentes, quod Deus non habet quidditatem vel essentiam, quia
essentia sua non est aliud, quam esse suum. Et sx hoc sequitur, quod ipse non
sit in genere, quia omne quod est in gencre oportet, quod habeat quidditatem
praeter esse suum, cum quidditas vel natura generis aut speciei non distinguatur
secundum rationem naturae in illis, quorum est genus vel species, sed esse diversum
est in diversis. Secundo modo invenitur essentia in Substantiis creatis
intellectualibus, in quibus est aliud essentia quam esse earum, quamvis earum essentia
sit sine materia. Unde earum esse non est absolutum, sed receptum et ideo limi-
tatum et finitum ad capacitatem naturae recipientis, sed natura vel quidditas earum
est absoluta et non recepta in aliqua materia. Et ideo dicitur in libro de causis,
quod intelligentiae sunt infinitae inferius et finitae superius. Sunt enim finitae
quantum ad esse suum, quod a superiori recipiunt, non autem finiuntur inferius,
quia earum formae non limitantur ad capacitatem alicujus materiae recipientis
eas. Et quia in istis substantiis quidditas non est idem quod esse, ideo sunt
ordinabiles in praedicamento, et propter hoc invenitur in eis genus, species et
differentia. Tertio modo invenitur essentia in substantiis compositis ex materia
et forma, in quibus etiam esse est receptum et finitum propter hoc, quod ab alio
esse habent et iterum natura vel quidditas earum est recepta in materia signata.
Et ideo sunt finitae et superius et inferius. ...»



368 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

ß) In den geistigen Geschöpfen ist die Wesenheit etwas ganz anderes
als das Sein, obgleich sie materienlos ist. Sie besitzen nicht unabhängiges
Sein, sondern ein empfangenes und daher ein nach Maßgabe ihres
bestimmten Wesens gemessenes begrenztes Sein, wenngleich die Wesenheit

unabhängig und nicht in die Materie aufgenommen ist. Daher sind
diese kreatürlichen Intelligenzen, wie der Liber de causis sagt, nach
unten unbegrenzt, nach oben aber doch begrenzt, weil sie einerseits
das Sein von oben empfangen, das aber anderseits nach unten nicht
den Schranken irgend einer Materie unterworfen ist. Und da nun in
diesen geschaffenen Geistessubstanzen die Wesenheit und ihr Sein

verschieden sind, gehören sie als Gattungen, Arten und Artsunterschiede

in eine bestimmte Kategorie hinein.
y) Endlich die Wesenheit in den körperlichen Substanzen. Auch

sie besitzen empfangenes Sein und sind deshalb beschränkt. Dazu
kommt noch : ihre Wesenheit ist in eine bestimmte Materie
untergetaucht. Folglich sind sie nach oben und unten begrenzt.

Hier hat Thomas mit eigenen Worten und schlagender Klarheit in
lichtvollem Aufbau alles das bestätigt, was wir eben aus verschiedenen

Quellen und Werken übereinstimmend über das gegensätzliche Verhältnis
zwischen Gott und Kreatur darlegten. In Gott sind Wesenheit und
Sein identisch, und nur logisch verschieden, weil er Gott ist. In jeder
Kreatur differieren sie, weil sie Kreaturen sind, d. h. empfangenes Sein
haben. Die Compositio von essentia-esse ist im ganzen geschöpflichen
Reiche die allgemeinste und tiefste, weil alles Materielle und Geistige

umspannend und allein alles umfassend. Das ist das Resultat dieses

ersten Teiles.

II. Jene Compositio von essentia und esse ist nichts anderes
als die Compositio von Wesenheit und Existenz.

Dringen wir noch etwas tiefer ein in das Geheimnis dieser geschöpflichen

Compositio von Essenz und Sein. Ist sie in den Geschöpfen
sicher real Ist sie identisch mit der berühmten Zusammensetzung von
Essenz und Existenz Warum ist sie eminent metaphysisch Das sind
drei Fragen, die das ganze Problem ziemlich vollständig abklären werden.

I. Über ihre Realität können wir uns nach dem Gesagten kürzer
fassen. Wir wollen dasselbe in eine kurze Synthèse zusammenfassen.

Schon die Anlage und der Charakter der Fragen, welche Thomas

veranlaßten, von der Compositio zwischen « essentia » und « esse » zu
reden : das Problem der Materie-Form in Engeln und Seele, die Polemik



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 369

gegen die Augustiner, die Gegenüberstellung der Einfachheit Gottes und
der Natur des Geschöpfes, die Existenzweise der Wesenheit in Gott,
Geistern und Körpern weist daraufhin, daß Thomas hier überall sehr

realistische Fragen und Unterschiede behandelt und behandeln will.
Wenn er nun weiter lehrt : « essentia » und « esse » seien nur in Gott
identisch, begründeten nur in ihm eine bloß logische Distinctio, in allen

Kreaturen dagegen wären sie nicht identisch ; wenn er weiter alles das

in dem Sinne ausführt, daß durch diese Compositio von « essentia » und
« esse » Kreatur und Gott in dem Sinne gegensätzlich einander
gegenübertreten würden wie : Causatum und Prima causa, wie Compositum
und Simplex, wie Akt-Potenz und actus purus, wie Participatum und
ens a se, finitum und infinitum, wenn alles das sich so verhält, dann
redet Thomas unwiderleglich von einer eminent realen Compositio.
Das alles aber ist in den angeführten Quellen ausdrücklich und
übereinstimmend, wie wir sahen, niedergelegt. Gegen alles das vermag auch

Franz Suarez, der Gegner der Realdistinctio, nicht aufzukommen. Das

Bedürfnis, die Identität der Wesenheit und Existenz in Gott und
Kreatur zu unterscheiden, führte ihn zur berühmten Distinctio rationis
cum fundamento in re.1 Weil die Kreatur, im Gegensatze zu Gott,
empfangenes Sein hat, ist sie ein « ens potentiale » und sind in ihr
Wesenheit und Existenz zwar real durchaus identisch, aber doch
voneinander unterschieden cum fundamento in re.2 Es ist schwer zu
fassen, wie in der Kreatur, trotzdem Wesenheit und Existenz re absolut
dasselbe sind, dennoch cum fundamento in re verschieden sein können.

Noch schwerer ist es zu verstehen, wie dieses fundamentum in re in
der Potenzialität der Kreatur bestehen soll, während gerade die potentia
passiva der Wesenheit geleugnet wird. Wenn die Kreatur, wie Suarez

eingesteht, die Existenz nicht aus sich hat, sondern von Gott, so ist sie

ihr gegeben, ist sie ihr gegenüber also passiv. Suarez kam übrigens zu
dieser merkwürdigen Position," die Eminenteste von seinen Anhängern,
wie Liberatore, nachträglich verließen, nur durch eine arge Verwechslung
des ens realiter potentiale mit dem ens logice potentiale. 3

1 Disp. metaph. disp. 31. sect. 6. n. 13 ; sect. 13. n. 8-14.
2 « Respondetur, hanc compositionem ex esse et essentiam ita esse rationis,

ut non ab intellectu mere gratis conficta sit, sed in re habeat aliquod fundamentum.
Dicitur ergo haec compositio esse de ratione enlis creati non quatenus ab intellectu
completur vel cogitatur, sed secundum fundamentum, quod in ipso ente creato
habet ; hoc autem fundamentum non est aliud, nisi quia creatura non habe» ex se
actu existere, sed tantum est ens potentiale, quod ab alio potest esse participare. »

Sect. 13. n. 9.
3 lb. sect. 6. n. 13 ; sect. 13, n. 8 ss.



370 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

Auf die Stellung des Aquinaten zurückkommend, fügen wir fast zum
Überfluß noch bei, daß er formell und ausdrücklich die Compositio von
« essentia » und « esse » in der Kreatur eine reale nennt. Gerade da, wo

er Gott das einzig absolut einfache Wesen — « simplex unum et sublime
est ipse Deus » — der Kreatur als einem ens compositum gegenüberstellt,
nennt er die Compositio von « quod est » und « esse » in Gott eine logische,

in allen anderen Wesen eine reale : « Est ergo primo considerandum,

quod sicut ,esse' et ,quod est' différant in simplicibus secundum inten-
tiones, ita in compositis différant realiter. »1 Dieselbe Erklärung
haben wir auch noch anderwärts.2 Die Realität von Wesenheit und
Sein im Geschöpfe unterliegt somit bei Thomas von Aquin nicht irgend
einem Zweifel

II. Ist die Compositio von « essentia » und « esse » identisch mit jener
von essentia und existentia

Hier liegt der springende Punkt, « la pièce de résistance », wie der
Franzose sagen würde. Die Schwierigkeit liegt offenbar nicht im ersten

Gliede der beiden Formeln, in der « essentia », wo beide Formeln
übereinstimmen. Die eigentliche Frage ist die : ist das « esse » gleichbedeutend
mit « existentia » Die Gegner haben häufig mit Genugtuung behauptet,
Thomas selber hätte nie von Existenz gesprochen.

Die letztere Behauptung sei vorläufig beiseite gelassen. Wir werden
aber auch sie einer peinlichen Prüfung unterziehen. Augenblicklich
heben wir nur hervor, daß wir über die Terminologie, welche Thomas in
den angeführten Hauptquellen anwandte, eine genauere Untersuchung
angestellt haben. Als Resultat ergaben sich folgende Formeln, die bei
Thomas den gleichen Sinn ausdrücken : die seltenste Formel ist die von
« forma et esse». 3 Neben dem «essentia» et «esse», das er auch mit
.« natura rei et ipsum esse » wiedergibt 4, ist die andere : « quidditas seu

natura et esse » sehr häufig. 5 Dieser Formel nahestehend ist jene :

1 In lib. Boët. de hebdomadibus, c. 2 (Ed. Vivès. 28. pag. 473-74).
2 De Verit. q. 27 a. 1 ad 8 : « Dicendum, quod omne quod est in genere sub-

stantiae est compositum reali compositione, eo quod id ,quod est' in praedica-
mento substantiae est in suo esse subsistens et oportet quod ,esse' suum sit aliud,
quam ipsum. » Wir werden später noch auf diese Stelle, die wir hier nur verkürzt
zitieren, zurückkommen.

3 I. 75. 5 ad 4 ; De ente et essentia, c. 4.
1 I. 3. 4 ; de spirit, créât, a. 1 ; Quodl. II. a. 3 ; C. G. I. 22 ; De ente et essentia,

c. 4. u. c. 5.
6 I. 3. 4 ; I. De ente et essentia, c. 4 ; in II. Anal. Post. lect. 6 ; I. Sent. D. 2.

q. 1. a. 1.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 371

« substantia et esse », die er selber interpretiert mit « substantia vel
essentia et esse ». 1 Noch häufiger als alle vorigen ist die Fassung von
« quod est » und « quo est », der er oft den Hinweis auf Manlius Boëthius

beifügt. 2 Gar keine Formel aber ist so häufig, als wie die von « potentia
et actus ». 3 Thomas selber ist es, der das « potentia » und « quod est »

im Sinne der « quidditas » interpretiert. 4 Somit ergibt auch diese kleine
Statistik als Resultat : in den beiden Formeln « essentia »-« esse » und
« essentia »-« existentia » bedeutet das erste Glied ein und dasselbe,

nämlich die « Wesenheit ». Aber eine unbekannte Größe bleibt immer
noch das zweite Glied, das « esse » oder « quo est ». Bezeichnet es wirklich
die Existenz? Versuchen wir, negativ und positiv vorgehend, diese

« Größe » zu entziffern.
Vorerst ist bei Thomas die Formel : « essentia »-« esse » nicht

gleichbedeutend mit « forma » und « materia ». Das lehnt er in II. C. G. c. 54
formell ab, indem er das Kapitel überschreibt : « Quod non est idem

compositio ex materia et forma et substantia (essentia) et esse. »( Ferner

überall, wo er, die Augustiner bekämpfend, das Wesen der Seele und
der Engel bespricht, proklamiert er die These : die geschaffenen
Geistessubstanzen besitzen nicht Materie und Form, wohl aber sind sie

zusammengesetzt aus «Wesenheit» und «Sein». Also decken sich bei
Thomas die beiden Compositionen : essentia-esse und forma-materia
durchaus nicht. Zweitens : bei Thomas sind auch die Formeln : « essentia

»-« esse » und « essentia »-« suppositum » nicht gleichbedeutend. Das

geht schon aus der Summa theol. klar hervor. Dort schließt er von
Gottes Einfachheit in zwei verschiedenen aufeinander folgenden Artikeln
zuerst die Compositio von Wesenheit und Suppositum aus und erst
dann jene von « essentia » und « esse ».5 Also unterscheidet er beide

genau. Weiter führt er anderwärts die Zusammensetzung von Wesenheit
und Suppositum in den Kreaturen auf jene von « essentia » und « esse »

als eine tiefere zurück. 6 Also unterscheidet er beide genau. Das « esse »

1 C. Gent. XI. 54 ; Pot. q. 7. a. 2.
2 I. 50. 2 ad 3 ; I. 75. 5 ad 4 ; I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 ; De ente et essentia,

c. 4 ; De spirit, créât, a. 1 ; De anima, a. 6 ; C. Gent. II. 52 ; Quodl. IX. a. 6 ; Yerit.
q. 27. a. I ad 8.

3 Diese Formel findet sich in allen zitierten Quellen.
4 I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 ; C. G. I. 22 ; II. 53 ; De ente et essentia, c. 4 u. 5.
5 I. 3. a. 3 u. 4.
6 « Suppositum autem non solum habet haec, quae ad rationem speciei

pertinent, sed etiam alia, quae ei accidunt et ideo suppositum Signatur per totum,
natura autem sive quidditas ut pars formalis. In solo autem Deo non invenitur
aliquot! accidens praeter ejus essentiam, quia suum esse est sua essentia, ut dictum



372 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

bedeutet also nicht das Suppositum. Drittens : bei Thomas ist das

« essentia »-« esse » nicht gleichbedeutend mit der Compositio von «

substantia » und « accidens ». In beiden Summen schließt er von Gott
jedes akzidentelle Sein aus auf Grund der Identität von Wesenheit und
Sein, die folgerichtig für ihn etwas anderes, viel tieferes bedeuten. 1

Conclusio : das « esse » in der Formel : « essentia »-« esse » bedeutet
weder die Materie, im Gegensatz zur Form, noch das Suppositum, im
Gegensatz zur Natur, noch das Accidens, im Gegensatz zur Substanz.

Aber was bedeutet es denn

Das ist wirklich schwer zu sagen, wenn es nicht die Existenz
bezeichnet. Und der Gedanke an das existentielle Sein liegt um so

näher, als in der ganzen alten Philosophie Essenz und Existenz korrelative

Begriffe sind. Und auch an positiven Anhaltspunkten fehlt es bei
Thomas fürwahr nicht dafür, daß das « esse » anderes nicht bezeichnen

kann als die Existenz. Wir wollen einige Gründe kurz skizzieren.

1. Für Thomas sind «Essenz» und «Sein» in den Kreaturen eine

Compositio von Potenz und Akt. So lehrt er, wie früher gesagt, in
allen Hauptquellen. Das « esse » ist der Akt. Was versteht er hier
unter Akt Das sagt er selber : den Akt der Existenz der Wesenheit,
wodurch letzterer eben in der Schöpfung reales Dasein hat.2 In diesem

Sinne ist die Wesenheit, « essentia », das, was existiert oder « quod est »

und die Existenz das, wodurch sie existiert, « quo est ».

2. Weiter charakterisiert Thomas das « esse » in der Kreatur als

ein in der Wesenheit Empfangenes, « participatum », sodaß die Wesenheit

als Potenz das Sein empfangend zu einem real Partizipierenden
wird, « fit participans actuale », und das Sein, welches die Wesenheit

aktuiert, ein « Empfangenes » ist. 3 Das nun, was das kreatürliche

est ; et ideo est omnino idem suppositum et natura. In angelo autem non est omnino
idem quia et ipsum esse angeli est praeter ejus essentiam seu naturam. » Quodl.
II. a. 4.

1 S. Th. I. 3. 6 ; C. G. I. 23.
2 « Ipsum autem esse est complementum substantiae existentis ; unumquodque

enim actu est per hoc, quod esse habet. » II. C. G. 53.
3 « Omne igitur, quod est post primum ens, cum non sit suum esse, habet

esse in aliquo receptum, per quod ipsum esse contrahitur ; et sie in quolibet creato
aliud est natura rei, quae participât esse et aliud ipsum esse participatum. » De spir.
créât, a. 1. « Omne participans aliquid comparatur ad ipsum, quod partieipatur
ut potentia ad actum ; per id enim, quod partieipatur, fit participans actuale.
Ostensum autem est, quod solus Deus est essentialiter ens, omnia autem alia
participant ipsum esse. Comparatur igitur substantia omnis creata ad suum esse

sicut potentia ad actum. » C. G. II. 53 ; I. 75. 5 ad 4 ; De ente et essentia, c. 5 ;

Quodl. III. a. 20.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 373

Sein zu einem « Empfangenen » macht, ist offenbar die von Gott
empfangene Existenz.

3. Das alles erhält, wieder von Thomas selber, eine noch genauere
Klarlegung durch die Verbindung mit dem Kausalbegriff. In der

Kreatur unterscheiden sich « essentia » und « esse », weil das « esse »

nicht schon in der Wesenheit gegeben ist, sondern als Verursachtes,

« causatum », erst hinzutritt, indem es von einer äußeren Wirkursache

verwirklicht, die Wesenheit als Potenz aktualisiert. Was das Causatum

zu einem « Causatum » macht, ist präzis die von einem anderen

empfangene Existenz. 1 Und was der Wirkursache — causa agens —
eigen ist, das besteht darin, daß sie dem Gewordenen — Causatum —
die Existenz gab 2, denn sie ist nach Aristoteles « die Machende des

Gemachten » « to iroioCv t&ü ttoiouiaevou ». 3 Überall spricht hier Thomas

von dem « esse » im Sinne der Existenz

4. Der für viele trostreiche Einwand : Thomas hat nie von einer

Compositio oder Distinctio von « essentia » et « existentia » gesprochen,
sondern nur von «essentia» et «esse», enthält Wahres und Falsches.

Wahr ist, daß der Aquinate den Ausdruck « existentia » nie in die
Formel aufgenommen hat. Und auch heute noch kann man der Ansicht
sein — wir selber pflichten ihr bei —, daß das « esse » die aktuelle
Existenz der Kreatur besser ausdrücke als das Abstraktum : « existentia

». Falsch ist es, wenn jemand behauptet, Thomas hätte dem « esse »

nie formell und ausdrücklich den Sinn der Existenz gegeben. Das hat
er faktisch getan. Jedermann weiß aus der aristotelischen und
allgemeinen Logik, daß die beiden Fragen « quid est » und « an est »

Wesenheit und Dasein des Dinges erkenntnistheoretisch einandergegen-
über stellen. Nun hat aber Thomas präzis der Formel : « essentia und
esse » die Formel « quid est » und « an est » gleichgestellt.4 Weiter ist

1
« Si igitur ipsum esse rei sit aliud ab ejus essentia, necesse est, quod esse

illius rei vel sit causatum ab aliquo exteriori, vel a principiis essentialibus ejusdem
rei. Impossibile est autem, quod esse sit causatum tantum ex principiis essentialibus

rei, quia nulla res sufiicit, quod sit sibi causa essendi, si habeat esse causatum.
Oportet ergo, quod illud cujus esse est aliud ab essentia sua, habeat esse
causatum ab alio. » I. 3. 4.

2 « Quod inest alicui ab agente, oportet esse actum ejus ; agentis enim est

facere aliquid actu. Ostensum est autem, quod omnes aliae substantiae habent
esse a primo agente. Ipsum igitur esse inest substantiis creatis ut quidam actus
earum. » C. G. II. 53 '• L 22 '• ente et essentia c. 5.

3 IV. Met. c. 2. (Did. II. 515. 9.)
4

« Ens autem non ponitur in definitione creaturae, quia nec est genus nec
differentia ; unde participatur sicut aliquid non existens de essentia rei ; et ideo
alia quaestio est an est et quid est. » Quodl. II. a. 3.



374 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

es jedermann bekannt, daß in der Beweistheorie, der Wasbeweis eines

Dinges mit « quid est » und der Existenzbeweis desselben bald mit « quia
est » und « quod est », bald wieder mit « an est » ausgedrückt wird.
Genau dem entsprechend, lehrt Thomas, daß, weil in der Kreatur
« essentia » und « esse » verschieden sind, der « Wasbeweis » und der
« Existenzbeweis » in derselben Kreatur verschieden sein müssen. 1 Damit

stimmt überein, wenn er noch ausdrücklich betont : das « esse » in
der Kreatur wäre gleichbedeutend mit der Frage, ob ein Ding in der

Natur Wirklichkeit besitze : « an esse habeat in rerum natura ».2 Fügen
wir endlich noch bei, daß der Meister gerade da, wo er die « essentia »

und das « esse » in der Kreatur einander als verschieden gegenüberstellt,
das « esse » ausdrücklich in die Existenzordnung verweist : « in genere
existentiae ». 3

Als Ergebnis unserer sowohl negativen als positiven Erwägungen
haben wir somit folgendes: Das «esse» in der Formel « essentia »-

« esse » kann unmöglich etwas anderes bedeuten als das Existentialsein.
Damit schließt sich der Ring in unserer Beweisführung in dem

Sinne : Gott gegenüber ist nach Thomas jedes Geschöpf, auch das

vornehmste, wie Engel und Seele, in seiner realisierten Natur real zusammengesetzt

aus Wesenheit und Sein, weil ein jeglich geschöpflich existierendes

Ding sein Sein von Gott, der ersten Ursache empfing. Diese Compositio
von essentia und esse ist identisch mit der Compositio von essentia und
existentia. Also hat Thomas tatsächlich die Realdistinctio von Wesenheit

und Existenz in den Kreaturen gelehrt.

III. Das, was wir über den eminent metaphysischen Charakter
der Realdistinctio sagen wollen, möchten wir mit einer Abgrenzung
einleiten.

Diese Abgrenzung dürfte nicht nutzlos sein. Die gegnerische
Literatur belehrte uns darüber. Sie soll nach zwei Seiten hin Grenzen

1 « In solo enim primo essendi principio, quod est essentialiter ens, ipsum
esse et quidditas ejus est unum et idem ; in omnibus autem aliis, quae sunt entia
per participationem, oportet, quod sit aliud esse et quidditas entis. Non est ergo
possibile, quod eadem demonstratione demonstret aliquis quid est et quia est. »

In II. An. Post. lect. 6.
2 De ente et essentia, c. 4. Dasselbe in C. Gent. I. 22, wo er das « esse » dem

« quod sit » der Sache gleichsetzt.
3 « Secundum commune sapientium dictum, necessarium est, quod omne i. e.

primurn totum, quod per demonstrationem demonstratur, sit ipsum quia est,
nisi forte aliquis dicat, quod hoc ipsum quia est sit substantia alicujus rei. Hoc
autem est impossibile. Hoc enim ipsum, quod est esse non est substantia vel
essentia alicujus rei in genere existentis. » In II. Anal. Post. lect. 6.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 375

ziehen. Wir formulieren diese Abgrenzung in folgende zwei Fragen :

Wo fängt die Realdistinctio an Wie verhält sie sich zu der von Materie
und Form Ich ahne und fürchte, daß die erste Frage dem Leser

vorläufig unverständlich, vielleicht sogar anstößig sein wird. Wenn
die Real-Compositio jedem Geschöpflichen als solchem zukommt, ist
es dann nicht gegeben, daß sie eben mit jedem kreatürlichen Sein

beginnt und mit ihm auch wieder aufhört Aber das folgende wird die

beiden Fragen doch rechtfertigen.
Schon die Scotisten versuchten der Realdistinctio in folgendem

Sinne einen Strick zu drehen : wenn jede Kreatur aus Wesenheit und
Existenz wie aus zwei real verschiedenen Dingen zusammengesetzt ist,
dann fragen wir : ist einer oder beide der Componenten einfach oder
auch wieder zusammengesetzt wenn einfach, dann ist also nicht jede
Kreatur zusammengesetzt ; wenn zusammengesetzt, dann stellen wir
wieder die gleiche Frage bezüglich seiner Componenten, und so können
wir ins Unendliche fortschreiten. — Offenbar hat unsere obige erste

Frage : wo fängt die Realdistinctio -an, sehr praktisch aktuellen Sinn

Cajetan hat richtig den scotistischen Einwand auf eine gänzlich
falsche Voraussetzung zurückgeführt. 1 Immer das gleiche sophisma
elenchi schon bei Scotus, wie später bei Suarez : wie wenn Essenz und
Existenz zwei Dinge, « duae res » wären. Nach Thomas entsteht ja das
« Ding » erst aus Wesenheit und Existenz. Und schon Alexander von
Haies und Bonaventura betonten tiefsinnig, daß die beiden Componenten

: Essenz-Existenz nicht zwei « entia », sondern « prineipia entis »

wären ; d. h. in sich allein, vor ihrer Vereinigung, haben sie in der realen

Naturordnung überhaupt gar kein Sein, weil keine Existenz. Aber in
der Vereinigung, in welcher die Existenz eine Wesenheit aktuiert und
die Wesenheit von der Existenz aktuiert wird, konstituieren sie grundlegend

das «Naturding» in linea entis. Was nun aber in der realen

Naturordnung in sich und per se existiert, ist nur die Substanz, denn
das Accidens hat als ens-entis das Dasein nur in der Substanz, also

indirekt, und Essenz und Existenz haben, wie soeben gesagt, auch nur
in ihrer Vereinigung, d. h. in der Substanz « naturdingliches » Sein,
also auch indirekt, oder per reduetionem ad substantiam. So ergibt sich
als Resultat die Antwort auf die Frage : wo beginnt die Realcompositio
von Essenz-Existenz, in folgendem Sinne : sie beginnt immer und erst

mit der Existenz eines Naturdinges, d. h. einer Substanz. Direkt sind

1 In o de ente et essentia», q. X. (Ed. Lugdnni 1572, pag. 177.



376 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

also nur die kreatürlichen Substanzen aus Wesenheit und Existenz
zusammengesetzt. Indirekt aber auch die Accidentia und die Prinzipien
der Substanz, die in der Substanz ihr Dasein erhalten. Alles das war
schon Lehre des hl. Thomas. 1

Die Abgrenzung der Realdistinctio von der Compositio von Materie
und Form Mit welcher Schärfe er beide unterscheidet, haben wir oben
betont. 2 Aber den Sinn dieser Unterscheidung müssen wir noch genauer
darstellen. Erst das wird uns den eminent metaphysischen Charakter
der Realdistinctio vor Augen führen. Wie Alexander von Haies, Albert
d. Gr., Rupella und Bonaventura, gibt auch Thomas dem « quod est »

und « quo est » verschiedene Bezeichnungen. Das « quod est » kann
sowohl das Suppositum eines Naturdinges als auch die Wesenheit

bedeuten. Das « quo est » bezeichnet bald die Wesenheit, wodurch ein

Ding etwas Bestimmtes ist, bald nur die Form, die der Materie Sein

gibt, bald die Existenz, « esse », wodurch die Wesenheit aktuiert wird,
also Sein erhält. 3 Von all diesen Bezeichnungen ist also jene Compositio
von « essentia und esse » oder « Wesenheit und Existenz » nur eine unter
mehreren. Und sie selbst ist verschieden von der Compositio materiae et

formae. Zwar gehören beide in das Gebiet von Akt und Potenz, denn
wie die Materie sich verhält zur Form als Potenz und Akt, so auch die
Wesenheit zur Existenz. 4 Aber es ist ein großer Unterschied. Denn
Wesenheit und Existenz als Potenz und Akt scheiden das Sein als

solches, « dividunt ens commune » 5, weil sie die Prinzipien oder Com-

ponenten der kreatürlichen Substanz überhaupt und schlechterdings
sind, « sunt prima principia in ordine substantiae » 6, denn erst durch
die Existenz als Akt der Essenz entsteht überhaupt das kreatürlich-

1 « Dicendum, quod omne quod est in genere substantiae, est compositum
reali compositione, eo quod id, quod est in praedicamento substantiae, est in suo
esse subsistens et oportet, quod esse suum sit aliud quam ipsum ; quod requi-
ritur in omnibus quae sunt directe in praedicamento; et ideo omne, quod est directe
in praedicamento substantiae, compositum est saltem ex esse et quod est. Sunt
tarnen quaedam in praedicamento substantiae per reduetionem ut principia
substantiae subsistentis, in quibus praedicta compositio non invenitur ; non enim
subsistunt, ideo proprium esse non habent ; similiter accidentia, quia non subsistunt,
non est eorum proprie esse. » De Verit. q. 27. a. 1 ad 8.

2 C. G. II. 54 : « Quod non est idem compositio ex materia et forma et ex
substantia et esse. »

3 I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 ; C. G. II. 54.
4

« Non est autem ejusdem rationis compositio ex materia et forma et ex
substantia (essentia) et esse, quamvis utraque sit ex potentia et actu » (C. G. II. 54).

5 Ib.
6 Quodl. III. a. 20.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 3 77

substantielle Wesen. Daher kommt die Compositio von Wesenheit und
Existenz allen kreatürlichen Wesen zu, den geistigen und den
materiellen. Dagegen bilden Materie und Form nur die Componenten des

materiellen Wesens : « dividunt substantiam materialem » 1
; sie sind nur

die ersten Prinzipien der körperlichen Substanz, « sunt prima principia
in genere substantiae mobilis ». 2 Damit ist dann zugleich gesagt, daß das

« quod est » oder die Wesenheit in den geistigen Geschöpfen völlig anders
sich verhält als in den materiellen, und daß sie doch in beiden in einem

Punkte wieder übereinkommen. In den aus Materie und Form
zusammengesetzten Dingen ist das « quod est » oder die Wesenheit weder
die Materie allein noch die Form, sondern das Ganze aus beiden. 3 Die
Wesenheit selbst ist also hier schon zusammengesetzt aus Verschiedenem,
« ex diversis », aus Wesensteilen, « ex aliquibus, quae sunt partes quid-
ditatis ipsius » 4, oder wie Alexander von Haies gesagt hatte : « ex aliis »,

aus « Fremdem ». Ganz anders verhält sich die Sache in den geschaffenen
Geistessubstanzen, wie Engel und Seele. Sie sind einfache, materienlose

Formen, also in sich nicht zusammengesetzt. Hier ist folglich die Form
die ganze Wesenheit, das ganze « quod est ». Aber weil sie dennoch

geschaffen und nicht so einfach sind wie Gott, sind sie immer in Potenz

zur Existenz und folglich doch auch aus Akt und Potenz 5, « habent
permixtionem potentiae », weil «Wassein » und «Existenz » in ihnen nicht

1
« In substantiis autem compositis ex materia et forma est duplex compositio

actus et potentiae ; prima quidem ipsius substantiae (essentiae), quae componitur
ex materia et forma ; secunda vero, ex ipsa substantia jam composita et esse,

quae etiam potest dici ex quod est et esse vel ex quod est et quo est. Sic igitur patet,
quod compositio actus et potentiae est in plus, quam compositio formae et materiae ;

unde materia et forma dividunt substamiim materialem, potentia autem et actus
dividunt ens commune Et propter hoc, quaecumque quidem consequuntur poten-
tiam et actum inquantum hujusmodi, sunt communia substantiis materialibus et
immaterialibus creatis. » C. G. II. S4-

2 « Dicendum, quod potentia et actus sunt prima principia in genere
substantiae ; materia autem et forma sunt prima principia in genere substantiae
mobilis. » Quodl. III. a. 20 ; dasselbe C. G. II. 54.

3 « Unde in compositis ex materia et forma nec materia nec forma potest dici
ipsum ,quod est' ». C. G. II. 54 ; dasselbe I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 ; de ente et essentia,

c. 4.
4 I. Sent. D. 8. q. 5. a. 2 u. ad 1 ; Quodl. II. a. 3.
6

« Et quia omne, quod non habet aliquid a se, est possibile respectu illius
esse et respectu ejus, a quo esse habet, in quo nulla cadit potentia ; et ita in tali
quidditate invenietur potentia et actus, secundum quod ipsa quidditas est possi-
bilis et esse suum est actus ejus. Et hoc modo intelligo in angelis compositionem
potentiae et actus et de ,quo est' et ,quod est' et similiter in anima. » I. Sent.
D. 8. q. 5. a. 2.

Divus Thomas. 26



378 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

dasselbe sind wie in Gott.1 Weil nun die kreatürlichen Geistessubstanzen

einfache Formen sind, also in sich keine Wesensteile haben, sind
sie nicht, wie das Körperwesen, aus Verschiedenem, « ex diversis ». Aber
da auch sie in Potenz sind zur Existenz — esse —, ist es richtig zu
sagen : sie sind zusammengesetzt aus sich und etwas anderem : « ex
seipso et alio ».2 Obgleich also das « quod est » oder die Wesenheit
eine ganz andere ist in Körper- und Geisteswesen, so ist sie doch in
beiden Fällen immer in Potenz zur Existenz, also im Gegensatz zu
Gott zusammengesetzt aus Akt und Potenz.3

Wie es scheint, hat Thomas ursprünglich nur im Körperwesen eine

Realunterscheidung zwischen Wesenheit und Suppositum angenommen. 4

Daher kommt es, wenn er in der Summa C. Gentes die Compositio von
Wesenheit und Existenz als die einzige, « unica », bezeichnet, welche den

Engeln und der Seele zukomme. 5 Erst später hat er sich zur
Überzeugung durchgerungen, daß diese tiefste Realdistinctio von Wesenheit
und Existenz auch in den geschöpflichen Geisteswesen noch eine zweite :
die von Wesenheit und Suppositum notwendig nach sich ziehen müßte. 6

Das erklärt uns bei Thomas, warum er in früheren Zeiten, besonders

wo er von Engeln und Seele spricht, Wesenheit und Suppositum nicht
immer so scharf auseinanderhält, wie später.

Das, was beim Aquinaten der Realdistinctio von Wesenheit und
Existenz ganz eminent metaphysischen Charakter gibt, ist der Satz :

Wesenheit und Existenz scheiden das Sein als solches, « dividunt ens

commune ». Damit gehört nach ihm die Realdistinctio in das absolut
transzendentale Reich. Damit war für ihn eine weitere Streitfrage, im
Gegensatz zu Avicenna und Moses Maimonides, gelöst, nämlich die :

die Existenz der kreatürlichen Substanz ist kein kategoriales Sein,

kein accidens praedicamentale, sondern nur ein Accidens logicum, mit
andern Worten, sie gehört in der Aussagenweise zum 5'um praedicabile.
Das hat er wiederholt und scharf betont. Nur von Gott, in welchem
Essenz und Existenz identisch sind, wird die Existenz wesenhaft, « essen-

1 De ente et essentia, c. 4.
2 Quodl. II. a. 3 ad 1 ; « Unde angélus vel anima potest dici quidditas vel

natura vel forma simplex, quantum eorum quidditas non componitur ex diversis ;
sed tarnen advenit ibi compositio horum duorum sc. quidditatis et esse. » I. Sent.
D. 8. q. 5. a. 2 ; u. ad 1.

3 De ente et essentia, c. 4.
4 S. Theol. I. q. 3. a. 3.
6 C. G. II. 54.
8 Quodl. II. a. 4.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 379

tialiter » ausgesagt, wie schon Boëthius gesagt. Keiner Kreatur kommt
sie, weil sie ihre Existenz von Gott empfing, weder als Gattungs- noch
als Differenzbegriff zu. Sie liegt außer der Wesenheit der Kreatur :

« aliquid non existens de essentia rei », gehört nicht in die Definition
des Geschöpfes : « non ponitur in definitione creaturae ». « Sokrates

existiert » will sagen, die Existenz kommt dem Sokrates als zufälliges
Prädikat zu. 1 Dennoch gehört die Existenz der kreatürlichen Substanz

zur real existierenden Substanz selbst, ist also kein « accidens onto-

logicum », weil sie die Aktualität der Substanz oder Wesenheit selbst

ist : « actualitas cujuslibet substantiae » 2, gleichsam ein Mitprinzip der
real konstituierten Wesenheit. 3

Wenn wir abschließend nochmals auf die Lehre von Akt und
Potenz verweisen, die das Wesen des Thomismus markiert, wird der
Leser uns verstehen. Keine Frage ist so tief in dieser Lehre verwurzelt
wie die vorliegende. Nur im Lichte derselben Lehre kann die Position
des Aquinaten richtig gewertet werden. Sie gibt der Realdistinctio
ihre Tiefe. Gewiß, jede sachliche Zusammensetzung in der Kreatur
ruht auf Akt und Potenz, weil es ohne sie keine Vielheit und Mehrheit

gibt. Aber die reale Zweiheit von Essenz und Existenz im Geschöpfe
ist die tiefste, weil transzendentalste, weil sie das Sein als Sein scheidet :

« dividunt ens commune », weil das « quod est » und « quo est » Akt
und Potenz treffen, nicht in diesem oder jenem speziellen Sinne, sondern

schlechterdings und als solche : « consequuntur potentiam et actum

inquantum hujusmodi ». 4 Weder del Prado O. P. noch de Maria S. J.
oder Sylvester Maurus S. J., noch Cajetan O. P., noch der Augustiner
Aegidius Romanus, keiner von all diesen war der erste, welcher der
Realdistinctio fundamentalste Bedeutung zuschrieb. Das war Thomas

1 « Sed sciendum est, quod aliquid participatur dupliciter. Uno modo quasi
existens de substantia participantis, sicut genus participatur a specie. Hoc autem
modo esse non participatur a creatura; id enim est de substantia (essentia) rei,
quod cadit in ejus definitione. Ens autem non ponitur in definitione creaturae,
quia nec est genus nec differentia ; unde participatur sicut aliquid non existens
de essentia rei; et ideo alia quaestio est ,an est' et .quid est'. Unde, cum omne
quod est praeter essentiam rei, dicatur accidens, esse quod pertinet ad quaestionem
,an est', est accidens ; et ideo Commentator dicit quod ista propositio
.Socrates est', est de accidentali praedicato, secundum quod importât entitatem
rei vel veritatem propositionis. » Quodl. II. a. 3 ; dazu ferner : C. G. II. 53 ; Pot.
q. 5. a. 4 ad 3 ; in IV. Met. lect. 1.

2 Quodl. II. a. 3 ad 2.
3 In IV. Met. lect. 1.
4 C. G. II. 54.



38O Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

selbst. Durch und mit seiner Akt- und Potenzlehre gab Thomas der
Distinctio auch jene scharfe Präzision, die sie bei ihm besitzt. Der
Vorwurf : die Thomisten hätten oft mit ihrer « essentia als Potenz » nicht
die aktuierte Wesenheit, sondern die bloß « abstrakte » Wesenheit

gemeint, trifft sicher nicht Thomas selbst, da er Wesenheit und Existenz
als « actuate participants » dem « participatum » gegenüberstellt. 1 Wie
der Erkennende im Akte des Erkennens immer zugleich passiv ist, weil
er das Objekt nicht von sich, sondern von außen hat, so ist die von
der Existenz aktualisierte Wesenheit immer zugleich passiv, weil sie

ihre Aktuation in der Kreatur von der Existenz hat.2 Auf die spätere
suarezische Unterscheidung : das geschöpfliche Sein wäre wohl ab alio,

von Gott empfangen, also nicht irreeeptum ab alio, aber es wäre nicht
notwendig in einem Subjekte, in einer Essenz als Potenz empfangen,
hat schon Thomas die Antwort gegeben. Das von Gott empfangene
Sein muß in etwas als Subjekt empfangen sein 3, muß, in der bestimmten

spezifischen Wesenheit aufgenommen 4, von ihr gemessen und begrenzt 5

sein, ohne was die Vielheit und Verschiedenheit der Dinge nicht denkbar
ist. 6 Die Realdistinctio begründet also auch die unleugbare,
tatsächliche Vielheit der Dinge gegenüber dem Monismus.

Mag nun jedermann über die Frage denken wie er will. Dazu hat
er das Recht. Doch wird für den Leugner der Realdistinctio der

folgende Satz immer eine harte Nuß sein und bleiben : weil Gott Gott
ist und ens a se und actus purus, sind in ihm Essenz und Existenz
real dasselbe; die Kreatur ist Kreatur, weil ens ab alio und ens

potentiate und finitum, und dennoch sind Essenz und Existenz in dem

Geschöpf auch real dasselbe Diese Logik war sicher nicht die des

großen Meisters

1 C. G. II. 53.
2 De ente et essentia, c. 4.
3 « Omne igitur, quod est post primum ens, cum non sit suum esse, habet

esse in aliquo reeeptum, per quod ipsum esse contrahitur ; et sie in quolibet creato
aliud est natura rei, quae participât esse, et aliud ipsum esse participatum. » De

spirit, créât, a. 1.
4 « Dicendum, quod esse substantiae spiritualis est coarctatum et limitatum

non per materiam, sed per hoc, quod est reeeptum et participatum in natura
determinatae speciei. » Ib. ad 15.

5 « Esse autem participatum finitur ad capacitatem participant's ; unde solus
Deus, qui est ipsum suum esse, est actus purus et infinitus. » I. 75. 5 ad 4 ; dasselbe
De ente et essentia, c. 5, wo er von dem reeeptum und limitatum und finitum « ad
capacitatem naturae reeipientis » spricht.

6 C. G. II. 52 ; Verit. q. 21. a. 6.


	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

