
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

Joannes a Sancto Thoma 0. P. : Cursus philosophicus thomisticus.
Nova editio a P. Beato Reiser O. S. B. in collegio international! sancti
Anselmi de Urbe, philosophiae professore exarata. — Tomus primus : Ars
logica seu de forma et materia ratiocinandi. Taurini-Romae (Marietti) 1930

(xxvm-839 S.).

Johannes vom hl. Thomas (1589-1644) schrieb einen Cursus philosophicus

und einen Cursus theologicus. Beide Werke sind zuletzt erschienen
in Paris bei L. Vivès, der Cursus philosophicus 1883 in drei Bänden, der
Cursus theologicus 1888 in zehn Bänden. Diese Ausgaben beider Werke
sind aber schon seit Jahren vergriffen, und beide Werke sind hochgeschätzt
und sehr gesucht. Die Neuausgabe des Cursus philosophicus entspricht
daher einem dringenden Bedürfnis, und es wäre erwünscht, daß alsbald
auch der Cursus theologicus neu herausgegeben würde.

Johannes vom hl. Thomas zeigt sich in seinen beiden Werken als

überaus treuer Schüler des hl. Thomas, der das von seinen Vorgängern
in der Thomistenschule, von Capreolus, Cajetan, Ferrariensis und anderen,
übernommene Erbgut in vorzüglicher Weise geklärt und fortentwickelt hat.
Besondere Bedeutung hat er für uns dadurch, daß er die thomistische Lehre
gegen Vasquez und vor allem gegen Suraez verteidigt. Jedoch ist die
Polemik immer rein sachlich und ohne jegliche Bitterkeit. Wohltuend ist
bei Johannes vom hl. Thomas die Genauigkeit seiner Darlegungen. Man
merkt es, wie sehr es ihm am Herzen liegt, den ganzen Gehalt der Lehre
des hl. Thomas in volles Licht zu stellen und die Beweisgründe möglichst
überzeugend zu gestalten. Daraus erklärt sich auch eine gewisse
Weitschweifigkeit, die uns hie und da begegnet.

Der Cursus philosophicus, über dessen Neuausgabe hier berichtet wird,
enthält eine ausführliche Logik und Naturphilosophie (einschließlich Psychologie).

Metaphysik und Ethik finden als solche keine Behandlung. Jedoch
ist in der Logik und Naturphilosophie, wie sie in unserem Cursus philosophicus

ausgeführt werden, ein großer Teil jenes Stoffes enthalten, den die
Neueren unter dem Namen Ontologie zu bringen pflegen, und die Grundfragen

der Erkenntnislehre finden ihre Behandlung in der Naturphilosophie,
die ja die Psychologie einschließt. Im übrigen ist des Verfassers
Metaphysik und Ethik in seinem Cursus theologicus enthalten. Diese Neuausgabe

des Cursus philosophicus wird, wie die 1883 bei Vivès erschienene

Ausgabe, drei Bände umfassen von gleicher Größe wie die Vivès-Ausgabe.
Sie wird, nach dem vorliegenden ersten Bande zu urteilen, mit einer
Sorgfalt hergestellt, wie das bei solchen Ausgaben wohl selten zu geschehen
pflegt. Auf Manuskripte zurückzugehen, war überflüssig, da Johannes vom
hl. Thomas selbst eine Drucklegung seines philosophischen Cursus besorgt



334 Literarische Besprechungen

und einzelne Teile desselben sogar mehrere Male im Druck herausgegeben
hat. P. Reiser gibt in seiner Vorrede eingehend Bericht über die
verschiedenen Ausgaben, die der Cursus philosophicus bis auf unsere Zeit
erfahren hat. Diese Ausgaben werden, ihrem Werte entsprechend, genau
berücksichtigt. Der Herausgeber hat sich die Mühe gegeben, alle aus
anderen Auktoren angeführten Stellen auf ihre Richtigkeit zu prüfen, eine
äußerst mühevolle Arbeit, die aber um so notwendiger geworden war, als
die diesbezüglichen vielen Ungenauigkeiten bisher aus einer Ausgabe in die
nachfolgende unbeanstandet übergewandert sind. Die Verschiedenheit des

Druckes läßt den in den einzelnen Abschnitten behandelten Gegenstand
und den Bau der Behandlung alsogleich hervortreten. Laut Vorwort soll
dem letzten Bande nicht nur ein alphabetisches Namen- und
Sachverzeichnis, sondern auch ein Verzeichnis der aus der Heiligen Schrift,
aus Aristoteles und St. Thomas angeführten Stellen beigegeben werden. —
Der Druck der Ausgabe liest sich sehr angenehm. Die Ausstattung macht
dem Verlag Marietti alle Ehre.

Rom (S. Anselm). P. Jos. GrecLt O. S. B.

A. Spesz : Summaiium Philosophiae Christianae. In usum cursus
philosophier unius anni neenon plurium annorum ad modum repetitorii.
Taurini, Marietti. 1928. vui-371 SS.

Aus dem Prooemium : « propter necessitatem temporum etiam
apud nos, cum venia S. Sedis biennium » (Can. 1365 : in philosophiam
alumni per integrum saltem biennium ineumbant) « reduetum est ad unum
annum. Pro hoc scopo etiam brevissima compendia philosophiae
scholasticaë conscripta nimis ampla inveniebantur. Quaedam quaestiones
difficiliores praesertim ex ontologia potius assertive quam explicative
tractantur debebam stylum simplicissimum eligere praesertim in nostris
regionibus, ubi alumni vix elementis linguae latinae callent quando Studium
philosophiae aggrediuntur. »

In der Ausführung folgen einander: Logica, 33 S. ; Critica, 28 S. ; Ontologia,

20 S. ; Cosmologia, 39 S. ; Psychologia, 88 S. ; Theodicea, 50 S. ;

Ethica, 66 S.

Für den genannten Zweck, die scholastische Philosophie in einem

Jahre durchzunehmen, — der Autor wird selbst bedauern, dies tun zu
müssen — ist das Werkchen nicht ohne Geschick in leichter Sprache
geschrieben. Als Repetitorium eines größeren, mehrjährigen Philosophiekurses

(Untertitel) wird es wohl nicht dienen können. Dafür müßte es

die kurze Zusammenfassung eines vorliegenden größeren Lehrbuches sein.

Wenn man gezwungen ist, in einem scholastischen Handbuche viele

Fragen nur « assertive » und durch Hinweise auf andere Autoren zu

erledigen, so ist es für unsere Zwecke das Gegebene, sich möglichst viel
auf den Doctor communis Ecclesiae zu berufen. Das Büchlein hätte sehr

gewonnen, wenn viel mehr, als geschehen ist, mit den Worten des englischen
Lehrers gesagt und viel häufiger auf ihn verwiesen worden wäre. In der



Literarische Besprechungen 335

Ontologie ist beispielsweise der hl. Thomas selbst überhaupt nicht zitiert.
Nur S. 95 wird er mit wenig Glück erwähnt : « Num haec sententia
(distinctionis realis inter essentiam et existentiam) fuerit de facto s. Thomae,
non est adhuc decisum. » — Vgl. demgegenüber die Sätze III, V, VII der als
« germana s. Thomae doctrina » bezeichneten .Thesen, Acta Ap. S. VI, p. 383 ;

VIII, p. 157, und beim hl. Thomas selbst Ver. 27. 1. 8. In Boet. de hebd.
le. 2. — Wie nahe lag es, die Definitionen von Substanz, Akzidenz u. ähnl.
mit den Worten des Aquinaten zu geben. So wäre z. B. auch die Ungenauig-
keit vermieden worden : « Recte definitur substantia, ens in se (98). Dagegen
S. th. III 77. i. 2 : «Non est ergo definitio substantiae, ens per in) se

sine subjecto - sed quidditati seu essentiae substantiae competit habere

esse non in subjecto. » Sehr oft werden Zitate aus zweiter Hand vorgelegt,
meist aus den Kompendien Donats, der überhaupt in den Fußnoten wohl
am häufigsten genannt ist.

Im einzelnen möchte ich noch auf folgende Punkte hinweisen : Im
Beginn der Logik sind idea und simplex apprehensio ohne weiteres identifiziert.

Der objektive Begriff wird nicht eigens genannt, obwohl das objektive
und subjektive Element des Begriffes unterschieden werden ; das objektive
sei die similitudo rei, quae repraesentatur. Diese Begriffslehre ist nicht
recht klar. — In der Darstellung der Analogie, S. 14 f., ist das bedeutsamste
Glied, die analogia proportionalitatis propriae unbeachtet geblieben. —
S. 21 war es ratsamer, die Äquipollenz lieber ganz zu übergehen, und dafür
die wichtigere conversio propositionum vollständiger zu geben. Statt der
entbehrlichen besonderen Regeln der Schlußfiguren (27) konnte wenigstens
gesagt werden, was man unter modus versteht.

Die Bedeutung der Kriteriologie ist S. 41 überschätzt. Sie ist auch
nicht die unerläßliche « praeparatio ad omnes reliquas partes philosophiae ».

Vielmehr gehört sie als Teil in die Metaphysik. « Metaphysica disputât
contra negantem sua principia », S. th. I 1. 8. — Teile der Metaphysik
sind aber nicht Kosmologie und Psychologie (S. 3). Vgl. Gredt, Elem. Phil. *,

Friburgi 1926, N. 614.
In der Frage der Transsubjektivität der Sinnesobjekte wird der Standpunkt

des Verfassers niemanden befriedigen. Er stellt auf (59 f.), daß
wahrscheinlich Licht und Farbe formell in den Dingen seien, jedoch Ton,
Geruch usw. wohl identisch mit dem subjektiven Akt.

In der Ontologie dürfte eine kurze Erklärung der proprietates entis :

unum, verum, bonum nicht fehlen. Sie sind zwar später genannt in der
Theodizee, S. 263 und 270 (vgl. auch 82, Kriter.), aber, außer unum, nicht
erklärt. — Ebenso vermißt man eine allgemeine Erklärung und Einteilung
von Potenz und Akt. Vgl. in etwa 135, Kosmol., wo actus aber auch nicht
genannt ist. — In bezug auf Wesenheit und Dasein, deren realen Unterschied

Sp. als wahrscheinlich verteidigt (96), bemerkt er treffend, daß die

Schwierigkeit der Auffassung in der Phantasie ihren Grund habe, die beide
Teile als komplete Dinge vorstelle. — Über suppositum, persona (sub-
sistentia), causa finalis findet man in der Ontologie nichts. Wie viel
wichtiger war es, diese Begriffe zu vermitteln, als z. B. in der Ethik in
einem eigenen Paragraphen (332 f.) über restrictio mentalis zu handeln



336 Literarische Besprechungen

Der Theologe sagt wohl, daß die quantitas de facto trennbar ist (zu
S. ri2). — Die S. 135 gegebene Antwort auf die Frage, ob erste Materie
absolut genommen ohne Form existieren könne, enthält ein größeres
Mißverständnis. Wenn zwischen Wesenheit und Dasein nur gedanklicher
Unterschied bestehe, soll die Trennung der Materie von aller Form
unmöglich sein, bei realem Unterschied dagegen nicht. Es verhält sich
gerade umgekehrt. Wer den sachlichen Unterschied von Wesenheit und
Dasein leugnet, sieht jedes reale Seiende, also auch die materia prima,
als identisch mit dem Akt der Existenz an und kann deshalb auch zugeben,
daß absolut genommen die Materie ohne die Form existieren könne. Nicht
so, wer den realen Unterschied annimmt. Dieser sieht nämlich die erste
Materie als gänzlich reine Potenz an, die den Akt des Daseins nur durch
die Form erhält. Und so sagt er mit dem englischen Lehrer : dicere, quod
materia sit in actu sine forma, est dicere contradictoria esse simul. Quodl. III
a. 1. — Dort steht übrigens auch der beide Fragen so sehr klärende Satz :

Omne quod est actu, vel est ipse actus vel est potentia participans actum.
Man kann nicht allgemein, sagen, daß die Alten die der Aufnahme

der species sensibilis impressa folgende Tätigkeit als species expressa
bezeichnet hätten (181), und daß die Sinnestätigkeit immer eine similitudo
objecti auspräge (182). Da unterstellt man, daß die Erkenntnis in ihrem
eigentlichen Wesen die Ausprägung einer Ähnlichkeit sei, was nicht aufrecht
erhalten werden kann. Vgl. Gredt, Xenia Thom. I, Romae 1924, p. 303 ff.,
und Wintrath, « Divus Thomas », 1929, 61 ff.

Die Anordnung der Thesen über die Verstandeserkenntnis wäre wohl
logischer, wenn zuerst über das Objekt des Verstandes und dann über den
Ursprung der Begriffe gehandelt würde. — Über das sinnliche Streben
enthält die Psychologie fast nichts, vgl. S. 200. In der Ethik wird aber
die Anwendung gemacht : De impedimentis actus humani, p. 298 ff. Auch
hier ist der Terminus passio nicht genannt. — Bei dem Beweise der Willensfreiheit,

204 f., dürfte der eigentliche innere Beweisgrund aus der intellektuellen

Erkenntnis des Guten überhaupt (S. Th. I 59. 3 ; 83. 1) nicht fehlen.
Warum die Lehre der Thomisten über die Einheit der Wesensform

im Menschen so große Schwierigkeit finden soll in der Erklärung des

Kadavers, ist doch nicht einzusehen (217). Eine forma cadaverica wird
gar nicht verlangt. Vgl. z. B. Gredt, Elem. 4, N. 532, 2 b u. 408, 3. Sp. hebt
übrigens gut hervor, daß nur die Ansicht des hl. Thomas die Einheit des
Menschen wahrt.

Für das infinitum privative ist ein noch nicht fertig gestelltes Haus
wohl kein glückliches Beispiel, 259. Vgl. S. th. III 10. 3. 1. Das infinitum
potentia kann man nicht als Unterglied des infinitum negative aufstellen.
— Generatio und corruptio sind mutationes in durchaus eigentlichem Sinne,
die mit creatio, annihilatio nicht auf eine Stufe zu stellen sind (264).

In der Ethik findet speziell die These über die régula moralitatis
unseren Beifall : régula formalis proxima, ratio recta, formalis suprema
lex aeterna (302).

St. Augustin b. Bonn. P. A. Wirtgen S. V. D



Literarische Besprechungen 337

R. Kynast : Ein Weg zur Metaphysik. Ein Versuch über ihre Möglichkeit.

Leipzig, F. Meiner. 1927. xiv-355 SS.

In der Einleitung stellt der Verfasser Wissen und Glauben einander-
gegenüber. Im I. Teil : « Die Problematik der Metaphysik als Wissenschaft »

analysiert er die Begriffe Gültigkeit, Gegenständlichkeit, Wirklichkeit, Wert
und Wissenschaft, teilt die Philosophie ein in Logik, Gegenstandspsychologie,
Erkenntnistheorie, Wertethik und schließt Metaphysik aus vom Bereich
der Philosophie als Wissenschaft. Im letzten Kapitel des ersten Teiles übt
er Kritik an den verschiedenen Methoden der Metaphysik, spricht auch
über Thomas von Aquin und die Scholastik, im besonderen über « die
dialektische Methode Hegels » und « die Wesenserschauung Husserls ». Im
II. Teile behandelt er « Die Möglichkeit der Metaphysik. » Im einzelnen
finden sich Kapitel wie « Metaphysik ist Gestalt », « Das ichhaft-erlebnismäßige

Gefüge der Metaphysik », dann Gott, Freiheit, die Seele und ihre
Unsterblichkeit, das Antinomienproblem ; zum Schluß gibt er seine «

Metaphysische Methode ».

Es ist schwer, vom Standpunkt einer nüchternen Philosophie mit
festen Begriffen ein ganz modernes philosophisches System wie das
vorliegende zu beurteilen, das noch dazu in einem überaus schweren, ermüdenden

Stil dargestellt ist, wie schon von anderer Seite hervorgehoben wurde.
(J. Ternus S. J. in Philos. Jahrb. 1929, S. 263.) Im Folgenden wollen wir
einige Punkte dieses Weges beleuchten.

Wissen und Glauben : Der Verf. hebt hervor, daß der Glaube nicht
« bloß psychische Tatsache » sei, sondern « von einer logischen Affinität zum
Wissen getragen sei », wenn ihm auch nicht der gleiche « Gültigkeitsgrad »

zukomme. — Was der Verf. damit sagen will, ist nicht neu. Neu aber ist,
wenn er als das Reich des Glaubens, das nach ihm seinen Gültigkeitsgrad
zwischen dem Wissen der Wissenschaft und dem religiösen Glauben hat,
die Metaphysik bezeichnet. Nach ihm ist « die Metaphysik der eine große
Träger des Systemzusammenhanges, also der logischen Zusammengehörigkeit

von Wissen und Glauben ».(S. 7). Wenn der Verfasser unter dem
Begrifl des Glaubens, den er der Metaphysik zuschreibt, eigentlich Erkenntnis
der ersten philosophischen Prinzipien durch unmittelbare Evidenz meinen
würde, könnte man sich mit ihm noch irgendwie einigen. Für uns steht
eine solche Evidenz aber über, nicht unter der mittelbaren Evidenz.

Philosophie und Wissenschaft : « Philosophie ist das entfaltete System
der Grundformen der Gegenständlichkeit. » « Um die Gegenständlichkeit
gruppieren sich die Prinzipienwissenschaften der Philosophie : die
allgemeine Logik, die Gegenstandspsychologie, die Erkenntnistheorie und die
allgemeine Werttheorie. » (S. 68)

Logik : Das Prinzip der Logik ist für Kynast das Prinzip der Identität.
« Im Begriff der Identität also konstituiert sich der Gegenstand sowohl,
wie auch das Urteil. In der Identität wird erst das Urteil » (S. 20). Da er
an anderer Stelle sagt : « Gegenstand sein ist Erkanntsein », so stimmen
wir gerne bei, wenn er damit sagen will, daß der Verstand erst durch das
Urteil im Besitz der Wahrheit ist. Als erstes Urteil nehmen wir aber nicht



338 Literarische Besprechungen

das Identitätsurteil an, so weit es uns tautologisch scheint. (Wohl scheint
er an anderer Stelle (S. 22) dem Identitätsprinzip die Bedeutung des Satzes
vom Widerspruch beizulegen.) Außerdem sind diese Fragen für uns Gegenstand

der Metaphysik und nicht der Logik.
Gegenstandspsychologie : In der Gegenstandspsychologie hat das Ich

Prinzipiencharakter, wie in der Logik die Identität. Damit ist aber nicht
gemeint, daß das Ich in diesem Sinne Gegenstand eines Urteils sei. « Das
Ich würde dann in Abhängigkeit von der allgemeinen Logik stehen.
In Wahrheit aber ist es als Prinzip coordiniert der Logik, oder vielmehr,
es steht in Korrelation mit ihr als das Prinzip des auch nicht Gültigen »

(S. 81). In dieser Auffassung zeigen sich die Zusammenhänge mit der
« Konstruktionsphilosophie ».

Erkenntnistheorie : « Erkennen bedeutet die kontinuierliche —
kontinuierlich im Sinne der mehrgliederigen — Annäherung an den Gegenstand
in seiner Bestimmtheit durch die Identität » (S. 97). « Erkenntnistheorie
ist daher Entfaltung der Möglichkeit, wie zeitlos Gültiges in eindeutiger
Beziehung zur Bedeutung und ihrem zeitlosen Erlebnis stehen kann. » —
Mit der Terminologie des Verfassers gemessen, könnte man vielleicht diese
Definition richtig deuten.

Wertethik : « Wert ist gewollte Ordnung, ist Ordnung insofern sie

gewollt ist» (S. 149). «Das Verhältnis aber dieser subjektiv-objektiven
Wertrangordnung zum theoretisch-wissenschaftlichen System der unbedingt
gültigen Werte nach wissenschaftlicher Methode zu bestimmen, ist die
Aufgabe der Ethik. » — Der Autor selbst zitiert dazu eine ähnliche
Definition Kants (S. 209).

Metaphysik : « Metaphysik ist Wertrangordnung, aber nicht Wertrangordnung

schlechthin, sondern in primärer Bewertung das Gestalterlebnisses
der Wertrangordnung » (S. 230). « Nicht ist darunter die abstrakte Wahrheit,

Sittlichkeit, Schönheit und Heiligkeit zu verstehen, sondern diese
Begriffe genommen in der Fülle der unter sie befaßten Einzelordnungen.
Das Einzelne ist in ihnen mitgemeint » (S. 231). « Metaphysische Erkenntnis
bedeutet daher nichts anderes als urteilsmäßige Fixierung des
Gestalterlebnisses der Wertrangordnung und zugleich damit der Wertrangordnung
selbst » (S. 233). « Metaphysik faßt die Welt wie sie durch die wissenschaftlichen

Ordnungen in Ausschnitten bestimmt wird, zur wertgefügten Ganzheit
zusammen. » — Diese Sätze zeigen zur Genüge, was der Verfasser unter
Metaphysik eigentlich versteht : den Komplex aller wissenschaftlichen und
historischen Wahrheiten, die einheitliche ' Erkenntnis aller Dinge in ihrer
Individualität — ein Wissen, das die scholastische Philosophie Gott
zuschreibt.

Gott : « Es gibt mindestens eine Substanz, die zugleich persönlich ist.
Diese personale Struktur kann aber nur von der ganzen Wertrangordnung
gelten. Mithin gibt es nur eine personale Substanz ; sie besteht in der
Ganzheit der Wertrangordnung und dieses höchste Gut ist der existierende,

persönliche Gott» (S. 26). — Wenn man diese Sätze liest, möchte
man meinen, der Verf. setze Welt und Gott einander gleich. Andere Stellen
sprechen aber wieder eine gewisse Unterscheidung aus : « Die Welt ist die



Literarische Besprechungen 339

Substantialität Gottes, ohne doch selbst mit Gott zusammenzufallen »

(S. 267). «Die Welt ist daher die Wertverwirklichung. In Gott ist
die Wertverwirklichung erreicht. Die wirklich bestehende Welt ist daher
der zeitliche Prozeß der Entfaltung Gottes und Gott ist auf diese Weise
Ursache der Welt» (S. 269). — Unter diesen Sätzen sind nicht üble
Gedanken verborgen. Aber die ganz unmögliche Terminologie verleidet
einem im besonderen hier die Lektüre dieses Buches. Denn gleich wieder
scheinen Gott und Welt in eine Einheit zusammenzufließen : « Die Welt
ist potentielle Substanz Gottes» (S. 269). «Das Ziel der Welt ist Gott
in der Fülle der Ordnungen » (S. 284). — Verf. schreibt auch, die Theologie
habe Gott mit menschlichen Eigenschaften ausgerüstet und betont, die

Allgüte « liege in einem ganz andern Gebiete als die menschliche Güte »

(S. 280). Nun hat aber die Theologie immer die analoge Gotteserkenntnis
betont, wie in jedem Handbuch zu finden ist. Wenn der Verfasser sagt :

« Das göttliche Ich steht nicht unter der Bedingung des Wissen-könnens,
denn alle Potentialität ist in ihm in Aktualität übergeführt » (S. 282), —
so spricht er damit eine der einfachsten Wahrheiten in scholastischer
Form aus.

Freiheit : « Freiheit ist daher die Beziehung, vermöge derer das
empirische Ich sich gemäß der metaphysischen Wertrangordnung auswirkt,
vermöge deren es sich zur personalen Wertrangordnung emporzubilden
sucht » (S. 299).

Seele : « Seele ist eine Form und ein Inhalt des Erlebnisses, nicht eine
Form des Seins » (S. 301). « Die Seele ist unsterblich, insofern ihre eigene
Ganzheitsfunktion mit Einschluß der von ihr umspannten Inhalte
überzeitlich gültigen Gehalt besitzt ...» (S. 312). —- Als Kritik mag die
Anführung dieser Stellen selbst genügen.

Wenn wir ein letztes Urteil abgeben sollen, so können wir dem Verfasser
den guten Willen nicht absprechen und bedauern nur, daß seine Begabung
für Metaphysik den Weg zum Innern der echten Metaphysik noch nicht
gefunden hat.

Dieser « Weg zur Metaphysik » ist eines der Werke unserer Zeit, die
« die große Synthese » suchen. Auf Seite vn des Vorwortes sagt der
Verf. : « Ein System der Metaphysik bauen, hieße mit dem Weltenauge
Hegels, das die innere Wertmannigfaltigkeit seiner damaligen Kultur zu
übersehen vermochte, die Gesamtheit der Kulturprobleme der verwickelten
Gegenwart zu einer theoretischen Einheit zusammenschauen. » Wenn er
auch später (S. 180) « die dialektische Methode Hegels » als überwunden
beiseite legt, so zeigt sich doch in einem Denken überall der Geist Hegels,
der nun wieder da und dort in verschiedenen Formen auflebt.

Rom (S. Anselmo). P. Hieronymus Gassner O. S. B.

G. Rabeau : Réalité et relativité. Etudes sur le relativisme contemporain.

Paris, Marcel Rivière. 1927. vm-284 SS.

Rabeau stellt sich zur Aufgabe, den Relativismus in seiner logischen
Entwicklung von den ersten Verneinungen bis zur letzten Konsequenz



340 Literarische Besprechungen

darzustellen. Diese logische Entwicklung hat der Relativismus in der
Geschichte durchgemacht. Zuerst wurde das metaphysische Absolute, die
Substanz, geleugnet. Naturgemäß folgte dann die Leugnung des gedanklichen

Ausdruckes der Substanz, des Begriffes, des logischen Absoluten.
Dabei dachte man noch nicht daran, das empirische Absolute, das Faktum
zu leugnen. Der Positivismus hielt im Gegenteil noch sehr fest an dieser
letzten Scholle, die von allem objektiven übrig blieb. Doch die zerstörende
Kritik schreckte nicht davon ab, die letzte Konsequenz aus ihrem Vorgang
zu ziehen. Das empirische Absolute wurde aufgelöst. Das Faktum besteht
nach ihr nur mehr in der subjektiven Tätigkeit des Geistes. So bleibt also

gar nichts von dem übrig, was die Philosophie des natürlichen Bewußtseins
(la phil. du sens commun) immer als objektive Wirklichkeit betrachtet hat.

Das Werk R.s will aber nicht historisch sein, sondern kritisch und
konstruktiv. Reichlich zitiert werden die Vertreter des Relativismus,
besonders F. Cassirer, L. Brunschvicg, E. Goblot, F. Le Roy, B. Croce.
Dadurch bekommt der Leser ein getreues Bild dieser Lehre. Das Buch
ist eingeteilt in 5 Kapitel : 1. Substanz und Funktion ; 2. Begriff und Urteil ;

3. Faktum und Intuition ; 4. Das Faktum und die Wesenheit ; 5. Die
intellektuelle Tätigkeit und die Relationen.

Im ersten Kapitel wird das System Cassirers auseinandergesetzt. Der
Substanzbegriff wird einfach ersetzt durch den Funktionsbegriff, also durch
eine Beziehung, die wesentlich von etwas anderem abhängt. Das Fundament

der Funktion ist nicht etwas Sachliches, etwas Absolutes, etwa das

objektive Sein — so hätte man nur den Substanzbegriff weiter
hinausgeschoben — sondern eine andere Funktion ; diese stützt sich auf eine
dritte usw. ins Unendliche, so daß jede objektive Wirklichkeit
ausgeschlossen bleibt. Ja, nach Cassirer hat man sich nicht einmal die Frage
nach dieser Wirklichkeit zu stellen. R. weist nach, daß diese Funktion
nur eine relatio rationis ist. Die Frage nach der objektiven Wirklichkeit
muß gestellt werden und kann nur beantwortet werden durch ein absolutes
Objekt, wenn man nicht in den reinen Nihilismus fallen will.

Das zweite Kapitel befaßt sich mit dem Begriff. Wie die Substanz in
Funktionen, so wird der Begriff in Urteile aufgelöst, deren Begriffselemente
in weitere Urteile zerlegt werden, wieder ins Unendliche. Die Theorie,
welche den absoluten Begriff verurteilt, beruht auf einer Reihe von Postu-
laten. Hier setzt die konstruktive Kritik R.s ein. An Hand der thomi-
stischen Prinzipien und Texte beweist er, daß die Postulate unbegründet
und falsch sind ; daß auch in der Theorie des Primates des Urteils dem
Urteil eine objektive, universelle Wirklichkeit zu Grunde liegen muß —
das Sein, erstes Objekt der Vernunft ; daß der Beweis nicht nur- eine

Beziehung der Tätigkeiten des Geistes zueinander enthält, sondern auch
eine solche zu den Objekten dieser Tätigkeiten.

Die zwei folgenden Kapitel : Fait et intuition und le fait et l'essence,
scheinen uns der beste Teil des ganzen Werkes zu sein. Wie wurden die
verschiedenen Fakta aufgelöst Die Antwort auf diese Frage läßt R. die
modernen Denker selbst geben. Wo diese aber stehen bleiben, geht er in
ihrer Denkweise weiter, um so die letzte Konsequenz ziehen zu können.



Literarische Besprechungen 341

Von dem Komplexen ausgehend, führt er zunächst das soziologische und
soziale Faktum an. Leicht werden Fakta dieser Art in einfachere Bestandteile

zerlegt. Die Positivisten betrachteten sie als etwas an sich Bestehendes,
das zwar die Gesellschaft als solche betrifft, nicht aber den einzelnen
Menschen. Da aber das soziale Faktum nur dadurch sozial ist, daß es die
Beziehungen des Individuums zur Gesamtheit der Menschen ausdrückt oder
die Beziehungen der Gesellschaft zu den einzelnen, so ist diese Ansicht
falsch. Mit Recht behauptet also die Kritik, das soziale Faktum, bestehe
in einer Beziehung, oder besser in einer Gesamtheit von Beziehungen.
Die Elemente dieser Beziehungen finden wir in den Fakta, die im folgenden
behandelt werden, in den physischen, historischen und, vor allem, in den

psychologischen Fakta.
Ein physisches Faktum ist die Manifestation der quantitativen

Eigenschaften eines Körpers. Das physische Faktum wird vom Physiker
hervorgebracht und in seinem Wesen bestimmt. Wenn es auch provisorisch als
etwas Absolutes angesehen wird, so ist es doch nicht das objektive Moment
des Faktums, das die Wissenschaft angeht, sondern das subjektive, das
künstliche. Was absoluten Wert hat, sind die Gesetze ; die Fakta dienen
bloß, um die Gesetze zu bestätigen. Das einzige Objektive im Faktum
ist die Intuition : der Geist ergreift in einem einfachen Blick die Fakta
mit ihren Beziehungen und Abbildungen. Er sieht « une âme logique
dans le corps imaginable des notations qualitatives » (Le Roy). Der
Geist sieht also nur abstrakte Beziehungen, m. a. W., es bleibt gar kein
objektives Element im physischen Faktum. Die einzige Determination,
die dem Faktum noch von außen zukommen kann, ist sein Platz in
der geschichtlichen Entwicklung. So werden wir zum geschichtlichen
Faktum geführt.

Da das historische Faktum, nach Croce, nur dann entsteht, wenn es

gedacht wird, besteht es in einer gegenwärtigen Intuition der Vergangenheit.
Der Geist selbst ist die Geschichte dadurch, daß er die fließende Existenz
denkt. Die Gesamtheit der Ereignisse, die früher diesen oder jenen Menschen
bestimmt hat, bestimmt sich jetzt als meine Person, die jenen Menschen
wiederbelebt. So begründet die historische Intuition die historische Wahrheit,

welche nichts anders ist, als der Verstand, der seine eigene Gegenwart
ergreift. Daß die pantheistische Auffassung so gut wie nichts erklärt, sagt
Croce nicht: Ebensowenig geht er darauf ein, daß dieses Verfahren
praktisch unmöglich ist, da doch der Historiker eine begrenzte Persönlichkeit

hat, die mit ihren Mitteln arbeitet und von vielen Umständen geleitet
wird, bestimmte Ereignisse aus der Geschichte herauszugreifen.

Das psychologische Faktum soll also der letzte Grund sein für die
übrigen Fakta. Das Leben der Seele wird heute aufgefaßt als eine
voranschreitende Dauer. Die psychologischen Fakta sind gleichsam der Rhythmus
dieser Dauer. Ein psychologisches Faktum ist also das Resultat einer
Zerlegung der Dauer, die für das praktische Leben gemacht wird. Die
einzige richtige Kenntnis ist die Intuition. Doch die reine Intuition, die
frei ist von jedem praktischen Bedürfnis, ist unerreichbar. Das Absolute
erreicht man nur dadurch, daß man es lebt. — Alle Fakta sind also bloß

Dims Thomas. 23



342 Literarische Besprechungen

subjektive Ergebnisse, die sich in Verstandeselemente auflösen. Das Objektive

steht nur am Schluß da als undurchdringliche Grenze (une limite
opaque).

R. analysiert nun die Fakta, um zu sehen, ob sie nicht doch als
objektive Einheiten dastehen. Der Reihe nach setzt er auseinander die Natur
der Fakta, die intellektuelle Intuition und die Relationen, um dann auf
die einzelnen Fakta zu sprechen zu kommen. Bei dieser Besprechung ist
die vornehme Kritik R.s bemerkenswert. Er will nicht einfach umstoßen,
sondern er sucht mehr nach dem, was vereint, als nach dem, was trennt.
So fragt er sich, ob die Prinzipien der Relativisten sich nicht mit der
realistischen Lehre vereinigen können. Denn schließlich müssen auch die
Relativisten doch eine Begegnung von Objekt und Subjekt zugeben, sie
müssen auch etwas wahrnehmen, was außerhalb des Denkenden liegt, was
dieser erkennt und nicht schafft.

Zwei Schwierigkeiten halten besonders die modernen Denker auf, die
objektive Wirklichkeit der Außenwelt zu bekennen : i. die Geistigkeit des

Verstandes, und besonders 2. der Umstand, daß die sachlichen Beziehungen
nicht in der Wirklichkeit gesehen werden, sondern in ihrem abstrakten,
mathematischen Ausdruck. Durch die thomistische Erkenntnislehre löst
R. diese Schwierigkeiten auf. Hierbei greift er sehr weit aus. Doch ist
das Vorgehen nur zu loben, da man nur so einen klaren Blick in dieses

schwierige Problem gewinnen kann. Wo die modernen Philosophen bei
der subjektiven Tätigkeit des Geistes, als der letzten Quelle unseres Wissens
stehen bleiben, geht unsere Lehre weiter bis zur objektiven Quelle alles
Wissens, zur Idee des Seienden. Diese ist nicht ein praktisches Postulat,
sondern etwas Wirkliches, Gegebenes, das in den Individuen enthalten ist.
Es ist das Fundament aller Erkenntnis.

Mit dieser Lehre untersucht nun R. die Fakta. In der Diskontinuität
der psychologischen Fakta erkennt der Verstand sich selbst. Er sieht
eine geistige Natur, die für sich selbst besteht. Sodann sieht er gleich ein
« Nicht-ich », etwas Außenstehendes, welches die inneren Fakta bestimmt.
Das psychologische Faktum offenbart so die Existenz des physischen
Faktums. Jenes ist die Wirkung, die von diesem als Ursache bestimmt
wird. Wenn die Kausalität auch nur eine Beziehung wäre, so ist sie doch
eine wirkliche Beziehung, da ihre Termini wirklich gegeben sind und in
der Intuition als solche erkannt werden. Das historische Faktum ist und
bleibt in der Vergangenheit. Ob es nun als psychologisches Faktum an
äußere Fakta gebunden war, oder als eine Gesamtheit psychologischer und
physischer Fakta sich darstellt, der Historiker schafft es nicht, sondern
er ruft es wieder hervor, um zu zeigen, was diese Fakta in einzelnen Seelen

waren. Das soziologische Faktum hat wieder seine Basis in dem einfachen
psychologischen Faktum. Durch meine innere Erfahrung kann ich also
auch dieses wahrnehmen, sei es nun völker-psychologisches oder soziales
Faktum ; es berührt mich, und durch mich die übrigen Menschen.

In einem letzten Kapitel nimmt R. die Lehre des hl. Thomas synthetisch

zusammen, um speziell zu zeigen, daß sie nicht nur Lehre des Erkannten
ist, sondern auch in hohem Grade Lehre des Erkennens.



Literarische Besprechungen 343

Bei all dem Guten, das dieses Buch enthält, ist nur zu bedauern,
daß es nicht als Ganzes verarbeitet worden ist. Es sticht zu sehr hervor,
daß es eine Sammlung einzelner Artikel ist, die zu unabhängig
nebeneinander stehen. Es wird angegeben, daß das letzte Kapitel ein Referat
des internationalen Philosophie-Kongresses in Neapel ist (Atti del 5. congr.
int. di Fil. p. 1018-1028). Es wird jedoch nicht gesagt, daß die vier übrigen
Kapitel ein einfacher Abdruck von Artikeln der Rev. des sc. phil. et théol.
1920-1923 sind. Die Wiedergabe ist so getreu, daß sogar ein sinnstörender
Druckfehler einfach wiederholt wurde (S. 202, Z. 20 lies physique statt
historique).

Clerf (Luxemburg.) J. P. Müller O. S. B.

L. Urbano 0. P. : Einstein y Santo Tomäs. Estudio critico de las teorias
relativistas. Madrid (« La Ciencia tomista ») 1927. xxxi-235 p.

P. Urbanos Buch erscheint als erstes Heft des zweiten Bandes der
Bibliothek der spanischen Thomisten (Biblioteca de Tomistas Espanoles).
Es behandelt Raum, Zeit und Bewegung. Ein zweites Heft über Weltall
und Gravitation, Naturgesetze und Wunder, Zusammensetzung des Stoffes
und Hylomorphismus, soll folgen.

P. Urbano will die Relativitätstheorie in Einklang bringen mit der
Lehre des hl. Thomas. Der Verfasser zeigt sich sehr bewandert in den
physikalischen und mathematischen Wissenschaften. Seite 209 schreibt
er : « Wir wiederholen noch einmal, daß die Relativitätstheorie nicht darum
so benannt wird, weil sie behauptet, es sei alles relativ und so die
Grundbegriffe der Wissenschaft und des praktischen Lebens zerstört. Es handelt
sich um den Wert der Gleichungen und gebräuchlichen mathematischen
Formeln, die aufgestellt werden rücksichtlich eines unbeweglichen oder
gleichförmig geradlinig bewegten Bezugssystemes. » Wenn das der Fall
wäre, wenn die Relativitätstheorie einzig auf das mathematische Gebiet
beschränkt bliebe, dann hätte der Philosoph sich überhaupt nicht damit
zu befassen. Allein die Relativitätstheorie, wie sie von P. Urbano
dargestellt wird, greift über auf das physikalische und philosophische Gebiet.
S. 120 und S. 209 widerspricht P. Urbano meinen Darlegungen über das
Verhältnis der Relativitätstheorie zur thomistischen Philosophie. Er
bezieht sich dabei auf meine vom thomistischen Kongreß in Rom 1925
veröffentlichte Mitteilung, Series tertia N. 6. Diese Mitteilung deckt sich
im wesentlichen mit meinem im « Divus Thomas » 1924, Heft 4, veröffentlichten

Aufsatz, auf den ich hier verweise, da ich keinen Grund habe,
meine dort geäußerten Ansichten zu ändern.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O. S. B.



344 Literarische Besprechungen

M. Thiel 0. S. B. : Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit
des Einzelmenschen. Prinzipien zu einer philosophischen Charakterlehre.
Freiburg Br., Herder. 1929. xiv-84 SS.

Die Schrift ist eine Zusammenfassung von Aufsätzen aus dem Jahrgang

1928 des « Divus Thomas » (Freiburg i. d. Schweiz), die jetzt mit
einigen Veränderungen in Buchform herausgegeben werden. — Drei Dinge
sind zu unterscheiden : die Individuation, der angeborene Charakter und
der erworbene Charakter. Es gibt eine philosophische Charakterlehre als

strenge Wissenschaft über den erworbenen Charakter, nicht aber über
den angeborenen. Denn den angeborenen Charakter können wir nur mit
einer gewissen Wahrscheinlichkeit rein induktiv aus dem Benehmen des

Menschen erkennen. Über den erworbenen Charakter aber können wir
aus den Zielen eines Menschen manches mit Sicherheit und auch deduktiv
feststellen. So kommen wir zu einer philosophischen Charakterlehre, die
der Pädagogik gute Dienste leisten kann. Aber diese philosophische
Charakterlehre ist keine Individualphilosophie. Es gibt überhaupt keine
Individualphilosophie im Sinne einer Ableitung der individuellen
Eigenschaften aus dem individuellen Wesen. Die wesenhafte Erkenntnis des
Individuums liegt außerhalb der Grenzen des menschlichen Erkennens.
Und überdies sind die individuellen Eigenschaften mit dem individuellen
Wesen nur rein tatsächlich verknüpft, so daß sie sich aus diesem Wesen
in keiner Weise ableiten lassen. Allein es gibt wohl eine Philosophie über
das Individuum in dem Sinne, daß das Individuum und dessen individuelle
Eigenschaften im allgemeinen aus ihren Ursachen erkannt und abgeleitet
werden. Und diese Philosophie bietet uns hier der Verfasser im engen
Anschluß an den hl. Thomas, aber mit voller Berücksichtigung der neueren
Biologie. Der Verfasser hat mit großem Fleiße diese Ergebnisse zusammengestellt

und gedanklich verarbeitet. Es zeigt sich dabei, daß diese Ergebnisse
nicht nur der thomistischen Philosophie -keine Schwierigkeiten bereiten,
sondern daß sie eine Grundlage bilden, auf der sich die thomistische Lehre
über Individuum und individuelle Eigenschaften in lebensvoller Weise
aufbauen läßt. Nach dem Untertitel der Schrift soll die in ihr gebotene
Philosophie über das Individuum die Prinzipien zu einer philosophischen
Charakterlehre bieten, die der Verfasser demnächst veröffentlichen will.
Allein die Schrift hat ihren Wert an und für sich, besonders in unserer
Zeit, in der man den in ihr behandelten Fragen so großes Interesse entgegenbringt

:• «In welchem Verhältnis stehen Individualität und Charakter
zueinander Wird der Charakter eines Menschen angeboren oder erst
nachträglich erworben Erschafft Gott alle Seelen gleich vollkommen
Erstreckt sich das Gesetz der Vererbung auch auf die geistige Seele des

Menschen usw. » Die Philosophie des hl. Thomas gibt auf alle diese

Fragen eine befriedigende Antwort. Mit Unrecht hat man noch neuerdings
dem hl. Thomas den Vorwurf gemacht, er habe dem Individuum nicht
die gebührende Aufmerksamkeit geschenkt, vielmehr sei bei ihm noch die
« antike Entwertung der konkreten Welt des Individuellen » wahrzunehmen
(E. Przywara, Gottgeheimnis der Welt, S. 107 ff. und Philos. Jahrb. der



Literarische Besprechungen 345

Görresgesellschaft, Bd. 41, S. 51). Wenn auch nach der aristotelisch-
thomistischen Philosophie der Gegenstand, auf den sich unser Verstand
geradeswegs bezieht, das allgemeine, nicht das konkrete Einzelding ist, so
ist dennoch nach dieser Philosophie in der Allgemeinerkenntnis das Einzelding

immer nebenbei miterfaßt. Die Verstandeserkenntnis des Allgemeinen
bleibt in der engsten Verbindung mit den konkreten Einzeldingen, da der
Allgemeinbegriff in sich eine wesentliche Beziehung zum Einzeldinge trägt,
in dem er verwirklicht ist.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O. S. B.

M. Sternberg : Die Bedeutung der scholastischen Philosophie für das

heutige medizinische Denken. Eine historische und methodologische Studie.
Berlin (Borntraeger), 1926. (22 pag.)

f
An vier « allbekannten, altüberlieferten medizinischen Regeln » zeigt

Sternberg die Bedeutung der scholastischen Philosophie für das heutige
medizinische Denken. Die erste Regel : Nihil frustra facit natura, spricht
den Zweckgedanken aus. Mittelst dieses Satzes schloß W. Harvey auf
den Kreislauf des Blutes, und der Zweckgedanke beherrscht auch noch
die ganze heutige Medizin. Die zweite Regel ist das Prinzip der Einfachheit :

Principia non temere esse multiplicanda. Die dritte Regel : Denominatio
fit a potiori, kommt zur Verwendung, wenn es sich darum handelt, die
Hauptkrankheit festzustellen. Die vierte Regel : Cessante causa cessât
effectus ist die Richtschnur für « kausale Behandlung » der Krankheiten.

Es wäre hervorzuheben gewesen, daß alle diese Sätze sich auf die
Ursächlichkeit beziehen : der erste auf die Zweckursache, die anderen auf
die Ursächlichkeit überhaupt. Viel hätte die Darlegung des Verfassers

gewonnen, wenn er sich etwas mehr in die aristotelisch-tliomistische Lehre
über die Ursächlichkeit vertieft und von diesem Standpunkte aus seine

Erklärung gegeben hätte. Sagt er doch selbst gegen F. A. Lange, daß man
die Scholastik jetzt « nicht mehr als ein unerträgliches Joch » betrachte.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O. S. B.

M. Barbado 0. P. : Introducciön a la Psicologi'a experimental. Madrid,
Editorial Voluntad S. A. 1928. 712 S.

Après quelques chapitres généraux sur l'objet de la psychologie, sa
méthode, ses relations avec les sciences limitrophes, le R. P. Barbado
inspecte, sur cette base, l'histoire des doctrines, systèmes, méthodes qu'a
engendrés le concept de psychologie, ou qui aussi, par ricochet, ont
contribué à développer ce concept.

C'est un long effort consacré à l'histoire de la psychologie, une
documentation étendue, et qui veut même être organique : puisque le P. Barbado
n'omet pas de donner des points de centralisation des idées et essaie la
filiation des systèmes.



346 Literarische Besprechungen

Mais dès le commencement, des titres indiquent l'aspect sous lequel
tout cela est principalement vu : «... la préhistoire de la psychologie
expérimentale » ; puis : « Aristote père de la psychologie empirique. »

On ne saurait trop insister ici, on ne saurait trop bien poser en marge
de la discussion qu'il existe, chez Aristote et dans la philosophia perennis,
une psychologie spéculative, qui est radicalement distincte du type de
« science empirique » qu'on trouve aujourd'hui dans la physique, la physiologie,

etc. Il appartient à cette psychologie spéculative de prononcer sur la
nature du principe vital, de l'intelligence... : car elle a pour elle des voies
déductives, des considérations sur les causes ultimes, auxquelles, par principe,

la science empirique moderne reste étrangère.
Maintenant, y a-t-il, ou peut-il y avoir, à côté de cette psychologie

spéculative, une psychologie expérimentale répondant à ce type moderne
de science qui, telle la physique, entend décrire des faits et les relier en
lois, en se servant simplement de l'observation, de l'expérimentation, des

principes du bon sens et de principes de démonstration propres à cette
science, donc inférieurs à ceux de la métaphysique C'est là une autre
question qu'agite l'auteur.

Ensuite : jusqu'à quel point peut-on trouver dans les philosophes du
passé, en particulier chez Aristote et saint Thomas, puis, chez de moins
anciens, les fondements théoriques ou pratiques d'une pareille psychologie
expérimentale C'est encore une question qui occupe le P. Barbado. On
lui concédera facilement qu'une base solide d'observation et d'estimation
des faits, dans la psychologie d'un Aristote ou d'un Thomas d'Aquin,
puisse fournir à la psychologie expérimentale des orientations précieuses.
Mais ceux qui considèrent la psychologie expérimentale comme caractérisée

par tout ce que cette science emprunte ou veut emprunter au raffinement
moderne de la technique scientifique, à tout l'appareil de laboratoire et
d'institut, à cette marche descriptive et délibérément inductive, qui est
vraiment dominatrice dans les autres sciences modernes, seront étonnés —
non sans raison — d'entendre le P. Barbado proposer, par exemple, de
relever les germes d'une psychologie expérimentale chez l'Aquinate. Toutefois,

il s'agit ici de se comprendre.
Dans une dernière partie de l'ouvrage, on trouvera des aperçus sur

l'extension actuelle du terrain de la recherche psychologique expérimentale.
Ce terrain se ramifie en branches déjà nombreuses, que l'on range sous
des titres comme : « Psychologie expérimentale générale », et : « Psychologie
expérimentale appliquée. »

Tout cela, au point de vue des statistiques des livres, mémoires,
instituts... semble aller fort vite.

Il y a donc, pour la psychologie expérimentale, à côté de la question
de droit, une certaine question de fait. Mais parler de la façon dont le
P. Barbado met en rapport cette question de fait avec la question de droit,
nous entraînerait trop loin.

Rome, (S. Anselmo). Winoc Barbry O. S. B.



Literarische Besprechungen 347

J. Feldmann : Okkulte Philosophie. Paderborn (Schöningh). 1927
(223 SS.).

Das Werk, welches der Verfasser kurz vor seinem frühen Tode
vollendete, behandelt in der Einleitung die Versuche gewisser Kreise, den
Spiritismus als neue Religion hinzustellen, sowie die Anstrengungen der
neuzeitlichen Theosophie und Anthroposophie.

Im Hauptteil gliedert die Arbeit den Stoff in vier Teile. Der erste
Teil (S. 10-48) führt die prinzipielle Stellungnahme der Wissenschaft zum
Okkultismus und Spiritismus aus, indem der Begriff des Okkulten, die
Einteilung desselben, die Theorien des Okkulten, der Spiritismus als Theorie
des Okkulten, Geisterphotographien und die Experimente physikalischer
Phänomene : Materialisation, Telekinese, Lévitation und Apport behandelt
wird. Der zweite Teil (S. 49-119) erörtert die Telepathie, und zwar
zunächst die Tatsachen und dann die Philosophie der Telepathie, wie
sie auftrat : im alten Orient und der Antike, im Mittelalter, in der
Neuzeit (Jung-Stilling, Aufklärungszeit, Schopenhauer), der ältere, reine
Animismus, die Stellung E. v. Hartmanns und J. G. Fichtes. Darauf
folgt die Schilderung der Strömungen der Gegenwart : die Theosophie
als Theorie des Okkulten, der ältere und der neuere Okkultismus, der
neueste Monismus, der psychische Animismus und die psycho-physische
Theorie. Der dritte Teil (S. 120-185) untersucht das Hellsehen und die
Geschichte desselben bei den Griechen, Stoa, Augustinus, im Mittelalter
und in der Neuzeit. Der vierte Teil (S. 186-223) erörtert die Spuck-
und Geistererscheinungen in der Geschichte der Philosophie, sowie das
Wesen des Spuckes.

F. macht den Versuch, in historisch-systematischer Darstellung die
okkulten Phänomene zu ergründen und dadurch ein wissenschaftlich
begründetes Urteil über Erscheinungen zu gewinnen, denen die Masse
des Volkes von jeher ein großes Interesse entgegenbrachte und die seit
dem Weltkriege in verstärktem Tone Beachtung und Anerkennung auch
in wissenschaftlichen Kreisen fordern.

Anerkennenswert sind vor allem die geschichtlichen Ausführungen
über die genannten Phänomene. Darin wird man den Hauptwert des Feld-
mann'schen Werkes erblicken. Dazu kommen noch beachtenswerte
Ausführungen wissenschaftlicher Wertung der wahren oder vermeintlichen
Tatsachen, die den Kreis des Okkulten umschreiben. Die Stellungnahme
F.s zu all den « Tatsachen » zeugt durchweg von einem vorsichtigen und
berechtigt nüchternen Blick, der die Erscheinungen sachlich zu sehen und
darzustellen bestrebt ist. Hie und da sind indes die wissenschaftlichen
Sicherungen und Bedingungen nicht in wünschenswerter Weise berücksichtigt

worden. So sind die Erzählungen namentlich im Kapitel der
Spuckerscheinungen doch, wie es scheint, etwas leichtgläubig und ungerechtfertigt

von den Teilnehmern des Seminars hingenommen worden. Der
gute Wille allein schützt in manchen Situationen nicht vor Täuschungen,
wenn nicht alle Vorsichtsmaßregeln angewandt werden. Dies beweist
gerade die Geschichte des Okkultismus in deutlichster Form. Trotzdem



348 Literarische Besprechungen

verdient die Arbeit im übrigen hohe Anerkennung und dürfte als ein guter
Führer vielen willkommen sein auf einem Gebiete, dessen Literatur von
Tag zu Tag wächst.

Bonn-Siegburg. Dr. Hubert Kießler S. V. D.

Wilh. Götzmann : Die Unsterblichkeitsbeweise in der Väterzeit und
Scholastik bis zum Ende des dreizehnten Jahrhunderts. Karlsruhe (F. Gutsch)
1927 (247 SS.).

An erschöpfenden Monographien herrscht in der Philosophie sowohl
nach der systematischen wie auch der historischen Seite hin kein Reichtum.
Darum ist es sehr zu begrüßen, daß G. der umfangreichen und mühevollen
Aufgabe sich unterzogen hat, der Unsterblichkeitsfrage in der Patristik
und Scholastik nachzugehen.

In der richtigen Erkenntnis, daß die Patristik in philosophischer
Hinsicht manches dem Gedankengute des alten Hellas und seinen Erben
verdankt, geht G. einleitend dem Unsterblichkeitsproblem nach, wie es

Piaton, Aristoteles, Cicero, Seneka, Plotinos und Makrobius zu lösen
versuchten.

Im Hauptteil behandelt er : Justinus Martyr, Tatian, Athenagoras,
Irenäus, Tertullian, Origines, Laktantius, Firmianus, Athanasius, Gregor
von Nyssa, Ambrosius, Nemesius und Augustinus. Ferner werden erörtert :

Claudianus Mamertus, Aeneas von Gaza, Boethius, Cassiodor, Gregorius
Magnus, Maximus Confessor und J. Damascenus. Daran schließen sich die
Ausführungen über Alkuin, Anselm, Hugo von St. Viktor, Joh. Saresberiensis,
Alanus ab Insulis, Dominikus Gundissalinus, Wilh. von Auvergne,
Alexander von Haies, Bartholomäus Anglikus, Joh. de Rupella, Robert
Grosseteste, Bonaventura, Joh. Pecham, Richard de Mediavilla, Moneta
Cremonensis, Vinzenz von Beauvais, Petrus von Tarantasia, Albertus
Magnus, Thomas de Aquino und Aegidius Romanus.

In methodischer Hinsicht wird G. den Anforderungen gerecht. Die
Quellenbelege werden bei jedem der genannten Denker in den Fußnoten
beigefügt. Außerdem ist eine große Menge einschlägiger Literatur
herangezogen worden. Die Darstellung ist übersichtlich. Ein Sach- und Personenregister

wäre indes dringend zu wünschen.
Inhaltlich ist das Werk sehr reich an Einsichten und Anregungen.

Die geistige Höhenlage der genannten Zeiten in ihrer Abhängigkeit von
der Vorzeit und in ihrer Selbständigkeit kraft eigenen Erwerbes tritt dem
Leser vor Augen. Die Geisteskraft der genannten Denker, ihre Art zu
argumentieren, die Ausgangspunkte und Grundlagen, die Tragkraft und
die Verwendung ihrer Beweisversuche, ihre individuelle Richtung, ihre
verschiedene Stellungnahme im Für und Wider bei demselben Argumente
und ihr Wachstum an eindringender Erkenntnis, die immer stärker um
die Ausgestaltung einzelner Beweisgänge ringt, kann man deutlich
verfolgen. Darum können wir das Werk bestens empfehlen.

Siegburg bei Bonn. Dr. Hubert Kiessler S. V. D.



Literarische Besprechungen 349

Moraltheologie.

Thomas Molina : Das Leiden im Weltplan. Lösung tiefster
Menschheitsfragen. Innsbruck-Wien-München, Tyrolia O. J. 570 SS.

Der Titel dieses Werkes offenbart kühnes Selbstvertrauen und
verspricht Großes. Der Verfasser traut sich zu, wie der gewählte Decknamen
andeutet, Thomas und Molina in einer Person zu sein und verheißt nicht
bloß einen Versuch der Lösung tiefster Menschheitsfragen, sondern einfach
deren Lösung selbst. Auf dem Umschlag werden als solche Fragen
ausdrücklich genannt : « Durchdringung der Probleme über Freiheit, Sünde
und Erbschuld — das Verhältnis von Gnade und Freiheit — die Stellung
Christi im Weltall — das Rätsel des Leidens — die wichtigsten Fragen
der Philosophie und Religion. » Alle diese Fragen kommen wirklich zur
Behandlung, in den Mittelpunkt aber ist mit trefflichem Blick das Problem
des Leidens gestellt. Woher das Leiden Wozu die namenlos vielen
Leiden Das sind alte und immer wieder neue Menschheitsfragen, Fragen,
die besonders auf der heutigen Menschheit der Nachkriegszeit mit ihrer
sozialen Zerrissenheit und wirtschaftlichen Bedrängnis schwer lasten. Der
Verfasser bemüht sich, diese Fragen im Zusammenhang mit jenen «

wichtigsten Fragen der Philosophie und Religion » zu lösen, indem er in
27 Kapiteln vom Leiden im allgemeinen und in weiteren 20 Kapiteln vom
Leiden Christi nach Haupt und Gliedern handelt.

Das Leiden wird im weitesten Sinne gefaßt als « Entbehrung wunschlosen

Glückes» (S. 8). Wozu das Leiden? «Leiden sühnen Sünden.»
Gewiß, aber Leiden gab es vor der Sünde, Sünden ohne Leiden sind
undenkbar, also ist der Sühnezweck nicht der wesentliche. Nein, sondern
Leiden helfen Gott verherrlichen, und Leiden begründen letztlich ganz
die Möglichkeit des Verdienstes. Denn die Erklärung dafür, daß die so

mangelhaften guten Werke der Gerechten auf Erden verdienstlich sind
für den Himmel, die so vollkommenen Werke der seligen Himmelsbewohner
aber nicht, sieht er einzig darin, daß letztere ohne Leiden, erstere aber
trotz Leiden geübt werden. (Warum bei dieser Auffassung die armen
Seelen im Fegfeuer nicht verdienen können, hat der Verf. nicht erklärt

Leiden, Mangel wunschlosen Glückes ist auch der tiefste Grund des

Anreizes zur Sünde und Unvollkommenheit. « Alle Sünden wie Unvoll-
kommenheiten aus Leiden » (S. 27). Die Freiheit zum Bösen hinwiederum
läßt Gott zu, weil diese fehlbare Freiheit zum verdienstlichen Freiheitsgebrauch

nötig ist. Also : « Die Leiden erst vollenden die Willensfreiheit
zur Freiheit zum Bösen, ohne die es keine Freiheit zum Guten gäbe. Denn
wer nichts Böses tun kann, der tut das Gute nicht frei » (S. 39). Solche
Geschöpfe, die frei sind, auch zu sagen : « Ich diene nicht », sind die
Krone der Schöpfung (S. 36).

Ausführlich wird von S. 40 an über die Willensfreiheit gehandelt. « Die
Willensfreiheit ist die Erektionskraft des Willens. Das wäre noch besser
als : die Willensfreiheit ist die Selbstbestimmungskraft des Willens » (S. 48).



350 Literarische Besprechungen

Die nächste Wurzel der Willensfreiheit ist die Indifferenz des Willens
gegenüber einem Teilgut, die tiefste Wurzel aber die Indifferenz des
Verstandes über das Teilgut (S. 53). Doch scheint nach des Verfassers Ansicht,
— und hier berühren wir eine seiner Hauptideen — die Betätigung der
Freiheit in etwas rein Negativem zu liegen. « Die freien, und zwar zum
Bösen freien Geschöpfe könnten es (das Gute), kraft eben ihrer Freiheit
zum Bösen, hindern. Sie tun es nicht, enthalten sich also des Gebrauches
ihrer Freiheit zum Bösen und werden durch diese rein negative Enthaltung
vom Gebrauch ihrer Freiheit zum Bösen ebenso rein negative Quellen des

Guten, das Gott durch sie positiv wirkt (S. 60). « Das eigentlich und formell
Freiheit Bewirkende, Entscheidende, Richtung Gebende in oder an dem
Akte muß durchaus von uns selbst ausgehen» (S. 91). «Jeder freie Akt
ohne Ausnahme wird eigentlich und formell frei durch die rein negative
Enthaltung vom Gegenteil, das ebendeshalb unbedingt ebenfalls zur Wahl
stehen muß (S. 91). « So sicher das Geschöpf frei ist, und so sicher als das

eigentlich und formell Freiheit Bewirkende vom Geschöpf allein ausgehen
muß, und so sicher nur Negatives vom Geschöpf allein ausgehen kann :

so sicher, also mit absoluter Sicherheit muß das eigentlich und formell
Freiheit Bewirkende etwas Negatives sein» (S. 94). «Unsere freien guten
Akte, durch welche Gott das gute Werk ausführt, unterscheiden sich von
unseren unfreien Akten, mittels deren (er) es anregt, durch nichts anderes
als durch unsere rein negative Enthaltung vom Gebrauche unserer Freiheit
zum Bösen» (S. 98).

Damit hat Thomas Molina sich den Weg gebahnt zur Klarlegung des

Verhältnisses von Gnade und Freiheit, zur Versöhnung oder vielmehr
Überwindung von Thomismus und Molinismus ; denn beide haben Unrecht,
da sie das formell Freiheit Gebende in etwas Positives verlegen. « Gibt
man dies Positive Gott allein » — wie es nach dem Verf. die Thomisten
tun —, « dann ist es um die Freiheit des Geschöpfes geschehen. Gibt man
dies Positive auch nur zum kleinsten Teil dem Geschöpf allein » — wie
nach demselben Verf. die Molinisten tun —, « dann ist es um die All-
ursächlichkeit Gottes geschehen. Also Scylla oder Charybdis war die
unvermeidliche Folge des positiven Zustimmungsaktes. Eine mittlere
Lösung ist undenkbar, so lange ein positiver Zustimmungsakt das formell
Freiheit Begründende sein soll» (S. 108). «Wenn Gott sich im geringsten
in das eigentlich und formell Freiheit Begründende einmischt, dann ist im
ganzen alles wahr, was der Molinismus dem Thomismus zum Vorwurf
macht, er vernichte die Freiheit, die er erklären wolle » (S. in). « Thomas,
der große heilige Meister, nach dem sie sich benennen, ist selber sicher
nicht Thomist gewesen» (S. 112). Freilich, die praemotio physica, die
« Vorwirkung » der Thomisten, ist an sich eine selbstverständliche Sache,
aber falsch ist ihre Anwendung auf die freien Akte. Umgekehrt ist der
concursus simultaneus der Molinisten « greifbar falsch », gar keine « gleichzeitige

Mitwirkung », sondern eine nachfolgende (S. 122). Vor Scylla und
Charybdis bewahrt nur die Verlegung des die Freiheit formell Begründenden
in eine rein negative Enthaltung. Denn damit ist Gott die Allursächlichkeit
gewahrt und doch alle Einmischung in die Willensfreiheit abgewehrt.



Literarische Besprechungen 351

Der Umfang einer Rezension würde allzuweit ausgedehnt, wenn auch
noch näher eingegangen werden sollte auf die Ausführungen über das Wesen,
die Häßlichkeit und Bosheit der Todsünde, das Sühneleiden, Hölle,
Fegfeuer und Himmel. Auch für den ganzen zweiten Teil, das Leiden Christi
nach Haupt und Gliedern, muß auf das Buch selber verwiesen werden.
Kurz gesagt, erscheint das Leiden als Quelle der größten Verherrlichung
Gottes und höchsten Erhöhung Christi und aller, die mit ihm und in ihm
Kreuzträger sind.

Möge es nun gestattet sein, zu einzelnen Aufstellungen des Verf. sich zu
äußern, und zwar zu solchen, die anfechtbar erscheinen. Er wird das um so

weniger übel nehmen, als auch er für sich der Autorität der Schule gegenüber

große Selbständigkeit beansprucht, ja allzu große nach Ansicht des
Rez. Denn diese Autorität kann nur sehr segensreich sein, wenn sie nicht
als Ersatz, sondern als Kontrolle des eigenen Denkens benützt wird.

Eine ausgesprochene Neigung zeigt der Verfasser, eindrucksvolle,
überraschende Dinge zu sagen, die aber dann durch Klauseln wieder mehr
oder weniger zurückgenommen werden müssen. Besonders leistet ihm da
der Ausdruck « in etwa » große Dienste. So übertrifft Gott im Geschöpf
« in etwa » sich selbst (S. 70), selbst auch auf moralischem Gebiete (S. 75) ;

er überragt in unserer « labilen Heiligkeit » « in etwa » seine eigene Heiligkeit

(S. 85) ; ja, die erworbene Heiligkeit der menschlichen Natur Christi
übertifft « in etwa » selbst die göttliche Heiligkeit, und zwar unendlich
(S. 281). Das tönt ja alles sehr überraschend und neu, aber ist es auch
wirklich wahr Ist die Heiligkeit, die vom fehlbaren Menschen durch
Gottes Gnade geübt wird, wirklich « in etwa » vollkommener als die wesentliche

Heiligkeit Gottes Da alle geschöpfliche Vollkommenheit nach allen
Richtungen nur eine unvollkommene Anteilnahme an der göttlichen
Vollkommenheit ist, scheint die Bejahung dieser Frage gänzlich ausgeschlossen,
außer man verstehe unter jenem « in etwa » ein « dem Scheine nach. » So

hat man denn auch bei den weiten Ausführungen über diese durch das
Leiden in den Geschöpfen « in etwa» übertroffenen Vollkommenheiten Gottes
das Gefühl, in uneigentlichen Redeweisen befangen zu sein. Auch der Satz :

«Alle Sünden wie Unvollkommenheiten aus Leiden » (S. 27), auf dem so viel
aufgebaut ist, erscheint als eine uneigentliche Redeweise, indem Leiden zu
verstehen ist als « Mangel wunschlosen Glückes », also schließlich als der
beseligenden Anschauung Gottes. Der weitgehenden Liebe zum Paradoxen
entstammt doch wohl auch der Satz : « Eigentlichster Ort der Barmherzigkeit
ist der Ort, wo sie ihre tiefsten Register spielen läßt : die Hölle » (S. 199).

Von weittragender Bedeutung für das System des Thomas Molina ist
der Satz, das in den geschöpflichen Handlungen formell Freiheit Begründende

sei etwas rein Negatives, die rein negative Enthaltung vom Gegenteil
(S. 91 ff.). Das will doch wohl besagen : wenn der Mensch z. B. vor ein
göttliches Gebot gestellt wird, so übt er die Freiheit in seiner Beobachtung
nicht dadurch aus, daß er diese Beobachtung wählt, sondern nur durch
die Unterlassung der Übertretung. Daß das eine von allen bisherigen
katholischen Schulen abweichende Auffassung ist, dürfte offenkundig sein.
Denn alle sind da mit dem hl. Thomas einverstanden : « Ex hoc liberi



352 Literarische Besprechungen

arbitrii esse dicimur, quod possumus unum recipere, altero recusato, quod
est eligere (I q. 83 a. 3). Die positive Wahl des einen ist ebenso Sache
des Willens wie die Unterlassung des andern. Der Verfasser ist sich dieses

Gegensatzes seiner Auffassung zur allgemeinen Lehre wohl bewußt, nicht
aber des Widerspruches, in den er mit sich selbst gerät, da er S. 53 f. für
die Willensfreiheit Indifferenz, und zwar offenbar aktive Indifferenz des

Begehrungsvermögens verlangt, die es selber brechen müsse, um von seiner
Erektionskraft Gebrauch zu machen und selbsteigen das Objekt zu
ergreifen. Schlimmer noch ist es für die neue Auffassung, daß sie schwerlich
mit der definierten Kirchenlehre in Einklang zu bringen sein dürfte. Nach
dem Konzil von Trient (S. vi, can. 4, Denz. 814) wirkt der freie Wille durch
Zustimmung mit der aufweckenden und rufenden Gnade Gottes mit und
verhält sich nicht rein untätig und passiv. Ebenso sagt das Vaticanum
vom Glaubensakt : « Quo homo liberam praestat ipsi Deo oboedientiam,
gratiae eius, cui resistere posset, consentiendo et cooperando » (S. in, cap. 3,
Denz. 1791). An beiden Stellen ist doch klar die Betätigung der Freiheit
in eine positive Zustimmung, nicht in ein rein negatives Verhalten gelegt.
Bei diesem Sachverhalt wird der Verfasser sich wenig Hoffnung machen
dürfen, Thomisten und Molinisten versöhnt in sein System einlenken zu
sehen. Dazu ist der Ausgangspunkt seiner ganzen Beweisführung zu weit
vom hl. Thomas entfernt. Dies ist der Satz : « Das eigentlich und formell
Freiheit Bewirkende muß vom Geschöpf allein ausgehen. » Das ist durch
nichts bewiesen und durch nichts beweisbar, das wäre eine Freiheit, wie
sie dem Schöpfer zukommt, nicht aber dem Geschöpfe. Der hl. Thomas
sagt : « Cum aliquid movet seipsum, non excluditur, quin ab alio moveatur,
a quo habet hoc ipsum, quod seipsum movet : et sic non répugnât libertati,
quod Deus est causa actus liberi arbitrii » (De Malo, q. 3 a. 2 ad 4 ; cf.,
S. Th. I q. 83 a. I ad 3). Thomas Molina kann da klar erkennen, daß er in
dieser Frage (wie übrigens auch anderwärts) im Grunde viel näher bei
Ludwig Molina als bei Thomas von Aquin steht und doch wohl etwas zu
zuversichtlich behauptet hat : « Thomas, der große, heilige Meister ist
selber sicher nicht Thomist gewesen. »

Den communis consensus doctorum verläßt der Autor auch im Kapitel
über Christi menschliche Freiheit (S. 244 ff.). «Wer nichts Böses tun
kann, der tut das Gute nicht frei » und nicht verdienstlich, sagt der
Verfasser, und so nimmt er folgerichtig auch für den menschlichen Willen
Christi die Freiheit zum Bösen (oder, minder folgerichtig, zum minder
Vollkommenen) in Anspruch. « Das Vollmaß menschlicher Freiheit zum
Bösen innerhalb, das Vollmaß göttlicher Unfreiheit zum Bösen außerhalb
der menschlichen Natur Christi» (S. 245). «Innerhalb hat diese Natur

die volle Freiheit des Menschen zum Bösen behalten. Außerhalb
dagegen ist die menschliche Natur mit der gottpersönlichen Trägerin zu
einem Wesen vereinigt » und darum absolut unfähig, zu sündigen. So

kann ein kleines Kind im Gehversuch jeden Augenblick fallen, fällt aber
nie und nimmer, weil der Vater hinterhergeht und jeden Fall verhütet.

Diese Ansicht erscheint als unannehmbar schon deshalb, weil die
Voraussetzung, daß ohne Freiheit zum Bösen kein Verdienst möglich sei,



Literarische Besprechungen 353

weder durch innere noch äußere Gründe bewiesen ist. Sodann ist sie für
Christus weniger ehrenvoll, als die allgemeine Lehre. Freilich beabsichtigt
der Autor das Gegenteil. Er glaubt, so die menschliche Heiligkeit Christi
um so mehr ins Licht zu stellen, die, weil zum Bösen fähig und des Bösen
doch nie schuldig, « in etwa » unendlich über Gottes Heiligkeit emporgetragen
werde. Tatsächlich wird jedoch Christus ein wirklicher Mangel zugeschrieben,
um ihm dafür einen scheinbaren Ruhmestitel beilegen zu können. Zur
Begründung seiner Ansicht weist Th. Molina auch auf die Schwierigkeit
hin, bei deren Ablehnung die (innere) Unfähigkeit Christi, zu sündigen,
mit der zum Verdienst notwendigen Freiheit in Einklang zu bringen. Wenn
er hiebei die Lösungsversuche einiger Theologen — Christus habe kein
Gebot, sondern nur einen Wunsch des Vaters, oder höchstens ein
dispensables Gebot zu erfüllen gehabt — als ungenügende Ausflüchte ablehnt,
so wird er Recht haben. Es gibt aber auch tiefer gehende Lösungen, die er
bei thomistischen Dogmatikern hätte finden können, mit deren Werken
er sich aber nicht näher beschäftigt zu haben scheint. Die größte Schwierigkeit

gegen die innere Freiheit zum Bösen in Christus, die in seiner unmittelbaren

Anschauung Gottes liegt, hat der Verf. zu leicht genommen, wenn
er sie mit dem Hinweis zu entkräften glaubt, daß diese Gottschauung
auch die physischen Leiden nicht gehindert habe. Da gilt, wenn je,
das nego paritatem. Daß das verklärende Überfließen der visio beata auf
die niederen Seelenkräfte und den Leib von Gottes Allmacht
hintangehalten werde, schließt keinen ersichtlichen Widerspruch ein, wohl aber
das Zusammenbestehen der Freiheit zum Bösen mit der Anschauung Gottes.
Denn damit diese Möglichkeit vorläge, müßte der vernünftige, überlegende
Wille (voluntas ut ratio, nicht bloß voluntas ut natura oder v, sensuali-
tatis, cf. S. Th. III q. 18 a. 5, 6) in Gott oder einer göttlichen Anordnung
ein Übel sehen können ; das ist aber für den Gott Schauenden innerlich
unmöglich, da Gott die wesenhafte Güte ist, von der niemand sich
abwenden kann, da nach der Natur des Willens nichts geliebt und ersehnt
werden kann, als unter dem Begriff des Guten, das vom Gott Schauenden
schatten- und lückenlos erfaßt wird. Also gibt es für ihn keine Möglichkeit,
sich von Gott zur Sünde oder Unvollkommenheit abzuwenden. Damit
erscheinen auch die innerlichen Versuchungen in Christus, die der Verf.
(S. 249 ff.) in den grellsten Farben schildert, tatsächlich als ausgeschlossen.

Eine dem Autor eigentümliche Idee ist auch die von der geringen
Gnade des Beistandes, die dem Heiland gewährt gewesen sei, damit seine

Eigentätigkeit um so mehr hervortrete. « Kein Mensch war ärmer an
Gnaden des Beistandes als der Gottmensch. Denn je größer der fremde
Beistand, um so geringer die eigene Leistung » (S. 259). Auch diese Ansicht
erscheint als unannehmbar. Ist denn die Gnade des Beistandes eine Ursache
der Minderung der Eigenleistung und nicht vielmehr Ermöglichung und
Bewirkung derselben Haben Christi menschlicher Natur nicht auch alle
Tugenden und Gaben des Heiligen Geistes innegewohnt Sind nicht alle
menschlichen Handlungen des Heilandes Betätigungen dieser Tugenden
und Gaben gewesen Dazu brauchte es aber jedesmal die aktuelle Gnade,
die Gnade des Beistandes. Denn « quantumcumque natura aliqua corporalis



354 Literarische Besprechungen

vel spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum actum procedere, nisi
moveatur a Deo » (S. Th. I-II q. 109 a. 1 in c.).

« Konnte Gott der gefallenen Menschheit ohne Sühnung durch Christus
verzeihen » (S. 338). Bekanntlich lautet die Antwort der Väter und der
Theologen auf diese Frage fast einstimmig bejahend. Thomas Molina weiß
das ; aber Väter und Theologen, so sagt er sich, berufen sich hiebei nicht
auf die Offenbarung, sondern auf bloße Vernunftgründe, solche jedoch,
und zwar von durchschlagender Kraft, glaubt er gegen die allgemeine
Ansicht gefunden zu haben. Zum Suchen hatte ihn eine Bemerkung von
Katharina Emmerich veranlaßt, deren Gesichte er auch sonst mehr herbeizieht,

als es in einem theologischen Werk nach der Natur der Sache
wünschenswert wäre. Seine Begründung lautet aber also : der primäre
Zweck der Schöpfung, der um keines andern Zweckes willen zurückgestellt
werden darf, ist die Ehre des Schöpfers ; nun aber würde durch eine
Todsünde, die ohne unendliche Sühne bliebe, dieser Hauptzweck der Schöpfung
nicht nur gefährdet, ja nicht einmal bloß vernichtet, sondern ins Gegenteil
verkehrt ; also ist entweder die ewige Strafe des Todsünders, oder die
unendliche Sühne durch Christus durchaus unerläßlich.

Allein in diesem Beweis ist wohl die Ehre Gottes als primärer
Schöpfungszweck nicht ganz richtig aufgefaßt. Sie wird wohl wie ein
äußeres Gut verstanden, das die Geschöpfe zum Besten Gottes zu
produzieren haben. Damit stimmt überein die Ansicht, die S. 549 geäußert
wird, daß nämlich bei der Schöpfung finis operantis und finis operis sich
nicht decken. Aber das kann nicht richtig sein, denn damit würde nicht
mehr Gott selbst, sondern ein von ihm verschiedenes Gut das letzte Ziel
der Schöpfung sein. Die Schöpfung hat vielmehr in dem Sinn Gottes Ehre
zum letzten Zweck, daß sie seine Vollkommenheiten abbildet und
darstellt, wie der hl. Thomas es so klar ausdrückt : « Totum Universum
cum singulis suis partibus ordinatur in Deum sicut in finem, inquantum
in eis per quandam imitationem divina bonitas repraesentatur ad gloriam
Dei : quamvis creaturae rationales speciali quodam modo supra hoc habeant
finem Deum, quem attingere possunt sua operatione, cognoscendo et
amando. Et sic patet, quod divina bonitas est finis omnium corporalium »

(I q. 65 a. 2). Kurz faßt Cajetan in h. 1. den Gedanken des heiligen
Lehrers zusammen : « Universum est ad imitandam et repraesentandam
divinam bonitatem : quod est ad eius gloriam ordinari. » Im Lichte
dieser Lehre ist der Zweck des Werkmeisters, die Mitteilung seiner
Vollkommenheit, sachlich identisch mit dem Zwecke des Werkes, der
Teilnahme und Darstellung dieser Vollkommenheit ; hier ist also wirklich Gott
selber das letzte Ziel der Geschöpfe. Hier leuchtet auch ein, daß Gott
das gefallene Menschengeschlecht auch ohne Sühne oder auf bloß endliche
Sühne hin begnadigen konnte, also ohne Menschwerdung einer göttlichen
Person. Das gerettete Geschlecht wäre eine Offenbarung der freigebigen
Barmherzigkeit Gottes gewesen, ohne eine Verletzung seiner Gerechtigkeit
zu sein, da ja niemandens Recht verletzt worden wäre. Freilich offenbart die
Erlösung durch den menschgewordenen Gottessohn die göttliche
Vollkommenheit in viel höherem Grade, da sie ein Werk unendlicher Barm-



Literarische Besprechungen 355

herzigkeit und strengster Gerechtigkeit zugleich ist. Aber Gott ist frei,
in welchem Grade er seine Vollkommenheit offenbaren will.

Sehr befremdend ist endlich auch die Art und Weise, wie das Wesen
der Erbsünde erklärt wird. Sie ist nicht die vom Haupte des
Menschengeschlechtes verschuldete Beraubung der heiligmachenden Gnade. Auch die
Einschließung der einzelnen im Stammvater, vermöge der alle Menschen
die Sünde Adams mitbegangen hätten, gefällt dem Autor nicht, sofern die
Willensfreiheit nicht eine neue Erklärung finde ; denn nach der bisherigen
gebe es keine Möglichkeit einer solchen Einschließung. « Denn mochte der
Stammvater uns alle noch so vollständig nach Leib und Seele einschließen,
eines schloß er bestimmt nicht ein : unsere jetzige Art der Freiheit »

(S. 383). So sucht denn der Verfasser für den vorsündlichen Zustand der
Menschheit neben der « vollpersönlichen Freiheit » für alle rein persönlichen,
die Gemeinschaft als solche nicht berührenden Willensentscheidungen noch
eine andere Art von Freiheit nachzuweisen, die bis auf den Begriff verloren
gegangen war und erst durch den Verfasser wieder erschlossen worden ist :

die Gemeinschaftsfreiheit für alle die Gemeinschaften, klein oder groß,
betreffenden Entscheidungen. Darnach waren vor dem Sündenfall die doch
so starken Willen in Gemeinschaftsfragen naturmäßig eng aneinander
gebunden ; die einzelnen Glieder der Familie, Gemeinde, Gesellschaft waren
nie gewillt oder auch nur fähig, anders als mittels des Gemeinschaftsverstandes

oder -willens Gemeinschaftsentschlüsse oder -taten zu fassen
oder auszuführen. Dieser Gemeinschaftsverstand und -wille bildete sich
durch gegenseitige Belehrungen, Vorstellungen, Bitten und geheimnisvolle
Beeinflussungen unfehlbar aus dem Verstand und Willen der Einzelnen.
Die Frage der Sünde, der Entscheidung für oder wider Gott war nun aber
eine Gemeinschaftsfrage, eine gemeinsame Menschheitsentscheidung. Hätte
Adam bei der Prüfung sich bewährt, so wären auch die Kinder von
Geschlecht zu Geschlecht durch den Einfluß der Eltern und die Masse
anderer umgebender Einflüsse in ihrer Freiheit so unbedingt in der
gemeinsamen guten Richtung bestimmt worden, daß es wohl noch ein
mehr oder weniger angespanntes Mittun hätte geben können, daß aber
ein Schwimmen gegen den Strom, d. h. eine Abwendung von Gott oder
eine Todsünde ausgeschlossen gewesen wäre (S. 390). Da nun Adam sündigte,
erfolgte die Bestimmung in umgekehrter Richtung. Da Adam sündigte,
sündigten unvermeidlich alle in ihm. « Wie er, so hätten wir alle gewählt.
Sünder, wie es die Stammeltern waren, hätten sie uns alle zu ebenfalls
Sündern erzogen, die im besten Fall ebenso gewählt hätten, wie sie » (S. 396).

Gegen diese Erklärung des Wesens der Erbsünde erheben sich die
größten Schwierigkeiten. Schon das ist bedenklich, daß die Definition der
Erbsünde als eine Beraubung der heiligmachenden Gnade, die das Stammeshaupt

Adam durch' seine Sünde für sich und seine Nachkommenschaft
verloren hat, mit einer auch gar so leichten Handbewegung abgelehnt
wird. Das Schema, das dem Konzil vom Vatikan vorlag und das über
die Leugnung, daß die Beraubung der heiligmachenden Gnade zum Wesen
der Erbsünde gehöre, das Anathem aussprach (Granderath, Acta et Décréta
ss. Concil. Vat. col. 566), ist ja noch keine bindende Entscheidung, aber



356 'Literarische Besprechungen

doch ein sehr beachtenswertes Zeugnis der allgemeinen Lehrüberlieferung
und des katholischen Sinnes. Da möchte man für eine gegenteilige
Aufstellung doch etwas bessere Gründe sehen, als der Autor, wie wir zeigen
werden, anführen kann.

Nicht weniger bedenklich ist, daß auf dem eingeschlagenen Wege die
Erklärung der Erbsünde, die gesucht wird, vielmehr unmöglich gemacht
wird. Die Erbsünde soll ja erklärt werden aus der Gemeinschaftsfreiheit,
die aller Nachkommen Willen unfehlbar nach dem Willen des Stammvaters
bestimmt hätte ; das hätte diese Freiheit, von allem andern abgesehen,
aber doch nur tun können, wenn sie fortbestanden hätte ; sie ist aber nach
dem Autor eben durch die Sünde Adams zerstört und durch die Individual-
freiheit ersetzt worden. Tatsächlich also ist der Wille der Nachkommen
nicht mehr vom Willen Adams bestimmt, folglich sollte dessen Sünde sie
auch nicht mehr berühren. Sonst müßten sie ja eine Verantwortung tragen
für etwas, das sie nur unter einer irrealen Bedingung getan hätten, wirklich
aber nie getan haben, was doch offensichtlich ungerecht wäre.

Übrigens scheint die versuchte Erklärung der Lehre des Tridentinum
geradezu zu widersprechen. Den S. v, can. 3, sagt das Konzil von der
Erbsünde ausdrücklich : « quod origine unum est et propagatione, non
imitatione transfusum omnibus inest unicuique proprium. » Nach Thomas
Molinas' Erklärung wäre es nicht einfach die Abstammung von Adam,
sondern die eigene Nachahmung seiner Gesinnung — « wie er, so hätten
wir alle gewählt » —, die die Sünde auf alle übertrüge.

Dazu kommt, daß die angezogene « Gemeinschaftsfreiheit » einer
befriedigenden Begründung entbehrt. Eine Stütze in den Offenbarungsquellen

zu finden ist, mit Grund, gar nicht versucht worden. Die vom
Autor angeführten Beweise sind alle spekulativ, und die Spekulation ruht
dabei auf unsicherer Grundlage. Beim ersten Beweis (S. 387) bildet den

Ausgangspunkt der Satz, « daß die vollkommene Willensfreiheit nicht
Selbständigkeit neu zu bringen, sondern die bereits vorhandene bloß zu
aktuieren hat. » Nun ist aber der Einzelmensch der Gesellschaft gegenüber
nur Teil, nicht selbständig ; also konnte in der Vollkommenheit des

Paradieseszustandes die Willensfreiheit in Gemeinschaftsfragen auch keine

vollpersönliche, sondern nur eine gemeinschaftliche sein. Bei diesem Argument

frägt es sich doch sehr, in welchem Sinne der Mensch der Gesellschaft
gegenüber ein Teil sei : ist er nur ein physischer, willenloser Teil, wie die
Hand ein Teil des Menschen ist, oder aber ein mit Verstand und freiem
Willen begabter Teil, der durch eigene Erkenntnis und Wahl den
gesellschaftlichen Pflichten nachkommen soll oder sie verletzen kann Thomas
Molina setzt das erstere voraus, aber unter einer petitio principii und ohne

Berechtigung in der Natur der Dinge ; denn die vernünftige Natur des

Menschen fordert die letztere Auffassung. Der Mensch hätte auch im
Paradies seine gesellschaftlichen Pflichten mit seiner Vernunft zu erkennen
und mit freier Wahl zu erfüllen gehabt ; bei seinem hohen Wissen und seiner
Freiheit von der Begierlichkeit wäre ihm das leicht gewesen ; aber die
Unmöglichkeit der Verletzung seiner gesellschaftlichen Pflichten läßt sich
durch nichts beweisen.



Literarische Besprechungen 357

Der zweite Beweis (S. 389) beruht auf der Annahme, daß alle
Zwietracht unter den Menschen im Paradies sicher ausgeschlossen gewesen
wäre : eine ebenfalls kaum beweisbare Annahme. Wenn Adam, trotz seiner
erhabenen Vorzüge, in Feindschaft zu Gott treten konnte, warum hätten
seine Nachkommen nicht auch in die Feindschaft unter sich geraten können

Ein dritter Beweis (S. 389) fußt auf der angeblichen Tatsache, daß es

seit dem Sündenfall Sünden-Schuld gebe, auch wo es keine Sünde gibt.
« Die Kinder erben seitdem von den Eltern Sündenschulden, ohne die
Sünde zu erben. » Diese Tatsache besteht aber doch kaum in Wirklichkeit.
Die Kinder können von den Eltern Vermögen und dgl. erben, das durch
deren Sünden mit Schulden belastet ist, aber das sind doch keine
Sündenschulden. Würde der zitierte Satz auf die Erbschuld angewendet, so wäre
er gegen die Lehre des Tridentinum, nach der die Kinder nicht bloß
Sündenschulden, sondern die Sünde erben, peccatum originale unicuique
proprium (S. v, can. 3).

Noch ein vierter Grund soll die « rekonstruierte Gemeinschaftsfreiheit »

verlangen, nämlich die Beharrlichkeit der Nachkommen Adams im Stande
der Gnade, falls Adam nicht gefallen wäre (S. 390). «Hätte doch nach der
Ansicht wohl aller Theologen kein einziger mehr sein ewiges Ziel durch
eine Todsünde gefährden können. » Allein hier zeigt Thomas Molina eine

auffällige Lücke in seiner sonst lobenswerten Kenntnis der Theologie, oder
wenigstens einer Richtung innerhalb derselben. Faktisch lehrt der hl. Thomas
(z. B. S. Th. I q. 100 a. 2), die Nachkommen Adams wären nicht von der
Geburt an in der Gnade befestigt gewesen, sondern hätten sündigen und
verdammt werden können. Ebenso die Thomisten. Aber auch Pesch, dem
er sonst vertraut, hätte ihm bezeugt : « Communius admittitur, eos potuisse
peccare et salutem amittere » (Pesch, Prael. dogm. III, n. 220). Die
Berufung auf den consensus doctorum beruht also auf einem Irrtum.

Damit sind die wichtigsten Punkte genannt, in denen der Rez. mit
dem Verfasser nicht einig gehen kann. Einiges weniger Wichtige sei

übergangen. Es wäre aber ungerecht, das viele Schöne und Gute, Tiefe und
Wahre, das sich im Buche findet, nicht auch anzuerkennen, und es ist mir
nur leid, bei der schon allzu großen Ausdehnung des Referates es nicht
eingehender tun zu können. Uber die Sünde, die Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit Gottes, über das Leiden Christi und der schmerzhaften
Gottesmutter, die Würde und den Wert des Leidens des Christen in und
mit Christus, die großartige Vollendung des ganzen Schöpfungswerkes, zu
dem die Leiden von Gott hingeordnet werden, hat Thomas Molina treffliche
Ausführungen. Ja, manche Partien sind von erhabener und erhabender
Schönheit. Denn er verfügt über eine glänzende Darstellungsgabe und
hinreißender Beredsamkeit. Bei seiner außergewöhnlichen spekulativen
Begabung weiß er auch bei oft behandelten Fragen auf ganz neue Seiten
und Zusammenhänge aufmerksam zu machen. Wenn er dabei in der Freude
an den eigenen Spekulationen die nötige Selbstkritik an denselben da und
dort zu sehr vergißt, so fesselt doch immer sein ernstes, geistiges Ringen
und erzwingt Hochachtung. Lesern, die an tiefernsten religiösen Fragen
Interesse haben und imstande sind, auch mit großer Überredungskunst

Divus Thomas. 21



353 Literarische Besprechungen

vorgetragene Gedanken zu prüfen und das Wahre von dem weniger
Haltbaren zu unterscheiden, sei das Werk des Thomas Molina angelegentlich
empfohlen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

W. C. Scherer : Der Gehorsam nach der Lehre des hl. Thomas von
Aquin dargestellt. Paderborn, Schöningh, 1926. xiv-260 SS.

So viel wird geredet und geschrieben von Autorität und Freiheit.
Manchen erscheint Autorität gleichbedeutend mit Tyrannei, Freiheit
gleich Ungebundenheit. Selbstherrlichkeit, Autonomie, ungehemmtes Sich-
Entwickeln der eigenen Persönlichkeit bezeichnen die Seelenverfassung
weiter Kreise vor allem seit den Umwälzungen des letzten Krieges. Dem
gegenüber ist es ein großes Verdienst, daß der Verfasser dieser Arbeit auf
Grund der Lehren des hl. Thomas von Aquin klare, feste Begriffe uns
bietet. Das tut er besonders in der « Grundlegung ». Dann behandelt er
in vier Hauptteilen die Gehorsamslehre des Aquinaten : 1. allgemeine
Gehorsamslehre ; 2. Lehre von der übernatürlichen Tugend des Gehorsams ;

3. Lehre vom Gelübde des Gehorsams ; 4. Lehre vom Ungehorsam.
In Gott liegt der Urquell der Autorität, in ihm liegt auch Wirkung

und Wert des Gehorsams. Gerade durch die gottgewollte und auf Gott
bezogene Unter- und Überordnung wird die Vollkommenheit des Ganzen,
auch die Vollkommenheit und echte Freiheit des einzelnen bewirkt.
Besonders aktuell sind die Darlegungen über den Gehorsam gegen die
Kirche, in der Familie : unter den Ehegatten, Kindern gegen die Eltern,
Dienstboten gegen die Herrschaft ; sodann Gehorsam in der Schule,
staatsbürgerlicher Gehorsam. — Sehr zu begrüßen sind für Ordensleute und
Leiter von Ordensgenossenschaften die Ausführungen über Wesen und Ver
pflichtung des Gehorsamsgelübdes. Die knappen, inhaltstiefen Zusammenfassungen

am Schlüsse einzelner Ausführungen sind feste Richtlinien,
z. B. über das Wesen des Gehorsamsgelübdes, S. 228.

St. Thomas stellt, De Veritate, q. 17 a. 5, die Frage : Ob das Gewissen
in indifferenten Dingen mehr oder weniger verpflichtet als das Gebot des
Obern. — Das Gewissen ist die in uns lebende Stimme Gottes. Das Gewissen

verpflichtet also gegen ein Gebot des Obern. Wenn nun auch das irrige
Gewissen in indifferenten Dingen gegen ein solches Gebot verpflichtet, so

scheint mir, müsse man sagen : der Religiose begeht dann keine Sünde,
wenn er seinem Gewissen folgt und nicht dem Befehle des Obern. Der
Satz ist schwer zu verstehen : « In diesem Falle sündigt der Untergebene,
mag er die Handlung unterlassen, da er dann gegen sein Gewissen handelt ;

mag er sie setzen, da er dann dem Obern ungehorsam ist. » — Könnte
man denn nicht so sagen : bei solchen Gewissenskollisionen soll der
Untergebene sein Gewissen derart informieren, daß er sich sagt : wenn ich mein
Urteil dem Urteile meines Obern unterwerfe und dementsprechend handle,
begehe ich keine Sünde. Zu einem solchen Vorgehen werden ja auch die
Skrupulanten von den Lehrern und Führern im geistlichen Leben angehalten.
— Es würde auch das dem Grundsatze des Aquinaten entsprechen : « Jeder
Mensch muß vernunftgemäß handeln. » 1 c. ad 4.



Literarische Besprechungen 359

Diese Arbeit ist ein neuer Beleg dafür, daß St. Thomas trotz der oft
aus seiner Zeit genommenen Vergleiche in einem gewissen Sinne über
zeitlich ist. Seine grundsätzlichen Darlegungen bieten immer wieder auch
in den zuweilen verwickelten Verhältnissen unserer Zeit sicher leuchtende
Richtlinien für den denkenden und strebenden Menschen.

Baldegg (Luzern). Dr. K. Müller.

Van Roey J. E. (Cardinalis Archiepiscopus Mechliniensis) : De virtute
Caritatis quaestiones selectae. Mechliniae, H. Dessain. 1929. 11-368 SS.

« Ducibus praeclaris Theologiae luminibus, nominatim S. Augustino
et S. Thoma Aquinate, aliisque insignibus doctoribus et magistris », Eminen-
tissimus Auetor quinque quaestiones selectas de Caritate tractandas aggre-
ditur, de praestantia nempe caritatis, de caritate forma virtutum, de caritate

radice meriti, de obiecto formali caritatis fraternae ac de ordine
caritatis : putat enim has quaestiones « vel praeeipuas vel a modernis auetoribus
praetermissas aut incomplete expositas » esse (Praef. I).

Duae ultimae quaestiones iam pridem in lucem exierant sub titulo :

De natura et ordine caritatis erga proximum ad mentem Doctoris Angelici
(Lovanii 1912) ; magna etiam pars secundae quaestionis prodierat apud
Ephem. theol. lovanienses, I (1924), 43-65 : integrum tarnen opus vere
novum dici debet, quia pleraque libri capita nunc primum in lucem eduntur,
« toto ceteroquin rerum complexu adamussim redacto ac ordinato » (ibid.).

Inter has tarnen quaestiones potissimum locum tenere videntur secunda
et tertia (de caritate forma virtutum et radice meriti), quas etiam Eminen-
tissimus Praesul longius et profundius versat.

In illis, praeter multa ex Augustino congesta, doctrinam S. Thomae
diligentissime perscrutatur eamque clare et profunde exponit. An vero
semper mentem eius attigerit, merito dubitari potest. Sic, verbi gratia,
tenet virtutes utcumque formatas dici posse « tum ex connotatione habitus
caritatis in eodem subiecto, tum ex eo quod in actibus suis ordinantur a
caritate » (p. 51). Anne melius et profundius explicaretur haec passiva
formatio per doctrinam S. Thomae (I-II q. 61 a. 4 ad 1 ; De Virt. Cardinalibus,

art. 1 ad 1) de refluentia vel redundantia unius virtutis in aliam
Forte etiam melius fuisset exponere doctrinam S. Thomae secundum

ordinem chronologicum, et accuratius distinguere et definire diversos modos

quibus aliqua virtus formari potest, ut hoc pacto clarius appareret proprius
modus quo caritati convenit esse forma virtutum.

Circa aliam quaestionem de caritate radice meriti, utiliter Banezius
(Comment, in II-II q. 24 a. 6) consultus fuisset, qui eosdem ac plures alios
textus S. Thomae, quos doctissimus Praesul adhibet, crisi et examini accu-
ratiori subiieit et a minus rectis interpretationibus vindicat.

Praeclarum hoc Opus Eminentissimi Cardinalis claritate, profunditate,
soliditate doctrinae conspicuum, omnibus Theologiae studiosis libenter
commendamus.

Friburgi. J.-M. Ramirez O. P.



$6o Literarische Besprechungen

D. M. Prümmer 0. P. : Manuale Theologiae Moralis secundum principia
S. Thomae Aquinatis. In usum scholarum, 3 torn. Ed. 4. et 5. aucta et
secundum novissimas decisiones recognita. FriburgiBr., Herder, xxxvni-462 ;

x-550 ; xn-698 SS.

Es ist ein dankbares und gesegnetes Arbeiten, an der Hand des
hl. Thomas von Aquin andern Führer für das religiös-sittliche Leben zn
werden. Gott in seiner Wesenheit, Weisheit und Macht ist das Urbild ;

der Mensch mit seiner Unsterblichkeit, seinem Verstände und freien Willen
ist das Abbild (Prologus in I-II). Die Moraltheologie will den Menschen
lehren, sein Leben und Streben nach den ewigen Grundsätzen einzurichten
und zu bemessen und zu bewerten. Wer in die Lehre des hl. Thomas
einzudringen sucht, staunt ob der Tiefe seiner Ausführungen und der Sicherheit
seiner Führung.

P. Prümmer behandelt im ersten Band das Endziel des Menschen,
die Gesetze, das Gewissen, die Sünde im allgemeinen, die Tugenden im
allgemeinen, dann die theologischen Tugenden und die Tugend der Klugheit
mit den ihnen entgegengesetzten Fehlern ; im zweiten Band das weite
Gebiet der Gerechtigkeit und die zwei letzten Kardinaltugenden : Starkmut
und Mäßigkeit ; im dritten Band wird die Lehre von den Sakramenten im
allgemeinen und besondern dargestellt. — Der Verfasser hat in seiner
Moral ein gediegenes Werk geschaffen. Es ist nicht nur zum « Gebrauch
der Schulen », sondern auch zur Benützung im Leben und Lehren und
Leiten des praktischen Seelsorgers. Gebildete Laien : Ärzte, Juristen,
Staatsmänner können darin über wichtige Fragen, die auch ihr Gebiet
angehen, Aufschluß finden, um die richtigen Grundsätze der Kirche kennen
zu lernen. — Die Modernen lieben es, immer wieder « Probleme » auf
zuwerfen. Es ist öfters etwas Gesuchtes und Ungesundes dabei. Allerdings
treten immer wieder Fragen im Leben des einzelnen und der Gesellschaft
auf, die Antwort heischen. « Ite ad Thomam » hat Pius XI. in seiner
Encyklika « Studiorum ducem » vom 29. Juni 1923 gesagt. Weil die Kirche
auch durch die letzten Päpste und ihr Rechtsbuch das Studium des
hl. Thomas einschärft, ist eine Moraltheologie nach den Grundsätzen dieses

heiligen Lehrers eine gesegnete Arbeit. Knappheit und Klarheit, Reichtum
der Belege und Ruhe in der Behandlung abweichender Meinungen werden
die neue Auflage von P. Prümmers Werk in weite, neue Kreise bringen. —
In einem Catalogus brevis auctorum findet sich eine reichhaltige
Bibliographie der Moralwerke alter und neuer Zeit samt einer ganz kurzen
Biographie der Autoren : Nation, Lebenszeit und knappe Beurteilung ihres
Schaffens. —- Große Dienste leistet der Index am Schlüsse des dritten
Bandes ; die einschlägige Literatur, die Moralfragen berührt : Psychologie,
Psychiatrie, Medizin, Rechtswissenschaft macht das Werk modern und
praktisch.

Eine ausdrückliche, grundsätzliche Behandlung der sogenannten
Gemeinschafts- und Strandbäder wäre gewiß manchen willkommen ob der
immer aktueller werdenden Bedeutung.

Baldegg (Luzern). Dr. K. Müller.


	Literarische Besprechungen

