Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 8 (1930)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

Joannes a Sancto Thoma O.P.: Cursus philosophicus thomisticus.
Nova editio a P. Beato Reiser O.S.B. in collegio internationali sancti
Anselmi de Urbe, philosophiae professore exarata. — Tomus primus: Ars
logica seu de forma et materia ratiocinandi. Taurini-Romae (Marietti) 1930
(xxvI11-839 S.).

Johannes vom hl. Thomas (1589-1644) schrieb einen Cursus philosophi-
cus und einen Cursus theologicus. Beide Werke sind zuletzt erschienen
in Paris bei L. Vives, der Cursus philosophicus 1883 in drei Binden, der
Cursus theologicus 1888 in zehn Banden. Diese Ausgaben beider Werke
sind aber schon seit Jahren vergriften, und beide Werke sind hochgeschatzt
und sehr gesucht. Die Neuausgabe des Cursus philosophicus entspricht
daher einem dringenden Bediirfnis, und es wire erwiinscht, da alsbald
auch der Cursus theologicus neu herausgegeben wiirde.

Johannes vom hl. Thomas zeigt sich in seinen beiden Werken als
iiberaus treuer Schiiler des hl. Thomas, der das von seinen Vorgiangern
in der Thomistenschule, von Capreolus, Cajetan, Ferrariensis und anderen,
iibernommene Erbgut in vorziiglicher Weise geklirt und fortentwickelt hat.
Besondere Bedeutung hat er fiir uns dadurch, daf3 er die thomistische Lehre
gegen Vasquez und vor allem gegen Suraez verteidigt. Jedoch ist die
Polemik immer rein sachlich und ohne jegliche Bitterkeit. Wohltuend ist
bei Johannes vom hl. Thomas die Genauigkeit seiner Darlegungen. Man
merkt es, wie sehr es ihm am Herzen liegt, den ganzen Gehalt der Lehre
des hl. Thomas in volles Licht zu stellen und die Beweisgriinde maoglichst
iiberzeugend zu gestalten. Daraus erklart sich auch eine gewisse Weit-
schweifigkeit, die uns hie und da begegnet.

Der Cursus philosophicus, iiber dessen Neuausgabe hier berichtet wird,
enthilt eine ausfithrliche Logik und Naturphilosophie (einschliefllich Psycho-
logie). Metaphysik und Ethik finden als solche keine Behandlung. Jedoch
ist in der Logik und Naturphilosophie, wie sie in unserem Cursus philoso-
phicus ausgefiihrt werden, ein groBer Teil jenes Stoffes enthalten, den die
Neueren unter dem Namen Ontologie zu bringen pflegen, und die Grund-
fragen der Erkenntnislehre finden ihre Behandlung in der Naturphilosophie,
die ja die Psychologie einschlieft. Im {brigen ist des Verfassers Meta-
physik und Ethik in seinem Cursus theologicus enthalten. Diese Neuaus-
gabe des Cursus philosophicus wird, wie die 1883 bei Vivés erschienene
Ausgabe, drei Biande umfassen von gleicher Grofe wie die Vives-Ausgabe.
Sie wird, nach dem vorliegenden ersten Bande zu urteilen, mit einer
Sorgfalt hergestellt, wie das bei solchen Ausgaben wohl selten zu geschehen
pflegt. Auf Manuskripte zuriickzugehen, war iiberfliissig, da Johannes vom
hl. Thomas selbst eine Drucklegung seines philosophischen Cursus besorgt



334 * Literarische Besprechungen

und einzelne Teile desselben sogar mehrere Male im Druck herausgegeben
hat. P. Reiser gibt in seiner Vorrede eingehend Bericht iiber die ver-
schiedenen Ausgaben, die der Cursus philosophicus bis auf unsere Zeit
erfahren hat. Diese Ausgaben werden, ihrem Werte entsprechend, genau
beriicksichtigt. Der Herausgeber hat sich die Miihe gegeben, alle aus
anderen Auktoren angefiihrten Stellen auf ihre Richtigkeit zu priifen, eine
duBerst miihevolle Arbeit, die aber um so notwendiger geworden war, als
die diesbeziiglichen vielen Ungenauigkeiten bisher aus einer Ausgabe in die
nachfolgende unbeanstandet iibergewandert sind. Die Verschiedenheit des
Druckes 148t den in den einzelnen Abschnitten behandelten Gegenstand
und den Bau der Behandlung alsogleich hervortreten. Laut Vorwort soll
dem letzten Bande nicht nur ein alphabetisches Namen- und Sach-
verzeichnis, sondern auch ein Verzeichnis der aus der Heiligen Schrift,
aus Aristoteles und St. Thomas angefiihrten Stellen beigegeben werden. —
Der Druck der Ausgabe liest sich sehr angenehm. Die Ausstattung macht
dem Verlag Marietti alle Ehre.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O. S. B.

A. Spesz : Summarium Philosophiae Christianae. In usum cursus
philosophici unius anni necnon plurium annorum ad modum repetitorii.

Taurini, Marietti. 1928. vIiii-371 SS.

Aus dem Prooemium : « ... propter necessitatem temporum ... etiam
apud nos, cum venia S. Sedis biennium » (Can. 1365 : in philosophiam ..
alumni per integrum saltem biennium incumbant) « reductum est ad unum
annum. ... Pro hoc scopo etiam brevissima compendia philosophiae
scholasticaé conscripta nimis ampla inveniebantur. ... Quaedam quaestiones
difficiliores praesertim ex ontologia potius assertive quam explicative
tractantur ... debebam stylum simplicissimum eligere praesertim in nostris
regionibus, ubi alumni vix elementis linguae latinae callent quando studium
philosophiae aggrediuntur. »

In der Ausfiihrung folgen einander: Logica, 33 S.; Critica, 28 S.; Onto-
logia, 20 S.; Cosmologia, 39 S.; Psychologia, 88 S.; Theodicea, 50 S.;
Ethica, 66 S.

Fiir den genannten Zweck, die scholastische Philosophie in einem
Jahre durchzunehmen, — der Autor wird selbst bedauern, dies tun zu
miissen — ist das Werkchen nicht ohne Geschick in leichter Sprache
geschrieben. Als Repetitorium eines groBeren, mehrjahrigen Philosophie-
kurses (Untertitel) wird es wohl nicht dienen koénnen. Dafiir miillte es
die kurze Zusammenfassung eines vorliegenden groferen Lehrbuches sein.

Wenn man gezwungen ist, in einem scholastischen Handbuche viele
Fragen nur « assertive» und durch Hinweise auf andere Autoren zu
erledigen, so ist es fiir unsere Zwecke das Gegebene, sich moglichst viel
auf den Doctor communis Ecclesiae zu berufen. Das Biichlein hiitte sehr
gewonnen, wenn viel mehr, als geschehen ist, mit den Worten des englischen
Lehrers gesagt und viel hiufiger auf ihn verwiesen worden wiare. In der



Literarische Besprechungen 335

Ontologie ist beispielsweise der hl. Thomas selbst iiberhaupt nicht zitiert.
Nur S. 95 wird er mit wenig Gliick erwahnt: « Num haec sententia
(distinctionis realis inter essentiam et existentiam) fuerit de facto s. Thomae,
non est adhuc decisum. » — Vgl. demgegeniiber die Sitze 111, V, VII der als
« germana s. Thomae doctrina » bezeichneten Thesen, Acta Ap. S. VI, p. 383 ;
VIII, p. 157, und beim hl. Thomas selbst Ver. 27. 1. 8. In Boet. de hebd.
le. 2. — Wie nahe lag es, die Definitionen von Substanz, Akzidenz u. ahnl.
mit den Worten des Aquinaten zu geben. So wire z. B. auch die Ungenauig-
keit vermieden worden : « Recte definitur substantia, ens in se (98). Dagegen
S. th. IIT 77. 1. 2: « Non est ergo definitio substantiae, ens per (= in) se
sine subjecto ... sed quidditati seu essentiae substantiae competit habere
esse non in subjecto. » Sehr oft werden Zitate aus zweiter Hand vorgelegt,
meist aus den Kompendien Donats, der iiberhaupt in den Fuf3noten wohl
am haufigsten genannt ist.

Im einzelnen mochte ich noch auf folgende Punkte hinweisen: Im
Beginn der Logik sind idea und simplex apprehensio ohne weiteres identi-
fiziert. Der objektive Begriff wird nicht eigens genannt, obwohl das objektive
und subjektive Element des Begriffes unterschieden werden ; das objektive
sei die similitudo rei, quae repraesentatur. Diese Begriffslehre ist nicht
recht klar. — In der Darstellung der Analogie, S. 14 {., ist das bedeutsamste
Glied, die analogia proportionalitatis propriae unbeachtet geblieben. —
S. 21 war es ratsamer, die Aquipollenz lieber ganz zu iibergehen, und dafiir
die wichtigere conversio propositionum vollstindiger zu geben. Statt der
entbehrlichen besonderen Regeln der SchluBfiguren (27) konnte wenigstens
gesagt werden, was man unter modus versteht.

Die Bedeutung der Kriteriologie ist S. 41 iiberschédtzt. Sie ist auch
nicht die unerlaBliche « praeparatio ad omnes reliquas partes philosophiae ».
Vielmehr gehort sie als Teil in die Metaphysik. «Metaphysica disputat
contra negantem sua principia», S. th. I 1. 8. — Teile der Metaphysik
sind aber nicht Kosmologie und Psychologie (S. 3). Vgl. Gredt, Elem. Phil. %,
Friburgi 1926, N. 614.

In der Frage der Transsubjektivitat der Sinnesobjekte wird der Stand-
punkt des Verfassers niemanden befriedigen. Er stellt auf (59 f.), daB
wahrscheinlich Licht und Farbe formell in den Dingen seien, jedoch Ton,
Geruch usw. wohl identisch mit dem subjektiven Akt.

In der Ontologie diirfte eine kurze Erklirung der proprietates entis :
unum, verum, bonum nicht fehlen. Sie sind zwar spater genannt in der
Theodizee, S. 263 und 270 (vgl. auch 82, Kriter.), aber, auBBer unum, nicht
erklirt. — Ebenso vermi3t man eine allgemeine Erklarung und Einteilung
von Potenz und Akt. Vgl. in etwa 135, Kosmol., wo actus aber auch nicht
genannt ist. — In bezug auf Wesenheit und Dasein, deren realen Unter-
schied Sp. als wahrscheinlich verteidigt (96), bemerkt er treffend, daB die
Schwierigkeit der Auffassung in der Phantasie ihren Grund habe, die beide
Teile als komplete Dinge vorstelle. — Uber suppositum, persona (sub-
sistentia), causa finalis findet man in der Ontologie nichts. Wie viel
wichtiger war es, diese Begriffe zu vermitteln, als z. B. in der Ethik in
einem eigenen Paragraphen (332 f.) iiber restrictio mentalis zu handeln ?



336 Literarische Besprechungen

Der Theologe sagt wohl, da die quantitas de facto trennbar ist (zu
S. 112). — Die S. 135 gegebene Antwort auf die Frage, ob erste Materie
absolut genommen ohne Form existieren konne, enthilt ein gréBeres MiB-
verstindnis. Wenn zwischen Wesenheit und Dasein nur gedanklicher
Unterschied bestehe, soll dig: Trennung der Materie von aller Form
unmoglich sein, bei realem Unterschied dagegen nicht. Es verhilt sich
gerade umgekehrt. Wer den sachlichen Unterschied von Wesenheit und
Dasein leugnet, sieht jedes reale Seiende, alse auch die materia prima,
als identisch mit dem Akt der Existenz an und kann deshalb auch zugeben,
dafl absolut genommen die Materie ohne die Form existieren kénne. Nicht
so, wer den realen Unterschied annimmt. Dieser sieht namlich die erste
Materie als ganzlich reine Potenz an, die den Akt des Daseins nur durch
die Form erhédlt. Und so sagt er mit dem englischen Lehrer : dicere, quod
materia sit in actu sine forma, est dicere contradictoria esse simul. Quodl. III
a. 1. — Dort steht iibrigens auch der beide Fragen so sehr klirende Satz :
Omne quod est actu, vel est ipse actus vel est potentia participans actum.

Man kann nicht allgemein.sagen, daB die Alten die der Aufnahme
der species sensibilis impressa folgende Tatigkeit als species expressa
bezeichnet hitten (181), und daB die Sinnestatigkeit immer eine similitudo
objecti auspridge (182). Da unterstellt man, daB die Erkenntnis in ihrem
eigentlichen Wesen die Ausprigung einer Ahnlichkeit sei, was nicht aufrecht
erhalten werden kann. Vgl. Gredt, Xenia Thom. I, Romae 1924, p. 303 ff,,
und Wintrath, « Divus Thomas », 1929, 61 ff.

Die Anordnung der Thesen iiber die Verstandeserkenntnis wire wohl
logischer, wenn zuerst iiber das Objekt des Verstandes und dann iiber den
Ursprung der Begriffe gehandelt wiirde. — Uber das sinnliche Streben
enthdlt die Psychologie fast nichts, vgl. S. 200. In der Ethik wird aber
die Anwendung gemacht : De impedimentis actus humani, p. 298 ff. Auch
hier ist der Terminus passio nicht genannt. — Bei dem Beweise der Willens-
freiheit, 204 f., diirfte der eigentliche innere Beweisgrund aus der intellek-
tuellen Erkenntnis des Guten iiberhaupt (S. Th. I 59. 3 ; 83. 1) nicht fehlen.

Warum die Lehre der Thomisten iiber die Einheit der Wesensform
im Menschen so groBle Schwierigkeit finden soll in der Erklirung des
Kadavers, ist doch nicht einzusehen (217). Eine forma cadaverica wird
gar nicht verlangt. Vgl. z. B. Gredt, Elem. 4, N. 532, 2 b u. 408, 3. Sp. hebt
iibrigens gut hervor, daB3 nur die Ansicht des hl. Thomas die Einheit des
Menschen wahrt.

Fiir das infinitum privative ist ein noch nicht fertig gestelltes Haus
wohl kein gliickliches Beispiel, 259. Vgl. S. th. III 10. 3. 1. Das infinitum
potentia kann man nicht als Unterglied des infinitum negative aufstellen.
— Generatio und corruptio sind mutationes in durchaus eigentlichem Sinne,
die mit creatio, annihilatio nicht auf eine Stufe zu stellen sind (264).

In der Ethik findet speziell die These iiber die regula moralitatis
unseren Beifall : regula formalis proxima, ratio recta, formalis suprema
lex aeterna (302). -

St. Augustin b. Bonn. P. A. Wirtgen S. V. D.



Literarische Besprechungen 337

R. Kynast : Ein Weg zur Metaphysik. Ein Versuch iiber ihre Moglich-
keit. Leipzig, F. Meiner. 1927. XIV-355 SS.

In der Einleitung stellt der Verfasser Wissen und Glauben einander-
gegeniiber, Im I. Teil : « Die Problematik der Metaphysik als Wissenschaft »
analysiert er die Begriffe Giiltigkeit, Gegenstandlichkeit, Wirklichkeit, Wert
und Wissenschaft, teilt die Philosophie ein in Logik, Gegenstandspsychologie,
Erkenntnistheorie, Wertethik und schliet Metaphysik aus vom Bereich
der Philosophie als Wissenschaft. Im letzten Kapitel des ersten Teiles iibt
er Kritik an den verschiedenen Methoden der Metaphysik, spricht auch
iiber Thomas von Aquin und die Scholastik, im besonderen iiber «die
dialektische Methode Hegels » und «die \rVesenserschaming Husserls ». Im
II. Teile behandelt er « Die Moéglichkeit der- Metaphysik. » Im einzelnen
finden sich Kapitel wie « Metaphysik ist Gestalt », « Das ichhaft-erlebnis-
miBige Gefiige der Metaphysik », dann Gott, Freiheit, die Seele und ihre
Unsterblichkeit, das Antinomienproblem ; zum Schlul gibt er seine « Meta-
physische Methode ».

Es ist schwer, vom Standpunkt einer niichternen Philosophie mit
festen Begriffen ein ganz modernes philosophisches System wie das vor-
liegende zu beurteilen, das noch dazu in einem iiberaus schweren, ermiiden-
den Stil dargestellt ist, wie schon von anderer Seite hervorgehoben wurde.
(J. Ternus S. J. in Philos. Jahrb. 1929, S. 263.) Im Folgenden wollen wir
einige Punkte dieses Weges beleuchten.

Wissen und Glauben : Der Verf. hebt hervor, daB8 der Glaube nicht
« bloB psychische Tatsache » sei, sondern « von einer logischen Affinitdt zum
Wissen getragen sei», wenn ihm auch nicht der gleiche « Giiltigkeitsgrad »
zukomme. — Was der Verf. damit sagen will, ist nicht neu. Neu aber ist,
wenn er als das Reich des Glaubens, das nach ihm seinen Giiltigkeitsgrad
zwischen dem Wissen der Wissenschaft und dem religiésen Glauben hat,
die Metaphysik bezeichnet. Nach ihm ist « die Metaphysik der eine grof3e
Triger des Systemzusammenhanges, also der logischen Zusammengehorig-
keit von Wissen und Glauben ».(S. 7). Wenn der Verfasser unter dem
Begrift des Glaubens, den er der Metaphysik zuschreibt, eigentlich Erkenntnis
der ersten philosophischen Prinzipien durch unmittelbare Evidenz meinen
wiirde, kénnte man sich mit ihm noch irgendwie einigen. Fiir uns steht
eine solche Evidenz aber iiber, nicht unter der mittelbaren Evidenz.

Philosophie und Wissenschaft : « Philosophie ist das entfaltete System
der Grundformen der Gegenstindlichkeit.» « Um die Gegenstandlichkeit
gruppieren sich die Prinzipienwissenschaften der Philosophie: die all-
gemeine Logik, die Gegenstandspsychologie, die Erkenntnistheorie und die
allgemeine Werttheorie. » (S. 68)

Logik : Das Prinzip der Logik ist fiir Kynast das Prinzip der Identitit.
«Im Begriff der Identitit also konstituiert sich der Gegenstand sowohl,
wie auch das Urteil. In der Identitit wird erst das Urteil » (S. 20). Da er
an anderer Stelle sagt: « Gegenstand sein ist Erkanntsein », so stimmen
wir gerne bei, wenn er damit sagen will, da3 der Verstand erst durch das
Urteil im Besitz der Wahrheit ist. Als erstes Urteil nehmen wir aber nicht



338 Literarische Besprechungen

das Identitatsurteil an, so weit es uns tautologisch scheint. (Wohl scheint
er an anderer Stelle (S. 22) dem Identititsprinzip die Bedeutung des Satzes
vom Widerspruch beizulegen.) AuBerdem sind diese Fragen fiir uns Gegen-
stand der Metaphysik und nicht der Logik.

Gegenstandspsychologie : In der Gegenstandspsychologie hat das Ich

Prinzipiencharakter, wie in der Logik die Identitat. Damit ist aber nicht
gemeint, daB das Ich in diesem Sinne Gegenstand eines Urteils sei. « Das
Ich wiirde dann in Abhingigkeit von der allgemeinen Logik stehen.
In Wahrheit aber ist es als Prinzip coordiniert der Logik, oder vielmehr,
es steht in Korrelation mit ihr als das Prinzip des auch nicht Giiltigen »
(S. 81). In dieser Auffassung zeigen sich die Zusammenhinge mit der
« Konstruktionsphilosophie ».

Erkenntnistheorie : « Erkennen bedeutet die kontinuierliche — kon-
tinuierlich im Sinne der mehrgliederigen — Anndherung an den Gegenstand
in seiner Bestimmtheit durch die Identitit» (S. 97). « Erkenntnistheorie
ist daher Entfaltung der Moglichkeit, wie zeitlos Giiltiges in eindeutiger
Beziehung zur Bedeutung und ihrem zeitlosen Erlebnis stehen kann.» —
Mit der Terminologie des Verfassers gemessen, konnte man vielleicht diese
Definition richtig deuten.

Wertethik : « Wert ist gewollte Ordnung, ist Ordnung insofern sie
gewollt ist» (S. 149). «Das Verhidltnis aber dieser subjektiv-objektiven
Wertrangordnung zum theoretisch-wissenschaftlichen System der unbedingt
giiltigen Werte nach wissenschaftlicher Methode zu bestimmen, 1st die
Aufgabe der Ethik.» — Der Autor selbst zitiert dazu eine &dhnliche
Definition Kants (S. 209).

Metaphysik : « Metaphysik ist Wertrangordnung, aber nicht Wertrang-
ordnung schlechthin, sondern in primidrer Bewertung das Gestalterlebnisses
der Wertrangordnung » (S. 230). « Nicht ist darunter die abstrakte Wahr-
heit, Sittlichkeit, Schoénheit und Heiligkeit zu verstehen, sondern diese
Begriffe genommen in der Fiille der unter sie befaBten Einzelordnungen.
Das Einzelne ist in ihnen mitgemeint » (S. 231). « Metaphysische Erkenntnis
bedeutet daher nichts anderes als urteilsmiBige Fixierung des Gestalt-
erlebnisses der Wertrangordnung und zugleich damit der Wertrangordnung
selbst » (S. 233). « Metaphysik fafit die Welt wie sie durch die wissenschaft-
lichen Ordnungen in Ausschnitten bestimmt wird, zur wertgefiigten Ganzheit
zusammen. » — Diese Satze zeigen zur Geniige, was der Verfasser unter Meta-
physik eigentlich versteht: den Komplex aller wissenschaftlichen und
historischen Wahrheiten, die einheitliche' Erkenntnis aller Dinge in ihrer
Individualitit — ein Wissen, das die scholastische Philosophie Gott
zuschreibt.

Gott ; « Es gibt mindestens eine Substanz, die zugleich persénlich ist.
Diese personale Struktur kann aber nur von der ganzen Wertrangordnung
gelten. ... Mithin gibt es nur eine personale Substanz ; sie besteht in der
Ganzheit der Wertrangordnung ... und dieses hichste Gut ist der existie-
rende, personliche Gott» (S. 26). — Wenn man diese Sitze liest, mochte
man meinen, der Verf. setze Welt und Gott einander gleich. Andere Stellen
sprechen aber wieder eine gewisse Unterscheidung aus: « Die Welt ist die



Literarische Besprechungen 339

Substantialitit Gottes, ohne doch selbst mit Gott zusammenzufallen »
(S. 267). «Die Welt ist daher ... die Wertverwirklichung. In Gott ist
die Wertverwirklichung erreicht. Die wirklich bestehende Welt ist daher
der zeitliche ProzeB der Entfaltung Gottes und Gott ist auf diese Weise
Ursache der Welt» (S. 269). — Unter diesen Sitzen sind nicht iible
Gedanken verborgen. Aber die ganz unmogliche Terminologie verleidet
einem im besonderen hier die Lektiire dieses Buches. Denn gleich wieder
scheinen Gott und Welt in eine Einheit zusammenzuflieBen : « Die Welt
ist potentielle Substanz Gottes » (S. 269). «Das Ziel der Welt ist Gott
in der Fiille der Ordnungen » (S. 284). — Verf. schreibt auch, die Theologie
habe Gott mit menschlichen Eigenschaften ausgeriistet und betont, die
Allgiite «liege in einem ganz andern Gebiete als die menschliche Giite »
(S. 280). Nun hat aber die Theologie immer die analoge Gotteserkenntnis
betont, wie in jedem Handbuch zu finden ist. Wenn der Verfasser sagt :
« Das gottliche Ich steht nicht unter der Bedingung des Wissen-kénnens,
denn alle Potentialitit ist in ihm in Aktualitat iibergefiihrt » (S. 282), —
so spricht er damit eine der einfachsten Wahrheiten in scholastischer
Form aus.

Freiheit : « Freiheit ist daher die Beziehung, vermoge derer das empi-
rische Ich sich gemall der metaphysischen Wertrangordnung auswirkt,
vermoge deren es sich zur personalen Wertrangordnung emporzubilden
sucht » (S. 299).

Seele : « Seele ist eine Form und ein Inhalt des Erlebnisses, nicht eine
Form des Seins » (S. 301). « Die Seele ist unsterblich, insofern ihre eigene
Ganzheitsfunktion mit Einschlul3 der von ihr umspannten Inhalte iiber-
zeitlich giiltigen Gehalt besitzt ... » (S. 312). — Als Kritik mag die
Anfiihrung dieser Stellen selbst gentigen.

Wenn wir ein letztes Urteil abgeben sollen, so kénnen wir dem Verfasser
den guten Willen nicht absprechen und bedauern nur, daf3 seine Begabung
fiir Metaphysik den Weg zum Innern der echten Metaphysik noch nicht
gefunden hat.

Dieser « Weg zur Metaphysik » ist eines der Werke unserer Zeit, die
«die groBe Synthese» suchen. Auf Seite vir des Vorwortes sagt der
Verf. : « Ein System der Metaphysik bauen, hiee mit dem Weltenauge
Hegels, das die innere Wertmannigfaltigkeit seiner damaligen Kultur zu
iibersehen vermochte, die Gesamtheit der Kulturprobleme der verwickelten
Gegenwart zu einer theoretischen Einheit zusammenschauen.» Wenn er
auch spiter (S. 180) «die dialektische Methode Hegels » als iiberwunden
beiseite legt, so zeigt sich doch in einem Denken iiberall der Geist Hegels,
der nun wieder da und dort in verschiedenen Formen auflebt.

Rom (S. Anselmo). P. Hievonymus Gassner O.S. B.

G. Rabeau : Reéalité et relativité. Etudes sur le relativisme contem-
porain. Paris, Marcel Riviére. 1927. vIII-284 SS.

Rabeau stellt sich zur Aufgabe, den Relativismus in seiner logischen
Entwicklung von den ersten Verneinungen bis zur letzten Konsequenz



340 Literarische Besprechungen

darzustellen. Diese logische Entwicklung hat der Relativismus in der
Geschichte durchgemacht. Zuerst wurde das metaphysische Absolute, die
Substanz, geleugnet. NaturgemiaB folgte dann die Leugnung des gedank-
lichen Ausdruckes der Substanz, des Begriffes, des logischen Absoluten.
Dabei dachte man noch nicht daran, das empirische Absolute, das Faktum
zu leugnen. Der Positivismus hielt im Gegenteil noch sehr fest an dieser
letzten Scholle, die von allem objektiven iibrig blieb. Doch die zerstérende
Kritik schreckte nicht davon ab, die letzte Konsequenz aus ihrem Vorgang
zu ziehen. Das empirische Absolute wurde aufgelost. Das Faktum besteht
nach ihr nur mehr in der subjektiven Tétigkeit des Geistes. So bleibt also
gar nichts von dem iibrig, was die Philosophie des natiirlichen BewuBtseins
(la phil. du sens commun) immer als objektive Wirklichkeit betrachtet hat.

Das Werk R.s will aber nicht historisch sein, sondern kritisch und
konstruktiv. Reichlich zitiert werden die Vertreter des Relativismus,
besonders E. Cassirer, L. Brunschvicg, E. Goblot, E. Le Roy, B. Croce.
Dadurch bekommt der Leser ein getreues Bild dieser Lehre. Das Buch
ist eingeteilt in 5 Kapitel : 1. Substanz und Funktion ; 2. Begriff und Urteil ;
3. Faktum und Intuition; 4. Das Faktum und die Wesenheit; 5. Die
intellektuelle Tatigkeit und die Relationen.

Im ersten Kapitel wird das System Cassirers auseinandergesetzt. Der
Substanzbegriff wird einfach ersetzt durch den Funktionsbegriff, also durch
eine Beziehung, die wesentlich von etwas anderem abhangt. Das Funda-
ment der Funktion ist nicht etwas Sachliches, etwas Absolutes, etwa das

objektive Sein — so hdtte man nur den Substanzbegriff weiter hinaus-
geschoben — sondern eine andere IFunktion ; diese stiitzt sich auf eine

dritte usw. ins Unendliche, so daBl jede objektive Wirklichkeit aus-
geschlossen bleibt. Ja, nach Cassirer hat man sich nicht einmal die Frage
nach dieser Wirklichkeit zu stellen. R. weist nach, daB diese Funktion
nur eine relatio rationis ist. Die Frage nach der objektiven Wirklichkeit
muf} gestellt werden und kann nur beantwortet werden durch ein absolutes
Objekt, wenn man nicht in den reinen Nihilismus fallen will.

Das zweite Kapitel befaBt sich mit dem Begriff. Wie die Substanz in
Funktionen, so wird der Begriff in Urteile aufgelost, deren Begriffselemente
in weitere Urteile zerlegt werden, wieder ins Unendliche. Die Theorie,
welche den absoluten Begriff verurteilt, beruht auf einer Reihe von Postu-
laten. Hier setzt die konstruktive Kritik R.s ein. An Hand der thomi-
stischen Prinzipien und Texte beweist er, da3 die Postulate unbegriindet
und falsch sind ; daB auch in der Theorie des Primates des Urteils dem
Urteil eine objektive, universelle Wirklichkeit zu Grunde liegen muB3 —
das Sein, erstes Objekt der Vernunft; daB der Beweis nicht nur eine
Beziehung der Titigkeiten des Geistes zueinander enthilt, sondern auch
eine solche zu den Objekten dieser Tatigkeiten.

Die zwei folgenden Kapitel : Fait et intuition und le fait et 'essence,
scheinen uns der beste Teil des ganzen Werkes zu sein. Wie wurden die
verschiedenen Fakta aufgelost ? Die Antwort auf diese Frage lilt R. die
modernen Denker selbst geben. Wo diese aber stehen bleiben, geht er in
ihrer Denkweise weiter, um so die letzte Konsequenz ziehen zu koénnen.



Literarische Besprechungen 341

Von dem Komplexen ausgehend, fiihrt er zundchst das soziologische und
soziale Faktum an. Leicht werden Fakta dieser Art in einfachere Bestand-
teile zerlegt. Die Positivisten betrachteten sie als etwas an sich Bestehendes,
das zwar die Gesellschaft als solche betrifft, nicht aber den einzelnen
Menschen. Da aber das soziale Faktum nur dadurch sozial ist, da3 es die
Beziehungen des Individuums zur Gesamtheit der Menschen ausdriickt oder
die Beziehungen der Gesellschaft zu den einzelnen, so ist diese Ansicht
falsch. Mit Recht behauptet also die Kritik, das soziale Faktum. bestehe
in einer Beziehung, oder besser in einer Gesamtheit von Beziehungen.
Die Elemente dieser Beziehungen finden wir in den Fakta, die im folgenden
behandelt werden, in den physischen, historischen und, vor allem, in den
psychologischen Fakta.

Ein physisches Faktum ist die Manifestation der quantitativen Eigen-
schaften eines Kérpers. Das physische Faktum wird vom Physiker hervor-
gebracht und in seinem Wesen bestimmt. Wenn es auch provisorisch als
etwas Absolutes angesehen wird, so ist es doch nicht das objektive Moment
des Faktums, das die Wissenschaft angeht, sondern das subjektive, das
kiinstliche. Was absoluten Wert hat, sind die Gesetze ; die Fakta dienen
bloB8, um die Gesetze zu bestitigen. Das einzige Objektive im Faktum
ist die Intuition: der Geist ergreift in einem einfachen Blick die Fakta
mit ihren Beziehungen und Abbildungen. Er sieht «une ame logique
dans le corps imaginable des mnotations qualitatives» (Le Roy). Der
Geist sieht also nur abstrakte Beziehungen, m. a. W., es bleibt gar kein
objektives Element im physischen Faktum. Die einzige Determination,
die dem Faktum noch von aullen zukommen kann, ist sein Platz in
der geschichtlichen Entwicklung. So werden wir zum geschichtlichen
Faktum gefiihrt.

Da das historische Faktum, nach Croce, nur dann entsteht, wenn es
gedacht wird, besteht es in einer gegenwartigen Intuition der Vergangenheit.
Der Geist selbst ist die Geschichte dadurch, daB er die flieBende Existenz
denkt. Die Gesamtheit der Ereignisse, die friiher diesen oder jenen Menschen
bestimmt hat, bestimmt sich jetzt als meine Person, die jenen Menschen
wiederbelebt. So begriindet die historische Intuition die historische Wahr-
heit, welche nichts anders ist, als der Verstand, der seine eigene Gegenwart
ergreift. Dal3 die pantheistische Auffassung so gut wie nichts erklart, sagt
Croce nicht: Ebensowenig geht er darauf ein, daB dieses Verfahren
praktisch unmdglich ist, da doch der Historiker eine begrenzte Persénlich-
keit hat, die mit ihren Mitteln arbeitet und von vielen Umstinden geleitet
wird, bestimmte Ereignisse aus der Geschichte herauszugreifen.

Das psychologische Faktum soll also der letzte Grund sein fiir die
iibrigen Fakta. Das Leben der Seele wird heute aufgefaBt als eine voran-
schreitende Dauer. Die psychologischen Fakta sind gleichsam der Rhythmus
dieser Dauer. Ein psychologisches Faktum ist also das Resultat einer
Zerlegung der Dauer, die fiir das praktische Leben gemacht wird. Die
einzige richtige Kenntnis ist die Intuition. Doch die reine Intuition, die
frei ist von jedem praktischen Bediirfnis, ist unerreichbar. Das Absolute
erreicht man nur dadurch, daB man es lebt. — Alle Fakta sind also bloB

Divus Thomas. 23



342 Literarische Besprechungen

subjektive Ergebnisse, die sich in Verstandeselemente auflésen. Das Objek-
tive steht nur am SchluB da als undurchdringliche Grenze (une limite
opaque).

R. analysiert nun die Fakta, um zu sehen, ob sie nicht doch als ob-
jektive Einheiten dastehen. Der Reihe nach setzt er auseinander die Natur
der Fakta, die intellektuelle Intuition und die Relationen, um dann auf
die einzelnen Fakta zu sprechen zu kommen. Bei dieser Besprechung ist
die vornehme Kritik R.s bemerkenswert. Er will nicht einfach umstoBen,
sondern er sucht mehr nach dem, was vereint, als nach dem, was trennt.
So fragt er sich, ob die Prinzipien der Relativisten sich nicht mit der
realistischen Lehre vereinigen kénnen. Denn schlieBlich miissen auch die
Relativisten doch eine Begegnung von Objekt und Subjekt zugeben, sie
miissen auch etwas wahrnehmen, was aullerhalb des Denkenden liegt, was
dieser erkennt und nicht schafft.

Zwei Schwierigkeiten halten besonders die modernen Denker auf, die
objektive Wirklichkeit der AuBenwelt zu bekennen : 1. die Geistigkeit des
Verstandes, und besonders 2. der Umstand, daB die sachlichen Beziehungen
nicht in der Wirklichkeit gesehen werden, sondern in ihrem abstrakten,
mathematischen Ausdruck. Durch die thomistische Erkenntnislehre l6st
R. diese Schwierigkeiten auf. Hierbei greift er sehr weit aus. Doch ist
das Vorgehen nur zu loben, da man nur so einen klaren Blick in dieses
schwierige Problem gewinnen kann. Wo die modernen Philosophen bei
der subjektiven Tatigkeit des Geistes, als der letzten Quelle unseres Wissens
stehen bleiben, geht unsere Lehre weiter bis zur objektiven Quelle alles
Wissens, zur Idee des Seienden. Diese ist nicht ein praktisches Postulat,
sondern etwas Wirkliches, Gegebenes, das in den Individuen enthalten ist.
Es ist das Fundament aller Erkenntnis.

Mit dieser Lehre untersucht nun R. die Fakta. In der Diskontinuitit
der psychologischen Fakta erkennt der Verstand sich selbst. Er sieht
eine geistige Natur, die fiir sich selbst besteht. Sodann sieht er gleich ein
« Nicht-ich », etwas AuBenstehendes, welches die inneren Fakta bestimmt.
Das psychologische Faktum offenbart so die Existenz des physischen
Faktums. Jenes ist die Wirkung, die von diesem als Ursache bestimmt
wird. Wenn die Kausalitit auch nur eine Beziehung wire, so ist sie doch
eine wirkliche Beziehung, da ihre Termini wirklich gegeben sind und in
der Intuition als solche erkannt werden. Das historische Faktum ist und
bleibt in der Vergangenheit. Ob es nun als psychologisches Faktum an
duBere Fakta gebunden war, oder als eine Gesamtheit psychologischer und
physischer Fakta sich darstellt, der Historiker schafft es nicht, sondern
er ruft es wieder hervor, um zu zeigen, was diese Fakta in einzelnen Seelen
waren. Das soziologische Faktum hat wieder seine Basis in dem einfachen
psychologischen Faktum. Durch meine innere Erfahrung kann ich also
auch dieses wahrnehmen, sei es nun vélker-psychologisches oder soziales
Faktum ; es beriihrt mich, und durch mich die iibrigen Menschen.

In einem letzten Kapitel nimmt R. die Lehre des hl. Thomas synthe-
tisch zusammen, um speziell zu zeigen, daB sie nicht nur Lehre des Erkannten
ist, sondern auch in hohem Grade Lehre des Erkennens.



Literarische Besprechungen 343

Bei all dem Guten, das dieses Buch enthilt, ist nur zu bedauern,
daB es nicht als Ganzes verarbeitet worden ist. Es sticht zu sehr hervor,
daB es eine Sammlung einzelner Artikel ist, die zu unabhingig neben-
einander stehen. Es wird angegeben, daB das letzte Kapitel ein Referat
des internationalen Philosophie-Kongresses in Neapel ist (Atti del 5. congr.
int. di Fil. p. 1018-1028). Es wird jedoch nicht gesagt, daB die vier iibrigen
Kapitel ein einfacher Abdruck von Artikeln der Rev. des sc. phil. et théol.
1920-1923 sind. Die Wiedergabe ist so getreu, daB sogar ein sinnstérender
Druckfehler einfach wiederholt wurde (S. 202, Z. 20 lies physique statt
historique). |

Clerf (Luxemburg.) J. P. Miiller O. S. B.

L. Urbano O. P. : Einstein y Santo Tomads. Estudio critico de las teorias
relativistas. Madrid («La Ciencia tomista ») I927. XXXI-235 p.

P. Urbanos Buch erscheint als erstes Heft des zweiten Bandes der
Bibliothek der spanischen Thomisten (Biblioteca de Tomistas Espaioles).
Es behandelt Raum, Zeit und Bewegung. Ein zweites Heft iiber Weltall
und Gravitation, Naturgesetze und Wunder, Zusammensetzung des Stoffes
und Hylomorphismus, soll folgen.

P. Urbano will die Relativititstheorie in Einklang bringen mit der
Lehre des hl. Thomas. Der Verfasser zeigt sich sehr bewandert in den
physikalischen und mathematischen Wissenschaften. Seite 209 schreibt
er : « Wir wiederholen noch einmal, da3 die Relativititstheorie nicht darum
so benannt wird, weil sie behauptet, es sei alles relativ und so die Grund-
begriffe der Wissenschaft und des praktischen Lebens zerstort. Es handelt
sich um den Wert der Gleichungen und gebrauchlichen mathematischen
Formeln, die aufgestellt werden riicksichtlich eines unbeweglichen oder
gleichformig geradlinig bewegten Bezugssystemes.» Wenn das der Fall
ware, wenn die Relativititstheorie einzig auf das mathematische Gebiet
beschrinkt bliebe, dann hitte der Philosoph sich iiberhaupt nicht damit
zu befassen. Allein die Relativititstheorie, wie sie von P. Urbano dar-
gestellt wird, greift iiber auf das physikalische und philosophische Gebiet.
S. 120 und S. 209 widerspricht P. Urbano meinen Darlegungen iiber das
Verhiltnis der Relativititstheorie zur thomistischen Philosophie. Er
bezieht sich dabei aut meine vom thomistischen Kongre8 in Rom 1925
verdffentlichte Mitteilung, Series tertia N. 6. Diese Mitteilung deckt sich
im wesentlichen mit meinem im « Divus Thomas » 1924, Heft 4, veriffent-
lichten Aufsatz, auf den ich hier verweise, da ich keinen Grund habe,
meine dort geduBerten Ansichten zu andern.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O.S. B.



344 Literarische Besprechungen

M. Thiel O. S. B. : Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit
des Einzelmenschen. Prinzipien zu einer philosophischen Charakterlehre.
Freiburg Br., Herder. 1929. xX1v-84 SS.

Die Schrift ist eine Zusammenfassung von Aufsidtzen aus dem Jahr-
gang 1928 des « Divus Thomas» (Freiburg i. d. Schweiz), die jetzt mit
einigen Verinderungen in Buchform herausgegeben werden. — Drei Dinge
sind zu unterscheiden : die Individuation, der angeborene Charakter und
der erworbene Charakter. Es gibt eine philosophische Charakterlehre als
strenge Wissenschaft iiber. den erworbenen Charakter, nicht aber iiber
den angeborenen. Denn den angeborenen Charakter kénnen wir nur mit
einer gewissen Wahrscheinlichkeit rein induktiv aus dem Benehmen des
Menschen erkennen. Uber den erworbenen Charakter aber kénnen wir
aus den Zielen eines Menschen manches mit Sicherheit und auch deduktiv
feststellen. So kommen wir zu einer philosophischen Charakterlehre, die
der Pidagogik gute Dienste leisten kann. Aber diese philosophische
Charakterlehre ist keine Individualphilosophie. Es gibt iiberhaupt keine
Individualphilosophie im Sinne einer Ableitung der individuellen Eigen-
schaften aus dem individuellen Wesen. Die wesenhafte Erkenntnis des
Individuums liegt auBerhalb der Grenzen des menschlichen Erkennens.
Und iiberdies sind die individuellen Eigenschaften mit dem individuellen
Wesen nur rein tatsdchlich verkniipft, so dal3 sie sich aus diesem Wesen
in keiner Weise ableiten lassen. Allein es gibt wohl eine Philosophie iiber
das Individuum in dem Sinne, dafl das Individuum und dessen individuelle
Eigenschaften #m allgemeinen aus ihren Ursachen erkannt und abgeleitet
werden. Und diese Philosophie bietet uns hier der Verfasser im engen
AnschluB8 an den hl. Thomas, aber mit voller Beriicksichtigung der neueren
Biologie. Der Verfasser hat mit groBem Flei3e diese Ergebnisse zusammen-
gestellt und gedanklich verarbeitet. Es zeigt sich dabei, daB3 diese Ergebnisse
nicht nur der thomistischen Philosophie keine Schwierigkeiten bereiten,
sondern daf sie eine Grundlage bilden, auf der sich die thomistische Lehre
iiber Individuum und individuelle Eigenschaften in lebensvoller Weise
aufbauen liBt. Nach dem Untertitel der Schrift soll die in ihr gebotene
Philosophie iiber das Individuum die Prinzipien zu einer philosophischen
Charakterlehre bieten, die der Verfasser demnichst verdffentlichen will.
Allein die Schrift hat ihren Wert an und fiir sich, besonders in unserer
Zeit, in der man den in ihr behandelten Fragen so groBes Interesse entgegen-
bringt ;- « In welchem Verhdltnis stehen Individualitit und Charakter
zueinander ? Wird der Charakter eines Menschen angeboren oder erst
nachtriglich erworben ? Erschafft Gott alle Seelen gleich vollkommen ?
Erstreckt sich das Gesetz der Vererbung auch auf die geistige Seele des
Menschen ? usw.» Die Philosophie des hl. Thomas gibt auf alle diese
Fragen eine befriedigende Antwort. Mit Unrecht hat man noch neuerdings
dem hl. Thomas den Vorwurf gemacht, er habe dem Individuum nicht
die gebiihrende Aufmerksamkeit geschenkt, vielmehr sei bei thm noch die
« antike Entwertung der konkreten Welt des Individuellen » wahrzunehmen
(E. Przywara, Gottgeheimnis der Welt, S. 107 ff. und Philos. Jahrb. der



Literarische Besprechungen 345

Gorresgesellschaft, Bd. 41, S. 51). Wenn auch nach der aristotelisch-
thomistischen Philosophie der Gegenstand, auf den sich unser Verstand
geradeswegs bezieht, das allgemeine, nicht das konkrete Einzelding ist, so
ist dennoch nach dieser Philosophie in der Allgemeinerkenntnis das Einzel-
ding immer nebenbei miterfa8t. Die Verstandeserkenntnis des Allgemeinen
bleibt in der engsten Verbindung mit den konkreten Einzeldingen, da der
Allgemeinbegriff in sich eine wesentliche Beziehung zum Einzeldinge tragt,
in dem er verwirklicht ist.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O. S. B.

M. Sternberg : Die Bedeutung der scholastischen Philosophie fiir das
heutige medizinische Denken. Eine historische und methodologische Studie.
Berlin (Borntraeger), 1926. (22 pag.)

An vier «allbekannten, altiiberlieferten medizinischen Regeln » zeigt
Sternberg die Bedeutung der scholastischen Philosophie fiir das heutige
medizinische Denken. Die erste Regel : Nihil frustra facit natura, spricht
den Zweckgedanken aus. Mittelst dieses Satzes schlof W. Harvey auf
den Kreislauf des Blutes, und der Zweckgedanke beherrscht auch noch
die ganze heutige Medizin. Die zweite Regel ist das Prinzip der Einfachheit :
Principia non temere esse multiplicanda. Die dritte Regel : Denominatio
fit a potiori, kommt zur Verwendung, wenn es sich darum handelt, die
Hauptkrankheit festzustellen. Die vierte Regel: Cessante causa cessat
effectus ist die Richtschnur fiir « kausale Behandlung » der Krankheiten.

Es wire hervorzuheben gewesen, dafl alle diese Sitze sich auf die
Ursichlichkeit beziehen : der erste auf die Zweckursache, die anderen auf
die Ursichlichkeit iiberhaupt. Viel hdtte die Darlegung des Verfassers
gewonnen, wenn er sich etwas mehr in die aristotelisch-thomistische Lehre
iiber die Ursdchlichkeit vertieft und von diesem Standpunkte aus seine
Erklarung gegeben hitte. Sagt er doch selbst gegen F. A. Lange, dal man
die Scholastik jetzt « nicht mehr als ein unertriagliches Joch » betrachte.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O.S. B.

M. Barbado O. P. : Introduccion a la Psicologia experimental. Madrid,
Editorial Voluntad S. A. 1928. 712 S,

Aprés quelques chapitres généraux sur l'objet de la psychologie, sa
méthode, ses relations avec les sciences limitrophes, le R. P. Barbado in-
specte, sur cette base, l'histoire des doctrines, systémes, méthodes qu’a
engendrés le concept de psychologie, ou qui aussi, par ricochet, ont con-
tribué a développer ce concept.

C’est un long effort consacré & I'histoire de la psychologie, une docu-
mentation étendue, et qui veut méme étre organique : puisque le P. Barbado
n’omet pas de donner des points de centralisation des idées et essaie la
filiation des systémes.



346 Literarische Besprechungen

Mais dés le commencement, des titres indiquent l'aspect sous lequel
tout cela est principalement vu: «... la préhistoire de la psychologie
expérimentale » ; puis: « Aristote pére de la psychologie empirique. »

On ne saurait trop insister ici, on ne saurait trop bien poser en marge
de la discussion qu’il existe, chez Aristote et dans la philosophia perennis,
une psychologie spéculative, qui est radicalement distincte du type de
« science empirique » qu’on trouve aujourd’hui dans la physique, la physio-
logie, etc. Il appartient a cette psychologie spéculative de prononcer sur la
nature du principe vital, de l'intelligence... : car elle a pour elle des voies
déductives, des considérations sur les causes ultimes, auxquelles, par prin-
cipe, la science empirique moderne reste étrangére.

Maintenant, y a-t-il, ou peut-il y avoir, a co6té de cette psychologie
spéculative, une psychologie expérimentale répondant a ce type moderne
de science qui, telle la physique, entend décrire des faits et les relier en
lois, en se servant simplement de l'observation, de l'expérimentation, des
principes du bon sens et de principes de démonstration propres a cette
science, donc inférieurs a ceux de la métaphysique ? C’est 13 une autre
question qu’agite 'auteur.

Ensuite : jusqu’a quel point peut-on trouver dans les philosophes du
passé, en particulier chez Aristote et saint Thomas, puis, chez de moins
anciens, les fondements théoriques ou pratiques d'une pareille psychologie
expérimentale ! C’est encore une question qui occupe le P. Barbado. On
lui concédera facilement qu’une base solide d’observation et d’estimation
des faits, dans la psychologie d'un Aristote ou d'un Thomas d’Aquin,
puisse fournir a la psychologie expérimentale des orientations précieuses.
Mais ceux qui considérent la psychologie expérimentale comme caractérisée
par tout ce que cette science emprunte ou veut emprunter au raffinement
moderne de la technique scientifique, a tout l'appareil de laboratoire et
d’institut, a cette marche descriptive et délibérément inductive, qui est
vraiment dominatrice dans les autres sciences modernes, seront étonnés —
non sans raison — d’entendre le P. Barbado proposer, par exemple, de
relever les germes d’une psychologie expérimentale chez I’Aquinate. Toute-
fois, il s’agit ici de se comprendre.

Dans une dernicere partie de 1'ouvrage, on trouvera des apercus sur
I’extension actuelle du terrain de la recherche psychologique expérimentale.
Ce terrain se ramifie en branches déja nombreuses, que 'on range sous
des titres comme : « Psychologie expérimentale générale », et : « Psychologie
expérimentale appliquée. »

Tout cela, au point de vue des statistiques des livres, mémoires, insti-
tuts... semble aller fort vite.

I1 y a donc, pour la psychologie expérimentale, a coté de la question
de droit, une certaine question de fait. Mais parler de la fagon dont le
P. Barbado met en rapport cette question de fait avec la question de droit,
nous entrainerait trop loin.

Rome, (S. Anselmo). Winoc Barbry O. S. B.



Literarische Besprechungen 347

J. Feldmann : Okkulte Philosophie. Paderborn (Schéningh). 1927
(223 SS.).

Das Werk, welches der Verfasser kurz vor seinem frithen Tode voll-
endete, behandelt in der Einleitung die Versuche gewisser Kreise, den
Spiritismus als neue Religion hinzustellen, sowie die Anstrengungen der
neuzeitlichen Theosophie und Anthroposophie.

Im Hauptteil gliedert die Arbeit den Stoff in vier Teile. Der erste
Teil (S. 10-48) fithrt die prinzipielle Stellungnahme der Wissenschaft zum
Okkultismus und Spiritismus aus, indem der Begriff des Okkulten, die
Einteilung desselben, die Theorien des Okkulten, der Spiritismus als Theorie
des Okkulten, Geisterphotographien und die Experimente physikalischer
Phinomene : Materialisation, Telekinese, Levitation und Apport behandelt
wird. Der zweite Teil (S. 49-119) erdrtert die Telepathie, und zwar
zunichst die Tatsachen und dann die Philosophie der Telepathie, wie
sie auftrat: im alten Orient und der Antike, im Mittelalter, in der
Neuzeit (Jung-Stilling, Aufklirungszeit, Schopenhauer), der &ltere, reine
Animismus, die Stellung E. v. Hartmanns und J. G. Fichtes. Darauf
folgt die Schilderung der Strémungen der Gegenwart: die Theosophie
als Theorie des Okkulten, der Altere und der neuere Okkultismus, der
neueste Monismus, der psychische Animismus und die psycho-physische
Theorie. Der dritte Teil (S. 120-185) untersucht das Hellsehen und die
Geschichte desselben bei den Griechen, Stoa, Augustinus, im Mittelalter
und in der Neuzeit. Der vierte Teil (S. 186-223) erortert die Spuck-
und Geistererscheinungen in der Geschichte der Philosophie, sowie das
Wesen des Spuckes.

F. macht den Versuch, in historisch-systematischer Darstellung die
okkulten Phdnomene zu ergriinden und dadurch ein wissenschaftlich
begriindetes Urteil iiber Erscheinungen zu gewinnen, denen die Masse
des Volkes von jeher ein grofles Interesse entgegenbrachte und die seit
dem Weltkriege in verstirktem Tone Beachtung und Anerkennung auch
in wissenschaftlichen Kreisen fordern.

Anerkennenswert sind vor allem die geschichtlichen Ausfithrungen
iiber die genannten Phidnomene. Darin wird man den Hauptwert des Feld-
mann’schen Werkes erblicken. Dazu kommen noch beachtenswerte Aus-
fiihrungen wissenschaftlicher Wertung der wahren oder vermeintlichen
Tatsachen, die den Kreis des Okkulten umschreiben. Die Stellungnahme
F.s zu all den « Tatsachen » zeugt durchweg von einem vorsichtigen und
berechtigt niichternen Blick, der die Erscheinungen sachlich zu sehen und
darzustellen bestrebt ist. Hie und da sind indes die wissenschaftlichen
Sicherungen und Bedingungen nicht in wiinschenswerter Weise beriick-
sichtigt worden. So sind die Erzihlungen namentlich im Kapitel der
Spuckerscheinungen doch, wie es scheint, etwas leichtglaubig und ungerecht-
fertigt von den Teilnehmern des Seminars hingenommen worden. Der
gute Wille allein schiitzt in manchen Situationen nicht vor Tauschungen,
wenn nicht alle VorsichtsmaBregeln angewandt werden. Dies beweist
gerade die Geschichte des Okkultismus in deutlichster Form. Trotzdem



348 Literarische Besprechungen

verdient die Arbeit im iibrigen hohe Anerkennung und diirfte als ein guter
Fiihrer vielen willkommen sein auf einem Gebiete, dessen Literatur von
Tag zu Tag wichst.

Bonn-Siegburg. Dr. Hubert Kiefler S. V. D.

Wilh. Gotzmann : Die Unsterblichkeitsbeweise in der Viterzeit und
Scholastik bis zum Ende des dreizehnten Jahrhunderts. Karlsruhe (F. Gutsch)
1927 (247 55.).

An erschopfenden Monographien herrscht in der Philosophie sowohl
nach der systematischen wie auch der historischen Seite hin kein Reichtum.
Darum ist es sehr zu begriien, daB3 G. der umfangreichen und miihevollen
Aufgabe sich unterzogen hat, der Unsterblichkeitsfrage in der Patristik
und Scholastik nachzugehen.

In der richtigen Erkenntnis, daB die Patristik in philosophischer
Hinsicht manches dem Gedankengute des alten Hellas und seinen Erben
verdankt, geht G. einleitend dem Unsterblichkeitsproblem nach, wie es
Platon, Aristoteles, Cicero, Seneka, Plotinos und Makrobius zu lésen ver-
suchten.

Im Hauptteil behandelt er: Justinus Martyr, Tatian, Athenagoras,
Irenius, Tertullian, Origines, Laktantius, Firmianus, Athanasius, Gregor
von Nyssa, Ambrosius, Nemesius und Augustinus. Ferner werden erortert :
Claudianus Mamertus, Aeneas von Gaza, Boethius, Cassiodor, Gregorius
Magnus, Maximus Confessor und J. Damascenus. Daran schlieBen sich die
Ausfiihrungen iiber Alkuin, Anselm, Hugo von St. Viktor, Joh. Saresberiensis,
Alanus ab Insulis, Dominikus Gundissalinus, Wilh. von Auvergne,
Alexander von Hales, Bartholomaus Anglikus, Joh. de Rupella, Robert
Grosseteste, Bonaventura, ]-oh. Pecham, Richard de Mediavilla, Moneta
Cremonensis, Vinzenz von Beauvais, Petrus von Tarantasia, Albertus
Magnus, Thomas de Aquino und Aegidius Romanus.

In methodischer Hinsicht wird G. den Anforderungen gerecht. Die
Quellenbelege werden bei jedem der genannten Denker in den FuBnoten
beigefiigt. AuBerdem ist eine grole Menge einschligiger Literatur heran-
gezogen worden. Die Darstellung ist iibersichtlich. Ein Sach- und Personen-
register wire indes dringend zu wiinschen.

Inhaltlich ist das Werk sehr reich an Einsichten und Anregungen.
Die geistige Hohenlage der genannten Zeiten in ihrer Abhingigkeit von
der Vorzeit und in ihrer Selbstindigkeit kraft eigenen Erwerbes tritt dem
Leser vor Augen. Die Geisteskraft der genannten Denker, ihre Art zu
argumentieren, die Ausgangspunkte und Grundlagen, die Tragkraft und
die Verwendung ihrer Beweisversuche, ihre individuelle Richtung, ihre
verschiedene Stellungnahme im Fiir und Wider bei demselben Argumente
und ihr Wachstum an eindringender Erkenntnis, die immer stirker um
die Ausgestaltung einzelner Beweisgdnge ringt, kann man deutlich ver-
folgen. Darum konnen wir das Werk bestens empfehlen.

Siegburg bei Bonn. Dr. Hubert Kiessler S. V. D.



Literarische Besprechungen 349

Moraltheologie.

Thomas Molina : Das Leiden im Weltplan. IL&sung tiefster Mensch-
heitsfragen. Innsbruck-Wien-Miinchen, Tyrolia O. J. 570 SS.

Der Titel dieses Werkes offenbart kiihnes Selbstvertrauen und ver-
spricht GroBes. Der Verfasser traut sich zu, wie der gewihlte Decknamen
andeutet, Thomas und Molina in einer Person zu sein und verheit nicht
bloB einen Versuch der Losung tiefster Menschheitsfragen, sondern einfach
deren Losung selbst. Auf dem Umschlag werden als solche Fragen aus-
driicklich genannt: « Durchdringung der Probleme iiber Freiheit, Siinde
und Erbschuld — das Verhiltnis von Gnade und Freiheit — die Stellung
Christi im Weltall — das Rétsel des Leidens — die wichtigsten Fragen
der Philosophie und Religion. » Alle diese Fragen kommen wirklich zur
Behandlung, in den Mittelpunkt aber ist mit trefflichem Blick das Problem
des Leidens gestellt. Woher das Leiden ? Wozu die namenlos vielen
Leiden ? Das sind alte und immer wieder neue Menschheitsfragen, Fragen,
die besonders auf der heutigen Menschheit der Nachkriegszeit mit ihrer
sozialen Zerrissenheit und wirtschaftlichen Bedriangnis schwer lasten. Der
Verfasser bemiiht sich, diese Fragen im Zusammenhang mit jenen « wich-
tigsten Fragen der Philosophie und Religion» zu lésen, indem er in
27 Kapiteln vom Leiden im allgemeinen und in weiteren 20 Kapiteln vom
Leiden Christi nach Haupt und Gliedern handelt.

Das Leiden wird im weitesten Sinne gefaBt als « Entbehrung wunsch-
losen Gliickes » (S. 8). Wozu das ILeiden ? «Leiden siihnen Siinden. »
GewiB3, aber Leiden gab es vor der Siinde, Siinden ohne Leiden sind
undenkbar, also ist der Siihnezweck nicht der wesentliche. Nein, sondern
Leiden helfen Gott verherrlichen, und ILeiden begriinden letztlich ganz
die Moglichkeit des Verdienstes. Denn die Erklarung dafiir, daB die so
mangelhaften guten Werke der Gerechten auf Erden wverdienstlich sind
fiir den Himmel, die so vollkommenen Werke der seligen Himmelsbewohner
aber nicht, sieht er einzig darin, daBl letztere ohne Leiden, erstere aber
trotz Leiden geiibt werden. (Warum bei dieser Auffassung die armen
Seelen im Fegfeuer nicht verdienen koénnen, hat der Verf. nicht erklart!)

Leiden, Mangel wunschlosen Gliickes ist auch der tiefste Grund des
Anreizes zur Siinde und Unvollkommenheit. « Alle Siinden wie Unvoll-
kommenheiten aus Leiden » (S. 27). Die Freiheit zum Bosen hinwiederum
laBt Gott zu, weil diese fehlbare Freiheit zum verdienstlichen Freiheits-
gebrauch nétig ist. Also: « Die Leiden erst vollenden die Willensfreiheit
zur Freiheit zum Bosen, ohne die es keine Freiheit zum Guten gibe. Denn
wer nichts Boses tun kann, der tut das Gute nicht frei» (S. 39). Solche
Geschopfe, die frei sind, auch zu sagen: «Ich diene nicht!» sind die
Krone der Schopfung (S. 36).

Ausfiihrlich wird von S. 40 an iiber die Willensfreiheit gehandelt. « Die
Willensfreiheit ist die Erektionskraft des Willens. Das wire noch besser
als : die Willensfreiheit ist die Selbstbestimmungskraft des Willens » (S. 48).



350 Literarische Besprechungen

Die nichste Wurzel der Willensfreiheit ist die Indifferenz des Willens
gegeniiber einem Teilgut, die tiefste Wurzel aber die Indifferenz des Ver-
standes iiber das Teilgut (S. 53). Doch scheint nach des Verfassers Ansicht,
— und hier berithren wir eine seiner Hauptideen — die Betitigung der
Freiheit in etwas rein Negativem zu liegen. « Die freien, und zwar zum
Bosen freien Geschépfe konnten es (das Gute), kraft eben ihrer Freiheit
zum Bésen, hindern. Sie tun es nicht, enthalten sich also des Gebrauches
ihrer Freiheit zum Bésen und werden durch diese rein negative Enthaltung
vom Gebrauch ihrer Freiheit zum Boésen ebenso rein negative Quellen des
Guten, das Gott durch sie positiv wirkt (S. 60). « Das eigentlich und formell
Freiheit Bewirkende, Entscheidende, Richtung Gebende in oder an dem
Akte muB durchaus von uns selbst ausgehen » (S. g1). « Jeder freie Akt
ohne Ausnahme wird eigentlich und formell frei durch die rein negative
Enthaltung vom Gegenteil, das ebendeshalb unbedingt ebenfalls zur Wahl
stehen muB (S. 91). « So sicher das Geschopf frei ist, und so sicher als das
eigentlich und formell Freiheit Bewirkende vom Geschépf allein ausgehen
muB, und so sicher nur Negatives vom Geschopf allein ausgehen kann :
so sicher, also mit absoluter Sicherheit muB das eigentlich und formell
Freiheit Bewirkende etwas Negatives sein » (S. 94). « Unsere freien guten
Akte, durch welche Gott das gute Werk ausfiihrt, unterscheiden sich von
unseren unfreien Akten, mittels deren (er) es anregt, durch nichts anderes
als durch unsere rein negative Enthaltung vom Gebrauche unserer Freiheit
zum Bosen » (S. 98).

Damit hat Thomas Molina sich den Weg gebahnt zur Klarlegung des
Verhiltnisses von Gnade und Freiheit, zur Vers6hnung oder vielmehr
Uberwindung von Thomismus und Molinismus ; denn beide haben Unrecht,
da sie das formell Freiheit Gebende in etwas Positives verlegen. « Gibt
man dies Positive Gott allein » — wie es nach dem Verf. die Thomisten
tun —, «dann ist es um die Freiheit des Geschépfes geschehen. Gibt man
dies Positive auch nur zum kleinsten Teil dem Geschopf allein» — wie
nach demselben Verf. die Molinisten tun —, «dann ist es um die All-
ursichlichkeit Gottes geschehen. Also Scylla oder Charybdis war die
unvermeidliche Folge des positiven Zustimmungsaktes. Eine mittlere
Losung ist undenkbar, so lange ein positiver Zustimmungsakt das formell
Freiheit Begriindende sein soll » (S. 108). « Wenn Gott sich im geringsten
in das eigentlich und formell Freiheit Begriindende einmischt, dann ist im
ganzen alles wahr, was der Molinismus dem Thomismus zum Vorwurf
macht, er vernichte die Freiheit, die er erkliren wolle » (S. 111). « Thomas,
der groBe heilige Meister, nach dem sie sich benennen, ist selber sicher
nicht Thomist gewesen» (S. 112). Freilich, die praemotio physica, die
« Vorwirkung » der Thomisten, ist an sich eine selbstverstindliche Sache,
aber falsch ist ihre Anwendung auf die freien Akte. Umgekehrt ist der
concursus simultaneus der Molinisten « greifbar falsch », gar keine « gleich-
zeitige Mitwirkung », sondern eine nachfolgende (S. 122). Vor Scylla und
Charybdis bewahrt nur die Verlegung des die Freiheit formell Begriindenden
in eine rein negative Enthaltung. Denn damit ist Gott die Allursichlichkeit
gewahrt und doch alle Einmischung in die Willensfreiheit abgewehrt.



Literarische Besprechungen 351

Der Umfang einer Rezension wiirde allzuweit ausgedehnt, wenn auch
noch niher eingegangen werden sollte auf die Ausfiihrungen iliber das Wesen,
die HiBlichkeit und Bosheit der Todsiinde, das Siihneleiden, Holle, Feg-
feuer und Himmel. Auch fiir den ganzen zweiten Teil, das Leiden Christi
nach Haupt und Gliedern, muB3 auf das Buch selber verwiesen werden.
Kurz gesagt, erscheint das Leiden als Quelle der gréBten Verherrlichung
Gottes und hoéchsten Erhéhung Christi und aller, die mit ihm und in ihm
Kreuztriger sind.

Moge es nun gestattet sein, zu einzelnen Aufstellungen des Verf. sich zu
AuBern, und zwar zu solchen, die anfechtbar erscheinen. Er wird das um so
weniger iibel nehmen, als auch er fiir sich der Autoritit der Schule gegen-
iiber groBe Selbstindigkeit beansprucht, ja allzu groBe nach Ansicht des
Rez. Denn diese Autoritit kann nur sehr segensreich sein, wenn sie nicht
als Ersatz, sondern als Kontrolle des eigenen Denkens beniitzt wird.

Eine ausgesprochene Neigung zeigt der Verfasser, eindrucksvolle, iiber-
raschende Dinge zu sagen, die aber dann durch Klauseln wieder mehr
oder weniger zuriickgenommen werden miissen. Besonders leistet ihm da
der Ausdruck «in etwa » groBe Dienste. So iibertrifft Gott im Geschopt
«in etwa » sich selbst (S. 70), selbst auch auf moralischem Gebiete (S. 75) ;
er iiberragt in unserer «labilen Heiligkeit » «in etwa » seine eigene Heilig-
‘keit (S. 85); ja, die erworbene Heiligkeit der menschlichen Natur Christi
ubertifft «in etwa » selbst die gottliche Heiligkeit, und zwar unendlich
(S. 281). Das tont ja alles sehr iiberraschend und neu, aber ist es auch
wirklich wahr ? Ist die Heiligkeit, die vom fehlbaren Menschen durch
Gottes Gnade geiibt wird, wirklich «in etwa » vollkommener als die wesent-
liche Heiligkeit Gottes ? Da alle geschopfliche Vollkommenheit nach allen
Richtungen nur eine unvollkommene Anteilnahme an der géttlichen Voll-
kommenbheit ist, scheint die Bejahung dieser Frage gdnzlich ausgeschlossen,
auller man verstehe unter jenem «in etwa » ein «dem Scheine nach.» So
hat man denn auch bei den weiten Ausfiihrungen iiber diese durch das
Leiden in den Geschépfen «in etwa» iibertroffenen Vollkommenheiten Gottes
das Gefiihl, in uneigentlichen Redeweisen befangen zu sein. Auch der Satz :
«Alle Siinden wie Unvollkommenheiten aus Leiden » (S. 27), auf dem so viel
aufgebaut ist, erscheint als eine uneigentliche Redeweise, indem Leiden zu
verstehen ist als « Mangel wunschlosen Gliickes », also schlieBlich als der
beseligenden Anschauung Gottes. Der weitgehenden Liebe zum Paradoxen
entstammt doch wohl auch der Satz : « Eigentlichster Ort der Barmherzigkeit
ist der Ort, wo sie ihre tiefsten Register spielen 1aBt: die Hoélle » (S. 199).

Von weittragender Bedeutung fiir das System des Thomas Molina ist
der Satz, das in den geschépflichen Handlungen formell Freiheit Begriin-
dende sei etwas rein Negatives, die rein negative Enthaltung vom Gegenteil
(S. or ff.). Das will doch wohl besagen : wenn der Mensch z. B. vor ein
gottliches Gebot gestellt wird, so iibt er die Freiheit in seiner Beobachtung
nicht dadurch aus, daBl er diese Beobachtung wihlt, sondern nur durch
die Unterlassung der Ubertretung. DaB das eine von allen bisherigen
katholischen Schulen abweichende Auffassung ist, diirfte offenkundig sein.
Denn alle sind da mit dem hl. Thomas einverstanden: « Ex hoc liberi



352 Literarische Besprechungen

arbitrii esse dicimur, quod possumus unum recipere, altero recusato, quod
est eligere (I q. 83 a. 3). Die positive Wahl des einen ist ebenso Sache
des Willens wie die Unterlassung des andern. Der Verfasser ist sich dieses
Gegensatzes seiner Auffassung zur allgemeinen Lehre wohl bewuBt, nicht
aber des Widerspruches, in den er mit sich selbst gerédt, da er S. 53 f. fiir
die Willensfreiheit Indifferenz, und zwar offenbar aktive Indifferenz des
Begehrungsvermogens verlangt, die es selber brechen miisse, um von seiner
Erektionskraft Gebrauch zu machen und selbsteigen das Objekt zu
ergreifen. Schlimmer noch ist es fiir die neue Auffassung, daB3 sie schwerlich
mit der definierten Kirchenlehre in Einklang zu bringen sein diirfte. Nach
dem Konzil von Trient (S. vI, can. 4, Denz. 814) wirkt der freie Wille durch
Zustimmung mit der aufweckenden und rufenden Gnade Gottes mit und
verhilt sich nicht rein untitig und passiv. Ebenso sagt das Vaticanum
vom Glaubensakt: « Quo homo liberam praestat ipsi Deo oboedientiam,
gratiae eius, cui resistere posset, consentiendo et cooperando » (S. 111, cap. 3,
Denz. 1791). An beiden Stellen ist doch klar die Betatigung der Freiheit
in eine positive Zustimmung, nicht in ein rein negatives Verhalten gelegt.
Bei diesem Sachverhalt wird der Verfasser sich wenig Hoffnung machen
diirfen, Thomisten und Molinisten versohnt in sein System einlenken zu
sehen. Dazu ist der Ausgangspunkt seiner ganzen Beweisfiihrung zu weit
vom hl. Thomas entfernt. Dies ist der Satz: « Das eigentlich und formell
Freiheit Bewirkende muf3 vom Geschopf allein ausgehen.» Das ist durch
nichts bewiesen und durch nichts beweisbar, das wire eine Freiheit, wie
sie dem Schopfer zukommt, nicht aber dem Geschépfe. Der hl. Thomas
sagt : « Cum aliquid movet seipsum, non excluditur, quin ab alio moveatur,
a quo habet hoc ipsum, quod seipsum movet : et sic non repugnat libertati,
quod Deus est causa actus liberi arbitrii» (De Malo, q. 3 a. 2 ad 4; cf,,
S. Th. I q. 83 a. 1 ad 3). Thomas Molina kann da klar erkennen, daB er in
dieser Frage (wie iibrigens auch anderwirts) im Grunde viel naher bei
Ludwig Molina als bei Thomas von Aquin steht und doch wohl etwas zu
zuversichtlich behauptet hat : « Thomas, der groBe, heilige Meister ... ist
selber sicher nicht Thomist gewesen. »

Den communis consensus doctorum verli3t der Autor auch im Kapitel
iiber Christi menschliche Freiheit (S. 244 ff.). «Wer nichts Béses tun
kann, der tut das Gute nicht frei» und nicht verdienstlich, sagt der
Verfasser, und so nimmt er folgerichtig auch fiir den menschlichen Willen
Christi die Freiheit zum Bosen (oder, minder folgerichtig, zum minder
Vollkommenen) in Anspruch. «Das VollmaB menschlicher Freiheit zum
Bosen innerhalb, das VollmaB géttlicher Unfreiheit zum Bdésen auBerhalb
der menschlichen Natur Christi» (S. 245). «Innerhalb hat diese Natur

die volle Freiheit des Menschen zum Bosen behalten. AuBerhalb
dagegen ist die menschliche Natur mit der gottpers6nlichen Tréagerin zu
einem Wesen vereinigt» und darum absolut unfihig, zu siindigen. So
kann ein kleines Kind im Gehversuch jeden Augenblick fallen, fillt aber
nie und nimmer, weil der Vater hinterhergeht und jeden Fall verhiitet.

Diese Ansicht erscheint als unannehmbar schon deshalb, weil die
Voraussetzung, daB ohne Freiheit zum Bésen kein Verdienst moglich sei,



Literarische Besprechungen 353

weder durch innere noch duBere Griinde bewiesen ist. Sodann ist sie fiir
Christus weniger ehrenvoll, als die allgemeine Lehre. Freilich beabsichtigt
der Autor das Gegenteil. Er glaubt, so die menschliche Heiligkeit Christi
um so mehr ins Licht zu stellen, die, weil zum Bésen fihig und des Bésen
doch nie schuldig, « in etwa » unendlich iiber Gottes Heiligkeit emporgetragen
werde. Tatsichlich wird jedoch Christus ein wirklicher Mangel zugeschrieben,
um ihm dafiir einen scheinbaren Ruhmestitel beilegen zu kénnen. Zur
Begriindung seiner Ansicht weist Th. Molina auch auf die Schwierigkeit
hin, bei deren Ablehnung die (innere) Unfihigkeit Christi, zu siindigen,
mit der zum Verdienst notwendigen Freiheit in Einklang zu bringen. Wenn
er hiebei die Losungsversuche einiger Theologen — Christus habe kein
Gebot, sondern nur einen Wunsch des Vaters, oder hochstens ein dis-
pensables Gebot zu erfiillen gehabt — als ungeniigende Ausfliichte ablehnt,
so wird er Recht haben. Es gibt aber auch tiefer gehende Losungen, die er
bei thomistischen Dogmatikern hitte finden kénnen, mit deren Werken
er sich aber nicht naher beschéftigt zu haben scheint. Die gré8te Schwierig-
keit gegen die innere Freiheit zum Bésen in Christus, die in seiner unmittel-
baren Anschauung Gottes liegt, hat der Verf. zu leicht genommen, wenn
er sie mit dem Hinweis zu entkriften glaubt, daB diese Gottschauung
auch die physischen Leiden nicht gehindert habe. Da gilt, wenn je,
das nego paritatem. Daf} das verklirende UberflieBen der visio beata auf
die niederen Seelenkrifte und den Leib von Gottes Allmacht hintan-
gehalten werde, schlieft keinen ersichtlichen Widerspruch ein, wohl aber
-das Zusammenbestehen der Freiheit zum Bésen mit der Anschauung Gottes.
Denn damit diese Moglichkeit vorlage, miiBte der verniinftige, iiberlegende
Wille (voluntas ut ratio, nicht bloB voluntas ut natura oder v. sensuali-
tatis, cf. S. Th. ITT q. 18 a. 5, 6) in Gott oder einer goéttlichen Anordnung
ein Ubel sehen kénnen ; das ist aber fiir den Gott Schauenden innerlich
unmoglich, da Gott die wesenhafte Giite ist, von der niemand sich ab-
wenden kann, da nach der Natur des Willens nichts geliebt und ersehnt
werden kann, als unter dem Begriff des Guten, das vom Gott Schauenden
schatten- und liickenlos erfaf3t wird. Also gibt es fiir ihn keine Mdoglichkeit,
sich von Gott zur Siinde oder Unvollkommenheit abzuwenden. Damit
erscheinen auch die innerlichen Versuchungen in Christus, die der Verf.
(S. 249 ff.) in den grellsten Farben schildert, tatsichlich als ausgeschlossen.

Eine dem Autor eigentiimliche Idee ist auch die von der geringen
‘Gnade des Beistandes, die dem Heiland gewihrt gewesen sei, damit seine
Eigentitigkeit um so mehr hervortrete. « Kein Mensch war drmer an
‘Gnaden des Beistandes als der Gottmensch. ... Denn je gréBer der fremde
Beistand, um so geringer die eigene Leistung » (S. 259). Auch diese Ansicht
-erscheint als unannehmbar. Ist denn die Gnade des Beistandes eine Ursache
-der Minderung der Eigenleistung und nicht vielmehr Ermdglichung und
Bewirkung derselben ? Haben Christi menschlicher Natur nicht auch alle
‘Tugenden und Gaben des Heiligen Geistes innegewohnt ? Sind nicht alle
menschlichen Handlungen des Heilandes Betitigungen dieser Tugenden
und Gaben gewesen ? Dazu brauchte es aber jedesmal die aktuelle Gnade,
die Gnade des Beistandes. Denn « quantumcumgque natura aliqua corporalis



354 Literarische Besprechungen

vel spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum actum procedere, nisi
moveatur a Deo» (S. Th. I-II q. 109 a. 1 in c.).

« Konnte Gott der gefallenen Menschheit ohne Sithnung durch Christus
verzeihen ? » (S. 338). Bekanntlich lautet die Antwort der Viter und der
Theologen auf diese Frage fast einstimmig bejahend. Thomas Molina weil3
das ; aber Viter und Theologen, so sagt er sich, berufen sich hiebei nicht
auf die Offenbarung, sondern auf bloBe Vernunftgriinde, solche jedoch,
und zwar von durchschlagender Kraft, glaubt er gegen die allgemeine
Ansicht gefunden zu haben. Zum Suchen hatte ihn eine Bemerkung von
Katharina Emmerich veranlaBt, deren Gesichte er auch sonst mehr herbei-
zieht, als es in einem theologischen Werk nach der Natur der Sache
wiinschenswert wire. Seine Begriindung lautet aber also: der primire
Zweck der Schopfung, der um keines andern Zweckes willen zuriickgestellt
werden darf, ist die Ehre des Schopfers ; nun aber wiirde durch eine Tod-
siinde, die ohne unendliche Siihne bliebe, dieser Hauptzweck der Schépfung
nicht nur gefihrdet, ja nicht einmal bloB vernichtet, sondern ins Gegenteil
verkehrt ; also ist entweder die ewige Strafe des Todsiinders, oder die
unendliche Siithne durch Christus durchaus unerldBlich.

Allein in diesem Beweis ist wohl die Ehre Gottes als primérer
Schopfungszweck nicht ganz richtig aufgefaBt. Sie wird wohl wie ein
duBeres Gut verstanden, das die Geschépfe zum Besten Gottes zu pro-
duzieren haben. Damit stimmt iiberein die Ansicht, die S. 549 geiuBert
wird, daBl namlich bei der Schépfung finis operantis und finis operis sich
nicht decken. Aber das kann nicht richtig sein, denn damit wiirde nicht
mehr Gott selbst, sondern ein von ihm verschiedenes Gut das letzte Ziel
der Schépfung sein. Die Schépfung hat vielmehr in dem Sinn Gottes Ehre
zum letzten Zweck, daB sie seine Vollkommenheiten abbildet und dar-
stellt, wie der hl. Thomas es so klar ausdriickt: «Totum universum
cum singulis suis partibus ordinatur in Deum sicut in finem, inquantum
in eis per quandam imitationem divina bonitas repraesentatur ad gloriam
Dei : quamvis creaturae rationales speciali quodam modo supra hoc habeant
finem Deum, quem attingere possunt sua operatione, cognoscendo et
amando. Et sic patet, quod divina bonitas est finis omnium corporalium »
(I q. 65 a. 2). Kurz faBt Cajetan in h. 1. den Gedanken des heiligen
Lehrers zusammen : « Universum est ad imitandam et repraesentandam
divinam bonitatem : quod est ad eius gloriam ordinari.» Im Lichte
dieser Lehre ist der Zweck des Werkmeisters, die Mitteilung seiner Voll-
kommenheit, sachlich identisch mit dem Zwecke des Werkes, der Teil-
nahme und Darstellung dieser Vollkommenheit ; hier ist also wirklich Gott
selber das letzte Ziel der Geschopfe. Hier leuchtet auch ein, daB Gott
das gefallene Menschengeschlecht auch ohne Siihne oder auf blo endliche
Siihne hin begnadigen konnte, also ohne Menschwerdung einer géttlichen
Person. Das gerettete Geschlecht wire eine Offenbarung der freigebigen
Barmherzigkeit Gottes gewesen, ohne eine Verletzung seiner Gerechtigkeit
zu sein, da ja niemandens Recht verletzt worden ware. Freilich offenbart die
Erlosung durch den menschgewordenen Gottessohn die gottliche Voll-
kommenheit in viel héherem Grade, da sie ein Werk unendlicher Barm-



Literarische Besprechungen 355

herzigkeit und strengster Gerechtigkeit zugleich ist. Aber Gott ist frei,
in welchem Grade er seine Vollkommenheit offenbaren will.

Sehr befremdend ist endlich auch die Art und Weise, wie das Wesen
der Erbsiinde erklart wird. Sie ist nicht die vom Haupte des Menschen-
geschlechtes verschuldete Beraubung der heiligmachenden Gnade. Auch die
EinschlieBung der einzelnen im Stammvater, vermége der alle Menschen
die Siinde Adams mitbegangen hétten, gefillt dem Autor nicht, sofern die
Willensfreiheit nicht eine neue Erklarung finde ; denn nach der bisherigen
gebe es keine Maoglichkeit einer solchen EinschlieBung. « Denn mochte der
Stammvater uns alle noch so vollstindig nach Leib und Seele einschlieBen,
eines schloB er bestimmt nicht ein: unsere jetzige Art der Freiheit »
(S. 383). So sucht denn der Verfasser ‘fiir den vorsiindlichen Zustand der
Menschheit neben der « vollpersénlichen Freiheit » fiir alle rein persénlichen,
die Gemeinschaft als solche nicht beriihrenden Willensentscheidungen noch
eine andere Art von Freiheit nachzuweisen, die bis auf den Begriff verloren
gegangen war und erst durch den Verfasser wieder erschlossen worden ist :
die Gemeinschaftsfreiheit fiir alle die Gemeinschaften, klein oder grof,
betreffenden Entscheidungen. Darnach waren vor dem Siindenfall die doch
so starken Willen in Gemeinschaftsfragen naturmiBig eng aneinander
gebunden ; die einzelnen Glieder der Familie, Gemeinde, Gesellschaft waren
nie gewillt oder auch nur fahig, anders als mittels des Gemeinschafts-
verstandes oder -willens Gemeinschaftsentschliisse oder -taten zu fassen
oder auszufiihren. Dieser Gemeinschaftsverstand und -wille bildete sich
durch gegenseitige Belehrungen, Vorstellungen, Bitten und geheimnisvolle
Beeinflussungen unfehlbar aus dem Verstand und Willen der Einzelnen.
Die Frage der Siinde, der Entscheidung fiir oder wider Gott war nun aber
eine Gemeinschaftsfrage, eine gemeinsame Menschheitsentscheidung. Hitte
Adam bei der Priifung sich bewidhrt, so wiren auch die Kinder von
Geschlecht zu Geschlecht durch den EinfluB der Eltern und die Masse
anderer umgebender Einfliisse in ihrer Freiheit so unbedingt in der
gemeinsamen guten Richtung bestimmt worden, daB es wohl noch ein
mehr oder weniger angespanntes Mittun hitte geben koénnen, daB aber
ein Schwimmen gegen den Strom, d. h. eine Abwendung von Gott oder
eine Todsiinde ausgeschlossen gewesen ware (S. 390). Da nun Adam siindigte,
erfolgte die Bestimmung in umgekehrter Richtung. Da Adam siindigte,
siindigten unvermeidlich alle in ihm. « Wie er, so hitten wir alle gewahlt.
Siinder, wie es die Stammeltern waren, hitten sie uns alle zu ebenfalls
Siindern erzogen, die im besten Fall ebenso gewahlt hitten, wie sie » (S. 396).

Gegen diese Erklirung des Wesens der Erbsiinde erheben sich die
groBten Schwierigkeiten. Schon das ist bedenklich, daB die Definition der
Erbsiinde als eine Beraubung der heiligmachenden Gnade, die das Stammes-
haupt Adam durch' seine Siinde fiir sich und seine Nachkommenschaft
verloren hat, mit einer auch gar so leichten Handbewegung abgelehnt
wird. Das Schema, das dem Konzil vom Vatikan vorlag und das iiber
die Leugnung, daB die Beraubung der heiligmachenden Gnade zum Wesen
der Erbsiinde gehére, das Anathem aussprach (Granderath, Acta et Decreta
ss. Concil. Vat. col. 566), ist ja noch keine bindende Entscheidung, aber



356 ‘Literarische Besprechungen

doch ein sehr beachtenswertes Zeugnis der allgemeinen Lehriiberlieferung
und des katholischen Sinnes. Da mochte man fiir eine gegenteilige Auf-
stellung doch etwas bessere Griinde sehen, als der Autor, wie wir zeigen
werden, anfiithren kann.

Nicht weniger bedenklich ist, daB auf dem eingeschlagenen Wege die
Erklarung der Erbsiinde, die gesucht wird, vielmehr unmdéglich gemacht
wird. Die Erbsiinde soll ja erklirt werden aus der Gemeinschaftsfreiheit,
die aller Nachkommen Willen unfehlbar nach dem Willen des Stammvaters
bestimmt hitte; das hitte diese Freiheit, von allem andern abgesehen,
aber doch nur tun kénnen, wenn sie fortbestanden hitte ; sie ist aber nach
dem Autor eben durch die Siinde Adams zerstért und durch die Individual-
freiheit ersetzt worden. Tatsdchlich also ist der Wille der Nachkommen
nicht mehr vom Willen Adams bestimmt, folglich sollte dessen Siinde sie
auch nicht mehr beriihren. Sonst miil3ten sie ja eine Verantwortung tragen
fiir etwas, das sie nur unter einer irrealen Bedingung getan hdtten, wirklich
aber wnie getan haben, was doch offensichtlich ungerecht wire.

Ubrigens scheint die versuchte Erklirung der Lehre des Tridentinum
geradezu zu widersprechen. Den S. v, can. 3, sagt das Konzil von der
Erbsiinde ausdriicklich: «quod origine unum est et propagatione, non
imitatione transfusum omnibus inest unicuique proprium.» Nach Thomas
Molinas’ Erklirung wiare es nicht einfach die Abstammung von Adam,
sondern die eigene Nachahmung seiner Gesinnung — « wie er, so hitten
wir alle gewahlt » —, die die Siinde auf alle iibertriige.

Dazu kommt, daB die angezogene «Gemeinschaftsfreiheit» einer
befriedigenden Begriindung entbehrt. Eine Stiitze in den Offenbarungs-
quellen zu finden ist, mit Grund, gar nicht versucht worden. Die vom
Autor angefiihrten Beweise sind alle spekulativ, und die Spekulation ruht
dabei auf unsicherer Grundlage. Beim ersten Beweis (S. 387) bildet den
Ausgangspunkt der Satz, «daBl die vollkommene Willensfreiheit nicht
Selbstindigkeit neu zu bringen, sondern die bereits vorhandene bloB zu
aktuieren hat. » Nun ist aber der Einzelmensch der Gesellschaft gegeniiber
nur Teil, nicht selbstindig; also konnte in der Vollkommenheit des
Paradieseszustandes die Willensfreiheit in Gemeinschaftsfragen auch keine
vollpersénliche, sondern nur eine gemeinschaftliche sein. Bei diesem Argu-
ment friagt es sich doch sehr, in welchem Sinne der Mensch der Gesellschaft
gegeniiber ein Teil sei: ist er nur ein physischer, willenloser Teil, wie die
Hand ein Teil des Menschen ist, oder aber ein mit Verstand und freiem
Willen begabter Teil, der durch eigene Erkenntnis und Wahl den gesell-
schaftlichen Pflichten nachkommen soll oder sie verletzen kann ? Thomas
Molina setzt das erstere voraus, aber unter einer petitio principii und ohne
Berechtigung in der Natur der Dinge; denn die verniinftige Natur des
Menschen fordert die letztere Auffassung. Der Mensch hitte auch im
Paradies seine gesellschaftlichen Pflichten mit seiner Vernunft zu erkennen
und mit freier Wahl zu erfiillen gehabt ; bei seinem hohen Wissen und seiner
Freiheit von der Begierlichkeit wiare ihm das leicht gewesen ; aber die
Unméglichkeit der Verletzung seiner gesellschaftlichen Pflichten lat sich
durch nichts beweisen.



Literarische Besprechungen 357

Der zweite Beweis (S. 389) beruht auf der Annahme, daB3 alle Zwie-
tracht unter ‘den Menschen im Paradies sicher ausgeschlossen gewesen
wire : eine ebenfalls kaum beweisbare Annahme. Wenn Adam, trotz seiner
erhabenen Vorziige, in Feindschaft zu Gott treten konnte, warum hatten
seine Nachkommen nicht auch in die Feindschaft unter sich geraten kénnen ?

Ein dritter Beweis (S. 389) fuBt auf der angeblichen Tatsache, daB es
seit dem Siindenfall Siinden-Schuld gebe, auch wo es keine Siinde gibt.
« Die Kinder erben seitdem von den Eltern Siindenschulden, ohne die
Siinde zu erben. » Diese Tatsache besteht aber doch kaum in Wirklichkeit.
Die Kinder kénnen von den Eltern Vermégen und dgl. erben, das durch
deren Siinden mit Schulden belastet ist, aber das sind doch keine Siinden-
schulden. Wiirde der zitierte Satz auf die Erbschuld angewendet, so wire
er gegen die Lehre des Tridentinum, nach der die Kinder nicht blo3
Siindenschulden, sondern die Siinde erben, peccatum originale ... unicuique
proprium (S. v, can. 3).

Noch ein vierter Grund soll die « rekonstruierte Gemeinschaftsfreiheit »
verlangen, ndmlich die Beharrlichkeit der Nachkommen Adams im Stande
der Gnade, falls Adam nicht gefallen wére (S. 390). « Hitte doch nach der
Ansicht wohl aller Theologen kein einziger mehr sein ewiges Ziel durch
eine Todsiinde gefahrden kénnen.» Allein hier zeigt Thomas Molina eine
auffillige Liicke in seiner sonst lobenswerten Kenntnis der Theologie, oder
wenigstens einer Richtung innerhalb derselben. Faktisch lehrt der hl. Thomas
(z. B. S. Th. I q. 100 a. 2), die Nachkommen Adams wéiren nicht von der
Geburt an in der Gnade befestigt gewesen, sondern hiatten siindigen und
verdammt werden kénnen. Ebenso die Thomisten. Aber auch Pesch, dem
er sonst vertraut, hitte ihm bezeugt : « Communius admittitur, eos potuisse
peccare et salutem amittere» (Pesch, Prael. dogm. III, n. 220). Die
Berufung auf den consensus doctorum beruht also auf einem Irrtum.

Damit sind die wichtigsten Punkte genannt, in denen der Rez. mit
dem Verfasser nicht einig gehen kann. Einiges weniger Wichtige sei iiber-
gangen. Es ware aber ungerecht, das viele Schéne und Gute, Tiefe und
Wahre, das sich im Buche findet, nicht auch anzuerkennen, und es ist mir
nur leid, bei der schon allzu groBen Ausdehnung des Referates es nicht
eingehender tun zu kénnen. Uber die Siinde, die Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit Gottes, iiber das Leiden Christi und der schmerzhaften
Gottesmutter, die Wiirde und den Wert des Leidens des Christen in und
mit Christus, die groBartige Vollendung des ganzen Schopfungswerkes, zu
dem die Leiden von Gott hingeordnet werden, hat Thomas Molina treffliche
Ausfiihrungen. Ja, manche Partien sind von erhabener und erhabender
Schonheit. Denn er verfiigt iiber eine glinzende Darstellungsgabe und
hinreiender Beredsamkeit. Bei seiner auBergewodhnlichen spekulativen
Begabung weill er auch bei oft behandelten Fragen auf ganz neue Seiten
und Zusammenhinge aufmerksam zu machen. Wenn er dabei in der Freude
an den eigenen Spekulationen die notige Selbstkritik an denselben da und
dort zu sehr vergiBt, so fesselt doch immer sein ernstes, geistiges Ringen
und erzwingt Hochachtung. Lesern, die an tiefernsten religiosen Fragen
Interesse haben und imstande sind, auch mit groBer Uberredungskunst

Divus Thomas. 24



358 Literarische Besprechungen

vorgetragene Gedanken zu priifen und das Wahre von dem weniger Halt-
baren zu unterscheiden, sei das Werk des Thomas Molina angelegentlich
empfohlen.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

W. C. Scherer : Der Gehorsam nach der Lehre des hl. Thomas von
Aquin dargestellt. Paderborn, Schéningh, 1926. x1v-260 SS.

So viel wird geredet und geschrieben von Autoritit und Freiheit.
Manchen erscheint Autoritit gleichbedeutend mit Tyrannei, Freiheit
gleich Ungebundenheit. Selbstherrlichkeit, Autonomie, ungehemmtes Sich-
Entwickeln der eigenen Personlichkeit bezeichnen die Seelenverfassung
weiter Kreise vor allem seit den Umwilzungen des letzten Krieges. Dem
gegeniiber ist es ein groBes Verdienst, dal der Verfasser dieser Arbeit auf
Grund der Lehren des hl. Thomas von Aquin klare, feste Begriffe uns
bietet. Das tut er besonders in der « Grundlegung ». Dann behandelt er
in vier Hauptteilen die Gehorsamslehre des Aquinaten: 1. allgemeine
Gehorsamslehre ; 2. Lehre von der iibernatiirlichen Tugend des Gehorsams ;
3. Lehre vom Geliibde des Gehorsams ; 4. Lehre vom Ungehorsam.

In Gott liegt der Urquell der Autoritit, in ihm liegt auch Wirkung
und Wert des Gehorsams. Gerade durch die gottgewollte und auf Gott
bezogene Unter- und Uberordnung wird die Vollkommenheit des Ganzen,
auch die Vollkommenheit und echte Freiheit des einzelnen bewirkt.
Besonders aktuell sind die Darlegungen iiber den Gehorsam gegen die
Kirche, in der Familie : unter den Ehegatten, Kindern gegen die Eltern,
Dienstboten gegen die Herrschaft ; sodann Gehorsam in der Schule, staats-
biirgerlicher Gehorsam. — Sehr zu begriiBen sind fiir Ordensleute und
Leiter von Ordensgenossenschaften die Ausfithrungen iiber Wesen und Ver
pflichtung des Gehorsamsgeliibdes. Die knappen, inhaltstiefen Zusammen-
fassungen am Schlusse einzelner Ausfiihrungen sind feste Richtlinien,
z. B. iiber das Wesen des Gehorsamsgeliibdes, S. 228.

St. Thomas stellt, De Veritate, q. 17 a. 5, die Frage : Ob das Gewissen
in indifferenten Dingen mehr oder weniger verpflichtet als das Gebot des
Obern. — Das Gewissen ist die in uns lebende Stimme Gottes. Das Gewissen
verpflichtet also gegen ein Gebot des Obern. Wenn nun auch das irrige
Gewissen in indifferenten Dingen gegen ein solches Gebot verpflichtet, so
scheint mir, miisse man sagen : der Religiose begeht dann keine Siinde,
wenn er seinem Gewissen folgt und nicht dem Befehle des Obern. Der
Satz ist schwer zu verstehen : « In diesem Falle siindigt der Untergebene,
mag er die Handlung unterlassen, da er dann gegen sein Gewissen handelt ;
mag er sie setzen, da er dann dem Obern ungehorsam ist. » — Konnte
man denn nicht so sagen : bei solchen Gewissenskollisionen soll der Unter-
gebene sein Gewissen derart informieren, daB er sich sagt: wenn ich mein
Urteil dem Urteile meines Obern unterwerfe und dementsprechend handle,
begehe ich keine Siinde. Zu einem solchen Vorgehen werden ja auch die
Skrupulanten von den Lehrern und Fiihrern im geistlichen Leben angehalten.
— Es wiirde auch das dem Grundsatze des Aquinaten entsprechen : « Jeder
Mensch muf3 vernunftgemaB handeln.» 1 c. ad 4.



Literarische Besprechungen 359

Diese Arbeit ist ein neuer Beleg dafiir, daB St. Thomas trotz der oft
aus seiner Zeit genommenen Vergleiche in einem gewissen Sinne iiber
zeitlich ist. Seine grundsitzlichen Darlegungen bieten immer wieder auch
in den zuweilen verwickelten Verhidltnissen unserer Zeit sicher leuchtende
Richtlinien fiir den denkenden und strebenden Menschen.

Baldegg (Luzern). Dr. K. Miiller.

Van Roey J. E. (Cardinalis Archiepiscopus Mechliniensis) : De virtute
Caritatis quaestiones selectae. Mechliniae, H. Dessain. 1929. 11-368 SS.

« Ducibus praeclaris Theologiae luminibus, nominatim S. Augustino
et S. Thoma Aquinate, aliisque insignibus doctoribus et magistris », Eminen-
tissimus Auctor quinque quaestiones selectas de Caritate tractandas aggre-
ditur, de praestantia nempe caritatis, de caritate forma virtutum, de cari-
tate radice meriti, de obiecto formali caritatis fraternae ac de ordine cari-
tatis : putat enim has quaestiones « vel praecipuas vel a modernis auctoribus
praetermissas aut incomplete expositas» esse (Praef. I).

Duae ultimae quaestiones iam pridem in lucem exierant sub titulo :
De natura et ordine carvitatis erga proximum ad mentem Doctoris Angelici
(Lovanii 1912); magna etiam pars secundae quaestionis prodierat apud
Ephem. theol. lovanienses, I (1924), 43-65: integrum tamen opus vere
novum dici debet, quia pleraque libri capita nunc primum in lucem eduntur,
« toto ceteroquin rerum complexu adamussim redacto ac ordinato » (ibid.).

Inter has tamen quaestiones potissimum locum tenere videntur secunda
et tertia (de caritate forma virtutum et radice meriti), quas etiam Eminen-
tissimus Praesul longius et profundius versat.

In illis, praeter multa ex Augustino congesta, doctrinam S. Thomae
diligentissime perscrutatur eamque clare et profunde exponit. An vero
semper mentem eius attigerit, merito dubitari potest. Sic, verbi gratia.
tenet virtutes utcumque formatas dici posse « tum ex connotatione habitus
caritatis in eodem subiecto, tum ex eo quod in actibus suis ordinantur a
caritate » (p. 51). Anne melius et profundius explicaretur haec passiva
formatio per doctrinam S. Thomae (I-IT q. 61 a. 4 ad 1 ; De Virt. Cardinali-
bus, art. 1 ad 1) de refluentia vel redundantia unius virtutis in aliam ?

Forte etiam melius fuisset exponere doctrinam S. Thomae secundum
ordinem chronologicum, et accuratius distinguere et definire diversos modos
quibus aliqua virtus formari potest, ut hoc pacto clarius appareret proprius
modus quo caritati convenit esse forma virtutum.

Circa aliam quaestionem de caritate radice meriti, utiliter Bafezius
(Comment. in II-IT q. 24 a. 6) consultus fuisset, qui eosdem ac plures alios
textus S. Thomae, quos doctissimus Praesul adhibet, crisi et examini accu-
ratiori subiicit et a minus rectis interpretationibus vindicat.

Praeclarum hoc Opus Eminentissimi Cardinalis claritate, profunditate,
soliditate doctrinae conspicuum, omnibus Theologiae studiosis libenter
commendamus.

Friburgi. J--M. Ramirez O. P.



360 Literarische Besprechungen

D. M. Priimmer O. P. : Manuale Theologiae Moralis secundum principia
S. Thomae Aquinatis., In usum scholarum, 3 tom. Ed. 4. et 5. aucta et
secundum novissimas decisiones recognita. Friburgi Br., Herder. xxxv111-462 ;
X-550 ; XII-698 SS.

Es ist ein dankbares und gesegnetes Arbeiten, an der Hand des
hl. Thomas von Aquin andern Fiihrer fiir das religios-sittliche Leben zn
werden. Gott in seiner Wesenheit, Weisheit und Macht ist das Urbild ;
der Mensch mit seiner Unsterblichkeit, seinem Verstande und freien Willen
ist das Abbild (Prologus in I-II). Die Moraltheologie will den Menschen
lehren, sein Leben und Streben nach den ewigen Grundsétzen einzurichten
und zu bemessen und zu bewerten. Wer in die Lehre des hl. Thomas ein-
zudringen sucht, staunt ob der Tiefe seiner Ausfithrungen und der Sicherheit
seiner IFiihrung.

P. Priimmer behandelt im ersten Band das Endziel des Menschen,
die Gesetze, das Gewissen, die Siinde im allgemeinen, die Tugenden im
allgemeinen, dann die theologischen Tugenden und die Tugend der Klugheit
mit den 1hnen entgegengesetzten Iehlern; im zweiten Band das weite
Gebiet der Gerechtigkeit und die zwei letzten Kardinaltugenden : Starkmut
und MaBigkeit ; im dritten Band wird die Lehre von den Sakramenten im
allgemeinen und besondern dargestellt. — Der Verfasser hat in seiner
Moral ein gediegenes Werk geschaffen. Es ist nicht nur zum « Gebrauch
der Schulen», sondern auch zur Beniitzung im Leben und ILehren und
Leiten des praktischen Seelsorgers. Gebildete Laien: Arzte, Juristen,
Staatsmanner konnen darin iiber wichtige Fragen, die auch ihr Gebiet
angehen, Aufschlufl finden, um die richtigen Grundsitze der Kirche kennen
zu lernen. — Die Modernen lieben es, immer wieder « Probleme » aufzu-
werfen. Es ist ofters etwas Gesuchtes und Ungesundes dabei. Allerdings
treten immer wieder Fragen im Leben des einzelnen und der Gesellschaft
auf, die Antwort heischen. «Ite ad Thomam !» hat Pius XI. in seiner
Encyklika « Studiorum ducem » vom 29. Juni 1923 gesagt. Weil die Kirche
auch durch die letzten Pipste und ihr Rechtsbuch das Studium des
hl. Thomas einschéarft, ist eine Moraltheologie nach den Grundsitzen dieses
heiligen Lehrers eine gesegnete Arbeit. Knappheit und Klarheit, Reichtum
der Belege und Ruhe in der Behandlung abweichender Meinungen werden
die neue Auflage von P. Priimmers Werk in weite, neue Kreise bringen. —
In einem Catalogus brevis auctorum findet sich eine reichhaltige Biblio-
graphie der Moralwerke alter und neuer Zeit samt einer ganz kurzen
Biographie der Autoren : Nation, Lebenszeit und knappe Beurteilung ihres
Schaffens. — GroBe Dienste leistet der Index am Schlusse des dritten
Bandes ; die einschliagige Literatur, die Moralfragen beriihrt : Psychologie,
Psychiatrie, Medizin, Rechtswissenschaft macht das Werk modern und
praktisch.

Eine ausdriickliche, grundsitzliche Behandlung der sogenannten Ge-
meinschafts- und Strandbidder wire gewiB manchen willkommen ob der
immer aktueller werdenden Bedeutung.

Baldegg (Luzern). Dr. K. Miiller.



	Literarische Besprechungen

