
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Conversion, Subconscience et Surnaturel

Autor: Penido, T.-L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Conversion,
Subconscience et Surnaturel.

Par M. T.-L. PENIDO, Fribourg.

Position du Problème.

Il y a quelque vingt-cinq ans, Théodore Flournoy, donnant à Genève

ses fameuses leçons sur « les principes de la psychologie religieuse »,

constatait, au cours de son exposé, que « les recherches de la psychologie

religieuse proprement dite... sont assez peu nombreuses. Elles se réduisent

à une vingtaine de travaux récents qui nous viennent tous

d'Amérique ». (Arch, psych. III, 34.) Les Américains ont donc été les

pionniers de l'étude psychologico-empirique des phénomènes religieux.
Ceci est particulièrement vrai de la Psychologie de la Conversion : la

première monographie de quelque importance sur ce sujet est due à

James H. Leiiba 1; bientôt après Edward Diller Starbuck 2, George Albert
Coe 3 et William James 4 frayèrent la voie à une foule d'auteurs ;

continuellement la littérature du sujet s'enrichit de contributions venues

d'outre-Atlantique. De cette longue série de recherches, quelques résultats

d'ensemble se dégagent. Notons-en simplement deux : i° la
constitution d'un type de conversion nettement défini, que Santé de Sanctis

nomme le « type américain », mais qui est plutôt le type « protestant -

évangélique » ; 20 l'hypothèse de l'incubation subconsciente proposée

par Starbuck et James pour expliquer les conversions brusques. C'est
de cette hypothèse que nous nous occuperons ici, non pour l'exposer
— elle est suffisamment connue — ni même pour la discuter — cela

a été fait tant de fois — mais pour chercher si elle peut être utilisée

par le psychologue catholique. Sans doute, elle ne revêtira jamais pour

1 Studies in the psych, of relig. phenomena (» Amer. Journ. psych. », VII.
1896, 309-385).

2 The psych, of Religion. London 1899.
3 The spiritual life. New York 1900.
* The varieties of relig. experience. New York 1902.



3O6 Conversion, Subconscience et Surnaturel

celui-ci l'importance qu'elle doit avoir pour les « evangelicals » chez

lesquels les conversions brusques sont de règle, le rôle de l'intelligence
et de la volonté étant très réduit, tandis qu'il y a débauche de

sentiments. Au sein du catholicisme, au contraire, les crises brusques sont
relativement rares, le travail réfléchi de l'intelligence, l'effort conscient
de la volonté dominent nettement. Pourtant, même chez nous il y a

des conversions affectives (v. g. les « retours » de croyants tyrannisés

par les passions) ; ne prétend-on pas du reste que les irruptions du
subconscient peuvent se produire dans toutes les sphères de la vie
mentale Le psychologue catholique doit donc prendre position en face

de la théorie de Starbuck-James. Il le doit d'autant plus que, sauf

quelques exceptions \ les savants « indépendants » ont fait bon accueil
à la nouvelle venue. Une sorte de « consensus » s'est établi à ce sujet
parmi les auteurs (cf. /. B. Pratt. The relig. consciousness. N. Y. 1920,

p. 160). Prenons en effet deux ouvrages récents : La psychologie de

la conversion chez les peuples non civilisés par Raoul Allier (Paris 1925)
et Religious Conversion par Santé de Sanctis (London 1927), nous
constaterons qu'on y accorde la plus grande importance aux influences
subconscientes, Allier se rattachant à James et de Sanctis plutôt à Freud.

Les catholiques, en revanche, ont fait mauvais visage aux
applications du subconscient à la psychologie religieuse. Rien de plus naturel :

non seulement cette notion a eu l'infortune de faire son entrée en ce

domaine sous la funeste égide des modernistes, mais, même cet
intolérable abus mis à part, il reste qu'il y a opposition — au moins

apparente — entre les données certaines de la foi et cette hypothèse
psychologique. Catholiques, nous croyons qu'il n'existe point de

conversion qui ne soit l'œuvre de la grâce, or l'incubation subliminale
semble rendre superflue cette intervention surnaturelle. James
reconnaissait qu'à première vue il y a opposition entre son explication et
celle des théologiens (Varieties, p. 211). Rogues de Fursac, — aliéniste

fourvoyé parmi les mystiques et jouant au théologien — outre le conflit :

étant données les recherches sur le subconscient « on peut entrevoir
comme prochain le jour où l'on n'aura pas plus besoin de la grâce pour
expliquer une conversion que de Jupiter pour expliquer la foudre ». 2

On conçoit donc les trop justes inquiétudes des croyants. Rappelons

1 Ainsi Leuba, même dans son dernier ouvrage (« Psych, of relig. mysticism ».

New York 1925), montre beaucoup de défiance vis-à-vis du subconscient.
2 Un mouvement mystique contemporain. Paris 1907. Dans le même sens,

H. Delacroix, Etudes d'hist. etde psych, du mysticisme.Paris 1908 (p. xix, 408, etc.).



Conversion, Subconscience et Surnaturel 307

la brochure du pasteur Porret (Au sujet de la conversion, remarques sur
la théorie de M. W. James, Genève 1907), et le verdict de M. l'abbé
Michelet : « Le subconscient dans la religion, travaille à éliminer Dieu »

(Diet. Apol. d'Alès, art. Religion, col. 905). On voit avec quelle acuité
le problème se pose pour le -psychologue catholique ; et ce serait une

échappatoire de prétendre que la question étant d'ordre transcendant

il faut l'abandonner aux théologiens, car s'il est vrai que la psychologie

ne se confond pas avec la dogmatique, il est indéniable, néanmoins,

que le psychologue catholique a le droit et même le devoir d'établir
la cohérence dans son esprit, il ne peut donc tenir pour vraies des

doctrines opposées ; or, de différents côtés il entend répéter que l'appel
au subliminal nie ou supprime le surnaturel auquel il croit : une confrontation

s'impose, à la suite de quoi il apparaîtra si l'hypothèse de

James peut être maintenue ou si, au contraire, il la faut abandonner.
Non qu'une doctrine scientifiquement vraie puisse être théologique-
ment fausse, mais une simple hypothèse psychologique pourrait être

démentie par des certitudes venues d'ailleurs. Dès lors, la question se

formule de la manière suivante : l'explication de la conversion par une
incubation subconsciente supprime-t-elle l'intervention divine Et si la
conciliation est possible, comment la faut-il concevoir

Quatre observations préliminaires.

i° Si la théorie de l'incubation prétendait à une valeur universelle,
elle serait manifestement fausse. Les conversions brusques qui se

produisent au cours des « Revivais » doivent se ramener aux lois de la

psychologie collective 1 et mis à part ces phénomènes grégaires, beaucoup

d'autres peuvent s'expliquer en dehors d'une intervention
subconsciente. 2 Schiller reprochait un jour à Flournoy d'oublier un peu
trop que le subconscient est encore un « asylum ignorantiae », et
Hocking déclare que le subliminal est « our modem Great Fetich of
a special faculty » (The meaning of God in human experience. New
Haven 1912, p. 371). Les psychologues auraient donc tort s'ils invo-

1 Cf. entre autres : H. Delacroix, La relig. et la foi. Paris 1922, p. 66-81 ;

Davenport, Primitive traits in relig. revivais. New York 1906 ; Cutten, The psych,
phenomena of Christianity. New York, 1928, ch. xiv, etc.

2 Cf. l'ingénieuse théorie de J. Howley, Psych, and mystical experience.
London 1920, ch. 11 ; et l'explication des conversions pathologiques proposée par
Morton Prince, The dissociât, of a personality, N.Y. 1906.



308 Conversion, Subconscience et Surnaturel

quaient le subconscient sans discernement ; mais ce n'est pas une
raison non plus pour que nos apologistes le jettent par-dessus bord
sans autre forme de procès.

Par ailleurs, il doit être bien entendu que, même là où elle est

admissible, l'hypothèse du subconscient ne peut jamais prétendre à

être une explication adéquate. Elle n'est que partielle et déficiente.
2° En notre matière, il faut distinguer avec un soin jaloux les faits,

de la nomenclature et des théories explicatives. Sur les faits il y a
accord et les psychologues catholiques les admettent comme les autres.
En revanche, le plus grand flottement règne en ce qui concerne la
nomenclature : subconscient, inconscient, co-conscient, subliminal,
conscience sourde, mémoire profonde, etc. Désarroi complet, enfin, pour ce

qui regarde l'interprétation : prenons quatre des principales autorités en

la matière — Janet, Myers, Freud, Prince — nous aurons quatre
conceptions différentes, plus ou moins opposées, qui toutes prétendent
rendre raison des mêmes phénomènes. Or, si l'on ne distingue pas fait
et théorie — an sit et quid sit -— on s'expose à d'étranges méprises.
Ainsi M. Michelet (Dieu et l'agnost. contemporain, Paris 1912, p. 162)

s'est attardé à montrer que nos convertis ne sont ni des obsédés, ni
des névrosés, ni des demi-fous. Donc, conclut-il, pas de poussée
subconsciente — Triomphe trop facile. Ses arguments portent uniquement
contre la subconscience pathologique de Janet, mais n'atteignent aucunement

une doctrine du subconscient dynamique et constructeur, celui-là
même qui serait à la base des intuitions du génie (H. Delacroix, Etudes
d'histoire, etc., p. 92 ss. ; p. 215). Notre but ici, hâtons-nous de le dire,
n'est pas de prendre parti pour telle ou telle hypothèse explicative.
Même, il se peut que celles qui ont été présentées jusqu'ici soient toutes
fausses. Peu nous importe. Nous cherchons simplement à quelles
conditions une explication présente ou future par le subconscient peut être
admise en psychologie religieuse catholique. Nous ne faisons aucune
difficulté d'admettre que, telles qu'elles se présentent, les vues de James
sont philosophiquement fausses, et théologiquement téméraires voire
hérétiques. Qu'on en propose de meilleures Encore un coup, cela

importe peu à la présente recherche. Puisque les faits sont là, il faudra
bien, tôt ou tard, en rendre compte et nous voudrions précisément écrire

ici comme des prolégomènes à toute théorie du subconscient religieux
quelle qu'elle soit.

On sait la crise terrible que provoqua, dans l'Europe médiévale,
la grande entrée d'Aristote chez les Latins (cf. Mandonnet. Siger de



Conversion, Subconscience et Surnaturel 309

Brabant, Louvain 1911. I, 1-63). Or, tandis que certains esprits se

cantonnaient dans une hostilité systématique vis-à-vis du Stagirite,
Albert le Grand et Thomas d'Aquin, plus hardis et aussi plus avisés,

christianisèrent cette pensée païenne ; ils purent ainsi lui enlever son
venin et l'assimiler. Il nous semble vraiment que les néo-thomistes ont
une œuvre analogue à accomplir vis-à-vis d'une foule de notions mises

en circulation par la philosophie contemporaine. Au lieu de jeter des

anathèmes, tâchons plutôt de redresser et d'annexer.

30 II importe au plus haut point de dégager la théorie de la
subconscience de toute attache moderniste. Sans nous attarder à raconter
une histoire présente à tous les esprits, rappelons simplement que, d'après
cette hérésie, la subconscience est une manière d'élan vital aussi merveilleux

et riche qu'il est mystérieux et arbitraire. De lui jaillissent, on

ne sait comment, Dieu, la révélation, l'inspiration biblique, tout enfin

(Denzinger, 2074, 2077. Cf. Montagne, L'idée de Dieu et la psych, du
subconscient, «Rev. thom. » 1912). Dieu et sa révélation étant inaccessibles

à l'intelligence, la foi n'est plus que la réponse humaine à une
inquiétude du cœur ; non pas l'assentiment à la vérité extrinsèque, mais
le sentiment du divin, issu du subconscient et créant son objet
(Denzinger, 2145). Ce monstrueux ramassis d'erreurs provient, en partie, de

ce qu'on a voulu ériger en système métaphysique et théologique, une

simple hypothèse psychologique. Ramenée dans son domaine propre, la
théorie de l'incubation subconsciente n'a d'autre portée que celle que
saint Thomas assignait à la cosmographie de Ptolémée : « hac positione
facta possimt salvari apparentia sensibilia... »1 Elle n'est donc pas, et

ne peut pas être, une doctrine théologique sur l'origine de la religion ;

elle ne nie pas, et ne peut pas nier, la révélation ni les motifs de

crédibilité, ni l'origine « extérieure » de la foi. La chose se touche du doigt
dans les cas de conversions non dogmatiques (retours moraux), comme
dans les conversions dogmatiques où le travail intellectuel est pleinement

conscient, réfléchi, le subliminal n'intervenant que dans la sphère
affective. Restent les conversions dans lesquelles on prétendrait découvrir

une irruption dans le domaine intellectuel. Un psychologue catholique

devrait alors montrer : d'abord que des raisons objectives de

croire ont été proposées au converti et que ce sont elles qui ont mûri

1 I q. 32 a. 1 ad 2. — Limitent comme nous la portée des explications par
le subconscient : G. A. Coe, Religion and the subconscious (« Amer. Journ. theol. »,

XIII, 1909, p. 345) ; I. King, The problem of the subconsc. (« Psych. Rev. », XIII,
1906, p. 35) ; G. Dwelshauvers, Les mécanismes subconscients. Paris 1926, p. 5.

Divus Thomas. 21



310 Conversion, Subconscience et Surnaturel

dans la subconscience — celle-ci n'aura donc pas créé l'objet de la
foi — et prouver ensuite qu'une telle invasion n'entraîne pas un
assentiment fatal et aveugle. Ni l'intelligence ne devra être obnubilée,
ni la volonté déterminée. Elles resteront libres d'adhérer ou de se

récuser (cf. E. Cros, La liberté et la subconscience, Lausanne 1917).
Enfin, il va sans dire qu'il n'est pas loisible à un catholique d'admettre
avec James et de nombreux auteurs protestants ou modernistes 1

que
la subconscience est le seul point d'insertion, en nous, du surnaturel.
Comme si Dieu ne pouvait éclairer directement l'intelligence et mouvoir
immédiatement la volonté L'action de la grâce s'impose non seulement
à l'origine, mais au cours et à la fin de la conversion.

40 Les auteurs qui traitent notre question semblent négliger
complètement la distinction entre le surnaturel essentiel et le surnaturel
modal. Pourtant je demeure convaincu que cette distinction, et elle

seule, peut nous livrer la clé du problème. — En soi, une guérison n'a
rien de surnaturel. Les médecins guérissent tous les jours sous nos

yeux, par des moyens purement naturels. A Lourdes, ce qu'il y a de

surnaturel ce n'est donc pas l'essence de la guérison, c'est son mode.

Il y a miracle, effet direct de Dieu. Au contraire, considérons la grâce.
C'est aussi un effet de Dieu, mais qui, par nature, dépasse tout le créé ;

qui est essentiellement surnaturel. Quelles conséquences notre distinction
va-t-elle entraîner pour la psychologie de la conversion

Subconscience et Surnaturel modal.

Il existe des conversions proprement miraculeuses, cela ne saurait
faire l'ombre d'un doute pour un catholique. Par suite, à cette question :

y a-t-il opposition entre le surnaturel et l'hypothèse de l'incubation
subconsciente, il faut répondre : oui certes, s'il s'agit i° du surnaturel
modal; 20 de certains cas particuliers. En effet, le propre du surnaturel
modal étant de suspendre le jeu des lois naturelles, il s'ensuit que
vouloir à toute force expliquer telle conversion merveilleuse (v. g. celle

de saint Paul) à l'aide des seules lois psychologiques c'est manifestement
nier ce surnaturel puisque c'est nier le miracle. Dans ce cas, l'appel
au subconscient n'a qu'un but : éliminer Dieu, comme déclarait tantôt

1 H. Bois, La grâce n'agit-elle que sur le subconscient (< Bev. de théol.
et quest, relig. », 1909) ; /. Segond, La prière. Paris 1911, ch. VIII ; Le problème
psych, de la grâce et de la conversion (« Journ. psych, norm, pathol. », mai 1920) ;

F. v. Hügel, The mystical element of relig. London 1923, II, 48, 265, 338.



Conversion, Subconscience et Surnaturel 311

M. Michelet. Mais notons que le conflit éclate non pas entre le
surnaturel modal et la subconscience seule, mais entre ce surnaturel et
toute explication psychologique. Et si nos auteurs (v. g. Coe, The spiritual
life, p. xo8) s'obstinent à nier l'existence d'une seule conversion

qui ne soit explicable par les seules lois naturelles, c'est uniquement
parce qu'ils nient la possibilité même du miracle, en vertu de leurs

préjugés philosophiques.1 Le psychologue catholique, au contraire,
constatera loyalement l'inexplicabilité du phénomène, abandonnant aux
autorités ecclésiastiques le soin de déclarer si vraiment « le doigt de

Dieu est là ».

D'autre part, s'il y a des conversions certainement miraculeuses,
il ne reste pas moins vrai qu'« en soi la conversion n'est pas un miracle »

[Th. Mainage 0. P., La psych, de la conversion, Paris 1916, p. 9).
Par conséquent, l'antagonisme que nous avons constaté ne dresse pas
la subconscience contre le surnaturel modal à propos de toutes les conversions.

L'opposition existe simplement au sujet de certains cas particuliers.

Hors de là le conflit est inexistant, impossible même, puisque,

par définition, là où il n'y a pas miracle il n'y a pas surnaturel modal :

comment supprimerait-on ce qui est absent Le psychologue reprend
donc sa liberté. Or, lorsqu'on parcourt la littérature de notre sujet,
on ne tarde pas à s'apercevoir qu'à l'instant où croyants et incroyants
opposent, dans des desseins différents, le surnaturel au subconscient, ils

pensent toujours, sans s'en rendre compte, au surnaturel modal et
raisonnent comme si, pour être l'effet de la grâce, la conversion devait
nécessairement échapper totalement aux lois de la psychologie. Ainsi
le P. Mainage (op. cit. et Introd. à la psych, de la conversion, Paris 1913).
Le distingué Dominicain suit, au fond, la méthode qu'emploient les

médecins du Bureau des constatations à Lourdes : la méthode des

résidus. Partant de ce fait que la caractéristique psychique de la
conversion c'est « la dualité dans l'âme des convertis » 2, notre auteur
s'applique à éliminer, un à un, tous les facteurs psychologiques qui
pourraient rendre raison de ce phénomène, pour aboutir à cette
conclusion qu'un tel fait empirique ne peut relever que d'une intervention
transcendante : Dieu agissant dans l'âme du converti. Ou bien je
n'entends plus le sens des mots, ou bien un fait empirique qui ne peut
être expliqué naturellement, mais qui requiert l'intervention directe de

1 Cf. Boutroux, Science et religion, p. 352.
2 Ceci a été nié par le P. Huby S. J., La conversion. Paris 1919, p. 101.



312 Conversion, Subconscience et Surnaturel

Dieu, c'est ce qu'on nomme un miracle. En effet, il ne s'agit aucunement

d'expliquer la conversion dans sa réalité totale — car cette
totalité comprend le surnaturel essentiel qui exige évidemment une
cause transcendante -— mais de l'expliquer dans sa réalité empirique,
phénoménale, que l'on déclare précisément « inexplicable si on la réfère
à des causes purement humaines » (Introd. psych, conv., p. 37).
Pourtant s'il y a des conversions non miraculeuses, cela veut dire qu'on
peut les rattacher empiriquement à des lois psychologiques connues,
mais alors pourquoi déclarer ces lois insuffisantes et si ces lois sont
insuffisantes pour expliquer empiriquement toute conversion quelle
qu'elle soit, ne s'ensuit-il pas que toute conversion sera un miracle 1

Subconscience et Surnaturel essentiel.

Ici nous ne nous trouvons plus en face de cas exceptionnels : le

rôle de la grâce est aussi universel qu'il est prépondérant et indispensable.

Ce rôle ne va-t-il pas être réduit à néant par l'intervention du
subliminal Tel est, nous l'avons vu, le sentiment de R. de Fursac,
sentiment partagé par une foule de psychologues. Leuba, plus que
quiconque, s'est appliqué à montrer comment la psychologie éliminait
définitivement l'œuvre de la grâce (A psych, study of Religion, New
York 1912, ch. XI). En vérité, le choc est inévitable et le conflit sans
issue, si l'on admet la doctrine protestante d'après laquelle la grâce
est une réalité d'ordre empirique dont on peut, par introspection, constater

la présence ou l'absence dans l'âme : tout se résume en une
expérience, l'expérience de salut qui nous renseigne avec une absolue

certitude sur notre justification. Or, il est de toute évidence que si
l'on réussit à ramener cette expérience à des facteurs naturels, le

surnaturel s'évanouira comme faisant double emploi, de même que la
connaissance des lois de l'électricité atmosphérique rend superflu Jupiter
tonnant. On s'explique dès lors pourquoi les théologiens protestants
sont de plus en plus forcés de chercher refuge dans la pénombre de

la subconscience. La grâce est là disent-ils. Et comme aucun psychologue

ne peut aller le vérifier, et par conséquent leur donner le démenti,

1 Ces lignes étaient écrites de longue date, lorsque nous découvrîmes un
article de Mgr Sturzo, évêque de Piazza Armerina, sur « La psicologia délia con-
versione » (« Riv. fil. neo-scol. », 1915). Ce nous fut une joie de constater que nos
critiques coïncidaient en somme avec celles que le savant prélat adresse au
P. Mainage.



Conversion, Subconscience et Surnaturel 313

ces théologiens se sentent bien tranquilles et dorment sur leurs deux

oreilles. 1 Pour nous la question se pose tout autrement, car, d'après
la doctrine catholique (cf. Denzinger, 802), la grâce n'est pas une
réalité d'ordre empirique ; elle échappe à l'observation psychologique.

Saint Thomas nous l'assure : « ejus (sc. Dei) praesentia in nobis et

absentia per certitudinem cognosci non potest... et ideo homo non

potest per certitudinem dijudicare utrum ipse habeat gratiam » (I-II
q. 112 a. 5). Dès lors, comment voudrait-on qu'une réalité d'ordre

extra-expérimental fût niée par une hypothèse essentiellement
expérimentale Ce serait aussi ridicule, plus même, que de prétendre que
la physiologie, par exemple, nie la spiritualité de l'âme ; elle ne la nie

comme elle ne l'affirme, elle est d'un autre ordre. On dira, il est vrai,
que si la grâce en elle-même échappe à l'expérimentation, du moins

ses effets, eux, sont d'ordre empirique et, par suite, psychologiquement
constatables (cf. S. Thomas, II-II q. 97 a. 2 ad 2). A chaque moment

nous surprenons en notre âme, telle pensée salutaire, tel mouvement

vertueux, telle affection pieuse que nous n'hésitons pas un instant à

rattacher à l'influence du Saint-Esprit présent en nous, et beaucoup de

personnes religieuses frissonnent d'horreur en voyant les psychologues

disséquer et cataloguer tous ces mouvements spirituels. Vraiment n'est-ce

point là nier le surnaturel 2 Nous voici au cœur de la question.
Commençons par distinguer parmi les effets de la grâce ceux qui

sont miraculeux de ceux qui ne le sont pas. A la première catégorie

il faudra appliquer les principes que nous avons énoncés plus haut ;

inutile d'y revenir. Quant aux effets non miraculeux, il est étrange, à

première vue, que notre conscience ne puisse les discerner avec évidence,
mais seulement « conjecturaliter per aliqua signa » (I-II q. 112 a. 5).

1 La vogue de la théologie du subconscient chez les protestants, est incroyable.
Voici quelques indications : W. Sanday, Christologies ancient and modem. Oxford
1910 ; Personality in Christ and ourselves. Oxford 1911, et les articles de d'Arcy,
Percy Gardner, Caldecott and Underbill, Willowmere, dans le « Hibbert Journal»
de 1911. G. A. Coe, Relig. and the Subconscious («Amer. Journ. theol. », XIII,
1909) ; Cutten, op. cit. ; G. Fulliquet, La pensée théologique de César Malan, fils.
Genève 1902 ; G. Frommel, Etudes morales et religieuses. Saint-Biaise 1907 ;

H. Bois, La valeur de l'expérience religieuse. Paris 1908 ; La christologie et le
subconscient (« Rev. de théol. et des quest, relig. », 1911) ; G. Berguer, La notion
de valeur. Genève 1908.

2 Cf. Guyau, L'irréligion de l'avenir, p. 306 : «... la science a tué le
surnaturel jusque dans notre conscience même, jusque dans nos extases les plus
intérieures....»



314 Conversion, Subconscience et Surnaturel

Pourquoi cette difficulté d'identification, cette possibilité d'erreurs 1

-— Parce que la grâce ne supprime pas la nature, ce qui signifie, dans
le cas présent, qu'elle ne se substitue pas aux facultés de l'âme, mais
les fait fonctionner selon leurs lois propres. D'où il suit que là même
où agit la grâce, les psychologues pourront néanmoins reconstituer le
dessin de la vie intérieure.2 Certains d'entre eux, cela va de soi, seront
tentés de nier la présence du surnaturel parce qu'il échappe à leurs
procédés d'investigation, tout comme des anatomistes nièrent l'âme

parce qu'ils ne la rencontraient pas au bout de leur scalpel ; mais il
s'en trouvera d'autres qui, pour l'honneur de leur science, se montreront
plus avisés. Il leur faudra bien reconnaître que la psychologie est
radicalement incapable de nous livrer, dans leur réalité intégrale, les phénomènes

religieux. S'attaquant à un objet qui la déborde de toutes parts,
ne pouvant dépasser les apparences empiriques et les causalités
immédiates, elle chercherait en vain à se substituer à la théologie ; son rôle
ne pourra être qu'ancillaire et toujours il nous faudra revenir aux
immortelles synthèses réalisées par saint Augustin et saint Thomas

d'Aquin.3
Appliquons cette doctrine à notre problème des rapports entre la

subconscience et le surnaturel dans la crise de la conversion. On ne

saurait assez le répéter, les plus graves confusions, en cette matière,
proviennent d'une idée inexacte du rôle de la grâce : ou bien on
prétend que, pour être réelle, son action doit être miraculeuse,
bouleversant notre psychologie ; ou bien on veut qu'elle soit un élément

psychique, un résidu que l'on découvre au bout d'une analyse
introspective, alors que « c'est une chimère de vouloir démontrer l'influence
de la grâce par voie purement inductive ». (/. Maréchal S. J., Etudes sur
la psych, des mystiques, Bruges 1924, p. 253.) Les apologistes comme

1 Garrigou-Lagrange O. P., L'habitation de la Sainte Trinité et l'expérience
mystique (« Rev. Thom. », 1928, p. 471): «Les poètes ont souvent, sans être
en état de grâce, un amour naturel et inefficace de complaisance, à la pensée de
la beauté de Dieu et de ses infinies perfections ; on pourrait prendre cet acte
naturel pour un acte surnaturel de charité. »

2 Pinard de la Boullaye S. J., Les méth. de la psych, relig. (« R. N. S. », I923.
p. 400) : «... la réductibilité apparente de ces phénomènes (religieux) aux lois
psychologiques connues n'autoriserait en rien à conclure qu'aucun agent transcendant

n'y intervient, parce que cette apparence se concilie aisément avec une action
préternaturelle qui respecterait le jeu normal des facultés. »

3 Cf. de Munnynck, Introd. générale à l'étude des phénom. religieux (« Rev. sc.

phil. théol. », 1914) ; J. Price, The limitations of the psych, of religion (« Hibbert J. »

1924).



Conversion, Subconscience et Surnaturel 315

le P. Mainage ne semblent pas s'apercevoir qu'ils font le jeu de leurs

adversaires, ceux-ci s'imaginant —- combien à tort, nous l'avons dit —
avoir « désurnaturalisé » une conversion sitôt qu'ils ont découvert ses

antécédents psychologiques. La vérité est tout autre et beaucoup plus
simple. Elle découle par une suite naturelle de ce que nous avons
avancé jusqu'ici. Il nous est très agréable cependant de pouvoir nous

appuyer sur un très sûr théologien romain, le regretté P. Hugon O. P. :

« En dehors des conversions miraculeuses dont le caractère surnaturel
s'affirme de lui-même... la surnaturalité des conversions échappe à

notre intelligence et à notre expérimentation et ne saurait être

démontrée ou constatée avec une certitude absolue... Puisque l'œuvre
définitive est due à la grâce, c'est-à-dire à l'illumination et à l'inspiration
du Saint-Esprit et que cette grâce ne tombe pas sous nos moyens
d'observation, il'ne nous est pas possible de déterminer psychologiquement

si la conversion surnaturelle a eu lieu, ni à quel moment
elle a été opérée, ni quels sont les motifs suprêmes qui l'ont amenée »

(Notion théol. de la psych, de la convers., «Rev. Th. » 1919, pp. 240-241).
On voit que nous avions raison de maintenir que, les cas miraculeux
étant réservés, le psychologue empiriste n'a pas à abandonner les

méthodes qui lui sont propres ; si le surnaturel essentiel « échappe à

notre expérimentation », il ne saurait être supprimé par des théories
exclusivement expérimentales. D'autre part, puisque Dieu ne se substitue

pas au mécanisme de nos facultés, on ne saisit pas pourquoi le

subconscient ne pourrait être mû instrumentalement par la grâce tout comme
les autres puissances sensitives ou spirituelles du converti.1 Nous
admettons tous que la conversion de Newman, par exemple, fut l'œuvre
du Saint-Esprit ; cela empêcha-t-il le moins du monde la raison et le

cœur du brillant oxonien de fonctionner selon leurs lois psychologiques
Or, si la grâce ne suspend pas l'action de la volonté et de l'intelligence,
et si, réciproquement, le jeu de ces facultés n'entrave en aucune manière
l'œuvre sanctificatrice de l'Esprit, au nom de quel principe affirmerait-
on que l'intervention du subliminal annule celle de la grâce Comment

justifier cette exception à la règle générale Et puis n'oublions jamais
que nos puissances, sous l'emprise divine, ne produisent pas des actes

revêtant une qualité empirique spéciale qui puisse être décelée par

1 Admettent explicitement la possibilité d'une notion du subconscient
A. Gemelli O. F. M., L'origine subcosciente dei fatti mistici. Firenze 1913, p. 72
Th. Mainage O. P., La psych, de la convers., p. 316. ss. : J. Pacheu S. J., L'expérience

mystique et l'activité subconsciente. Paris 1911, p. 303.



3i6 Conversion, Subconscience et Surnaturel

l'analyse psychologique.1 C'est précisément pourquoi les maîtres de la
vie spirituelle insistent tellement sur les périls d'illusion, sur la possibilité

de prendre pour surnaturel un processus purement naturel.
Le P. Hugon nous assure que « les théologiens ne peuvent que

faire bon accueil aux études psychologiques qui tendent à montrer le

mystérieux travail accompli peu à peu dans les âmes en quête d'idéal,
et les étapes successives qui les amènent à Dieu ». 2 Supposons
maintenant qu'une recherche empirique nous conduise à induire l'existence
du couple «incubation-irruption »; pourquoi le théologien se refuserait-il
à le ranger parmi ces « étapes successives » La grâce prévenante
dirigerait la maturation dans les conversions brusques, comme elle

préside au travail conscient des conversions lentes. Elle inclinerait
l'intelligence et le vouloir à accueillir le fruit mûri dans les entrailles
du subliminal, à produire les actes que comporte la justification
surnaturelle. Par conséquent, la découverte de Starbuck-James aurait pour
résultat théologique d'avancer l'heure de l'intervention divine. Au lieu
de la faire éclater en coup de foudre, on maintiendra que déjà
longtemps auparavant Dieu travaillait mystérieusement l'âme et l'attirait
à soi alors qu'elle se croyait bien loin de lui. Le psychologue agnostique,
il est vrai, dira que ce travail, il ne le saisit point. A quoi nous répondrons

que ce n'est pas là affaire de laboratoire ; les cylindres enregistreurs
et les tests ne sont ici d'aucun secours. Pour voir, il suffit simplement
d'entr'ouvrir les yeux de la foi.

1 Sturzo, art. cit. p. 568 : « Il fatto dell' elevazione alla grazia è come una
nuova vita aggiunta alla prima ma funzionante in cosi stretta collaborazione
colla natura come se fosse un fatto puramente naturale. Con questa differenza
che mentre i fatti psichici cadono sotto il testimonio diretto della coscienza, la
grazzia sfugge a questo testimonio diretto. Su di ciô i teologi sono perfettamente
d'accordo. »

2 Loc. laud. Le R. P. ajoute que le dernier mot reste à la théologie. Rien
de plus juste, et la psychologie religieuse ne sera jamais qu'extérieure et incomplète,

quoique légitime dans sa sphère limitée et inférieure.


	Conversion, Subconscience et Surnaturel

