Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Conversion, Subconscience et Surnaturel
Autor: Penido, T.-L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Conversion,
Subconscience et Surnaturel.

Par M. T.-L. PENIDO, Fribourg.

Position du Probléme.

Il y a quelque vingt-cing ans, Théodore Flournoy, donnant a Genéve
ses fameuses lecons sur «les principes de la psychologie religieuse »,
constatait, au cours de son exposé, que « les recherches de la psychologie
religieuse proprement dite... sont assez peu nombreuses. Elles se rédui-
sent a une vingtaine de travaux récents qui nous viennent tous
d’Amérique ». (Arch. psych. III, 34.) Les Américains ont donc été les
pionniers de I'étude psychologico-empirique des phénomeénes religieux.
Ceci est particulierement vrai de la Psychologie de la Conversion : la
premiére monographie de quelque importance sur ce sujet est due a
James H. Leuba ', bientot aprés Edward Diller Starbuck 2, George Albert
Coe 3 et William James * frayérent la voie a une foule d’auteurs ; conti-
nuellement la littérature du sujet s’enrichit de contributions venues
d’outre-Atlantique. De cette longue série de recherches, quelques résul-
tats d’ensemble se dégagent. Notons-en simplement deux: 1° la cons-
titution d'un type de conversion nettement défini, que Sante de Sanctis
nomme le « type américain », mais qui est plutot le type « protestant-
évangélique »; 2° '’hypothése de I'incubation subconsciente proposée
par Starbuck et James pour expliquer les conversions brusques. C'est
de cette hypothése que nous nous occuperons ici, non pour l’exposer
— elle est suffisamment connue — ni méme pour la discuter — cela
a été fait tant de fois — mais pour chercher si elle peut étre utilisée
par le psychologue catholique. Sans doute, elle ne revétira jamais pour

1 Studies in the psych. of relig. phenomena (« Amer. Journ. psych.», VIIL.
1896, 309-385).

? The psych. of Religion. London 1899.

8 The spiritual life. New York 1900.

4 The varieties of relig. experience. New York 1902.



306 Conversion, Subconscience et Surnaturel

celui-ci 'importance qu’elle doit avoir pour les « evangelicals » chez
lesquels les conversions brusques sont de régle, le role de l'intelligence
et de la volonté étant tres réduit, tandis qu'il y a débauche de senti-
ments. Au sein du catholicisme, au contraire, les crises brusques sont
relativement rares, le travail réfléchi de l'intelligence, l'effort conscient
de la volonté dominent nettement. Pourtant, méme chez nous il y a
des conversions affectives (v. g. les « retours » de croyants tyrannisés
par les passions); ne prétend-on pas du reste que les irruptions du
subconscient peuvent se produire dans toutes les sphéres de la vie
mentale ? Le psychologue catholique doit donc prendre position en face
de la théorie de Starbuck-James. Il le doit d’autant plus que, sauf
quelques exceptions !, les savants « indépendants » ont fait bon accueil
a la nouvelle venue. Une sorte de « consensus » s’est établi & ce sujet
parmi les auteurs (cf. J. B. Pratt. The relig. consciousness. N. Y. 1920,
p- 160). Prenons en effet deux ouvrages récents : La psychologie de
la conversion chez les peuples non civilisés par Raoul Allier (Paris 1925)
et Religious Conversion par Sante de Sanctis (London 1927), nous cons-
taterons qu'on y accorde la plus grande importance aux influences sub-
conscientes, Allier se rattachant & James et de Sanctis plutot a Ireud.

Les catholiques, en revanche, ont fait mauvais visage aux appli-
cations du subconscient a la psychologie religieuse. Rien de plus naturel :
non seulement cette notion a eu l'infortune de faire son entrée en ce
domaine sous la funeste égide des modernistes, mais, méme cet into-
lérable abus mis a part, il reste qu'il y a opposition — au moins
apparente — entre les données certaines de la foi et cette hypothese
psychologique. Catholiques, nous croyons qu’il n’existe point de con-
version qui ne soit I'ccuvre de la grice, or l'incubation subliminale
semble rendre superflue cette intervention surnaturelle. James recon-
naissait qu’a premiére vue il y a opposition entre son explication et
celle des théologiens (Varieties, p. 211). Rogues de Fursac, — aliéniste
fourvoyé parmi les mystiques et jouant au théologien — outre le conflit :
étant données les recherches sur le subconscient « on peut entrevoir
comme prochain le jour oi1 I'on n’aura pas plus besoin de la grace pour
expliquer une conversion que de Jupiter pour expliquer la foudre ». *
On congoit donc les trop justes inquiétudes des croyants. Rappelons

1 Ainsi Leuba, méme dans son dernier ouvrage (« Psych. of relig. mysticism ».
New York 1925), montre beaucoup de défiance vis-a-vis du subconscient.

2 Un mouvement mystique contemporain. Paris 1907. Dans le méme sens,
H. Delacroix, Etudes d’hist. et de psych. du mysticisme.Paris 1908 (p. XI1X, 408, etc.).



Conversion, Subconscience et Surnaturel 307

la brochure du pasteur Porret (Au sujet de la conversion, remarques sur
la théorie de M. W. James, Genéve 19o7), et le verdict de M. I'abbé
Michelet : « Le subconscient dans la religion, travaille a éliminer Dieu »
(Dict. Apol. d’Ales, art. Religion, col. go5). On voit avec quelle acuité
le probléme se pose pour le psychologue catholique ; et ce serait une
échappatoire de prétendre que la question étant d’ordre transcendant
il faut I'abandonner aux théologiens, car s’il est vrai que la psychologie
ne se confond pas avec la dogmatique, il est indéniable, néanmoins,
que le psychologue catholique a le droit et méme le devoir d’établir
la cohérence dans son esprit, il ne peut donc tenir pour vraies des
doctrines opposées ; or, de différents cotés il entend répéter que I'appel
au subliminal nie ou supprime le surnaturel auquel il croit : une confron-
tation s’impose, a la suite de quoi il apparaitra si I’hypothése de
James peut étre maintenue ou si, au contraire, il la faut abandonner.
Non qu'une doctrine scientifiquement vraie puisse étre théologique-
ment fausse, mais une simple hypothése psychologique pourrait étre
démentie par des certitudes venues d’ailleurs. Dés lors, la question se
formule de la maniére suivante : I'explication de la conversion par une
incubation subconsciente supprime-t-elle I'intervention divine ? Et si la
conciliation est possible, comment la faut-il concevoir ?

Quatre observations préliminaires.

1° Si la théorie de I'incubation prétendait a une valeur universelle,
elle serait manifestement fausse. Les conversions brusques qui se pro-
duisent au cours des « Revivals » doivent se ramener aux lois de la
psychologie collective ! et mis & part ces phénoménes grégaires, beau-
coup d’autres peuvent s’expliquer en dehors d’une intervention sub-
consciente. 2 Schiller reprochait un jour a Flournoy d’oublier un peu
trop que le subconscient est encore un «asylum ignorantiae», et
Hocking déclare que le subliminal est «our modern Great Fetich of
a special faculty» (The meaning of God in human experience. New
Haven 1912, p. 371). Les psychologues auraient donc tort s’ils invo-

1 Cf. entre autres: H. Delacroix, La relig. et la foi. Paris 1922, p. 66-81 ;
Davenport, Primitive traits in relig. revivals., New York 1906 ; Cutlen, The psych.
phenomena of christianity. New York, 1928, ch. x1v, etc.

2 Cf. I'ingénieuse théorie de J. Howley, Psych. and mystical experience.
London 1920, ch. 11 ; et I'explication des conversions pathologiques proposée par
Morton Prince, The dissociat. of a personality, N.Y. 1906.



308 Conversion, Subconscience et Surnaturel

quaient le subconscient sans discernement; mais ce n'est pas une
raison non plus pour que nos apologistes le jettent par-dessus bord
sans autre forme de proces.

Par ailleurs, il doit étre bien entendu que, méme la ou elle est
admissible, I'’hypothése du subconscient ne peut jamais prétendre a
étre une explication adéquate. Elle n'est que particlle et déficiente.

2¢ En notre matiére, il faut distinguer avec un soin jaloux les faits,
de la nomenclature et des théories explicatives. Sur les faits il y a
accord et les psychologues catholiques les admettent comme les autres.
En revanche, le plus grand flottement régne en ce qui concerne la
nomenclature : subconscient, inconscient, co-conscient, subliminal, con-
science sourde, mémoire profonde, etc. Désarroi complet, enfin, pour ce
qui regarde l'interprétation : prenons quatre des principales autorités en
la matiére — Janet, Myers, Freud, Prince — nous aurons quatre con-
ceptions différentes, plus ou moins opposées, qui toutes prétendent
rendre raison des mémes phénomeénes. Or, si I'on ne distingue pas fait
et théorie — an sit et quid sit — on s’expose a d’étranges méprises.
Ainsi M. Michelet (Dieu et ’agnost. contemporain, Paris 1912, p. 162)
s'est attardé 4 montrer que nos convertis ne sont ni des obsédés, ni
des névrosés, ni des demi-fous. Donc, conclut-il, pas de poussée sub-
consciente ! — Triomphe trop facile. Ses arguments portent uniquement
contre la subconscience pathologique de Janet, mais n’atteignent aucune-
ment une doctrine du subconscient dynamique et constructeur, celui-la
méme qui serait a la base des intuitions du génie (H. Delacroix, Etudes
d’histoire, etc., p. 92 ss. ; p. 215). Notre but ici, hatons-nous de le dire,
n'est pas de prendre parti pour telle ou telle hypothese explicative.
Méme, il se peut que celles qui ont été présentées jusqu’ici soient toutes
fausses. Peu nous importe. Nous cherchons simplement a quelles con-
ditions une explication présente ou future par le subconscient peut étre
admise en psychologie religieuse catholique. Nous ne faisons aucune
difficulté d’admettre que, telles qu’elles se présentent, les vues de James
sont philosophiquement fausses, et théologiquement téméraires voire
hérétiques. Qu’on en propose de meilleures! Encore un coup, cela
importe peu 4 la présente recherche. Puisque les faits sont 13, il faudra
bien, tot ou tard, en rendre compte et nous voudrions précisément écrire
ici comme des prolégomeénes a toute théorie du subconscient religieux
quelle qu’elle soit.

On sait la crise terrible que provoqua, dans I’Europe médiévale,
la grande entrée d’Aristote chez les Latins (cf. Mandonnet. Siger de



Conversion, Subconscience et Surnaturel 300

Brabant, Louvain 1911. I, 1-63). Or, tandis que certains esprits se
cantonnaient dans une hostilité systématique vis-a-vis du Stagirite,
Albert le Grand et Thomas d’Aquin, plus hardis et aussi plus avisés,
christianisérent cette pensée paienne ; ils purent ainsi lui enlever son
venin et 1’assimiler. Il nous semble vraiment que les néo-thomistes ont
une ceuvre analogue a accomplir vis-a-vis d'une foule de notions mises
en circulation par la philosophie contemporaine. Au lieu de jeter des
anathémes, tAchons plutot de redresser et d’annexer.

30 Il importe au plus haut point de dégager la théorie de la sub-
conscience de toute attache moderniste. Sans nous attarder a raconter
une histoire présentea tous les esprits, rappelons simplement que, d’aprés
cette hérésie, la subconscience est une maniére d’élan vital aussi merveil-
leux et tiche qu'il est mystérieux et arbitraire. De lui jaillissent, on
ne sait comment, Dieu, la révélation, I'inspiration biblique, tout enfin
(Denzinger, 2074, 2077. Cf. Montagne, L’idée de Dieu et la psych. du
subconscient, « Rev. thom. » 1912). Dieu et sa révélation étant inacces-
sibles a l'intelligence, la foi n’est plus que la réponse humaine a une
inquiétude du cceur ; non pas l'assentiment a la vérité extrinseque, mais
le sentiment du divin, issu du subconscient et créant son objet (Den-
zinger, 2145). Ce monstrueux ramassis d’erreurs provient, en partie, de
ce qu’on a voulu ériger en systéme métaphysique et théologique, une
simple hypothése psychologique. Ramenée dans son domaine propre, la
théorie de l'incubation subconsciente n’a d’autre portée que celle que
saint Thomas assignait a la cosmographie de Ptolémée : « hac positione
facta possunt salvari apparentia sensibilia...»* Elle n’est donc pas, et
ne peut pas étre, une doctrine théologique sur l'origine de la religion ;
elle ne nie pas, et ne peut pas nier, la révélation ni les motifs de crédi-
bilité, ni l'origine « extérieure » de la foi. La chose se touche du doigt
dans les cas de conversions non dogmatiques (retours moraux), comme
dans les conversions dogmatiques ou le travail intellectuel est pleine-
ment conscient, réfléchi, le subliminal n’intervenant que dans la sphére
affective. Restent les conversions dans lesquelles on prétendrait décou-
vrir une irruption dans le domaine intellectuel. Un psychologue catho-
lique devrait alors montrer : d’abord que des raisons objectives de
croire ont été pfoposées au converti et que ce sont elles qui ont muri

11q. 32 a. 1 ad 2. — Limitent comme nous la portée des explications par
le subconscient : G. 4. Coe, Religion and the subconscious (« Amer. Journ. theol, »,
XIII, 1909, p. 345) ; I. King, The problem of the subconsc. (¢« Psych. Rev. », XIII,
1906, p. 35); G. Dwelshauvers, Les mécanismes subconscients. Paris 1926, p. 5.

Divus Thomas. 91



310 Conversion, Subconscience et Surnaturel

dans la subconscience — celle-ci n’aura donc pas créé l'objet de la
foi — et prouver ensuite qu'une telle invasion n’entraine pas un
assentiment fatal et aveugle. Ni l'intelligence ne devra étre obnubilée,
ni la volonté déterminée. Elles resteront libres d’adhérer ou de se
récuser (cf. E. Cros, La liberté et la subconscience, Lausanne 19ry).
Enfin, il va sans dire qu’il n’est pas loisible 4 un catholique d’admettre
avec James et de nombreux auteurs protestants ou modernistes ! que
la subconscience est le seul point d’insertion, en nous, du surnaturel.
Comme si Dieu ne pouvait éclairer directement I'intelligence et mouvoir
immédiatement la volonté ! L’action de la grace s’'impose non seulement
a l'origine, mais au cours et a la fin de la conversion.

4° Les auteurs qui traitent notre question semblent négliger com-
plétement la distinction entre le surnaturel essentiel et le surnaturel
modal. Pourtant je demeure convaincu que cette distinction, et elle
seule, peut nous livrer la clé du probléme. — En soi, une guérison n’a
rien de surnaturel. Les médecins guérissent tous les jours sous nos
yeux, par des moyens purement naturels. A Lourdes, ce qu’il y a de
surnaturel ce n’est donc pas l'essence de la guérison, c’est son mode.
Il y a miracle, effet direct de Dieu. Au contraire, considérons la grace.
C’est aussi un effet de Dieu, mais qui, par nature, dépasse tout le créé;
qui est essentiellement surnaturel. Quelles conséquences notre distinction
va-t-elle entrainer pour la psychologie de la conversion ?

Subconscience et Surnaturel modal.

I1 existe des conversions proprement miraculeuses, cela ne saurait
faire 'ombre d'un-doute pour un catholique. Par suite, a cette question :
y a-t-il opposition entre le surnaturel et l'’hypothése de l'incubation
subconsciente, il faut répondre : ouz certes, s'il s’agit 1° du surnaturel
modal ; 2° de certains cas particuliers. En effet, le propre du surnaturel
modal étant de suspendre le jeu des lois naturelles, il s’ensuit que
vouloir a toute force expliquer telle conversion merveilleuse (v. g. celle
de saint Paul) a l'aide des seules lois psychologiques c’est manifestement
nier ce surnaturel puisque c’est nier le miracle. Dans ce cas, 1'appel
au subconscient n’a qu'un but: éliminer Dieu, comme déclarait tantot

1 H. Bois, La grace n’agit-elle que sur le subconscient ? (¢ Rev. de théol.
et quest. relig. », 1909) ; J. Segond, La priére. Paris 1911, ch. VIIL; Le probléme
psych. de la grice et de la conversion (« Journ. psych. norm. pathol. », mai 1920) ;
F. v. Hiigel, The mystical element of relig. London 1923, II, 48, 2635, 338.



Conversion, Subconscience et Surnaturel 3II

-

M. Michelet. Mais notons que le conflit éclate non pas entre le sur-
naturel modal et la subconscience seule, mais entre ce surnaturel et
toute explication psychologique. Et si nos auteurs (v. g. Coe, The spiritual
life, p. 108) s’obstinent a nier l'existence d'une seule conversion
qui ne soit explicable par les seules lois naturelles, c’est uniquement
parce qu'ils nient la possibilité méme du miracle, en vertu de leurs
préjugés philosophiques. ! Le psychologue catholique, au contraire,
constatera loyalement l'inexplicabilité du phénomeéne, abandonnant aux
autorités ecclésiastiques le soin de déclarer si vraiment « le doigt de
Dieu est la ».

D’autre part, s'il y a des conversions certainement miraculeuses,
il ne reste pas moins vrai qu’'«en soi la conversion n’est pas un miracle»
(Th. Mainage O.P., La psych. de la conversion, Paris 1916, p. g).
Par conséquent, I'antagonisme que nous avons constaté ne dresse pas
la subconscience contre le surnaturel modal a propos de foutes les conver-
sions. L’opposition existe simplement au sujet de certains cas particu-
liers. Hors de la le conflit est inexistant, impossible méme, puisque,
par définition, 1a ou il n’y a pas miracle il n’y a pas surnaturel modal :
comment supprimerait-on ce qui est absent ? Le psychologue reprend
donc sa liberté. Or, lorsqu'on parcourt la littérature de notre sujet,
on ne tarde pas a s'apercevoir qu’'a l'instant ou croyants et incroyants
opposent, dans des desseins différents, le surnaturel au subconscient, ils
pensent toujours, sans s’en rendre compte, au surnaturel modal et
raisonnent comme si, pour étre l'effet de la grice, la conversion devait
nécessairement échapper fotalement aux lois de la psychologie. Ainsi
le P. Mainage (op. cit. et Introd. a la psych. de la conversion, Paris 1913).
Le distingué Dominicain suit, au fond, la méthode qu’emploient les
médecins du Bureau des constatations a Lourdes: la méthode des
résidus. Partant de ce fait que la caractéristique psychique de la
conversion c’est « la dualité dans I’ame des convertis » 2, notre auteur
s'applique & éliminer, un a un, tous les facteurs psychologiques qui
pourraient rendre raison de ce phénomene, pour aboutir a cette con-
clusion qu'un tel fait empirique ne peut relever que d’une intervention
transcendante : Dieu agissant dans 1'ame du converti. Ou bien je
n’entends plus le sens des mots, ou bien un fait empirique qui ne peut
étre expliqué naturellement, mais qui requiert l'intervention directe de

1 Cf. Boutroux, Science et religion, p. 352.
2 Ceci a été nié par le P. Huby S. J., La conversion. Paris 1919, p. I10I.



312 Conversion, Subconscience et Surnaturel

Dieu, c’est ce qu'on nomme un miracle. En effet, il ne s’agit aucune-
ment d’expliquer la conversion dans sa réalité fofale — car cette
totalité compren'd le surnaturel essentiel qui exige évidemment une
cause transcendante — mais de l'expliquer dans sa réalité empirique,
phénoménale, que I'on déclare précisément « inexplicable si on la référe
a des causes purement humaines » (Introd. psych. conv., p. 37).
Pourtant s’il y a des conversions non miraculeuses, cela veut dire qu’on
peut les rattacher empiriquement a des lois psychologiques connues,
mais alors pourquoi déclarer ces lois insuffisantes ? et si ces lois sont
insuffisantes pour expliquer empiriquement toute conversion quelle
qu’elle soit, ne s’ensuit-il pas que toute conversion sera un miracle ? !

Subconscience et Surnaturel essentiel.

Ici nous ne nous trouvons plus en face de cas exceptionnels : le
role de la grace est aussi universel qu'il est prépondérant et indispen-
sable. Ce role ne va-t-il pas étre réduit A néant par lintervention du
subliminal ? Tel est, nous l'avons vu, le sentiment de R. de Fursac,
sentiment partagé par une foule de psychologues. Leuba, plus que
quiconque, s’est appliqué a montrer comment la psychologie éliminait
définitivement 1'ceuvre de la grace (A psych. study of Religion, New
York 1912, ch. XI). En vérité, le choc est inévitable et le conflit sans
issue, si 'on admet la doctrine protestante d’apres laquelle la gréce
est une réalité d’ordre empirique dont on peut, par introspection, cons-
tater la présence ou l'absence dans 'ame: tout se résume en une
expérience, I'expérience de salut qui nous renseigne avec une absolue
certitude sur notre justification. Or, il est de toute évidence que si
I'on réussit a ramener cette expérience a des facteurs naturels, le sur-
naturel s’évanouira comme faisant double emploi, de méme que la
connaissance des lois de I'électricité atmosphérique rend superflu Jupiter
tonnant. On s’explique dés lors pourquoi les théologiens protestants
sont de plus en plus forcés de chercher refuge dans la pénombre de
la subconscience. La grace est la! disent-ils. Et comme aucun psycho-
logue ne peut aller le vérifier, et par conséquent leur donner le démenti,

1 Ces lignes étaient écrites de longue date, lorsque nous découvrimes un
article de Mgr Sturzo, évéque de Piazza Armerina, sur « La psicologia della con-
versione » (« Riv. fil. neo-scol. », 1915). Ce nous fut une joie de constater que nos
critiques coincidaient en somme avec celles que le savant prélat adresse au
P. Mainage.



Conversion, Subconscience et Surnaturel 313

ces théologiens se sentent bien tranquilles et dorment sur leurs deux
oreilles. ! Pour nous la question se pose tout autrement, car, d’apres
la. doctrine catholique (cf. Denzinger, 802z), la grace n’est pas une
réalité d’ordre empirique ; elle échappe 4 I'observation psychologique.
Saint Thomas nous 'assure : « ... ejus (sc. Dei) praesentia in nobis et
absentia per certitudinem cognosci non potest... et ideo homo non
potest per certitudinem dijudicare utrum ipse habeat gratiam» (I-II
q. 112 a. 5). Dés lors, comment voudrait-on qu'une réalité d'ordre
extra-expérimental fit niée par une hypothése essentiellement expéri-
mentale ? Ce serait aussi ridicule, plus méme, que de prétendre que
la physiologie, par exemple, nie la spiritualité de I'ame ; elle ne la nie
comme elle ne P'affirme, elle est d'un autre ordre. On dira, il est vrai,
que si la grice en elle-méme échappe a l'expérimentation, du moins
ses effets, eux, sont d’ordre empirique et, par suite, psychologiquement
constatables (cf. S. Thomas, II-IT q. 97 a. 2 ad 2). A chaque moment
nous surprenons en notre ame, telle pensée salutaire, tel mouvement
vertueux, telle affection pieuse que nous n’hésitons pas un instant a
rattacher a l'influence du Saint-Esprit présent en nous, et beaucoup de
personnes religieuses frissonnent d’horreur en voyant les psychologues
disséquer et cataloguer tous ces mouvements spirituels. Vraiment n’est-ce
point 14 nier le surnaturel ? 2 Nous voici au cceur de la question.
Commencgons par distinguer parmi les effets de la grice ceux qui
sont miraculeux de ceux qui ne le sont pas. A la premiére catégorie
il faudra appliquer les principes que nous avons énoncés plus haut ;
inutile d’y revenir. Quant aux effets non miraculeux, il est étrange, a
premiére vue, que notre conscience ne puisse les discerner avec évidence,
mais seulement « conjecturaliter per aliqua signa » (I-II q. 112 a. 5).

1 La vogue de la théologie du subconscient chez les protestants, est incroyable.
Voici quelques indications : W. Sanday, Christologies ancient and modern. Oxford
1910 ; Personality in Christ and ourselves. Oxford 1911, et les articles de d’Arcy,
Percy Gardner, Caldecott and Underhill, Willowmere, dans le « Hibbert Journal »
de 1911. G. 4. Coe, Relig. and the Subconscious (¢« Amer. Journ. theol. », XIII,
1909) ; Cutten, op. cit. ; G. Fulliguet, La pensée théologique de César Malan, fils.
Genéve 1902 ; G. Frommel, Etudes morales et religieuses. Saint-Blaise 1907 ;
H. Bois, La valeur de I'expérience religieuse. Paris 1908 ; La christologie et le
subconscient (« Rev. de théol. et des quest. relig. », 1911) ; G. Berguer, La notion
de valeur. Genéve 1908.

2 Cf. Guyau, L’irr¢ligion de I’avenir, p. 306: « ... la science a tué le sur-
naturel jusque dans notre conscience méme, jusque dans nos extases les plus
intérieures.... »



314 Conversion, Subconscience et Surnaturel

Pourquoi cette difficulté d’identification, cette possibilité d’erreurs ? 1
— Parce que la grace ne supprime pas la nature, ce qui signifie, dans
le cas présent, qu’elle ne se substitue pas aux facultés de I’Ame, mais
les fait fonctionner selon leurs lois propres. D’ol il suit que la méme
ou agit la grace, les psychologues pourront néanmoins reconstituer le
dessin de la vie intérieure. > Certains d’entre eux, cela va de soi, seront
tentés de nier la présence du surnaturel parce qu'il échappe a leurs
procédés d’investigation, tout comme des anatomistes nieérent 1'ame
parce qu’ils ne la rencontraient pas au bout de leur scalpel ; mais il
s'en trouvera d’autres qui, pour I'honneur de leur science, se montreront
plus avisés. Il leur faudra bien reconnaitre que la psychologie est radi-
calement incapable de nous livrer, dans leur réalité intégrale, les phéno-
menes religieux. S’attaquant a un objet qui la déborde de toutes parts,
ne pouvant dépasser les apparences empiriques et les causalités immé-
diates, elle chercherait en vain a se substituer a la théologie ; son role
ne pourra étre qu’ancillaire et toujours il nous faudra revenir aux
immortelles synthéses réalisées par saint Augustin et saint Thomas
d’Aquin. 3

Appliquons cette doctrine a notre probleme des rapports entre la
subconscience et le surnaturel dans la crise de la conversion. On ne
saurait assez le répéter, les plus graves confusions, en cette matieére,
proviennent d'une idée inexacte du rdle de la grice: ou bien on
prétend que, pour étre réelle, son action doit étre miraculeuse, boule-
versant notre psychologie ; ou bien on veut qu’elle soit un élément
psychique, un résidu que l'on découvre au bout d’une analyse intros-
pective, alors que « c’est une chimére de vouloir démontrer 1'influence
de la grace par voie purement inductive ». (J. Maréchal S. J., Etudes sur
la psych. des mystiques, Bruges 1924, p. 253.) Les apologistes comme

1 Garrigou-Lagrange O. P., L’habitation de la Sainte Trinité et 1’expérience
mystique (¢« Rev. Thom.», 1928, p. 471): «Les poétes ont souvent, sans étre
en état de griace, un amour naturel et inefficace de complaisance, & la pensée de
la beauté de Dieu et de ses infinies perfections ; on pourrait prendre cet acte
naturel pour un acte surnaturel de charité. »

2 Pinavd de la Boullaye S. J., Les méth. de la psych. relig. (¢« R. N. S.», 1923,
pP- 400) : « ... la réductibilité apparente de ces phénoménes (religieux) aux lois
psychologiques connues n’autoriserait en rien a conclure qu’aucun agent transcen-
dant n'y intervient, parce que cette apparence se concilie aisément avec une action
préternaturelle qui respecterait le jeu normal des facultés. »

3 Cf. de Munnynck, Introd. générale a I’étude des phénom. religieux (« Rev. sc.
phil. théol. », 1914) ; J. Price, The limitations of the psych. of religion (« Hibbert J. »
1924).



Conversion, Subconscience et Surnaturel 3I5

le P. Mainage ne semblent pas s’apercevoir qu’ils font le jeu de leurs
adversaires, ceux-ci s'imaginant — combien a tort, nous l'avons dit —
avoir « désurnaturalisé » une conversion sitét qu’ils ont découvert ses
antécédents psychologiques. La vérité est tout autre et beaucoup plus
simple. Elle découle par une suite naturelle de ce que nous avons
avancé jusqu'ici. Il nous est trés agréable cependant de pouvoir nous
appuyer sur un trés sir théologien romain, le regretté P. Hugon O. P.:
« En dehors des conversions miraculeuses dont le caractére surnaturel
s'affirme de lui-méme... la surnaturalité des conversions échappe a
notre intelligence et a notre expérimentation et ne saurait étre
démontrée ou constatée avec une certitude absolue... Puisque 1'ceuvre
définitive est due a la grace, c’est-a-dire a I'illumination et a 'inspiration
du Saint-Esprit et que cette grace ne tombe pas sous nos moyens
d’observation, il ne nous est pas possible de déterminer psychologi-
quement si la conversion surnaturelle a eu lieu, ni a quel moment
elle a été opérée, ni quels sont les motifs suprémes qui l'ont amenée »
(Notion théol. de la psych. de la convers., «Rev. Th.» 1919, pp. 240-241).
On voit que nous avions raison de maintenir que, les cas miraculeux
étant réservés, le psychologue empiriste n'a pas a abandonner les
méthodes qui lui sont propres; si le surnaturel essentiel « échappe a
notre expérimentation », il ne saurait étre supprimé par des théories
exclusivement expérimentales. D’autre part, puisque Dieu ne se substitue
pas au mécanisme de nos facultés, on ne saisit pas pourquoi le sub-
conscient ne pourrait etre mii instrumentalement par la grace tout comme
les autres puissances sensitives ou spirituelles du converti. ! Nous ad-
mettons tous que la conversion de Newman, par exemple, fut I'ceuvre
du Saint-Esprit; cela empécha-t-il le moins du monde la raison et le
cceur du brillant oxonien de fonctionner selon leurs lois psychologiques ?
Or, si la grice ne suspend pas l'action de la volonté et de l'intelligence,
et si, réciproquement, le jeu de ces facultés n’entrave en aucune maniére
I'ceuvre sanctificatrice de I’Esprit, au nom de quel principe affirmerait-
on que l'intervention du subliminal annule celle de la griace ? Comment
justifier cette exception a la regle générale ? Et puis n’oublions jamais
que nos puissances, sous 'emprise divine, ne produisent pas des actes
revétant une qualité empirique spéciale qui puisse étre décelée par

1 Admettent explicitement la possibilité d’une notion du subconscient
A. Gemelli O. F. M., L’origine subcosciente dei fatti mistici. Firenze 1913, p. 72
Th. Mainage O.P., La psvch. de la convers., p. 316. ss. : J. Pacheu S. J., L’expé-
rience mystique et l'activité subconsciente. Paris 1911, p. 303.



316 Conversion, Subconscience et Surnaturel

I’analyse psychologique.! C’est précisément pourquoi les maitres de la
vie spirituelle insistent tellement sur les périls d’illusion, sur la possi-
bilité de prendre pour surnaturel un processus purement naturel.

Le P. Hugon nous assure que « les théologiens ne peuvent que
faire bon accueil aux études psychologiques qui tendent & montrer le
mystérieux travail accompli peu a peu dans les ames en quéte d’idéal,
et les étapes successives qui les aménent a Dieu ». > Supposons main-
tenant qu'une recherche empirique nous conduise 4 induire 1'existence
du couple «incubation-irruption »; pourquoi le théologien se refuserait-il
a le ranger parmi ces « étapes successives » ? La grace prévenante
dirigerait la maturation dans les conversions brusques, comme elle
préside au travail conscient des conversions lentes. Elle inclinerait
I'intelligence et le vouloir a accueillir le fruit muri dans les entrailles
du subliminal, a produire les actes que comporte la justification sur-
naturelle. Par conséquent, la découverte de Starbuck-James aurait pour
résultat théologique d’avamcer 1'heure de l'intervention divine. Au lieu
de la faire éclater en coup de foudre, on maintiendra que déja long-
temps auparavant Dieu travaillait mystérieusement 1’ame et l'attirait
a soi alors qu’elle se croyait bien loin de lui. Le psychologue agnostique,
il est vrai, dira que ce travail, il ne le saisit point. A quoi nous répon-
drons que ce n’est pas la affaire de laboratoire ; les cylindres enregistreurs
et les tests ne sont ici d’aucun secours. Pour voir, il suffit simplement
d’entr’ouvrir les yeux de la foi.

1 Sturzo, art. cit. p. 568 : « Il fatto dell’ elevazione alla grazia ¢ come una
nuova vita aggiunta alla prima ... ma funzionante in cosi stretta collaborazione
colla natura come se fosse un fatto puramente naturale. Con questa differenza
che mentre i fatti psichici cadono sotto il testimonio diretto della coscienza, la
grazzia sfugge a questo testimonio diretto. Su di cid i teologi sono perfettamente
d’accordo. »

2 Loc. laud. Le R. P. ajoute que le dernier mot reste a la théologie. Rien
de plus juste, et la psychologie religieuse ne sera jamais qu’extérieure et incom-
pléte, quoique légitime dans sa sphére limitée et inférieure.



	Conversion, Subconscience et Surnaturel

