
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Züge zum Christusbilde

beim hl. Thomas von Aquin.1
Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

(Fortsetzung.)

Deus homo factus est, per quod se tra-
didit homini imitabilem (Opusc. 53 a. 1).

IX.

Der Theologie sind drei Personalnamen für die zweite Person der

allerheiligsten Dreifaltigkeit geläufig, die Namen : Filius, Verbum,

Imago Dei. Aber sie gebraucht diese Namen nicht unterschiedslos, um
die eine, unwandelbare Personaleigentümlichkeit der zweiten Person

zu bezeichnen. Sie achtet nämlich auf die besondere Art und Weise,

mit der jede dieser drei Benennungen ihren Gegenstand kenntlich
macht ; sie macht sich das unterschiedliche Licht zu nutze, das von
dem ersten wie dem zweiten und dritten Namen ausgeht und jedesmal
die eine Personaleigenschaft des ewigen Wortes in eine neue Beleuchtung
setzt. So gelingt es ihr, Züge am Christusbilde aufzuzeigen, die bei
der Beibehaltung des einen und desselben Personalnamens verborgen
bleiben würden. 2

Die früheren Abhandlungen beweisen es zur Genüge. Die einen
nehmen sich aus wie ein Lobpreis auf den Personalnamen : « Filius
Dei ». Die andern hingegen stehen vielmehr unter der Führerschaft
des zweiten Personalnamens : « Verbum Dei » und seiner Attribute
manifestans, glorificans, spirans amorem. Da dürfen wir erwarten, daß

1 Fortsetzung vom Jahrgang 1929, Heft 3, pp. 257-278.
2 Quantum ad proprietatem personalem Filii dicendum est, quod est eadem

secundum rem, sive secundum earn dicatur filius, sive verbum, sive imago ; sed

quantum ad modum significandi non est eadem ratio nominum trium praedictorum
(De Veritate, q. 4 a. 4 ad 6).



28o Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

auch der dritte Personalname : « Imago Dei » seinen Teil zur Bereicherung
des Christusbildes beitragen wird. Bei der Ausdeutung selber aber
wollen wir — wie bisher — mit besonderer Aufmerksamkeit auf die

Einzelzüge achten, die einen form- und gestaltgebenden Einfluß auf

unsere Lebenshaltung ausüben.

§ 5-

Christus Jesus in seiner Eigenschaft als «Imago Dei »

unser Bildungs- und Erziehungsideal.

Den jungen Christengemeinden der kleinasiatischen Landschaft
Galatien schrieb der hl. Paulus mit der bezwingenden Macht seiner

väterlichen Liebe und Sorge : « O meine Kindlein, von neuem leide
ich Geburtswehen um euch, bis Christus in euch gestaltet wird » (Gal. 4,
19). Wollte man für den lateinischen Text : donec formetur Christus
in vobis, den griechischen einsetzen : oC uop-joOr, XptsTÔç sv Oui'v,

so würde man sagen : bis Christus das gestaltende Bild für euch geworden
ist ; bis ihr in Christus die euch wesenhafte Form gefunden und zur
Darstellung und Ausprägung gebracht habt. — Mit einer ähnlichen

Mahnung wendet sich der Apostel an die Christen der römischen Weltstadt

und fordert sie auf : « sich nicht diese Welt zur vorbildlichen
Form zu nehmen, um sie in sich darzustellen, sondern sich
umzugestalten durch die Erneuerung des Geistes » (Rom. 12, 2).

Dieses vom Geiste Gottes eingegebene Wissensgut gewinnt unter
der Meisterschaft des hl. Thomas neuen Glanz. Er greift den Gedanken

frommer Männer vor ihm auf und lehrt, daß wahre Bildimg nicht nur
anerzogene und eingeübte Lebensart ; nicht Wissen oder Können,
Gelehrsamkeit oder fachgemäße Ausbildung allein, geschweige denn

Besitz an irdischen Gütern, Macht oder Ansehen und Einfluß sei. Er
geht auf die Grundbedeutung des Wortes zurück, um den Begriff
« Bildung » weit und tief genug zu fassen. Wahre Bildung heißt daher
bei ihm : « Bild geworden sein ». Es heißt in der Weltordnung, in der

wir Menschen leben : « Das Bild Christi geworden sein. » Christus ist
ihm das wesensgleiche Bild (imago, forma) Gottes; der Christ aber das

Bild Christi : ein Doppelgedanke, der Bildungs^'e^, wie auch Bildungsweg

klar und bestimmt enthält, eine quaestio iuris und eine quaestio
facti zur Erörterung stellt.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 281

1. « Verbum Dei comparator ad ipsum Deum, sicut eius Imago»

(C. G. IV c. 11).

In der Erklärung, die der hl. Thomas zum zweiten Korintherbrief
c. 4, 4 geschrieben hat, lesen wir das kurze, aber inhaltsschwere und
bedeutungsvolle Sätzchen : Gloria provenit Christo ex eo, quod est

Imago Dei perfectissima. Es ist einer jener Sätze, die nach einem

glücklichen Vergleiche des englischen Oratorianers W. Faber sich wie

Bergesspitzen aus der Ebene der Theologie erheben und herrliche Rundblicke

in die weiten Gefilde der theologischen Wissenschaft und deren

Grenzgebiete eröffnen. Einige grundsätzliche Erwägungen aus der

Metaphysik des « Bildseins » werden uns behilflich sein, die Herrlichkeit
Christi in seiner ewigen Heimat, dem Schöße des Vaters, sowie die
seiner irdischen, dem Schöße der menschlichen Natur in etwa zu

würdigen.
a) Mit dem Worte « imago » — Bild — treten wir in eine Welt

transzendentaler Beziehungen ein. Drei derselben sind für uns von
besonderer Bedeutung. Das, was wir « Bild » einer Sache oder Person

nennen, ähnelt oder gleicht der Sache oder Person. Es tritt durch die

Züge der Ähnlichkeit und Gleichförmigkeit mit ihr in Beziehung ; unterhält

eine Zugehörigkeit zu ihr, die solange dauert, als die besagte
Ähnlichkeit und Übereinstimmung dauert. Aber man glaube ja nicht,
daß jedwede Ähnlichkeit zwischen zwei Dingen imstande sei, das eine

zum Bilde des andern zu machen, das Verhältnis des Bildes zum
Abgebildeten zwischen ihnen herzustellen. Dazu genügt keineswegs die

Übereinstimmung in einem entfernten Gattungsmexkmal oder einer

zurückliegenden /lr/eigenschaft. Noch viel weniger reicht dazu die

Übereinstimmung in einer Zufälligkeit, einer Nebensächlichkeit, einem

sogenannten accidens commune aus. Andernfalls müßte ich
widerspruchslos sagen können, «daß eine weiße Wand das Bild eines weiß-

rassigen Menschen sei » (I q. 93 a. 2), weil beide zufällig in der
Nebensächlichkeit der weißen Farbe übereinstimmen.1

Nein, das Verhältnis des Bild-Seins zum Abgebildet-Sein kann sich

nur auf der Grundlage der Gleichheit und Übereinstimmung in der

beiderseitigen Natur und Wesenheit aufbauen. So begegnet man oft

1 Non quaelibet similitudo sufficit ad rationem imaginis : si enim similitudo
sit secundum genus tantum, vel secundum aliquod accidens commune, non propter
hoc dicetur aliquid esse ad imaginem alterius (I q. 93 a. 2).



282 Züge zum Chrisiusbilde beim hl. Thomas von Aquin

genug Kindern, die wegen ihrer überraschenden Ähnlichkeit mit Vater
oder Mutter das lebendige Bild von Vater oder Mutter genannt werden
müssen. Wo sich aber die Übereinstimmung in der beiderseitigen Natur
und Wesenheit nicht erreichen läßt, genügt es, daß das eine der beiden

Stücke das untrügliche Merkmal und Kennzeichen der Natur und
Wesenheit des andern an sich trage. Und dieses Merkmal der Natur
und Wesenheit ist bei den körperlichen Dingen die äußere Form und

Figur. So ist beispielsweise eine Münze, eine Briefmarke das Bild
des Staatsoberhauptes, weil sie wenigstens die Gestalt, die Form oder

Figur in etwa mit dem Staatsoberhaupte gemein haben. 1

Die vorhin beschriebene Ähnlichkeit und Übereinstimmung zwischen

zwei Dingen genügt für sich allein genommen auch noch nicht, das

Verhältnis vom Bild zur Vorlage herzustellen. Sie muß durch eine

zweite Beziehung in ihre Eigenart des « Bildseins » hineingestellt werden,
durch die Beziehung der Herkunft, des Ursprungs. Wie oft begegnet

man Dingen, die einander zum Verwechseln ähnlich sind — man denke

beispielsweise an zwei Hühnereier — und doch ist das eine nicht das

Bild des andern. Woher kommt das Das kommt daher, daß der

Gegenstand A seine Ähnlichkeit mit B nicht von B, sondern anderswoher

hat. Hat er sie aber irgend durch eine Art von Mitteilung oder

Anteilgabe von B erhalten, so ist er das Bild von B (I q. 93 a. 1). Auf
Grund der von B stammenden Ähnlichkeit wird A in den Stand gesetzt,
in eine dritte und letzte Beziehung, die der Ziel- und Zweckbestimmung
einzutreten. Sie besteht darin, B abzubilden und widerzuspiegeln,
darzustellen und zu vergegenwärtigen, zur Kenntnis und Geltung zu

bringen. — Imago est similitudo specifica, seu secundum specificum
Signum, orta ex illo cuius dicitur imago (Card. Caj., in I q. 35 a. 1). —

Die drei namhaft gemachten Stücke ordnen sich so zueinander, daß

die beiden ersten das Bild in seiner Natur und Wesenheit bestimmen

und ausmachen ; das dritte aber das Bild in seinem eigentümlichen
Tun und Arbeiten aufzeigt. Wenn die beiden ersten Stücke der Ordnung
des Seins angehören, so haben wir es mit einem ontologischen Bilde zu
tun. In diesem Falle existiert es entweder als Naturwesen (imago

naturalis), oder als Kunstgegenstand, als Werk von Menschenhand

gemacht (imago artificialis). Die beiden Stücke können aber auch der

1 Requiritur autem ad rationem imaginis, quod sit similitudo secundum
speciem, sicut imago regis est in filio suo, vel ad minus secundum aliquod accidens
proprium speciei et praecipue secundum figuram, sicut hominis imago dicitur esse

in cupro (I q. 93 a. 2).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 283

intentionalen Ordnung, der Ordnung des Erkennens angehören. Dieser

Umstand macht das Bild zum Erkenntnisbild (imago intentionalis).
Das dritte Stück seinerseits ist maßgebend für die Bestimmung der

Treue und Vollkommenheit des Bildes. 1 Diese grundsätzlichen
Erwägungen verbreiten genügend Licht, um dem hl. Thomas zu folgen, wenn

er uns zu Christus Jesus führt, der da ist : Imago Dei in sinn Patris.
b) Der erste Schritt, den wir tun, geht vom Personalnamen « Ver-

bum Dei » aus. Dieser Name erinnert an höchst beachtenswerte
Tatsachen aus unserm geistigen Erkenntnisleben. Die begriffliche
Erkenntnis schließt mit einem innern Worte ab. In ihm findet sie ihren

Vollzug und ihre Vollendung, ihre Krönung und Besiegelung. Ist der

Erkenntnisgegenstand ein Naturding und darum in seinem Werden und
Sein von unserm Erkennen unabhängig, so trägt das innere Wort die
Merkmale des « Bildes » an sich und muß im eigentlichen Sinne « Bild »

genannt werden. Es kommt ja von dem Naturwesen her, hat infolgedessen

in ihm sein objektives Prinzip; es weist sodann eine gewisse

Ähnlichkeit und Übereinstimmung mit ihm auf und ist darum imstande,
dasselbe im gleichen Maße darzustellen und widerzuspiegeln. — Das

ist der Fall, wenn unsere Erkenntnis auf einen Fremd- oder Außen-
gegenstand geht. Es trifft aber auch dann zu, wenn wir uns in der

Eigen- oder Selbsterkenntnis eine Idee oder Vorstellung von uns selbst

machen. Dann entsteht in unserm Geiste ein « Bild », in dem wir unser

Ich, unser Selbst uns gleichsam gegenüber sehen und beschauen.

Dieser geistige Abbildungsvorgang, der sich in unserer
Selbsterkenntnis abspielt, ist gleichsam ein entfernter Schatten, eine schwache

Spur von der geheimnisvollen Abbildung, die mit der göttlichen
Selbsterkenntnis verbunden ist. In dieser ist nämlich Gott als Erkenntnis-
gegenstand das objektive Prinzip, von dem die göttliche Selbsterkenntnis-
tätigkeit ihren ewigen Ursprung nimmt und ihren ewig dauernden
Fortbestand hat. Aus der göttlichen Erkenntnis aber wird ein « Wort»
geboren, das in seiner ewigen Geburts- und Heimstätte verbleibend ein

persönliches Selbst- und Eigensein hat und in seiner Hinordnung zu
seinem göttlichen Ursprung diesen aufs vollkommenste darstellt und aufs

getreueste widerspiegelt. Darum wird es vom hl. Paulus « das Ebenbild
des unsichtbaren Gottes » (Col. 1, 15) genannt.2

1 Gonet, Clipeus II disp. 9 a. 4 § 1.
2 Deus et seipsum intelligit. Eius intelligere ad intelligibile, quod est ipse,

comparatur ut ad prineipium. Est enim hoc intelligibile idem cum intellectu
intelligente, cuius quaedam emanatio est Verbum conceptum. Oportet igitur



284 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Halten wir « etwas inne, um die unendliche Vollkommenheit dieses

göttlichen Selbstbildnisses auf uns wirken zu lassen. Unser Wissen

von Christus wird eine willkommene Bereicherung erfahren. Aber auch

unsere Selbsterkenntnis wird dabei gewinnen. Wir werden uns davon
überzeugen, daß sie hinieden zwar unfertig und unvollendet,
unvollkommen und fehlerhaft ist, aber doch auch wieder fortgesetzt ver-
besserungsfähig bleibt. — Das aus dem Selbstbewußtsein geborene
Wort über uns, oder das aus der Selbsterkenntnis hervorgegangene
Selbstbildnis stellt sich recht spät ein und kommt dann auch nur recht
unfertig und unvollkommen zum Vorschein. Jahre vergehen, ehe sich
der Mensch von der Gebundenheit des vegetativen und sensitiven Lebens
in geistiger Erkenntnis freimacht und im Selbstbewußtsein das eigene
Ich erkannterweise in einem Bilde sich gegenüberstellt. Und wie mangelhaft

sieht dieses Selbstbildnis vorerst aus Es ist in ungezählt viele
Einzelvorstellungen zerstückelt. Und keine von ihnen bildet unser ganzes
Ich in einer Gesamtwiedergabe ab. Die einzelnen können jeweils nur
vorübergehende Zuständlichkeiten und flüchtige Eindrücke, die von
Lebensfunktionen und seelischen Betätigungen her in unser Bewußtsein

gesandt werden, für kurze Zeit festhalten und vor unser geistiges Auge
zur Betrachtung hinstellen. Nie aber werden diese Einzelbilder warten
und ausharren, um sich zu einer hierarchischen Ordnung zusammenzufügen

und zu einem Gesamtbilde zusammenzustellen, das dann unser
Ich und Selbst, unsere ganze Persönlichkeit mit ihren ungezählten
Möglichkeiten und tatsächlichen Wirklichkeiten in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft bis auf den Grund widerspiegelte und zu
einer alles erfassenden Beschauung vor uns hinstellte. Zudem sind sie

in den Stücken, in denen sie unser Ich richtig wiedergeben, unklar und
undeutlich, weil sie immer wieder durch Vorstellungen von Außendingen
überdeckt und überzogen und darum teilweise oder ganz aus dem

Bewußtsein und der aktuellen Aufmerksamkeit und Betrachtung
herausgedrängt werden. So kommt es, daß das aus der Selbstbeobachtung
und Selbsterkenntnis gewonnene Innenporträt unser Ich nie ganz
wahrhaft getreu widerspiegelt, nie ganz genau zur Darstellung bringt.
Vieles, was tatsächlich unser ist und uns gehört, bleibt weg ; vieles

Fremdartige aber wird in Lüge und Selbsttäuschung hinzugefügt. 1

quod Verbum Dei comparatur ad ipsum Deum, cuius est Verbum, sicut eius
Imago. Hinc est quod de Verbo Dei dicitur (Col. 1, 15) quod «est Imago Dei
invisibilis » (C. G. IV c. 11).

1 De Veritate, q. 4 a. 4.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 285

Als flüchtige Beschaffenheit unseres Verstandes ist unser inneres

Eigenbildnis selbst ohne Leben, ohne Einsicht und Erkenntnis. Es weiß

nichts von sich, nichts von seiner Herkunft und seinem Ursprung ;

nichts von dem, was und wen es abbildet und darstellt. Es ist unfähig,
mit uns in bewußte Beziehung zu treten ; es kann keinen geistigen
Verkehr mit uns pflegen. Es läßt uns ohne Echo und Antwort ; es

läßt uns einsam und isoliert mit uns selbst.

Wie ganz anders das ewige W ort des Vaters, das Ur- und Gleichbild
Gottes — « Im Anfang war das Wort. Und das Wort war bei Gott »

(Joa. 1. 1). Aus der göttlichen Selbsterkenntnis geboren, erstrahlt es

von Ewigkeit zu Ewigkeit im Vollglanze der göttlichen Herrlichkeit.
« Es ist der Abglanz des ewigen Lichtes und der makellose Spiegel der

Majestät Gottes » (Sap. 7, 26). Den Gedanken des Weisheitsbuches
kleidet der hl. Paulus in die Worte : «Dieser (der Sohn) ist der Abglanz
der Herrlichkeit des Vaters, das Abbild seines Wesens» (Hebr. 1, 3).

In Gott ist der eine und einfache, unendliche und unergründliche
Gedanke, in dem er sich selbst erkennend darstellt und abbildet, ein

gleichwesentliches und gleichwertiges Selbst- und Eigenbildnis von sich

erzeugt, keine bloße Beschaffenheit des erkennenden Geistes, sondern
eine lebendige Substanz, eine um sich selbst und alles andere wissende
Person (Opusc. I c. 50). Und indem Gott sein Bild, sein Licht, seine

Glorie, die Form seines Antlitzes, den gleichwertigen Abglanz seiner

Vollkommenheit, den lebendigen Spiegel seines Wesens schaut, bricht
zu dem persönlichen, subsistierenden Bilde seiner Herrlichkeit eine

unendliche Liebe hervor. Auf die Analogie aus dem menschlichen
Seelenleben zurückgreifend, sagt der hl. Thomas (Opusc. 54 c. 9) :

Wenn ein psychisches Erkenntnisbild Liebe haben und betätigen könnte,
so würde es sie ganz und ungeteilt seinem Ursprünge, von dem es durch
eine geheimnisvolle Geburt ausgegangen ist und Übereinstimmung und
Ähnlichkeit entlehnt hat, zuwenden. Aber was beim menschlichen
Erkenntnisbild unmöglich ist, das ist beim göttlichen Erkenntnisbild
lebendige Wirklichkeit. Es weiß um seinen Ursprung und um seine

wesensgleiche Übereinstimmung, die es mit ihm, dem Vater, hat. Und
darum antwortet es dem Vater mit der gleichen ewigen und unendlichen
Liebe. In unnennbarem Jubel und Frohlocken steht es vor ihm, um
seine Herrlichkeit erstrahlen zu lassen.

Was aber leuchtet in ihm auf und spiegelt sich in ihm ab ; was

prägt und drückt es aus Bei der Aufzählung kämen wir an kein Ende.
Lind darum begnügen wir uns, eine Ordnungsiolge anzugeben, in der



286 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

die Herrlichkeiten Gottes in « dem makellosen Spiegel » aufleuchten und
zum Vorschein kommen. Bei dieser Ordnungsfolge findet sich keine

Spur von Unvollkommenheit : kein Nach- oder Nebeinander, kein
Früher oder Später, kein Mehr oder Weniger, kein Heller und Dunkler.
Das wesenhafte Abbild des Vaters ist eines und einfach.

Wir unterscheiden in einer ersten Gruppe göttliche Herrlichkeiten,
die vor aller Schöpfung und unabhängig von ihr wiederstrahlen ; die also

auch aufleuchteten, wenn es nie eine Schöpfung gegeben hätte oder

gäbe. Aus seinem Ursprung und Ausgang, der natur- und wesenhaften
Selbsterkenntnis Gottes, bringt das ewige Wort die absolute Ähnlichkeit
und Gleichheit mit dem Vater mit. Auf Grund dieser seiner Ursprungsweise

stellt es den Vater dar und spiegelt ihn wieder. Es ist ja das Bild,
in dem man den Vater sieht. Das bezeugt Christus ausdrücklich, wenn
er bei Johannes, 14, 9 sagt : « Philippus wer mich sieht, sieht auch

den Vater. » — Mit der Herrlichkeit des Vaters erglänzt aber auch die
des Sohnes. Denn die Zugehörigkeit von Vater und Sohn ist so, daß
der Vater nicht ohne den Sohn sein, noch erkannt werden kann. Ebenso
ist es mit der dritten Person. Auch sie kommt in dem « makellosen

Spiegel » mit ihrer ganzen Herrlichkeit zum Vorschein. Denn weil die

zweite Person in absoluter Gleichheit und Übereinstimmung mit dem
Vater aus diesem ihren Ursprung und Ausgang nimmt, so spiegelt sie

alles das wieder, was sie auf dem Wege ihres Ursprunges vom Vater
erhalten hat, alles das, -worin sie ihm gleich ist. Unter den unermeßlichen

Reichtümern dieses Erbes- und Sohnesgutes findet sich außer der
einen göttlichen Natur und Wesenheit und den Wesensattributen auch
die eine, gemeinsame Zugehörigkeit zur dritten Person, die Beziehung
der innern Aussendung und Hauchung des Heiligen Geistes. Und so

erstrahlt im «Abglanz des Vaters» auch die dritte Person, der Heilige
Geist in seiner ganzen Schönheit. — Wir sind noch nicht am Ende.

Wir sehen die analoge Nachahmbarkeit der göttlichen Natur in
unbegrenzter Mannigfaltigkeit, deren Ausführbarkeit durch die göttliche
Weisheit, Allmacht und Güte. Und so trifft unser Blick auch auf die

ewigen Vorlagen und Ideen der ungezählt vielen möglichen Geschöpfe.1

Wie aber ist es mit den Dingen, die auf Grund des ewigen
Ratschlusses Gottes und in Abhängigkeit vom göttlichen Willen in dieser

1 Denique si (Imago Dei) repraesentat attributa, proculdubio per se exprimit
omnipotentiam, artem et ideas divinas, quarum terminus sunt creaturae possibiles
(V. Contenson, Theologia mentis et cordis, I p. 341).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 287

Zeit bereits gewesen und vergangen sind ; mit denen, die gegenwärtig
noch sind, aber in Zukunft noch sein werden — Auch sie sind in dem

«makellosen Spiegel» Gottes enthalten. Keines der Geschöpfe fehlt.
Ein jedes ist vertreten und gegenwärtig mit seinem Wesensplan, nach
dem es sich aufbaut, einrichtet und gestaltet ; mit seinem Arbeitsgesetz,

das es befolgt, um seine Bestimmung zu erreichen. Vor allen
erstrahlt in ausnehmendem und einzigartigem Glänze das Bild des

vorausgeschauten und vorherbestimmten, menschgewordenen Gottessohnes.

Auf ihm ruht das Auge Gottes mit besonderem Wohlgefallen.
Sieht es ja in ihm das vollkommenste Nach- und Abbild des dreieinigen
Gottes, das je in unsere Schöpfung eintreten sollte. « Seien wir
Nachahmer Gottes » (Eph. 5, 1) und betrachten wir Christum als das in
die Menschheit hineingeborene und hineingestellte Bild Gottes : Imago
Dei in sinu humanitatis (De Veritate, q. 2 a. 1 ad 5).

c) In der Weihnachtsliturgie betet und singt die Kirche vom
menschgewordenen Gottessohne : Quod fuit, permansit. Er war von
Ewigkeit her das wesensgleiche Bild des Vaters. Er blieb, was er war :

«Der Abglanz der Herrlichkeit des Vaters» (Hebr. 1, 3). — Quod non
fuit, assumpsit. — Was er nicht war, das wurde er durch die Annahme
der menschlichen Natur und Wesenheit, des menschlichen Daseins und
Lebens : das in die Menschheit hineingeborene, hineingestellte Bild
Gottes.1 War er durch die ewige Geburt aus dem himmlischen Vater
das unerschaffene ein- und gleichwesentliche Bild des Vaters, so wurde

er durch die zeitliche Geburt aus der irdischen Mutter noch dazu das

geschaffene, gfefc/twesentliche Bild Mariens. Wurde er ja seiner heiligsten
Menschheit nach durch die Gnadenmacht des Heiligen Geistes in Maria
und von Maria gebildet ; lebte er ja in ihr und von ihr und nahm darum
als ihr Kind auch ihre Züge an. Gott gab der allerseligsten Jungfrau
in der Menschwerdung sein eigenes Bild. Sie gibt es ihm ganz und
unversehrt zurück. Aber es ist noch dazu ihr eigenes Bild, das
vollendetste Menschenbild — summus homo. 2

Der Gottessohn war von Ewigkeit her « der makellose Spiegel der

Majestät Gottes» (Sap. 7, 26). In ihm erstrahlte vor dem Auge Gottes

die unerschaffene Herrlichkeit der Gottheit, sowie die erschaffbare und
erschaffene Herrlichkeit der außergöttlichen Dinge. — Verbum in-

1 Mit Anlehnung an die vom hl. Thomas geprägte Ausdrucksweise ist der
menschgewordene Gottessohn : Imago Dei humanata (Opusc. 53 a. 1 ; C. G.
IV c. 54).

2 Opusc. 54 c. 9.



288 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

creatum est speculum ducens in cognitionem omnium creaturarum, quia
eo Pater se et omnia alia dicit (De Veritate, q. 3 a. i ad 8 sed contra). —
Durch die Menschwerdung wurde dieser Spiegel auch für die Menschen

gebrauchsfähig und gebrauchsfertig gemacht, damit sie nun auch in
Nachahmung Gottes in ihm die Herrlichkeit der Gottheit und der

Schöpfung schauen und betrachten könnten. 1

Es sei endlich noch auf eine letzte Gegenüberstellung aufmerksam

gemacht.
Eingangs unserer Arbeit (S. 281) wurde der Ausspruch des hl. Thomas

erwähnt : Gloria provenit Christo ex eo, quod est Imago Dei perfectis-
sima. Einen unveräußerlichen Anspruch, eine göttliche Berechtigung,
einen ewigen Besitztitel auf das Vollmaß göttlicher Ehre und Herrlichkeit

bringt Christus von der ewigen Geburt aus dem Vater mit. Geht

er ja aus ihr als gleichwesentliches Bild Gottes hervor und erstrahlt von
Ewigkeit zu Ewigkeit im Heiligtum der Gottheit als Abglanz der
Herrlichkeit des Vaters. Eine andere, in der Zeit erschlossene Quelle von
geschöpflicher, aber nie endender Ehre und Herrlichkeit war für ihn
die zeitliche Geburt aus Maria, der Jungfrau. Aus ihr ging er wieder
als « Imago Dei perfectissima » hervor, aber als geschöpfliche Nachahmung,
als geschöpfliches Ebenbild Gottes, um immerdar im Schöße der Menschheit

im Höchstglanze der erschaffenen Herrlichkeit des dreieinigen
Gottes zu erstrahlen. Diese Wahrheit aus der Christologie ist für die

christliche Biklungs- und Erziehungslehre von so grundlegender
Bedeutung, daß wir noch etwas bei ihr verweilen müssen.

I.

Zum Kolosserbrief : « Er ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes,
der Erstgeborene vor aller Schöpfung» (Col. 1, 15), schreibt der
hl. Thomas : Est primogenitus creaturae, quia est genitus ut principium
ommnis creaturae. — Als erstes eröffnet er die Reihe der Geschöpfe,
steht somit an erster Stelle, geht allen — wenn auch nicht der Zeit
nach — so doch an Güte und Vollkommenheit, an Würde und Bedeutung

voran.2 Das aber ist die wesentliche Eigenart der geschaffenen

1 In diesem Zusammenhange sei an ein Wort des hl. Franz von Sales
erinnert : « Wie das Glas eines Spiegels unser Antlitz nicht widerstrahlen könnte,
wenn es auf der Rückseite nicht mit Zinn und Blei belegt wäre, so würde auch
die Gottheit von uns hier auf Erden nicht betrachtet werden können, wenn sie
sich nicht mit der heiligsten Menschheit Jesu verbunden hätte » (Philothea, II c. 1).

2 Natura enim mentis liumanae, quam Christus sine peccato assumpsit,
nihil est mains quam sola Trinitas (In Hebr. c. 2, lectio 3).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 289

Dinge, die sie aus Gottes Hand mitbringen, daß sie nach dem
Ausmaße des ihnen zugeteilten Seins und Lebens : analoge Nachbildungen
und Offenbarungen, Denkmäler und Schaustellungen des göttlichen
Seins und Lebens sind (De Veritate, q. 23 a. 7). Darum bekennen

und preisen wir Christum in seiner Menschheit als das vollkommenste
Ebenbild des dreieinigen Gottes. Imago Dei perfectissima. — Wir
tun gut, in dieser Ebenbildlichkeit zwei Regionen oder Ordnungen zu
unterscheiden : eine erste, die sich auf der Grundlage des substantiellen

und wesenhaften Seins der menschlichen Natur Christi und ihrer
Gnadenausstattung erhebt ; eine zweite, die die menschliche Tätigkeit zur
Grundlage hat und Gott in seiner Tätigkeit aufs vollkommenste
widerspiegelt (In Gal. c. 5 lectio 6).1 Der einen, wie der andern schenken
wir unsere liebevolle Beachtung.

Die geschaffene Gott-Ebenbildlichkeit der ersten Ordnung wurde
ihm durch eine zeitliche Geburt zuteil, wie ihm die ungeschaffene Gott-
Gleicliheit durch die ewige Geburt zu eigen gegeben ist. Er trug daher

mit seinen menschlichen Fähigkeiten und Kräften gar nichts zu dieser
seiner Gott-Ebenbildlichkeit bei. — Res non producitur in esse per
suam operationem, sed solum per operationem causae agentis (De Poten-
tia, q. 3 a. 18 ad 15). — Wo aber finden wir den Gradmesser, dessen

wir uns bedienen können, um die Höchstvollendung der
Gott-Ebenbildlichkeit im Gottmenschen Christus zu bestimmen Er ist nur
eitter und findet sich in der analogen Nachahmbarkeit Gottes, die in
der menschlichen Natur ausgeführt und verwirklicht ist. Aber er läßt
sich in viertacher Weise anlegen und handhaben, je nachdem man das

eine oder das andere der vier transzendentalen Merkmale (ens, unum,
verum, bonum) zur normierenden Maßeinheit nimmt und daran die
Vollkommenheit der menschlichen Natur Christi abmißt.

1. Christus: Imago Dei perfectissima. — Christus ist das
vollkommenste Ebenbild Gottes, weil er in seiner menschlichen Natur die

größt-mögliche geschöpfliche Seins- und Lebenstülle verwirklicht und
darum Gott in seiner unendlichen Seins- und Lebensfülle am
vollkommensten und treuesten widerspiegelt. — Diese wichtige christo-
logische Wahrheit ist eine der lieblichsten Folgerungen aus dem Grundsatze

: « Das Maß der Ebenbildlichkeit mit Gott richtet sich genau

1 Duplex tes perfectio, scilicet prima et secunda. Prima perfectio est forma
uniuscuiusque, per quam habet esse. Secunda perfectio est operatio, quae est
finis rei, vel id, propter quod ad finem devenitur (De Veritate, q. i a. 10 ad 3 e

contra).



2Q0 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

nach dem Maße der Seinsvollkommenheit, sowohl der Art, als auch
dem Gracte nach. »1 Der Art nach unterscheiden wir die natürliche von
der übernatürlichen. Aber innerhalb der einen wie der andern besitzt
Christus das Höchstmaß der Vollkommenheit und darum steht er in
der natürlichen, wie übernatürlichen Gott-Ebenbildlichkeit an erster
Stelle. Wenn auch jede dieser beiden Ebenbildlichkeiten in ihrer Art
die vollkommenste ist, so gehören sie doch ganz verschiedenen Ordnungen
an und spiegeln die Vollkommenheit Gottes nicht so sehr in graduell,
als vielmehr in wesentlich verschiedener Weise wider.

Die Seele Christi ist von ihrer Natur aus ein Ebenbild der göttlichen
Wesenheit. Sie ist geistig, wie Gott ein Geist ist. Sie hat darum von
ihrer Natur aus Vernunft, Erkenntnis und Freiheit, wie auch Gott als

Geist Erkenntnis, Wille und Freiheit besitzt. Aber die Geistigkeit, die
sie von sich hat, ist eine ihr eigentümliche, die zwar mit der Geistigkeit
Gottes etwas gemein hat und auch einigermaßen eine analoge Verwirklichung

und Ausprägung dieses Ideals genannt werden kann, aber
dennoch einen solchen Gegensatz zu demselben bildet, wie die erschaffenen

Wesenheiten zu der unerschaffenen. In der Gnade aber gewinnt
sie eine anders geartete, höhere Geistigkeit, gegen die ihre natürliche,
noch so vollkommene und ausgebildete, gleichsam verschwindet und
als materiell erscheint (De Veritate, q. 27 a. 3). Darum gehört auch
ihre Ebenbildlichkeit mit Gott, die sich auf dem Gnadenbesitz aufbaut,
einer ganz anderen Ordnung an. Sie erhebt sich zu einem Grad der
Vollkommenheit, die nur dem dreieinigen Gott konnatural ist. 2

Ein Vergleich aus den verschieden gearteten Abbildungen eines

Menschen wird uns diese christologische Wahrheit verständlicher
machen : Denken wir uns ein erstes Bild eines Menschen, das mit
leblosen Mineralfarben gemalt ist und stellen es vergleichshalber mit
einem zweiten zusammen, das von einem reinen und klaren Spiegel

zurückgestrahlt wird. Der Unterschied liegt offen zu Tage. Der Spiegel

zeigt das Bild in dem dem Original eigentümlichen Glänze und Charakter ;

gibt das Original in dessen eigenen Farben und dessen eigenem Lichte
wieder. Nicht so das gemalte Bild. Mögen die Farben auch noch so

kunstgerecht zusammengestellt und aufgetragen sein, nie wird das so

1 Tantum enim unumquodque habet de esse, quantum Deo per similitudinem
appropinquat (De Veritate, q. 23 a. 7).

2 Gratia, in quantum est quaedam similitudo divinae bonitatis expressior
quam similitudo naturalis quae est in anima Christi, est nobilior animâ Christi
(De Veritate, q. 27 a. 1 ad 6).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 2ÇI

entstehende Bild das Original in seiner naturgegebenen Lebendigkeit
darzustellen imstande sein. Das ist der Vergleich mit seinen Vergleichsstücken.

Und die Wahrheit, die damit verdeutlicht werden soll, ist
diese : Die Seele Christi ist beides. Bei dem Höchstmaße ihrer natürlichen

Geistigkeit ist sie das Bild Gottes, das das Göttliche in nur
kreatürlicher Schönheit am vollkommensten abspiegelt. Durch das

Höchstmaß der Gnade nach Art der Gottheit geistig geworden, ist sie

zudem noch das vollkommenste Bild Gottes, das die Gottheit in dem

ihr innerlich eigenem Leben widerstrahlt. 1

2. Christus : Imago Dei perfectissima. — Christus ist das

vollkommenste Ebenbild Gottes, weil er in der unwiderruflichen Vereinigung
seiner göttlichen und menschlichen Natur in der Einheit seiner göttlichen
Person das große, unzerstörbare Eine ist und darum Gott in seiner

ewigen, unverletzlichen Einheit am vollkommensten und treuesten
widerspiegelt. 2

Um diesen Zug der Ebenbildlichkeit mit dem dreieinigen Gott in
seiner einzigartigen Erhabenheit und Schönheit zu würdigen, tun wir
gut, die Menschwerdung des Sohnes Gottes als Vereinigungs- und
Verbindungswerk zu betrachten, sowie es der hl. Thomas an vielen Stellen
seines ausgedehnten Schrifttums tut. Diese Betrachtungsweise lenkt
unsere Aufmerksamkeit sofort auf die Stücke, die einander genähert,
zusammengebracht, miteinander vereinigt und verbunden werden sollen

(III q. 2 a. 9). Es sind zwei : die numerisch eine göttliche Natur und
die numerisch eine, aus Maria, der Jungfrau gebildete menschliche

Natur. Aber was bringt die göttliche Natur nicht alles zu dieser

Vereinigung mit — Wollte man darüber ein Inventar aufstellen, so müßte

man die vielen Attribute namhaft machen, die unser analoges
Gotterkennen in der einen, absolut einfachen göttlichen Natur entdeckt. 3

Für unsere Zwecke genügt es, auf dieses unermeßlich Viele in der
einen göttlichen Natur und Wesenheit hingewiesen zu haben.

Und was bringt das zweite Stück, die menschliche Natur zu dieser

einzigartigen Vereinigung mit Da sie selbst nicht einfach ist, sondern

aus zwei Wesensteilen, Leib und Seele, besteht, kann sie vieles ihr eigen

nennen, das nicht nur numerisch, sondern auch spezifisch, der Art nach
verschieden ist. Aber so viele und so verschieden diese Dinge und

1 Vergleiche : Scheeben-Grabmann, Natur und Gnade, S. 127, 183 ff.
2 Post unitatem Trinitatis maxima unitas est Verbi incarnati (De Un. Verbi

incarn. q. un. a. 3).
3 Garrigou-Lagrange, Dieu 3me éd. p. 370.



292 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Wirklichkeiten auch sein mögen, sie sind nicht geschieden voneinander,
sondern zu einer Natur-Einheit zusammengeschlossen, die an Innigkeit,
Halt und Festigkeit jede andere Menschennatur weit überragt. 1 Sie

alle bringt die menschliche Natur Christi zu ihrer Vereinigung mit der

göttlichen mit : in ihrer Leiblichkeit das Edelste und Beste von der
materiellen Schöpfung unten ; in ihrer an Gaben der Natur, der Gnade
und Glorie überreichen Seele das Vollkommenste von der Schöpfung
oben (C. G. IV c. 55). Christus summatim omnia in se collegit (Greg.

Nyss. Or. de Asc. Dom.). — Wo findet sich so Vieles, so Großes, so

verschieden Gewertetes in so geschlossener Einheit beisammen, als in
Christus — Nirgends und bei niemanden. Darum sind wir gut beraten,
wenn wir mit dem hl. Thomas Christum auf Grund dessen, was er in
sich vereinigt : « Das große Eine » (De Un. Verbi Inc. q. un. a. 3) nennen,
demgegenüber jedes andere Eine in der Schöpfung eine Nichtigkeit,
eine Null ist.

Eine noch triftigere Rechtfertigung für seinen Christusnamen
sieht der hl. Thomas in dem Umstände, daß in dem Einigungswerke
der Menschwerdung die menschliche Natur mit der göttlichen zur
unverletzlichen und unveräußerlichen Einheit der Person des Ewigen
Wortes verbunden wird (III q. 2 a. 9). Warum das — «Denken wir
uns die menschliche Natur Christi in ihrer Geschößflichkeit und aus ihrer
Verbindung mit der Person des Wortes losgelöst und herausgestellt, so

hätte sie mit noch mehr und noch größeren Gaben der Natur und der
Gnade bedacht werden können, wenn es Gott gewollt hätte ; mit andern
Worten : sie hätte noch mehr und noch Besseres in ihre Vereinigung
mit der göttlichen Natur mitbringen können. Aber in ihrer Zugehörigkeit

zur Person des Wortes erhält sie dessen -persönliche Einheit, die
Gott bei all seiner Allmacht nicht vollkommener und geschlossener
machen kann, weil sie etwas Ungeschaffenes, in sich Subsistierendes

ist » (De Veritate, q. 29 a. 3 ad 6). 2

Aus dieser Erwägung heraus nennt der hl. Thomas Christum nicht
mehr im Neutrum das große Eine. Christus ist ihm in der maskulinischen
Form der große Eine, weil in ihm nicht zwei Personen sind, sondern

weil in ihm nur eine Person ist, die Person des Ewigen Wortes. —

1 Unio animae et corporis in Christo ex hoc ipso est dignior quam in nobis,
quia non terminatur ad suppositum creatum, sed ad suppositum aeternum Verbi
Dei (De Un. Verbi Inc. q. un. a. 2 ad 12).

2 Nam unitas divinae personae est unitas increata per se subsistens, non
recepta in aliquo per participationem (III q. 2 a. 9 ad 1).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 293

Christus non solum est unum nentraliter, sed etiam unus masculine

(III q. 17 a. 1). — Dieser Eine subsistiert von Ewigkeit her in der einen,
einfachen, unteilbaren göttlichen Natur. Und in ihr ist er eins mit
dem Vater (Joa. 10, 30). «Was er war, das blieb er» — eins mit dem

Vater. — « Was er nicht war, das wurde er in der Menschwerdung durch
die Annahme der menschlichen Natur zur Einheit seiner Person »,

eins mit dieser seiner menschlichen Natur. Und so ist die
Menschwerdung des Sohnes Gottes die wunderbarste Einswerdung des Geschöpflichen

mit dem Ungeschöpflichen, des Menschen mit Gott (De Un.
Verbi Inc. q. un. a. 3 : Sed contra 6). Und darum ist Christus, der
menschgewordene Gottessohn in dieser seiner unverletzlichen persönlichen

Einheit in zwei Naturen das vollkommenste Abbild der Einheit
des dreipersönlichen Gottes in einer Natur. In dieser seiner Einheit
ist Christus in unsere Menschheit hineingestellt als unerreichbares und
doch nachahmliches Vorbild unserer Vereinigung und Einheit mit Gott,
sowie als einziges Einigungsprinzip der Menschen untereinander und mit
Gott. «Denn in jeder Ordnung von Wirklichkeiten ist das Erste an
Erhabenheit und Würde, Vollendung und Vollkommenheit in allen
andern vorbildlich und wirkursächlich tätig »1 : eine Wahrheit, die uns
noch in einem andern Zusammenhang beschäftigen wird.

3. Christus : Imago Dei perfectissima. — Christus steht auf der
höchsten Stufe der Ebenbildlichkeit mit Gott, weil er — « voll der
Gnade und Wahrheit » (Joa. 1, 14) — die subsistierende Wahrheit in
Gott am vollkommensten widerstrahlt. Einige grundsätzliche
Erwägungen werden unser Auge für diesen Zug am Christusbilde schärfen.
Die Dinge unserer Schöpfung sind einer zweifachen Erkenntnis
zugekehrt : der ewigen, unerschaffenen Erkenntnis des göttlichen Geistes

und der zeitlichen, erschaffenen Erkenntnis des menschlichen Geistes.

Die göttliche Erkenntnis ist schaffend tätig, bedeutet daher die größte
Wohltat für die geschaffenen Dinge. Sie gibt und erhält den Dingen
ihren inneren Wahrheitsgemäß und bstimmt dessen Maß nach innerer
Güte und äußerer Dauer. Die Dinge sind infolgedessen in dem Umfange
wahr, als sie Sein und Wirklichkeit haben und behalten und mit der

ewigen Vorbild-Idee in Gottes Geiste übereinstimmen (De Veritate,
q. 1 a. 2).

Anders geartet ist die Wahrheit der geschöpflichen Dinge in ihrer

1 Id quod est primum et perfectissimum in aliquo ordine, est causa eorum,
quae sunt post in ordine illo (Comp, theol. c. 68) et passim.

Divus Thomas. 30



294 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Zukehr und Wende zur menschlichen Erkenntnis. Zu ihr bringen sie

selber den eigenen Wahrheitsgehalt mit ; sind gleichsam darauf aus, ein

getreues Bild von sich im menschlichen Geiste zu entwerfen, ein

zutreffendes Urteil über sich fällen zu lassen. Sie sind maßgebend, sodaß sich
die Erkenntnis des menschlichen Geistes nach ihnen richten, mit ihnen
in Übereinstimmung bringen muß, soll sie wahr und richtig sein. — Die
Zukehr und Wende zur Erkenntnis des göttlichen Geistes ist den Dingen
innerlich und wesentlich. Und darum können sie der Wahrheit, die
ihnen von dieser Seite her eigen ist, nicht entraten. Dagegen ist die

Zukehr und Wende zum menschlichen Geiste den Dingen ganz äußerlich

und unwesentlich. Und wenn sie auch ganz fehlte, so blieben die

Dinge doch in der Wahrheit, weil sie in ihrer Einstellung zum göttlichen
Geiste verharrten. 1

Beeilen wir uns, diese methodologischen Grundsätze auf Christus
anzuwenden, um mit dem hl. Johannes sagen zu können : « Wir haben
seine Herrlichkeit gesehen, eine Herrlichkeit, wie die des Eingeborenen
vom Vater, voll der Gnade und Wahrheit » (Joa. i, 14). In seiner
Zukehr und Wende zum Geiste Gottes ist er der eine und einfache Gedanke

Gottes. Und darum ist er « von Wahrheit erfüllt », erfüllt von der

unerschaffenen Wahrheit der göttlichen Natur und Wesenheit. In
geheimnisvoller Geburt aus der Erkenntnis Gottes hervorgehend, bleibt
er nicht inhalt/os, hohl und leer. Nein : in ewiger, nie endender
Mitteilung nimmt er von seinem Ausgang und Ursprung den unendlichen

Wirklichkeitsgehalt der Gottheit entgegen und in sich auf. Er sub-
sistiert in ihm als lebendiges gedankliches Bild, das sich in restloser

Übereinstimmung, in vollkommenster Gleichheit mit seinem Ursprung,
dem Vater weiß und darum von der Wahrheit gleichsam einen
Eigennamen herleitet: «Ich bin die Wahrheit» (Joa. 14, 6) — die uner-
schaffene, aus Gott geborene Wahrheit. 2

« Voll der Wahrheit » (Joa. 1, 14), so nennen wir das im Fleische
erschienene Wort des Vaters. Denn es ist erfüllt von der erschaffenen

Wahrheit, die in seiner menschlichen Natur verwirklicht ist. Die geschöpflichen

Dinge sind nämlich — wie schon gesagt — in dem Maße wahr,
als sie ihre Vorbild-Idee in der eigenen Natur und Wesenheit, in ihrem

1 Prior est comparatio rerum ad intellectum divinum quam humanuni. Unde,
etiam si intellectus humanus non esset, adhuc res dicerentur verae in ordine ad
intellectum divinum (De Veritate, q. 1 a. 2).

2 Christus est per suam essentiam Veritas increata a Patre genita (In Joa.
c. 1 lectio 9).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 295

Sein und Tun verwirklichen, zur Nachahmung und Ausgestaltung
bringen (De Veritate, q. 1 a. 7). Um demnach bei einer Sache das

Maß der Wahrheit zu bestimmen, muß man auf zwei Stücke achten :

auf das Maß der Sefwsvollkommenheit, das die Vorbild-Idee im Geiste

Gottes für die Sache vorgesehen hat und auf die Vollständigkeit und

Treue, mit der das Vorgesehene und Vorbestimmte nun tatsächlich
verwirklicht und ausgeführt wird.1

Welches war nun die erste unter den Vorbild-Ideen des göttlichen
Geistes — Wir dürfen zuversichtlich nach der ersten fragen, obgleich
wir wissen, daß alle gleich ewig sind, eine Zeitfolge unter ihnen nicht
besteht, ein « Früher » oder « Später » unmöglich ist. Denn wenn es

auch keine « erste » in der Zuordnung gibt, so gibt es doch eine « erste »

in der .Rangordnung ; eine, die die « erste » genannt werden muß, weil
sie allen andern an Seinsfülle und Wahrheitsgehalt und darum auch

an Erkennbarkeit vorangeht. — Quamvis Deo non sit aliquid magis
et minus notum, si consideretur modus cognoscentis, quia eodem intuitu
omnia videt ; tarnen, si consideretur modus rei cognitae, Deus cognoscit
quaedam esse magis cognoscibilia in se ipsis et quaedam minus (De

Veritate, q. 2 a. 1 ad 5). — Da müssen wir sagen : Der erste Anblick der

Schöpfung, so wie sie mit ihren Vorbild-Ideen im Geiste Gottes lag, war die
Menschheit Christi, angenommen zur Gottheit in der Person des Wortes.
Und weil die Vorbild-Idee der Menschheit Christi in allem, was sie an

Vorzügen und Gaben der Natur, Gnade und Glorie vorsah, von der

Allmacht Gottes mit restloser Vollständigkeit verwirklicht wurde, so trat
das ewige Wort des Vaters seiner Menschheit nach als das erste in der
Reihe des ontologisch Wahren in unsere Schöpfung ein (Opusc. 53 a. 3).

Darum wiederholen wir mit dem hl. Johannes : « Wir haben seine

Herrlichkeit gesehen, eine Herrlichkeit, wie die des Eingeborenen vom
Vater, voll der Wahrheit » (Joa. 1, 14), die in seiner menschlichen
Natur verwirklicht ist und die unendliche Wahrheit in Gott am treuesten
und vollkommensten nachbildet und widerspiegelt. 2

Bisher hat uns der Hilfsbegriff des « ontologisch Wahren » bewährte
Führerdienste geleistet. Da gehen wir wohl nicht fehl, wenn wir uns
auch von dem «logisch Wahren » namhafte Belehrungen über das

Christusbild versprechen. Das « logisch Wahre»wurde schon oben (S. 294)

genügend gekennzeichnet. Es hat seine Geburts- und Heimstätte im

3 De Potentia, q. 3 a. 16 ad 5.
2 I <!• 93 a. 3.



296 Züge zum Christusbilde beim hi. Thomas von Aquin

menschlichen Geiste, der in die Zukehr und Einstellung zum onto-

logisch Wahren eintritt, sich durch den Erkenntnisvorgang in
Übereinstimmung mit ihm setzt und sich dadurch selbst zu dessen Abbild und
Abglanz, zu dessen Widerschein und Widerstrahlung macht, die

Wahrheit in sich aufnimmt. Diese grundsätzliche Erwägung weist uns
den Weg auf dem sich uns immer wieder das Wort des Evangelisten
aufdrängen wird : « Wir haben seine Herrlichkeit gesehen, eine Herrlichkeit,

wie die des Eingeborenen vom Vater, voll der Wahrheit (Joa. 1, 14).

Christus befindet sich vom ersten Augenblicke seines irdischen
Daseins an mit seinem menschlichen Erkenntnisvermögen in der Zukehr
und Wende zum ontologisch Wahren, das entweder in ihm selbst

verwirklicht ist, oder durch unzerstörbare Beziehungen -mit ihm
verbunden, sich zu ihm hinkehrt und sich in ihm wie in einem alles

umfassenden und umschließenden Wahrheitsbehältnis sammelt. Christi
menschliche Erkenntnisfähigkeit hat das mit der unsern gemein, daß

sie ein passives Aufnahmevermögen ist. Darum muß sie der Einkehr und
und Ergießung der Wahrheit eröffnet und erschlossen werden. Das

geschieht nun durch den Einfluß eines tätigen Prinzips, das bei der
Seele Christi ein zweifaches ist, das natürliche Licht des tätigen
Verstandes und das übernatürliche Licht des Geistes Gottes (III q. 11 a. 1).

Das erstere erschließt der Seele Christi die restlose, spekulative
und praktische Kenntnis alles dessen, was gleichsam seitwärts und
abwärts von ihr (der Seele Christi) liegt, d. h. alles dessen, was irgendwie,

irgendwann und irgendwo menschlicher Beobachtung und Erfahrung
zugänglich gewesen ist, augenblicklich noch ist und in Zukunft noch
sein wird und Gegenstand einer menschlichen Wissenschaft sein oder

werden kann.1 Es bereichert und erfüllt die Seele Christi mit der ganzen
Fülle des « erworbenen Wissens » (scientia acquisita), mit dem weder
die Wissenschaft eines Einzelmenschen noch die Summe alles Wissens

aller Menschen zusammengenommen in Vergleich gesetzt werden kann

(III q. 12 a. 1). — Darum wiederholen wir mit dem hl. Johannes :

«Wir haben seine Herrlichkeit gesehen, eine Herrlichkeit, wie die des

Eingeborenen vom Vater, voll der Wahrheit (Joa. 1, 14).

Wir fragen weiter : Welche Wahrheiten erschließen sich der Seele

Christi durch den Einfluß des übernatürlichen Lichtes des Geistes Gottes

1 Anima Christi habet respectum ad inferiora, id est ad phantasmata, quae
sunt nata movere mentem humanam per virtutem intellectus agentis ; oportuit
autem, quod secundum hunc respectum anima Christi scientia impleretur
(III q. 9 a. 4 ad 2).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 297

Zahlenmäßig genommen sind es ihrer viel mehr als diejenigen, die sich

ihr im natürlichen Lichte des tätigen Verstandes eröffnen. Zu diesen

nämlich, die selbstverständlich der Seele Christi auch im übernatürlichen

Lichte des Geistes Gottes aufleuchten, kommen alle geschöpflichen

Wahrheiten im Reiche der Übernatur und Gnade (Opusc. II
c. 216). Dieses übernatürliche Licht bereichert also und erfüllt die
Seele Christi mit der ganzen Fülle des « eingegossenen Wissens » (scientia
infusa), das, extensiv betrachtet, alles natürlich-erworbene und über-

natürlich-eingegossene Wissen aller Menschen und aller Engel

zusammengenommen, weit hinter sich läßt und intensiv genommen dieses

genannte Wissen an alles aufräumender Vollständigkeit weit übertrifft.1
Wir tun einen letzten Schritt und treten ein in das Reich der

spezifisch göttlichen Wahrheit, die sich in die Seele Christi auf dem

Wege eines gottförmigen Wissens ergießt und sie erfüllt. « Der Seele

Christi », sagt der hl. Thomas in seinem gedankenreichen Werkchen :

Comp, theol. c. 126, « müssen wir ein « gottförmiges » Wissen zuerkennen.
« Gottförmig » wird es genannt, weil es wie das Wissen Gottes ist, das

er von sich selbst und den außergöttlichen Dingen hat. Gott aber
erkennt sich und alles andere keineswegs durch ein geschöpfliches
Erkenntnisbild, sondern ohne jedes vermittelnde Zwischenstück, unmittelbar

durch seine eigene Wesenheit und ist in diesem nur ihm allein
konnaturalen Wissen unendlich selig. » — Diesem Lichte der beseligenden
Anschauung Gottes eröffnet sich die Seele Christi von dem ersten

Augenblicke ihres Daseins an. Das Wort des Psalmisten geht an ihr in
Erfüllung : « In Deinem Lichte schauen wir das Licht » (Ps. 35, xo),
das Licht der Erst-Wahrheit, die die göttliche Natur und Wesenheit
selber ist und in ihr alle andern Wahrheiten (III q. 10 a. 4). Das
« gottförmige » Wissen der Seele Christi (scientia beatifica) ist nach dem
hl. Augustinus etwas so Großes, daß die Größe ihres erworbenen und
eingegossenen Wissens nicht in Vergleich gebracht werden kann, sondern
wie ein Nichts verschwindet. — Haec tanta res est, ut dicit Augustinus,
ut in eius comparatione nihil sit totum (Opusc. 56 c. 1). —• Darum ist
auch die Wahrheits/wlfc, die sich auf dem Wege dieses Wissens in die
Seele Christi ergießt, über alle Schätzung erhaben. Und darum erreicht
die Seele Christi gerade in der beseligenden Anschauung Gottes den

Höchstgrad ihrer Verähnlichung mit Gott und bringt das Ab- und
Nachbild Gottes in sich zur Vollendung (I q. 93 a. 8).

1 Omnia enim ista abundantius et plenius cognovit anima Christi (III q. 11

a. 1).



298 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

4. Christus : Imago Dei perfectissima. — Christus steht auf der
höchsten Stufe der Ebenbildlichkeit mit Gott, weil er in seiner mit
der Gottheit geeinten menschlichen Natur den höchsten geschöpflichen
Wert, das unschätzbarste aller geschaffenen Güter darstellt und darum
den unendlichen Wert, das unendliche Gut, das Gott selber ist, am
vollkommensten widerstrahlt. Die Schönheit dieser alles Geschaffene

beherrschenden Wahrheit wird sich uns durch eine grundbegriffliche
Erinnerung aus der Metaphysik des « Guten » eröffnen.

Jedes Wesen hat etwas Gutes an sich und wäre es mit noch so

vielen und noch so großen Mängeln und Unvollkommenheiten behaftet.

Solange es überhaupt noch da ist, gehört es zu den existierenden Dingen
und erfüllt nach dem Ausmaße seiner Seinsvollkommenheit das
unabänderliche Gesetz des Geschöpflichen, nämlich, daß es für das Dasein
Gottes spricht und ein Denkmal seiner schöpferischen Weisheit, Macht
und Güte ist. Und das ist wirklich etwas Gutes. 1 Und doch ist man
mit der Note «gut » zurückhaltend. Man gibt sie nur dann ohne
Vorbehalt und Einschränkung, wenn die Sache in sich fertig und vollendet

ist, so daß nichts mehr daran zu tun und fertigzustellen übrig bleibt ;

wenn sie alles das tatsächlich in sich verwirklicht hat, wozu sie nach
Ausweis ihrer Natur Anlage und Befähigung hatte. — Unumquodque
dicitur bonum, inquantum est perfectnm (I q. 5 a. 5 c.). — In diesem

Falle ist die Sache heachtens- und Schätzern-, ja begehrenswert, weil sie

zu etwas taugt, zu etwas gut ist, nämlich einen Mangel zu beheben, oder
eine Vervollkommnung und Aufbesserung zu bringen. So ist beispielsweise

eine ganz ausgewachsene und ausgereifte Frucht gut zum Essen.
Sie behebt das Hunger- und Durstgefühl und bringt das Gefühl des

körperlichen Behagens. Und darum ist sie begehrenswert. — Ens est

perfectivum alterius secundum esse (perfectum) quod habet in rerum
natura ; et per hunc modum est perfectivum bonum (De Veritate,
q. 21 a. x).

Wenn wir an einer Sache so viel haben, daß sie in irgend einem
Bereiche unsere berechtigten Wünsche und Bedürfnisse entgültig und
restlos befriedigt, so ist sie zü?/verwirklichend und zweckeriüMerid und
verdient, daß sie auch als Ziel und Ende gewertet und erstrebt wird.
Noch viel öfter haben wir es mit Dingen zu tun, die für uns nur ziel-

förderlich und zweckdienlich genannt werden können. Diese erhalten

1 Creatura potest dici per essentiam bona, inquantum scilicet essentia creaturae
non invenitur sine habitudine ad Dei bonitatem (De Veritate, q. 21 a. 1 ad 1).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 299

für uns Wert und sind für uns gut in dem Maße und in dem Grade,
als sie uns zu unserm Ziele verhelfen. 1 Diese kurze Auskunft über die

Metaphysik des « Guten » genügt, um in Christi Menschheit den höchsten
aller irdischen Werte, den Inbegriff alles Guten und somit das

vollkommenste Abbild des unerschaffenen, unendlichen Gutes, Gottes
selbst, zu erkennen.

Wir berufen uns für diese Wahrheit auf das Zeugnis des

himmlischen Vaters selbst, der von Christus sagt : « Dieser ist mein geliebter
Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen habe » (Matth. 3, 17). Zu dieser

Stelle bemerkt der hl. Thomas : Jedermann findet Gefallen an dem

Werke seiner Hände und seines Geistes, weil er etwas von seinem

Wissen und Können, seiner Liebe und seiner Fürsorge hineingelegt hat
und darum in dem Werke ein Bild und Denkmal, einen Zeugen und
Herold seines persönlichen Wertes und der eigenen Tüchtigkeit hat.
Gott hat in jedes seiner Geschöpfe in analoger Nachbildung nur ein

einziges « Etwas » von seiner wesenhaften Gutheit hineingelegt. Der
Menschheit seines eingeborenen Sohnes jedoch hat er die ganze Fülle
der ungeschaffenen und geschaffenen mitteilbaren Vollkommenheit zum
unverlierbaren Besitz und Anteil gegeben und darum gilt dem Menschensohn

das göttliche Wohlgefallen schlechthin, ohne Rück- und Vorbehalt. 2

Und weil dem so ist, so geht der ewige Sohn des Vaters bei seiner

Menschwerdung als die Vollendung und Krönung aller Dinge, als das

höchste und beste aller Güter in unsere Schöpfung ein. — Filius non
procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium finis (De Potentia,
q. 3 a. 15). — Christus ist in unserer Schöpfung das höchste und beste

Gut schlechthin, weil er der am engsten mit Gott-Verbundene ist : eng
mit Gott verbunden sind alle Geschöpfe ohne Ausnahme durch das

Band ihrer naturhaften Seinsvollkommenheit. Enger mit Gott
verbunden sind die Gerechten und. Heiligen der irdischen und himmlischen
Heimat durch das Band der übernatürlichen Seinsvollkommenheit der
Gnade und Glorie. Am engsten mit Gott verbunden ist nur ein einziger,
Christus, dessen heiligste Menschheit in die unmittelbare Verbindung
mit der Person des Wortes hineingebracht worden ist (Opusc. II c. 6).

1 Primo et principaliter dicitur bonum ens perfectivum alterius per modum
finis. Sed secundarie dicitur aliquid bonum, quod est ductivum in finem, prout
utile dicitur bonum (De Veritate, q. 21 a. 1).

2 Bonitas divina est in qualibet creatura particulari, sed numquam tota
perfecta nisi in Filio ; et ideo totum non complacet sibi nisi in Filio (In Matth,
c. 3 n. 2).



300 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

In dem Grade aber, in welchem die Gottverbundenheit an Innigkeit
zunimmt, nimmt auch die Anteilnahme an der Gut- und Vollkommenheit
Gottes zu ; nimmt zu die Ebenbildlichkeit mit ihr. — Unaquaeque autem
substantia tanto a Deo plenius bonitatem eius participât, quanto ad
eius bonitatem appropinquat (De Veritate, q. 29 a. 5). —• Da ist die

Folgerung unabweisbar, daß Christus das Höchstgut, das Beste dieser

Welt ist, weil er in seiner Menschheit das engste mit Gott-Verbundene
ist.1

Christus ist das Beste und Wertvollste in unserer Schöpfung, weil
er der am reichsten von Gott-Beschenkte ist : reich von Gott beschenkt
sind alle Geschöpfe ohne Ausnahme in den Gütern ihrer Natur. Reicher

beschenkt sind die vernunftbegabten Wesen, die guten Engel und
Menschen in den Gütern der Übernatur, der Gnade. Am reichsten

beschenkt ist nur ein einziger, Christus, in der Person des ewigen Wortes
und ihren unerschaffenen, göttlichen Gütern. 2

In dieser Auffassung von Christus bestärkt uns noch ein anderer
Christusname. Er ist geeignet, noch tieferen Eindruck zu machen, weil

er besagt, was Christus uns ist. Der Christusname aber lautet :

« Medium conjungens » (In 1 Tim. c. 2 lectio 1). « Es ist nur ein Mittler
zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Christus Jesus » (1 Tim.
2, 5). — « Medium conjungens » ist er für uns in der ersten transzendentalen

Beziehung, die uns mit Gott, der Quelle alles Guten verbindet
und uns alles wahrhaft Gute, das wir je in unserer Natur gehabt haben,
noch haben und in Zukunft haben werden, zuleitet : « Alles ist durch
dasselbe geworden ; und ohne dasselbe ist nichts geworden, was

geworden ist » (Joa. x, 3). 3 Wenn du dir also die Frage vorlegst : was
habe ich an Christus so antworte dir : Ich habe nicht nur etwas an

ihm, nein, ich habe alles an ihm. Denn ohne ihn lebte ich ja nicht
einmal. Und darum ist er mir hinieden das wertvollste, höchste Gut,
über alle andern irdischen Güter schätzenswert und liebenswürdig.

« Medium conjungens » ist er für uns in der zweiten transzendentalen

Beziehung, die uns mit Gott, dem letzten Ziel und Ende verbindet
und uns die Seligkeit Gottes selber in Bereitschaft stellt : « Ich bin

1 De Veritate, q. 29 a. 5 ; I q. 25 a. 6 ad 4 ; C. G. IV c. 49 et passim.
2 Quid benevolentius. quam quod Creator rerum communicare se voluit rebus

creatis Et haec benignitas magna fuit in conjunctione sui cum omnibus rebus per
praesentiam ; maior, quia communicavit se bonis per gratiam ; maxima, quia se

communicavit Christo homini in unitate personae (Opusc. 53 a* 1

3 In Joa. c. 1 lectio r.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 301

der Weg. Niemand kommt zum Vater als durch mich » (Joa. 14, 6). 1

Und darum hast du an mir das höchste, wertvollste Gut, weil du von
mir alles Gute für Zeit und Ewigkeit erhoffen darfst, von mir dem

vollkommensten Ebenbild der Güte Gottes.

II.

Die vier beschriebenen Züge der Ebenbildlichkeit des

menschgewordenen Wortes mit dem dreieinigen Gott heben sich auf der Grundlage

des substantiellen und wesenhaften Seins der menschlichen Natur
und ihrer Gnadenausstattung ab. Aber das gott-ebenbildliche Sein

wirkt sich aus im gottebenbildlichen Tun. Denn auch hier kommt
der Grundsatz zur Geltung : agere sequitur esse. — Und gerade im
gottförmigen Tun Christi findet seine Ebenbildlichkeit mit Gott ihre

Vollendung und Krönung (In Gal. c. 5 lectio 6). Darum drängt es

uns, näher darüber unterrichtet zu werden.

1. Der dreieinige Gott ist wesenhaftes Tun, subsistierende Tätigkeit,
die nach unserer menschlichen Auffassungs- und Ausdrucksweise unmittelbar

einem doppelten Quellprinzip entströmt : dem Geiste und dem

Willen Gottes. Darum bedarf es keines Beweises, daß sich die in Frage
stehende Ebenbildlichkeit nur auf der Grundlage des geistigen Erkenntnis-

und Strebelebens Christi erheben kann (I q. 93 a. 6 ad 4).2
Wie unsere Seele, so wendet sich auch die Seele Christi in ihrer

geistigen Erkenntnis einem dreifachen Gegenstande zu : aufwärts hin
zu Gott, einwärts hin zu sich selbst, seitwärts hin zu den raum-zeitlichen

Dingen der materiellen Schöpfung. Die Verbildlichung, in die sich die

Seele durch die Erkenntnis der materiellen Dinge kleidet, erhebt sich

nicht bis zur Ebenbildlichkeit mit dem erkennenden Gott. Der Grund
ist einleuchtend : Der lixkenninis«egenstand, weil körperlich, steht in
seiner Ähnlichkeit mit Gott weiter von ihm ab als der Menschengmtf.
Und wenn dieser auch ein geistiges Erkenntnis&fW von dem körperlichen

Gegenstande in sich aufnimmt, so wird er darum doch nicht
geistiger und mithin auch nicht gottförmiger. Und zudem ist der

Erkenntnisgegenstand in seiner ontologischen Wirklichkeit für die Seele

1 In Joa. c. 14 lectio 2.
2 Deo autem assimilatur maxime creatura intellectualis per hoc, quod intel-

lectualis est ; in genere autem huius similitudinis magis assimilatur Deo, secundum
quod intelligit actti, quam secundum quod intelligit in habitu vel potentia, quia
Deus semper actu intelligens est (C. G. III c. 25).



302 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

eine Außen- oder Fremdeache, kann aber nie ein- oder gleichwesentlich
mit ihr sein. Darum kann ein derartiger Erkenntnisvorgang unmöglich
das Ein- oder Gleich-wesentliche der allerheiligsten Dreifaltigkeit in der
Seele widerspiegeln. — In der .S'e/Asfcrkenntnis aber zieht eine Verbildlichung

in die Seele ein, die eine analoge Ähnlichkeit mit der Erkenntnis
aufweist, die Gott von sich selber hat. In der Selbsterkenntnis nämlich
bringt die Seele in sich selber ein Bild ihrer selbst hervor. Und an ihm
entzündet sich das Wohlgefallen an sich, die Liebe zu sich selbst ; ein

schattenhaftes Abbild des innergöttlichen Lebens.

In ihrer analogen Verbildlichung dringt die Seele bis zur eigentlichen

Ebenbildlichkeit mit Gott vor, wenn sie ihre Erkenntnis auf
Gott selber einstellt, wie Gott es ja auch tut, der in seiner Erkenntnis
sich selbst zum ErsTGegenstand hat. In der Fremderkenntnis wird die
Seele zum geistigen Abbild einer ihr äußerlichen, körperlichen Fremd-
sache ; in der Efgewerkenntnis wird sie zum Ebenbild ihrer selbst ; in
der GoiKeserkenntnis wird sie zum Ab- und Ebenbild Gottes (I q. 93 a. 8). 1

Diese grundsätzlichen Erwägungen genügen vollauf, um uns von
der Tatsache zu überzeugen, daß im Geiste Christi die Herrlichkeit
des Erkenntnislebens Gottes in einer für uns unbegreiflichen
Vollkommenheit erstrahlt. Zu der Übereinstimmung im gleichen Erkennt-
nisobjekt kommt die Übereinstimmung in der gleichen Erkenntnis-
weise : der Gedanke an Gott verläßt die Seele Christi keinen Augenblick

; die Erinnerung an ihn ist in ihr stets lebendig ; der Wandel

in Gottes Gegenwart ununterbrochen, fürwahr, das Ewige und
Unwandelbare der Erkenntnis, die Gott von sich selber hat, findet seine

treueste Nachbildung. — In der Gotteserkenntnis besitzt die Seele

Christi ihr objektives, mit aller Wahrheit erfülltes Erkenntnis^n'wzf^,
in welchem sie alles Wahre erschaut, sowie Gott in der Eigen- oder
Selbsterkenntnis alles andere erkennt. Sie besitzt in ihrer
Gotteserkenntnis das äußere Maß, nach dem sich die Wahrheit und Klarheit
jeder anderen Erkenntnis bemißt. — Intellectus Dei omnis cognitionis
est mensura (De Veritate, q. 23 a. 7). — So bedeutet jedes neue
Merkmal im gottmenschlichen Erkennen Christi einen neuen Zug in der

Ebenbildlichkeit mit der Erkenntnistätigkeit- Gottes.
2. Das gottförmige und gottebenbildliche Wirken und Schaffen,

Tun und Lassen des Gottmenschen findet seinen allseitigen Abschluß,

1 In cognitione qua mens ipsum Deum cognoscit, mens ipsa Deo conformatur,
sicut omne cognoscens, inquantum huiusmodi, assimilatur cognito (De Veritate,
q. 10 a. 7).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3°3

seine restlose Vollendung und Krönung in der Übereinstimmimg und
Gleichförmigkeit seines menschlichen Wüllens mit dem göttlichen Wollen.
Vom ersten Augenblicke seines irdischen Daseins an erkannte Christus
mit seinem menschlichen Erkenntnisvermögen in alles erfassender

Einzelerkenntnis « was der Wille Gottes für seinen Willen war « (Eph. 5,
17). 1 Was aber war der Wille Gottes für seinen menschlichen Willen
-— Um uns der Ausdrucksweise des hl. Thomas zu bedienen : Er war
und ist für ihn « mensura ». — Voluntas Dei omnis bonae voluntatis
mensura est (De Veritate, q. 23 a 7). — Ist der Name «mensura»
auch von einem körperlichen, leb- und erkenntnislosen Hohl- oder

Längenmaß, Raum- oder Zeitmaß hergenommen, so bezeichnet die
Sache etwas durchaus Geistiges Ewiges, Göttliches : der von der ewigen
Weisheit beratene Wille Gottes ist für den menschlichen Willen Christi
das äußere, aktive Maß, das ihm für die Zeit der irdischen Pilgerschaft
die zu lösende Aufgabe und die zu vollbringende Arbeitsmenge zumißt
und für die Ewigkeit die Fülle des beseligenden Gottesgenusses bestimmt.

Der Wille Gottes ist für den menschlichen Willen Christi « régula ».

— Voluntas Dei régula est nostrae voluntatis (De Veritate, q. 23 a 8 sed

contra 3). — Er ist Regel und Norm, Führung und Leitung, Gesetz und
Vorschrift : kurz der ewige, weisheits- und erbarmungsvolle Ratschluß
Gottes, der das ganze Lebenswerk Christi, das Was und das Wie,
das Wann und das Wo jeder einzelnen seiner Betätigungen vorgesehen
und zur Verwirklichung vorgezeichnet hat (I-II q. 19 a. 4).

Was von jedem geschöpflichen Wesen gilt, das trifft auch auf
den Willen Christi zu : Er bezeichnet Christum in dem Maße und in
dem Grade mit dem Merkmal der Gottförmigkeit und Gottebenbildlichkeit,

als er durch Eigentätigkeit alles das im Werke vollbringt und

fertigstellt, was der Wille Gottes von ihm vollbracht und fertiggestellt
haben will. Vergleichshalber denke an die Verähnlichung mit dem

Künstler, zu der ein Kunstwerk gelangt, wenn in ihm die künstlerische
Idee zur Ausführung und Darstellung gebracht wird. 2 Sich in die
vollkommenste Übereinstimmung und Gleichförmigkeit mit dem Willen
Gottes zu setzen, das bezeichnet der Gottmensch als seinen geschöpflichen

Beruf und seine eigentliche Lebensaufgabe : « Daher spricht er
bei seinem Eintritt in die Welt : Siehe, ich komme — zunächst in

1 De Veritate, q. 20 a. 4.
2 Assimilatio creaturae ad Deum attenditur secundum hoc quod creatura

implet id, quod de ipsa est in intellectu et voluntate Dei ; sicut artificiata simi-
lantur artifici in quantum in eis exprimitur forma artis (De Potentia, q. 3 a. 16 ad 5).



304 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas vom Aquin

menschlicher Erscheinungsform, dann in eucharistischer Gestalt und
schließlich in großer Macht und Herrlichkeit (Matth. 24, 30) —- um
Deinen Willen, o Gott, zu tun » (Hebr. 10, 7).

Von dieser und in dieser Aufgabe lebt er : « Meine Speise ist es, daß

ich den Willen dessen tue, der mich gesandt hat und diesen Willen
im Werke vollbringe» (Joh. 4, 34) : immer und überall : «Alles, was
ihm wohlgefällig ist, das tue ich allezeit » (Joh. 8, 29) ; aufs genaueste :
«Bis aufs Strichlein oder Pünktlein » (Matth. 5, r8). Und so konnte
er am Ende seiner irdischen Laufbahn sagen : « Es ist vollbracht » (Joh.

I9» 3°)- •— Durch die Ausführung und Erfüllung des göttlichen Willens
ist es geschehen, daß das im Geiste Gottes vorgesehene und geplante,
im Willen Gottes gewollte und beschlossene Gottesbild endlich im
Werke vollendet und fertig dasteht :

Christus Imago Dei perfectissima.

(Fortsetzung folgt.)


	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

