Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]
Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ziige zum Christusbilde
beim hl. Thomas von Aquin.’

Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

(Fortsetzung.)

Deus homo factus est, per quod se tra-
didit homini imitabilem (Opusc. 53 a. 1).

LX,

Der Theologie sind dre: Personalnamen fiir die zweite Person der
allerheiligsten Dreifaltigkeit geldufig, die Namen: Filius, Verbum,
Imago Dei. Aber sie gebraucht diese Namen nicht unterschiedslos, um
die eine, unwandelbare Personaleigentiimlichkeit der zweiten Person
zu bezeichnen. Sie achtet namlich auf die- besondere A7t und Weise,
mit der jede dieser drei Benennungen ihren Gegenstand kenntlich
macht ; sie macht sich das unterschiedliche Licht zu nutze, das von
dem ersten wie dem zweiten und dritten Namen ausgeht und jedesmal
die eine Personaleigenschaft des ewigen Wortes in eine neue Beleuchtung
setzt. So gelingt es ihr, Ziige am Christusbilde aufzuzeigen, die bei
der Beibehaltung des einen und desselben Personalnamens verborgen
bleiben wiirden. 2

Die fritheren Abhandlungen beweisen es zur Geniige. Die einen
nehmen sich aus wie ein Lobpreis auf den Personalnamen : « Filius
Dei».. Die andern hingegen stehen vielmehr unter der Fiihrerschaft
des zweiten Personalnamens: « Verbum Dei» und seiner Attribute
manifestans, glorificans, spirans amorem. Da diirfen wir erwarten, dal

1 Fortsetzung vom Jahrgang 1929, Heft 3, pp. 257-278.

2 Quantum ad proprietatem personalem Filii dicendum est, quod est eadem
secundum rem, sive secundum eam dicatur filius, sive verbum, sive imago ; sed
quantum ad modum significandi non est eadem ratio nominum trium praedictorum
(De Veritate, q. 4 a. 4 ad 6).



280 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

auch der dritte Personalname : « Imago Dei » seinen Teil zur Bereicherung
des Christusbildes beitragen wird. Bei der Ausdeutung selber aber
wollen wir — wie bisher — mit besonderer Aufmerksamkeit auf die
Einzelziige achten, die einen form- und gestaltgebenden EinfluG auf
unsere lebenshaltung ausiiben.

§ 5.

Christus Jesus in seiner Eigenschaft als « Imago Dei »

unser Bildungs- und Erziehungsideal.

Den jungen Christengemeinden der kleinasiatischen Landschaft
Galatien schrieb der hl. Paulus mit der bezwingenden Macht seiner
vaterlichen Liebe und Sorge: « O meine Kindlein, von neuem leide
ich Geburtswehen um euch, bis Christus in euch gestaltet wird » (Gal. 4,
1g). Wollte man fiir den lateinischen Text : donec formetur Christus
in vobis, den griechischen einsetzen : wiysic o woogwh7 Xoistos v duiv,
so wiirde man sagen : bis Christus das gestaltende Bild fiir euch geworden
ist ; bis ihr in Christus die euch wesenhafte Form gefunden und zur
Darstellung und Ausprigung gebracht habt. — Mit einer dhnlichen
Mahnung wendet sich der Apostel an die Christen der réomischen Welt-
stadt und fordert sie auf: «sich nicht diese Welt zur vorbildlichen
Form zu nehmen, um sie in sich darzustellen, sondern sich wmzu-
gestalten durch die Erneuerung des Geistes » (Rom. 12, 2).

Dieses vom Geiste Gottes eingegebene Wissensgut gewinnt unter
der Meisterschaft des hl. Thomas neuen Glanz. Er greift den Gedanken
frommer Minner vor ihm auf und lehrt, dall wahre Bildung nicht nur
anerzogene und eingeiibte Lebensart; nicht Wissen oder Konnen,
Gelehrsamkeit oder fachgemdfBe Ausbildung allein, geschweige denn
Besitz an irdischen Giitern, Macht oder Ansehen und Einflul sei. Er
geht auf die Grundbedeutung des Wortes zuriick, um den Begriff
« Bildung » weit und tief genug zu fassen. Wahre Bildung heil3t daher
bei ihm : « Bild geworden setn ». Es heilt in der Weltordnung, in der
wir Menschen leben : « Das Bild Christi geworden sein.» Christus ist
ihm das wesensgleiche Bild (imago, forma) Goltes,; der Christ aber das
Bild Christi : ein Doppelgedanke, der Bildungszel, wie auch Bildungs-
weg klar und bestimmt enthilt, eine quaestio suris und eine quaestio
facti zur Erorterung stellt.



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 281

1. « Verbum Dei comparatur ad ipsum Deum, sicut eius Imago »
(C. G. IV c. 11).

In der Erklarung, die der hl. Thomas zum zweiten Korintherbrief
C. 4, 4 geschrieben hat, lesen wir das kurze, aber inhaltsschwere und
bedeutungsvolle Satzchen : Gloria provenit Christo ex eo, quod est
Imago Dei perfectissima. Es ist einer jener Sitze, die nach einem
gliicklichen Vergleiche des englischen Oratorianers W. Faber sich wie
Bergesspitzen aus der Ebene der Theologie erheben und herrliche Rund-
blicke in die weiten Gefilde der theologischen Wissenschaft und deren
Grenzgebiete erdffnen. Einige grundsdtzliche Erwagungen aus der Meta-
physik des «Bildseins» werden uns behilflich sein, die Herrlichkeit
Christi in seiner ewigen Heimat, dem SchoBe des Vaters, sowie die
seiner irdischen, dem Schofle der menschlichen Natur in etwa zu
wirdigen.

a) Mit dem Worte «#mago» — Bild — treten wir in eine Welt
transzendentaler Beziehungen ein. Drer derselben sind fiir uns von
besonderer Bedeutung. Das, was wir « Bild » einer Sache oder Person
nennen, dhnelt oder gleicht der Sache oder Person. Es tritt durch die
Ziige der Ahnlichkeit und Gleichférmigkeit mit ihr in Beziehung ; unter-
hilt eine Zugehorigkeit zu ihr, die solange dauert, als die besagte
Ahnlichkeit und Ubereinstimmung dauert. Aber man glaube ja nicht,
daB jedwede Ahnlichkeit zwischen zwei Dingen imstande sei, das eine
zum Bilde des andern zu machen, das Verhiltnis des Bildes zum Ab-
gebildeten zwischen ihnen herzustellen. Dazu geniigt keineswegs die
Ubereinstimmung in einem entfernten Gattungsmerkmal oder einer
zuriickliegenden Arfeigenschaft. Noch viel weniger reicht dazu die
Ubereinstimmung in einer Zufilligkeit, einer Nebensdichlichkeit, einem
sogenannten accidens commune aus. Andernfalls miillte ich wider-
spruchslos sagen konnen, «dal} eine weifle Wand das Bild eines weif3-
rassigen Menschen sei» (I q. 93 a. 2), weil beide zufallig in der Neben-
sachlichkeit der weillen Farbe iibereinstimmen. !

Nein, das Verhiltnis des Bild-Seins zum Abgebildet-Sein kann sich
nur auf der Grundlage der Gleichheit und Ubereinstimmung in der
beiderseitigen Natur und Wesenheit aufbauen. So begegnet man oft

1 Non quaelibet similitudo sufficit ad rationem imaginis : si enim similitudo
sit secundum genus tantum, vel secundum aliquod accidens commune, non propter
hoc dicetur aliquid esse ad imaginem alterius (I q. 93 a. 2).



282 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

genug Kindern, die wegen ihrer iiberraschenden Ahnlichkeit mit Vater
oder Mutter das lebendige Bild von Vater oder Mutter genannt werden
miissen. Wo sich aber die Ubereinstimmung in der beiderseitigen Natur
und Wesenheit nicht erreichen 1it, geniigt es, daB3 das eine der beiden
Stiicke das untriigliche Merkmal und Kennzeichen der Natur und
Wesenheit des andern an sich trage. Und dieses Merkmal der Natur
und Wesenheit ist bei den kdrperlichen Dingen die dullere Form wund
Figur., So ist beispielsweise eine Miinze, eine Briefmarke das Bild
des Staatsoberhauptes, weil sie wenigstens die Gestalt, die Form oder
Figur in etwa mit dem Staatsoberhaupte gemein haben. !

Die vorhin beschriebene Ahnlichkeit und Ubereinstimmung zwischen
zwel Dingen geniigt fir sich allein genommen auch noch nicht, das
Verhiltnis vom Bild zur Vorlage herzustellen. Sie muB durch eine
zweite Beziehung in ihre Eigenart des « Bildseins » hineingestellt werden,
durch die Beziehung der Herkunft, des Ursprungs. Wie oft begegnet
man Dingen, die einander zum Verwechseln dhnlich sind — man denke
beispielsweise an zwei Hithnereier — und doch ist das eine nicht das
Bild des andern. Woher kommt das ? Das kommt daher, dal} der
Gegenstand A seine Ahnlichkeit mit B nicht von B, sondern anders-
woher hat. Hat er sie aber irgend durch eine Art von Mitteilung oder
Anteilgabe von B erhalten, so ist er das B#ld von B (I q. 93 a. 1). Auf
Grund der von B stammenden Ahnlichkeit wird A in den Stand gesetzt,
in eine dritte und letzte Beziehung, die der Ziel- und Zweckbestimmung
einzutreten. Sie besteht darin, B abzubilden und widerzuspiegeln, dar-
zustellen und zu vergegenwirtigen, zur Kenntnis und Geltung zu
bringen. — Imago est similitudo specifica, seu secundum specificum
signum, orta ex illo cuius dicitur imago (Card. Caj., in I q. 35 a. 1). —

Die drei namhaft gemachten Stiicke ordnen sich so zueinander, dal3
die beiden ersten das Bild in seiner Natur und Wesenheit bestimmen
und ausmachen ; das dritte aber das Bild in seinem eigentiimlichen
Tun und Arbeiten aufzeigt. Wenn die beiden ersten Stiicke der Ordnung
des Seins angehoren, so haben wir es mit einem onfologischen Bilde zu
tun. In diesem Falle existiert es entweder als Naturwesen (imago
naturalis), oder als Kunstgegenstand, als Werk von Menschenhand
gemacht (imago artificialis). Die beiden Stiicke konnen aber auch der

1 Requiritur autem ad rationem imaginis, quod sit similitudo secundum
speciem, sicut imago regis est in filio suo, vel ad minus secundum aliquod accidens
proprium speciei et praecipue secundum figuram, sicut hominis imago dicitur esse
in cupro (I q. 93 a. 2).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 283

intentionalen. Ordnung, der Ordnung des Erkennens angehoren. Dieser
Umstand macht das Bild zum Erkenntnisbild (imago intentionalis).
Das dritte Stiick seinerseits ist maligebend fiir die Bestimmung der
Treue und Vollkommenheit des Bildes.! Diese grundsitzlichen Erwi-
gungen verbreiten geniigend Licht, um dem hl. Thomas zu folgen, wenn
er uns zu Christus Jesus fiihrt, der da ist: Imago Dei in sinu Patris.

b) Der erste Schritt, den wir tun, geht vom Personalnamen « Ver-
bum Dei» aus. Dieser Name erinnert an hochst beachtenswerte Tat-
sachen aus unserm geistigen Erkenntnisleben. Die begriffliche Er-
kenntnis schlieBt mit einem innern Worte ab. In ihm findet sie ihren
Vollzug und ihre Vollendung, ihre Krénung und Besiegelung. Ist der
Erkenntnisgegenstand ein Nafurding und darum in seinem Werden und
Sein von unserm Erkennen wnabhdngig, so trigt das innere Wort die
Merkmale des « Bildes » an sich und muf§ im eigentlichen Sinne « Bild »
genannt werden. Es kommt ja von dem Naturwesen her, hat infolge-
dessen in ihm sein objektives Prinzip,; es weist sodann eine gewisse
Ahnlichkeit und Ubereinstimmung mit ihm auf und ist darum imstande,
dasselbe im gleichen Malle darzustellen und widerzuspiegeln. — Das
ist der Fall, wenn unsere Erkenntnis auf einen Fremd- oder Aufen-
gegenstand geht. Es trifft aber auch dann zu, wenn wir uns in der
Eigen- oder Selbsterkenntnis eine Idee oder Vorstellung von wuns selbst
machen. Dann entsteht in unserm Geiste ein « Bild », in dem wir unser
Ich, unser Selbst uns gleichsam gegeniiber sehen und beschauen.

Dieser geistige Abbildungsvorgang, der sich in unserer Selbst-
erkenntnis abspielt, ist gleichsam ein entfernter Schatten, eine schwache
Spur von der geheimnisvollen Abbildung, die mit der géttlichen Selbst-
erkenntnis verbunden ist. In dieser ist namlich Gott als Erkenntnis-
gegenstand das objektive Prinzip, von dem die gottliche Selbsterkenntnis-
tatigkeit ihren ewigen Ursprung nimmt und ihren ewig dauernden Fort-
bestand hat. Aus der gottlichen Erkenntnis aber wird ein « Worf»
geboren, das in seiner ewigen Geburts- und Heimstitte verbleibend ein
personliches Selbst- und Eigensein hat und in seiner Hinordnung zu
seinem gottlichen Ursprung diesen aufs vollkommenste darstellt und aufs
getreueste widerspiegelt. Darum wird es vom hl. Paulus « das Ebenbild
des unsichtbaren Gottes » (Col. 1, 15) genannt. 2

1 Gonet, Clipeus II disp. 9 a. 4 § 1.

? Deus et seipsum intelligit. Eius intelligere ad intelligibile, quod est ipse,
comparatur ut ad principium. Est enim hoc intelligibile idem cum intellectu
intelligente, cuius quaedam emanatio est Verbum conceptum. Oportet igitur



284 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Halten wir « etwas inne, um die unendliche Vollkommenheit dieses
gottlichen Selbstbildnisses auf uns wirken zu lassen. Unser Wissen
von Christus wird eine willkommene Bereicherung erfahren. Aber auch
unsere Selbsterkenntnis wird dabei gewinnen. Wir werden uns davon
iiberzeugen, dal} sie hinieden zwar unfertig und unvollendet, unvoll-
kommen und fehlerhaft ist, aber doch auch wieder fortgesetzt ver-
besserungsfdhig bleibt. — Das aus dem Selbstbewulitsein geborene
Wort iiber uns, oder das aus der Selbsterkenntnis hervorgegangene
Selbstbildnis stellt sich recht spit ein und kommt dann auch nur recht
unfertig und unvollkommen zum Vorschein. Jahre vergehen, ehe sich
der Mensch von der Gebundenheit des vegetativen und sensitiven Lebens
in geistiger Erkenntnis freimacht und im Selbstbewulltsein das eigene
Ich erkannterweise in einem Bilde sich gegeniiberstellt. Und wie mangel-
haft sieht dieses Selbstbildnis vorerst aus! Es ist in ungezihlt viele
Einzelvorstellungen zerstiickelt. Und keine von ihnen bildet unser ganzes
Ich in einer Gesamtwiedergabe ab. Die einzelnen konnen jeweils nur
voritbergehende Zustandlichkeiten und fliichtige Eindriicke, die von
Lebensfunktionen und seelischen Betitigungen her in unser Bewultsein
gesandt werden, fiir kurze Zeit festhalten und vor unser geistiges Auge
zur Betrachtung hinstellen. Nie aber werden diese Einzelbilder warten
und ausharren, um sich zu einer hierarchischen Ordnung zusammenzu-
fiigen und zu einem Gesamtbilde zusammenzustellen, das dann unser
Ich und Selbst, unsere ganze Personlichkeit mit ihren ungezdhlten
Moglichkeiten und tatsichlichen Wirklichkeiten in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft bis auf den Grund widerspiegelte und zu
einer alles erfassenden Beschauung vor uns hinstellte. Zudem sind sie
in den Stiicken, in denen sie unser Ich richtig wiedergeben, unklar und
undeutlich, weil sie immer wieder durch Vorstellungen von Aullendingen
iiberdeckt und iiberzogen und darum teilweise oder ganz aus dem
Bewubtsein und der aktuellen Aufmerksamkeit und Betrachtung heraus-
gedringt werden. So kommt es, dall das aus der Selbstbeobachtung
und Selbsterkenntnis gewonnene Innenportrit unser Ich nie ganz
wahrhaft getreu widerspiegelt, nie ganz genau zur Darstellung bringt.
Vieles, was tatsichlich umser ist und wns gehort, bleibt weg; vieles
Fremdartige aber wird in Liige und Selbsttauschung hinzugefiigt.

quod Verbum Dei comparatur ad ipsum Deum, cuius est Verbum, sicut eius
Imago. Hinc est quod de Verbo Dei dicitur (Col. 1, 15) quod «est Imago Dei
invisibilis » (C. G. TV c. 11).

1 De Veritate, q. 4 a. 4.



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 285

Als fliichtige Beschaffenheit unseres Verstandes ist unser inneres
Eigenbildnis selbst ohne Leben, ohne Einsicht und Erkenntnis. Es weil3
nichts von sich, nichts von seiner Herkunft und seinem Ursprung ;
nichts von dem, was und wen es abbildet und darstellt. Es ist unfihig,
mit uns in bewuBte Beziehung zu treten ; es kann keinen geistigen
Verkehr mit uns pflegen. Es lilt uns ohne Echo und Antwort ; es
146t uns einsam und isoliert mit uns selbst.

Wie ganz anders das ewige Wort des Vaters, das Ur- und Gleichbild
Gottes | — « Im Anfang war das Wort. Und das Wort war bei Gott »
(Joa. 1. 1). Aus der gottlichen Selbsterkenntnis geboren, erstrahlt es
von Ewigkeit zu Ewigkeit im Vollglanze der gottlichen Herrlichkeit.
« Es ist der Abglanz des ewigen Lichtes und der makellose Spiegel der
Majestit Gottes» (Sap. 7, 26). Den Gedanken des Weisheitsbuches
kleidet der hl. Paulus in die Worte : « Dieser (der Sohn) ist der Abglanz
der Herrlichkeit des Vaters, das Abbild seines Wesens» (Hebr. 1, 3).

In Gott ist der eine und einfache, unendliche und unergriindliche
Gedanke, in dem er sich selbst erkennend darstellt und abbildet, ein
gleichwesentliches und gleichwertiges Selbst- und Eigenbildnis von sich
erzeugt, keine bloBe Beschaffenheit des erkennenden Geistes, sondern
eine lebendige Substanz, eine um sich selbst und alles andere wissende
Person (Opusc. I c¢. 50). Und indem Gott sein Bild, sein Licht, seine
Glorie, die Form seines Antlitzes, den gleichwertigen Abglanz seiner
Vollkommenheit, den lebendigen Spiegel seines Wesens schaut, bricht
zu dem personlichen, subsistierenden Bilde seiner Herrlichkeit eine
unendliche Liebe hervor. Auf die Analogie aus dem menschlichen
Seelenleben zuriickgreifend, sagt der hl. Thomas (Opusc. 54 c. 9):
Wenn ein psychisches Erkenntnisbild Liebe haben und betidtigen kénnte,
so wiirde es sie ganz und ungeteilt seinem Ursprunge, von dem es durch
eine geheimnisvolle Geburt ausgegangen ist und Ubereinstimmung und
Ahnlichkeit entlehnt hat, zuwenden. Aber was beim menschlichen
Erkenntnisbild unméglich ist, das ist beim goéttlichen Erkenntnisbild
lebendige Wirklichkeit. Es weill um seinen Ursprung und um seine
wesensgleiche Ubereinstimmung, die es mit ihm, dem Vater, hat. Und
darum antwortet es dem Vater mit der gleichen ewigen und unendlichen
Liebe. In unnennbarem Jubel und Frohlocken steht es vor ihm, um
seine Herrlichkeit erstrahlen zu lassen. :

Was aber leuchtet in ihm auf und spiegelt sich in ihm ab; was
pragt und driickt es aus ? Bei der Aufzihlung kdmen wir an kein Ende.
Und darum begniigen wir uns, eine Ordnungsfolge anzugeben, in der



286 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

die Herrlichkeiten Gottes in « dem makellosen Spiegel » aufleuchten und
zum Vorschein kommen. Bei dieser Ordnungsfolge findet sich keine
Spur von Unvollkommenheit : kein Nach- oder Nebeinander, kein
Frither oder Spiter, kein Mehr oder Weniger, kein Heller und Dunkler.
Das wesenhafte Abbild des Vaters ist eines und einfach.

Wir unterscheiden in einer ersten Gruppe gottliche Herrlichkeiten,
die vor aller Schépfung und unabhdingig von ihr wiederstrahlen ; die also
auch aufleuchteten, wenn es nie eine Schépfung gegeben hitte oder
gibe. Aus seinem Ursprung und Ausgang, der natur- und wesenhaften
Selbsterkenntnis Gottes, bringt das ewige Wort die absolute Ahnlichkeit
und Gleichheit mit dem Vater mit. Auf Grund dieser seiner Ursprungs-
weise stellt es den Vafer dar und spiegelt ihn wieder. Es ist ja das Bild,
in dem man den Vater sieht. Das bezeugt Christus ausdriicklich, wenn
er bei Johannes, 14, 9 sagt: « Philippus! wer mich sieht, sieht auch
den Vater. » — Mit der Herrlichkeit des Vaters erglinzt aber auch die
des Sohnes. Denn die Zugehdrigkeit von Vater und Sohn ist so, daB
der Vater nicht ohne den Sohn sein, noch erkannt werden kann. Ebenso
ist es mit der dritten Person. Auch sie kommt in dem «makellosen
Spiegel » mit ihrer ganzen Herrlichkeit zum Vorschein. Denn weil die
zweite Person in absoluter Gleichheit und Ubereinstimmung mit dem
Vater aus diesem ihren Ursprung und Ausgang nimmt, so spiegelt sie
alles das wieder, was sie auf dem Wege ihres Ursprunges vom Vater
erhalten hat, alles das, worin sie ihm gleich ist. Unter den unermel-
lichen Reichtiimern dieses Erbes- und Sohnesgutes findet sich auller der
einen gottlichen Natur und Wesenheit und den Wesensattributen auch
die eine, gemeinsame Zugehorigkeit zur dritten Person, die Beziehung
der innern Aussendung und Hauchung des Heiligen Geistes. Und so
erstrahlt im « Abglanz des Vaters » auch die dritte Person, der Heilige
Geist in seiner ganzen Schonheit. — Wir sind noch nicht am Ende.
Wir sehen die analoge Nachahmbarkeit der gittlichen Natur in unbe-
grenzter Mannigfaltigkeit, deren Auwusfiihrbarkeit durch die goéttliche
Weisheit, Allmacht und Giite. Und so trifft unser Blick auch auf die
ewigen Vorlagen und Ideen der ungezahlt vielen mdglichen Geschipfe.?!

Wie aber ist es mit den Dingen, die auf Grund des ewigen Rat-
schlusses Gottes und in Abhingigkeit vom gottlichen Willen in dieser

1 Denique si (Imago Dei) repraesentat attributa, proculdubio per se exprimit
omnipotentiam, artem et ideas divinas, quarum terminus sunt creaturae possibiles
(V. Contenson, Theologia mentis et cordis, I p. 341).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 287

Zeit bereits gewesen und vergangen sind ; mit denen, die gegenwirtig
noch sind, aber in Zukunft noch sein werden ? — Auch sie sind in dem
«makellosen Spiegel » Gottes enthalten. Keines der Geschépfe fehlt,
Ein jedes ist vertreten und gegenwirtig mit seinem Wesensplan, nach
dem es sich aufbaut, einrichtet und gestaltet ; mit seinem Arbeits-
gesetz, das es befolgt, um seine Bestimmung zu erreichen. Vor allen
erstrahlt in ausnehmendem und emmzigartigem Glanze das Bild des
vorausgeschauten und vorherbestimmten, menschgewordenen Gottes-
sohnes. Auf ihm ruht das Auge Gottes mit besonderem Wohlgefallen.
Sieht es ja in ihm das vollkommenste Nach- und Abbild des dreieinigen
Gottes, das je in unsere Schiépfung eintreten sollte. « Seien wir Nach-
ahmer Gottes» (Eph. 5, 1) und betrachten wir Christum als das in
die Menschheit hineingeborene und hineingestellte Bild Gottes : Imago
Dei in sinu humanitatis (De Veritate, q. 2 a. 1 ad 3).

¢) In der Weihnachtsliturgie betet und singt die Kirche vom
menschgewordenen Gottessohne : Quod fuit, permansit. Er war von
Ewigkeit her das wesensgleiche Bild des Vaters. Er blieb, was er war :
« Der Abglanz der Herrlichkeit des Vaters » (Hebr. 1, 3). — Quod non
fuit, assumpsit. — Was er nicht war, das wurde er durch die Annahme
der menschlichen Natur und Wesenheit, des menschlichen Daseins und
Lebens : das in die Menschheit hineingeborene, hineingestellte Bild
Gottes.* War er durch die ewige Geburt aus dem himmlischen Vater
das unerschaffene ein- und gleichwesentliche Bild des Vaters, so wurde
er durch die zeitliche Geburt aus der irdischen Mutter noch dazu das
geschaffene, gleichwesentliche Bild Mariens. Wurde er ja seiner heiligsten
Menschheit nach durch die Gnadenmacht des Heiligen Geistes ¢z Maria
und von Maria gebildet ; lebte er ja ¢z ithr und von ihr und nahm darum
als ihr Kind auch ihre Ziige an. Gott gab der allerseligsten Jungfrau
in der Menschwerdung sein eigenes Bild. Sie gibt es ihm ganz und
unversehrt zuriick. Aber es ist noch dazu 7hr eigenes Bild, das voll-
endetste Menschenbild — summus homo. 2

Der Gottessohn war von Ewigkeit her « der makellose Spiegel der
Majestit Gottes» (Sap. 7, 26). In ihm erstrahlte vor dem Auge Gottes
die unerschaffene Herrlichkeit der Gottheit, sowie die erschaffbare und
erschaffene Herrlichkeit der auBergéttlichen Dinge. — Verbum in-

1 Mit Anlehnung an die vom hl, Thomas geprigte Ausdrucksweise ist der
menschgewordene Gottessohn : Imago Dei Aumanata (Opusc. 53 a. 1; C. G.
IV c. 54).

2 Opusc. 54 c. 9.



288 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

creatum est speculum ducens in cognitionem omnium creaturarum, quia
eo Pater se et omnia alia dicit (De Veritate, q. 3 a. T ad 8 sed contra). —
Durch die Menschwerdung wurde dieser Spiegel auch fiir die Menschen
gebrauchsfihig und gebrauchsfertig gemacht, damit sze nun awch in
Nachahmung Gottes in ihm die Herrlichkeit der Gottheit und der
Schopfung schauen und betrachten koénnten. !

Es sei endlich noch auf eine letzte Gegeniiberstellung aufmerksam
gemacht.

Eingangs unserer Arbeit (S. 281) wurde der Ausspruch des hl. Thomas
erwihnt : Gloria provenit Christo ex eo, quod est Imago Dei perfectis-
sima. Einen unverduflerlichen Anspruch, eine gottliche Berechtigung,
einen ewigen Besitztitel auf das Vollmall gittlicher Ehre und Herrlich-
keit bringt Christus von der ewigen Geburt aus dem Vater mit. Geht
er ja aus ihr als gleichwesentliches Bild Gottes hervor und erstrahlt von
Ewigkeit zu Ewigkeit im Heiligtum der Gottheit als Abglanz der Herr-
lichkeit des Vaters. Eine andere, in der Zeit erschlossene Quelle von
geschopflicher, aber nie endender Ehre und Herrlichkeit war fiir ihn
die zeitliche Geburt aus Maria, der Jungfrau. Aus ihr ging er wieder
als «Imago Dei perfectissima » hervor, aber als geschipfliche Nachahmung,
als geschépfliches Ebenbild Gottes, um immerdar im Schofe der Mensch-
heit im Hochstglanze der erschaffenen Herrlichkeit des dreieinigen
Gottes zu erstrahlen. Diese Wahrheit aus der Christologie ist fiir die
christliche Bildungs- und Erziehungslehre von so grundlegender Be-
deutung, dall wir noch etwas bei ihr verweilen miissen.

L.

Zum Kolosserbrief : « Er ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes,
der Erstgeborene vor aller Schopfung» (Col. 1, 15), schreibt der
hl. Thomas : IEst primogenitus creaturae, quia est genitus ut principium
ommnis creaturac. — Als erstes eriffnet er die Reihe der Geschopfe,
steht somit an erster Stelle, geht allen — wenn auch nicht der Zeit
nach — so doch an Giite und Vollkommenheit, an Wirde und Bedeu-
tung voran.? Das aber ist die wesentliche Eigenart der geschaffenen

1 In diesem Zusammenhange sei an ein Wort des hl. Franz von Sales
erinnert : « Wie das Glas eines Spiegels unser Antlitz nicht widerstrahlen kénnte,
wenn es auf der Riickseite nicht mit Zinn und Blei belegt wire, so wirde auch
die Gottheit von uns hier auf Erden nicht betrachtet werden kénnen, wenn sie
sich nicht mit der heiligsten Menschheit Jesu verbunden héatte » (Philothea, II c. 1).

? Natura enim mentis humanae, quam Christus sine peccato assumpsit,
nihil est maius quam sola Tvinitas (In Hebr. c. 2, lectio 3).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 289

Dinge, die sie aus Gottes Hand mitbringen, dall sie nach dem Aus-
maBe des ihnen zugeteilten Seins und Lebens : analoge Nachbildungen
und Offenbarungen, Denkmailer und Schaustellungen des gottlichen
Seins und Lebens sind (De Veritate, q. 23 a. 7). Darum bekennen
und preisen wir Christum in seiner Menschheit als das vollkommenste
Ebenbild des dreieinigen Gottes. Imago Dei perfectissima. — Wir
tun gut, in dieser Ebenbildlichkeit zwei Regionen oder Ordnungen zu
unterscheiden : eine erste, die sich auf der Grundlage des substanticllen
und wesenhaften Seins der menschlichen Natur Christi und ihrer Gnaden-
ausstattung erhebt ; eine zweite, die die menschliche Tidtigkeit zur
Grundlage hat und Gott in seiner Tdtigkeit aufs vollkommenste wider-
spiegelt (In Gal. c. 5 lectio 6).* Der einen, wie der andern schenken
wir unsere liebevolle Beachtung.

Dic geschafiene Gott-Ebenbildlichkeit der ersten Ordnung wurde
ihm durch eine zeitliche Geburt zuteil, wie ihm die ungeschaffene Gott-
Gleichheit durch die ewige Geburt zu eigen gegeben ist. Er trug daher
mit seinen menschlichen Fahigkeiten und Kraften gar nichts zu dieser
seiner Gott-Ebenbildlichkeit bei. — Res non producitur in esse per
suam operationem, sed solum per operationem causae ageniis (De Poten-
tia, q. 3 a. 18 ad 15). — Wo aber finden wir den Gradmesser, dessen
wir uns bedienen koénnen, um die Hochstvollendung der Gott-Eben-
bildlichkeit im Gottmenschen Christus zu bestimmen ? Er ist nur
etner und findet sich in der analogen Nachahmbarkeit Gottes, die in
der menschlichen Natur ausgefiihrt und verwirklicht ist. Aber er 140t
sich in vzerfacher Weise anlegen und handhaben, je nachdem man das
eine oder das andere der vier transzendentalen Merkmale (ens, unum,
verum, bonum) zur normierenden Maleinheit nimmt und daran die
Vollkommenheit der menschlichen Natur Christi abmilit.

1. Christus: Imago Dei perfectissima. — Christus ist das voll-
kommenste Ebenbild Gottes, weil er in seiner menschlichen Natur die
grofft-mogliche geschopfliche Seins- und Lebensfillle verwirklicht und
darum Gott in seiner unendlichen Seins- und Lebensfiille am voll-
kommensten und treuesten widerspiegelt. — Diese wichtige christo-
logische Wahrheit ist eine der lieblichsten Folgerungen aus dem Grund-
satze : «Das Mall der Ebenbildlichkeit mit Gott richtet sich genau

1 Duplex tes perfectio, scilicet prima et secunda. Prima perfectio est forma
uniuscuiusque, per quam habet esse. Secunda perfectio est operatio, quae est
finis rei, vel id, propter quod ad finem devenitur (De Veritate, q. 1 a. 10 ad 3 e
contra).



290 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

nach dem MaBle der Seinsvollkommenheit, sowohl der A##, als auch
dem Grade nach.»1 Der Art nach unterscheiden wir die natiirliche von
der iibernatiirlichen. Aber innerhalb der einen wie der andern besitzt
Christus das Hochstmall der Vollkommenheit und darum steht er in
der natiirlichen, wie iibernatiirlichen Gott-Ebenbildlichkeit an erster
Stelle. Wenn auch jede dieser beiden Ebenbildlichkeiten in ihrer Art
die vollkommenste ist, so gehoren sie doch ganz verschiedenen Ordnungen
an und spiegeln die Vollkommenheit Gottes nicht so sehr in graduell,
als vielmehr in wesentlich verschiedener Weise wider.

Die Seele Christi ist von ¢hrer Natur aus ein Ebenbild der gottlichen
Wesenheit. Sie ist geisfig, wie Gott ein Geist ist. Sie hat darum von
threr Natur aus Vernunft, Erkenntnis und Freiheit, wie auch Gott als
Geist Erkenntnis, Wille und Freiheit besitzt. Aber die Geistigkeit, die
sie von sich hat, ist eine ¢hr eigentiimliche, die zwar mit der Geistigkeit
Gottes etwas gemein hat und auch einigermaflen eine analoge Verwirk-
lichung und Auspriagung dieses Ideals genannt werden kann, aber
dennoch einen solchen Gegensatz zu demselben bildet, wie die erschaf-
fenen Wesenheiten zu der unerschaffenen. In der Gnade aber gewinnt
sie eine anders geartete, hohere Geistigkeit, gegen die ihre natiirliche,
noch so vollkommene und ausgebildete, gleichsam verschwindet und
als materiell erscheint (De Veritate, q. 27 a. 3). Darum gehért auch
ihre Ebenbildlichkeit mit Gott, die sich auf dem Gnadenbesitz aufbaut,
einer ganz anderen Ordnung an. Sie erhebt sich zu einem Grad der
Vollkommenheit, die nur dem dreieinigen Gott konnatural ist. 2

Ein Vergleich aus den wverschieden gearteten Abbildungen eines
Menschen wird uns diese christologische Wahrheit verstandlicher
machen : Denken wir uns ein erstes Bild eines Menschen, das mit
leblosen Mineralfarben gemalt ist und stellen es vergleichshalber mit
einem zweiten zusammen, das von einem reinen und klaren Spiegel
zuriickgestrahlt wird. Der Unterschied liegt offen zu Tage. Der Spregel
zeigt das Bild in dem dem Original eigentiimlichen Glanze und Charakter ;
gibt das Original in dessen eigenen Farben und dessen eigenem Lichte
wieder. Nicht so das gemalte Bild. Mogen die Farben auch noch so
kunstgerecht zusammengestellt und aufgetragen sein, nie wird das so

! Tantum enim unumquodque habet de esse, quantum Deo per similitudinem
appropinquat (De Veritate, q. 23 a. 7).

2 Gratia, in quantum est quaedam similitudo divinae bomtatls expressior
quam similitndo naturalis quae est in anima Christi, est nobilior anima Christi
(De Veritate, q. 27 a. 1 ad 6).



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 29I

entstehende Bild das Original in seiner naturgegebenen Lebendigkeit
darzustellen imstande sein. Das ist der Vergleich mit seinen Vergleichs-
stiicken. Und die Wahrheit, die damit verdeutlicht werden soll, ist
diese : Die Seele Christi ist beitdes. Bei dem Hochstmalle ihrer natiir-
lichen Geistigkeit ist sie das Bild Gottes, das das Goéttliche in nur
kreatiirlicher Schonheit am vollkommensten abspiegelt. Durch das
Hochstmall der Gnade nach Art der Gottheit geistig geworden, ist sie
zudem noch das vollkommenste Bild Gottes, das die Gottheit in dem
ihr inmerlich eigenem Leben widerstrahlt. 1

2. Christus : Imago Dei perfectissima. — Christus ist das voll-
kommenste Ebenbild Gottes, weil er in der unwiderruflichen Vereinigung
seiner gottlichen und menschlichen Natur in der Einheit seiner géttlichen
Person das grolle, unzerstorbare Eine ist und darum Gott in seiner
ewigen, unverletzlichen Einheit am vollkommensten und treuesten wider-
spiegelt. 2

Um diesen Zug der Ebenbildlichkeit mit dem dreieinigen Gott in
seiner einzigartigen Erhabenheit und Schénheit zu wiirdigen, tun wir
gut, die Menschwerdung des Sohnes Gottes als Vereinigungs- und Ver-
bindungswerk zu betrachten, sowie es der hl. Thomas an vielen Stellen
seines ausgedehnten Schrifttums tut. Diese Betrachtungsweise lenkt
unsere Aufmerksamkeit sofort auf die Stiicke, die einander genihert,
zusammengebracht, miteinander vereinigt und verbunden werden sollen
(II1 q. 2 a. 9). Es sind zwei : die numerisch eine gottliche Natur und
die numerisch eine, aus Maria, der Jungfrau gebildete menschliche
Natur. Aber was bringt die gottliche Natur nicht alles zu dieser Ver-
einigung mit ! — Wollte man dariiber ein Inventar aufstellen, so miilite
man die vielen At{ribute namhaft machen, die unser analoges Gott-
erkennen in der einen, absolut einfachen gottlichen Natur entdeckt. ®
Fiir unsere Zwecke geniigt es, auf dieses unermeBlich V7iele in der
einen gottlichen Natur und Wesenheit hingewiesen zu haben.

Und was bringt das zweite Stiick, die menschliche Natur zu dieser
einzigartigen Vereinigung mit ? Da sie selbst nicht einfach ist, sondern
aus zwei Wesensteilen, Leib und Seele, besteht, kann sie vieles ihr eigen
nennen, das nicht nur numerisch, sondern auch spezifisch, der Art nach
verschieden ist. Aber so viele und so verschieden diese Dinge und

1 Vergleiche : Scheeben-Grabmann, Natur und Gnade, S. 127, 183 ff.

2 Post unitatem Trinitatis maxima unitas est Verbi incarnati (De Un. Verbi
incarn. q. un. a. 3).

3 Garrigou-Lagrange, Dieu , 3™ éd. p. 370.



292 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Wirklichkeiten auch sein mogen, sie sind nicht geschieden voneinander,
sondern zu einer Natur-Einheit zusammengeschlossen, die an Innigkeit,
Halt und Festigkeit jede andere Menschennatur weit iiberragt.! Sie
alle bringt die menschliche Natur Christi zu ihrer Vereinigung mit der
gottlichen mit: in ihrer Lesblichkeit das Edelste und Beste von der
materiellen Schopfung unten ; in ihrer an Gaben der Natur, der Gnade
und Glorie iiberreichen Seele das Vollkommenste von der Schépfung
oben (C.G. IV c. 55). Christus summatim omnia in se collegit (Greg.
Nyss. Or. de Asc. Dom.). — Wo findet sich so Vieles, so GroBes, so
verschieden Gewertetes in so geschlossener Einheit beisammen, als in
Christus ? — Nirgends und bei niemanden. Darum sind wir gut beraten,
wenn wir mit dem hl. Thomas Christum auf Grund dessen, was er in
sich vereinigt : « Das grofie Eine » (De Un. Verbi Inc. q. un. a. 3) nennen,
demgegeniiber jedes andere Eine in der Schoépfung eine Nichtigkeit,
eine Null ist.

Eine noch triftigere Rechtfertigung fiir seinen Christusnamen
sieht der hl. Thomas in dem Umstande, dal in dem Einigungswerke
der Menschwerdung die menschliche Natur mit der gottlichen zur
unverletzlichen und unverdulerlichen Einheit der Person des Ewigen
Wortes verbunden wird (III q. 2 a. 9). Warum das ? — « Denken wir
uns die menschliche Natur Christi in ihrer Geschépflichkeit und aus ihrer
Verbindung mit der Person des Wortes losgeldst und herausgestelit, so
hitte sie mit noch mehr und noch gréBeren Gaben der Natur und der
Gnade bedacht werden konnen, wenn es Gott gewollt hitte ; mit andern
Worten : sie hitte noch mehr und noch Besseres in ihre Vereinigung
mit der gottlichen Natur mitbringen konnen. Aber in ihrer Zugehorig-
keit zur Person des Wortes erhilt sie dessen personliche Einheit, die
Gott bei all seiner Allmacht nicht vollkommener und geschlossener
machen kann, weil sie etwas Ungeschaffenes, in sich Subsistierendes
ist » (De Veritate, q. 29 a. 3 ad 0). 2

Aus dieser Erwigung heraus nennt der hl. Thomas Christum nicht
mehr im Neutrum das grofie Eine. Christus ist ihm in der maskulinischen
Form der grole Eine, weil in ihm nicht 2wei Personen sind, sondern
weil in ihm nur eime Person ist, die Person des Ewigen Wortes. —

1 Unio animae et corporis in Christo ex hoc ipso est dignior quam in nobis,
quia non terminatur ad suppositum creatum, sed ad suppositum aeternum Verbi
Dei (De Un. Verbi Inc. q. un. a. 2 ad 12).

2 Nam unitas divinae personae est unitas increata per se subsistens, non
reccpta in aliquo per participationem (III q. 2 a. 9 ad 1).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 203

Christus non solum est wunum neutraliter, sed etiam wunus masculine
(ITI q. 17 a. 1). — Dieser Eine subsistiert von Ewigkeit her in der einen,
einfachen, unteilbaren gottlichen Natur. Und in ihr ist er eins mit
dem Vater (Joa. 10, 30). « Was er war, das blieb er » — eins mit dem
Vater. — « Was er nicht war, das wurde er in der Menschwerdung durch
die Annahme der menschlichen Natur zur Einheit seiner Person »,
eins mit dieser seiner menschlichen Natur. Und so ist die Mensch-
werdung des Sohnes Gottes die wunderbarste Einswerdung des Geschopf-
lichen mit dem Ungeschopflichen, des Menschen mit Gott (De Un.
Verbi Inc. q. un. a. 3: Sed contra 6). Und darum ist Christus, der
menschgewordene Gottessohn in dieser seiner unverletzlichen person-
lichen Einheit in zwei Naturen das vollkommenste Abdild der Einheit
des dreipersonlichen Gottes in einer Natur. In dieser seiner Einheit
ist Christus in unsere Menschheit hineingestellt als unerreichbares und
doch nachahmliches Vorbi/d unserer Vereinigung und Einheit mit Gott,
sowie als einziges Einigungsprinzip der Menschen untereinander und mit
Gott. «Denn in jeder Ordnung von Wirklichkeiten ist das Ersfe an
Erhabenheit und Wiirde, Vollendung und Vollkommenheit in allen
andern vorbildlich und wirkursichlich tdtig » 1 : eine Wahrheit, die uns
noch in einem andern Zusammenhang beschiftigen wird. .

3. Christus : Imago Dei perfectissima. — Christus steht auf der
hochsten Stufe der Ebenbildlichkeit mit Gott, weil er — «wvoll der
Gnade und Wahrheit » (Joa. 1, 14) — die subsistierende Wahrheit in
Gott am vollkommensten widerstrahlt. Einige grundsitzliche Er-
wagungen werden unser Auge fiir diesen Zug am Christusbilde schérfen.
Die Dinge unserer Schopfung sind einer zweifachen Erkenntnis zu-
gekehrt : der ewigen, unerschaffenen Erkenntnis des gottlichen Geistes
und der zeitlichen, erschaffenen Erkenntnis des menschlichen Geistes.
Die gottliche Erkenntnis ist schaffend titig, bedeutet daher die grofte
Wohltat fiir die geschaffenen Dinge. Sie gibf und erhdlt den Dingen
ihren inneren Wahrheitsgehalt und bstimmt dessen Maf nach innerer
Giite und duBerer Dauer. Die Dinge sind infolgedessen in dem Umfange
wahr, als sie Sein und Wirklichkeit haben und behalten und mit der
ewigen Vorbild-Idee in Gottes Geiste iibereinstimmen (De Veritate,
q. I a. 2). '

Anders geartet 1st die Wahrheit der geschopflichen Dinge in ihrer

1 Id quod est primum et perfectissimum in aliquo ordine, est causa eorum,
quae sunt post in ordine illo (Comp. theol. c. 68) et passim.

Divus Thomas. ©



204 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Zukehr und Wende zur menschlichen Erkenntnis. Zu ihr bringen sie
selber den eigenen Wahrheitsgehalt mit ; sind gleichsam darauf aus, ein
getreues Bild von sich im menschlichen Geiste zu entwerfen, ein zu-
treffendes Urteil uiber sich fillen zu lassen. Sie sind maligebend, sodal3 sich
die Erkenntnis des menschlichen Geistes nach thnen richten, mit ihnen
in Ubereinstimmung bringen muf, soll sie wahr und richtig sein. — Die
Zukehr und Wende zur Erkenntnis des gottlichen Geistes ist den Dingen
innerlich und wesentlich. Und darum konnen sie der Wahrheit, die
ihnen von dieser Seite her eigen ist, nicht entraten. Dagegen ist die
Zukehr und Wende zum menschlichen Geiste den Dingen ganz duller-
lich und unwesentlich. Und wenn sie auch ganz fehlte, so blieben die
Dinge doch in der Wahrheit, weil sie in ihrer Einstellung zum géttlichen
Geiste verharrten. !

Beeilen wir uns, diese methodologischen Grundsitze auf Christus
anzuwenden, um mit dem hl. Johannes sagen zu kénnen : « Wir haben
seine Herrlichkeit gesehen, eine Herrlichkeit, wie die des Eingeborenen
vom Vater, voll der Gnade und Wahrheil » (Joa. 1, 14). In seiner Zu-
kehr und Wende zum Geiste Gottes ist er der eine und einfache Gedanke
Gottes. Und darum ist er «von Wahrheit erfiillt », erfiillt von der
unerschaffenen Wahrheit der gottlichen Natur und Wesenheit. In
geheimnisvoller Geburt aus der Erkenntnis Gottes hervorgehend, bleibt
er nicht inhaltlos, hohl und leer. Nein : in ewiger, nie endender Mit-
teilung nimmt er von seinem Ausgang und Ursprung den unendlichen
Wirklichkeitsgehalt der Gottheit entgegen und in sich auf. Er sub-
sistiert in ihm als lebendiges gedankliches Bild, das sich in restloser
Ubereinstimmung, in vollkommenster Gleichheit mit seinem Ursprung,
dem Vater weill und darum von der Wahrheit gleichsam einen Eigen-
namen herleitet : « Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6) — die uner-
schaffene, aus Gott geborene Wahrheit. 2

« Voll der Wahrheit» (Joa. 1, 14), so nennen wir das im Fleische
erschienene Wort des Vaters. Denn es ist erfiillt von der erschaffenen
Wahrheit, die in seiner menschlichen Natur verwirklicht ist. Die geschopi-
lichen Dinge sind ndmlich — wie schon gesagt — in dem Mafle wabhr,
als sie ihre Vorbild-Idee in der eigenen Natur und Wesenheit, in ihrem

1 Prior est comparatio rerum ad intellectum divinum quam humanum. Unde,
etiam si intellectus humanus non esset, adhuc res dicerentur verae in ordine ad
intellectum divinum (De Veritate, q. 1 a. 2).

%2 Christus est per suam essentiam Veritas increata a Patre genita (In Joa.
c. 1 lectio g).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 205

Sein und Tun verwirklichen, zur Nachahmung und Ausgestaltung
bringen (De Veritate, q. T a. 7). Um demnach bei einer Sache das
Map der Wahrheit zu bestimmen, mul} man auf zwei Stiicke achten :
auf das MaB der Seinsvollkommenheit, das die Vorbild-Idee im Geiste
Gottes fur die Sache worgesehen hat und auf die Vollstindigkeit und
Treue, mit der das Vorgesehene und Vorbestimmte nun tatsidchlich
verwirklicht und ausgefiihrt wird. !

Welches war nun die erste unter den Vorbild-Ideen des gottlichen
Geistes ? — Wir diirfen zuversichtlich nach der ersten fragen, obgleich
wir wissen, daB alle gleich ewig sind, eine Zeitfolge unter ihnen nicht
besteht, ein « Friiher » oder « Spdter » unmoglich ist. Denn wenn es
auch keine « erste » in der Zeitordnung gibt, so gibt es doch eine «erste »
in der Rangordnung ; eine, die die «erste » genannt werden mul}, weil
sie allen andern an Seinsfiille und Wahrheitsgehalt und darum auch
an Erkennbarkeit vorangeht. — Quamvis Deo non sit aliquid magis
et minus notum, si consideretur modus cognoscentis, quia eodem intuitu
omnia videt ; tamen, si consideretur modus rei cognitae, Deus cognoscit
quaedam esse magis cognoscibilia in se ipsis et quaedam minus (De
Veritate, q. 2 a. 1 ad 5). — Da miissen wir sagen : Der erste Anblick der
Schoépfung, so wie sie mit ihren Vorbild-Ideen im Geiste Gottes lag, war die
Menschheit Christi, angenommen zur Gottheit in der Person des Wortes.
Und weil die Vorbild-Idee der Menschheit Christi in allem, was sie an
Vorziigen und Gaben der Natur, Gnade und Glorie vorsah, von der
Allmacht Gottes mit restloser Vollstindigkeit verwirklicht wurde, so trat
das ewige Wort des Vaters seiner Menschheit nach als das erste in der
Reihe des ontologisch Wahren in unsere Schopfung ein (Opusc. 53 a. 3).
Darum wiederholen wir mit dem hl. Johannes: « Wir haben seine
Herrlichkeit gesehen, eine Herrlichkeit, wie die des Eingeborenen vom
Vater, voll der Wahrheit » (Joa. 1, 14), die in seiner menschlichen
Natur verwirklicht ist und die unendliche Wahrheit in Gott am treuesten
und vollkommensten nachbildet und widerspiegelt. 2

Bisher hat uns der Hilfsbegriff des « ontologisch Wahren » bewihrte
Fiihrerdienste geleistet. Da gehen wir wohl nicht fehl, wenn wir uns
auch von dem «logisch Wahren » namhafte Belehrungen iiber das
Christusbild versprechen. Das « logisch Wahre » wurde schon oben (S. 294)
geniigend gekennzeichnet. Es hat seine Geburts- und Heimstitte im

1 De Potentia, q. 3 a. 16 ad 3.
21q.93a. 3.



206 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

menschlichen Geiste, der in die Zukehr und Einstellung zum onto-
logisch Wahren eintritt, sich durch den Erkenntnisvorgang in Uberein-
stimmung mit ihm setzt und sich dadurch selbst zu dessen Abbild und
Abglanz, zu dessen Widerschein und Widerstrahlung macht, die
Wabhrheit n sich aufnimmi. Diese grundsitzliche Erwdgung weist uns
den Weg auf dem sich uns immer wieder das Wort des Evangelisten
aufdriangen wird : « Wir haben seine Herrlichkeit gesehen, eine Herrlich-
keit, wie die des Eingeborenen vom Vater, voll der Wahrheit (Joa. 1, 14).

Christus befindet sich vom ersten Augenblicke seines irdischen
Daseins an mit seinem menschlichen Evkenntnisvermogen in der Zukehr
und Wende zum ontologisch Wahren, das entweder in ihm selbst
verwirklicht ist, oder durch unzerstérbare Beziehungen mit ihm ver-
bunden, sich zu ihm hinkehrt und sich in ihm wie in einem alles
umfassenden und umschliefenden Wahrheitsbehdltnis sammelt. Christi
menschliche Erkenntnisfahigkeit hat das mit der unsern gemein, dal3
sie ein passives Aufnahmevermogen ist. Darum mul sie der Einkehr und
und ErgieBung der Wahrheit eréffnet und erschlossen werden. Das
geschieht nun durch den EinfluB eines #dtigen Prinzips, das bei der
Seele Christi ein zweifaches ist, das natiirliche Licht des titigen Ver-
standes und das sibernatiirliche Licht des Geistes Gottes (III q. 11 a. 1).

Das erstere erschlieft der Seele Christi die restlose, spekulative
und praktische Kenntnis alles dessen, was gleichsam seitwdris und
abwarts von ihr (der Seele Christi) liegt, d. h. alles dessen, was irgend-
wie, irgendwann und irgendwo menschlicher Beobachtung und Erfahrung
zugdnglich gewesen ist, augenblicklich noch ist und in Zukunft noch
sein wird und Gegenstand einer menschlichen Wissenschaft sein oder
werden kann. ! Es bereichert und erfiillt die Seele Christi mit der ganzen
Fiille des « erworbenen Wissens » (scientia acquisita), mit dem weder
die Wissenschaft eines Einzelmenschen noch die Summe alles Wissens
aller Menschen zusammengenommen 1in Vergleich gesetzt werden kann
(IIT q. 12 a. 1). — Darum wiederholen wir mit dem hl. Johannes :
« Wir haben seine Herrlichkeit gesehen, eine Herrlichkeit, wie die des
Eingeborenen vom Vater, voll der Wahrhest (Joa. 1, 14).

Wir fragen weiter : Welche Wahrheiten erschlieBen sich der Seele
Christi durch den EinfluB des sibernatiirlichen Lichtes des Geistes Gottes ?

1 Anima Christi habet respectum ad inferiora, id est ad phantasmala, quae
sunt nata movere mentem humanam per virtutem intellectus agentis ; oportuit
autem, quod secundum hunc respectum anima Christi scientia impleretur
(III g. 9 a. 4 ad 2).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 297

Zahlenmiflig genommen sind es ihrer wviel mehr als diejenigen, die sich
ihr im natiirlichen Lichte des tatigen Verstandes erdffnen. Zu diesen
namlich, die selbstverstindlich der Seele Christi auch im iibernatiir-
lichen Lichte des Geistes Gottes aufleuchten, kommen alle geschopf-
lichen Wahrheiten im Reiche der Ubernatur und Gnade (Opusc. II
c. 2160). Dieses iibernatiirliche Licht bereichert also und erfillt die
Seele Christi mit der ganzen Iiille des « eingegossenen Wissens » (scientia
infusa), das, extensiv betrachtet, alles natiirlich-erworbene und iber-
natiirlich-eingegossene Wissen aller Menschen und aller Engel zu-
sammengenommen, weit hinter sich 1dBt und snfensiv genommen dieses
genannte Wissen an alles aufraumender Vollstindigkeit weit iibertrifit. 1

Wir tun einen letzten Schritt und treten ein in das Reich der
spezifisch gottlichen Wahrheit, die sich in die Seele Christi auf dem
Wege eines gottformigen Wissens ergiet und sie erfiillt. «Der Seele
Christi », sagt der hl. Thomas in seinem gedankenreichen Werkchen :
Comp. theol. c. 126, « miissen wir ein « gottférmiges » Wissen zuerkennen.
« Gottformig » wird es genannt, weil es wie das Wissen Gottes ist, das
er von sich selbst und den aulBergéttlichen Dingen hat. Gott aber
erkennt sich und alles andere keineswegs durch ein geschopfliches
Erkenntnisbild, sondern ohne jedes vermittelnde Zwischenstiick, unmit-
telbar durch seine eigene Wesenheit und ist in diesem nur ihm allein
konnaturalen Wissen unendlich selig. » — Diesem Lichte der beseligenden
Anschauung Gottes erdffnet sich die Seele Christi von dem ersten
Augenblicke ihres Daseins an. Das Wort des Psalmisten geht an ihr in
Erfillung : «In Deinem Lichte schauen wir das Licht» (Ps. 35, 10),
das Licht der Ersi-Wahrheit, die die gottliche Natur und Wesenheit
selber ist und in ihr alle andern Wahrheiten (III q. 10 a. 4). Das
« gottformige » Wissen der Seele Christi (scientia beatifica) ist nach dem
'hl. Augustinus etwas so GroBes, daB die GroBe ihres erworbenen und
eingegossenen Wissens nicht in Vergleich gebracht werden kann, sondern
wie ein Nichts verschwindet. — Haec tanta res est, ut dicit Augustinus,
ut in eius comparatione nihil sit totum (Opusc. 56 c¢. 1). — Darum ist
auch die Wahrheitsfiille, die sich auf dem Wege dieses Wissens in die
Seele Christi ergielit, iiber alle Schitzung erhaben. Und darum erreicht
die Seele Christi gerade in der beseligenden Anschauung Gottes den
Hochstgrad ihrer Verdhnlichung mit Gott und bringt das Ab- und
Nachbild Gottes in sich zur Vollendung (I q. 93 a. 8).

1 Omnia enim ista abundantius et plenius cognovit anima Christi (ITI q. 11
a.1).



298 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

4. Christus : Imago Dei perfectissima. — Christus steht auf der
hochsten Stufe der Ebenbildlichkeit mit Gott, weil er in seiner mit
der Gottheit geeinten menschlichen Natur den héchsten geschépflichen
Wert, das unschitzbarste aller geschaffenen Giiter darstellt und darum
den unendlichen Wert, das unendliche Gut, das Gott selber ist, am
vollkommensten widerstrahlt. Die Schonheit dieser alles Geschaffene
beherrschenden Wahrheit wird sich uns durch eine grundbegriffliche
Erinnerung aus der Metaphysik des « Guten » eréfinen.

Jedes Wesen hat efwas Gutes an sich und wire es mit noch so
vielen und noch so groffen Mangeln und Unvollkommenheiten behaftet.
Solange es iiberhaupt noch da ist, gehort es zu den existierenden Dingen
und erfiillt nach dem Ausmafle seiner Seinsvollkommenheit das unab-
dnderliche Gesetz des Geschopflichen, namlich, daB es fiir das Dasein
Gottes spricht und ein Denkmal seiner schépferischen Weisheit, Macht
und Giite ist. Und das ist wirklich etwas Gutes. ! Und doch ist man
mit der Note « gut » zuriickhaltend. Man gibt sie nur dann ohne Vor-
behalt und Einschrinkung, wenn die Sache in sich fertig und vollendet
ist, so dal} nichts mehr daran zu tun und fertigzustellen iibrig bleibt ;
wenn sie alles das tatsichlich in sich werwirklicht hat, wozu sie nach
Ausweis ihrer Natur Anlage und Befihigung hatte. Unumquodque
dicitur bonum, inquantum est perfectum (1 q. 5 a. 5 c.). — In diesem
Falle ist die Sache beachtens- und schdtzens-, ja begehrenswert, weil sie
zu etwas faugt, zu etwas gut ist, namlich einen Mahgel zu beheben, oder
eine Vervollkommnung und Aufbesserung zu bringen. So ist beispiels-
weise eine ganz ausgewachsene und ausgereifte Frucht gut zum Essen.
Sie behebt das Hunger- und Durstgefiihl und bringt das Gefithl des
korperlichen Behagens. Und darum ist sie begehrenswert. — Ens est
perfectivum alterius secundum esse (perfectum) quod habet in rerum
natura ; et per hunc modum est perfectivum bonum (De Veritate,

q. 21 a. I).

Wenn wir an einer Sache so vie/ haben, daf} sie in irgend einem
Bereiche unsere berechtigten Wiinsche und Bediirfnisse enfgiiltig und
restlos befriedigt, so ist sie zzelverwirklichend und zweckerfiillend und
verdient, dal} sie auch als Ziel und Ende gewertet und erstrebt wird.
Noch viel 6fter haben wir es mit Dingen zu tun, die fiir uns nur ziel-
forderlich und zweckdienlich genannt werden konnen. Diese erhalten

1 Creatura potest dici per essentiam bona, inquantum scilicet essentia creaturae
non invenitur sine habitudine ad Dei bonitatem (De Veritate, q. 21 a. 1 ad 1).



Zige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin 209

fiir uns Wert und sind fiir uns gu¢ in dem Malle und in dem Grade,
als sie uns zu unserm Ziele verhelfen.! Diese kurze Auskunft iiber die
Metaphysik des « Guten » geniigt, um in Christi Menschheit den héchsten
aller irdischen Werte, den Inbegriff alles Guten und somit das voll-
kommenste Abbild des unerschaffenen, unendlichen Gutes, Gottes
selbst, zu erkennen.

Wir berufen uns fiir diese Wahrheit auf das Zeugnis des himm-
lischen Vaters selbst, der von Christus sagt : « Dieser ist mein geliebter
Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen habe » (Matth. 3, 17). Zu dieser
Stelle bemerkt der hl. Thomas: Jedermann findet Gefallen an dem
Werke seiner Hinde und seines Geistes, well er etwas von seinem
Wissen und Konnen, seiner Liebe und seiner Fiirsorge hineingelegt hat
und darum in dem Werke ein Bild und Denkmal, einen Zeugen und
Herold seines personlichen Wertes und der eigenen Tiichtigkeit hat.
Gott hat in jedes sciner Geschépfe in analoger Nachbildung nur ein
einziges « Etwas » von seiner wesenhaften Gutheit hineingelegt. Der
Menschheit seines eingeborenen Sohnes jedoch hat er die ganze Fiille
der ungeschaffenen und geschaffenen mitteilbaren Vollkommenheit zum
unverlierbaren Besitz und Anteil gegeben und darum gilt dem Menschen-
sohn das gottliche Wohlgefallen schlechthin, ohne Riick- und Vorbehalt. 2

Und weil dem so ist, so geht der ewige Sohn des Vaters bei seiner
Menschwerdung als die Vollendung und Kronung aller Dinge, als das
hochste und beste aller Giiter in unsere Schopfung ein. — Filius non
procedit ut ad finem ordinatus, sed ut ommium finis (De Potentia,
q. 3 a. 15). — Christus ist in unserer Schépfung das hichste und beste
Gut schlechthin, weil cr der am engsten mit Gott-Verbundene ist : eng
mit Gott verbunden sind alle Geschopfe ohne Ausnahme durch das
Band ihrer naturhaften Seinsvollkommenheit. Enger mit Gott ver-
bunden sind die Gerechten und Heiligen der irdischen und himmlischen
Heimat durch das Band der iibernatiirlichen Seinsvollkommenheit der
Gnade und Glorie. Am engsten mit Gott verbunden ist nur ein einziger,
Christus, dessen heiligste Menschheit in die unmittelbare Verbindung
mit der Person des Wortes hineingebracht worden ist (Opusc. II c. 6).

1 Primo et principaliter dicitur bonum ens perfectivum alterius per modum
finis. Sed secundarie dicitur aliquid bonum, quod est ductivum in finem, prout
utile dicitur bonum (De Veritate, q. 21 a. 1).

2 Bonitas divina est in qualibet creatura particulari, sed numquam ‘ola
perfecta nisi in Filio; et ideo totum non complacet sibi nisi in Filio (In Matth.
c. 3 n. 2).



300 Ziuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

In dem Grade aber, in welchem die Gottverbundenheit an Innigkeit
zunimmt, nimmt auch die Anteilnahme an der Gué- und Vollkommenheit
Gottes zu; nimmt zu die Ebenbildlichkert mit ihr. — Unaquaeque autem
substantia tanto a Deo plenius bonitatem eius participat, quanto ad
eius bonitatem appropinquat (De Veritate, q. 29 a. 5). — Da ist die
Folgerung unabweisbar, daf Christus das Hoéchstgut, das Beste dieser
Welt ist, weil er in seiner Menschheit das engste mit Gott-Verbundene
ist. 1

Christus ist das Beste und Wertvollste in unserer Schopfung, weil
er der am reichsten von Gott-Beschenkte ist : reich von Gott beschenkt
sind alle Geschopfe ohne Ausnahme in den Giitern ihrer Natur. Reicher
beschenkt sind die vernunftbegabten Wesen, die guten Engel und
Menschen in den Giitern der Ubernatur, der Gnade. Am reichsten
beschenkt ist nur ein esnziger, Christus, in der Person des ewigen Wortes
und ihren unerschaffenen, gottlichen Giitern. 2

In dieser Auffassung von Christus bestarkt uns noch ein anderer
Christusname. Er ist geeignet, noch tieferen Eindruck zu machen, weil
er besagt, was Christus uns ist. Der Christusname aber lautet:
« Medium conjungens » (In 1 Tim. c. 2 lectio 1). « Es ist nur ein Mittler
zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Christus Jesus » (xr Tim.
2, 5). — « Medium conjungens » ist er fir uns in der ersten transzenden-
talen Beziehung, die uns mit Gott, der Quelle alles Guten verbindet
und uns alles wahrhaft Gute, das wir je in unserer Natur gehabt haben,
noch haben und in Zukunft haben werden, zuleitet : « Alles ist durch
dasselbe geworden ; und ohne dasselbe ist nichts geworden, was
geworden ist » (Joa. 1, 3).® Wenn du dir also die Frage vorlegst : was
habe ich an Christus ? so antworte dir : Ich habe nicht nur efwas an
ihm, nein, ich habe alles an ihm. Denn ohne ihn lebte ich ja nicht
einmal, Und darum ist er mir hinieden das werfvollste, hochste Gut,
iiber alle andern irdischen Giiter schdtzenswert und liebenswiirdig.

« Medium conjungens » ist er fiir uns in der zweifen transzenden-
talen Beziehung, die uns mit Gott, dem letzten Ziel und Ende verbindet
und uns die Seligkeit Gottes selber in Bereitschaft stellt : « Ich bin

1 De Veritate, q. 29 a. 5; 1 q. 25 a.6ad 4; C. G. IV c. 49 et passim.

2 Quid benevolentius. quam quod Creator rerum communicare se voluit rebus
creatis ? Et haec benignitas magna fuit in conjunctione sui cum omntbus rebus per
praesentiam ; maior, quia communicavit se bonis per gratiam ; maxima, quia se
communicavit Christo homini in unitate personae (Opusc. 53 a. I).

3 In Joa. c. 1 lectio 1.



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 301

der Weg. Niemand kommt zum Vater als durch mich» (Joa. 14, 6).1
Und darum hast du an mir das hochste, wertvollste Gut, weil du von
mir alles Gute fiir Zeit und Ewigkeit erhoffen darfst, von mir dem voll-
kommensten Ebenbild der Giite Gottes.

II.

Die vier beschriebenen Ziige der Ebenbildlichkeit des mensch-
gewordenen Wortes mit dem dreieinigen Gott heben sich auf der Grund-
lage des substantiellen und wesenhaften Seins der menschlichen Natur
und ihrer Gnadenausstattung ab. Aber das gott-ebenbildliche Sein
wirkt sich aus im gottebenbildlichen 7Twn. Denn auch hier kommt
der Grundsatz zur Geltung : agere sequitur esse. — Und gerade im
gottféormigen Twun Christi findet seine Ebenbildlichkeit mit Gott ihre
Vollendung und Krénung (In Gal. c. 5 lectio 6). Darum drangt es
uns, naher dariiber unterrichtet zu werden.

I. Der dreieinige Gott ist wesenhaftes Tun, subsistierende Tdtigkert,
die nach unserer menschlichen Auffassungs- und Ausdrucksweise unmit-
telbar einem doppelten Quellprinzip entstréomt : dem Geiste und dem
Willen Gottes. Darum bedarf es keines Beweises, da sich die in Frage
stehende Ebenbildlichkeit nur auf der Grundlage des gesstigen Erkennt-
nis- und Sirebelebens Christi erheben kann (I q. 93 a. 6 ad 4). 2

Wie unsere Seele, so wendet sich auch die Seele Christi in ihrer
geistigen Erkenntnis einem dreifachen Gegenstande zu : aufwirts hin
zu Gott, einwarts hin zu sich selbst, seitwarts hin zu den raum-zeitlichen
Dingen der materiellen Schipfung. Die Verbildlichung, in die sich die
Seele durch die Erkenntnis der materiellen Dinge kleidet, erhebt sich
nicht bis zur Ebenbildlichkeit mit dem erkennenden Gott. Der Grund
ist einleuchtend : Der Erkenntnisgegenstand, weil Rorperlich, steht in
seiner Ahnlichkeit mit Gott weiter von ihm ab als der Menschengeist.
Und wenn dieser auch ein gesstiges Erkenntnisbild von dem korper-
lichen Gegenstande in sich aufnimmt, so wird er darum doch nicht
geistiger und mithin auch nicht gottférmiger. Und zudem ist der
Erkenntnisgegenstand in seiner ontologischen Wirklichkeit fiir die Seele

1 In Joa. c. 14 lectio 2.

2 Deo autem assimilatur maxime creatura intellectualis per hoc, quod infel-
lectualis est ; in genere autem huius similitudinis magis assimilatur Deo, secundum
quod intelligit actu, quam secundum quod intelligit in habitu vel potentia, quia
Deus semper actu intelligens est (C. G. III €. 23).



302 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

eine Aufen- oder Fremdsache, kann aber nie ewn- oder gleichwesentlich
mit ihr sein. Darum kann ein derartiger Erkenntnisvorgang unméglich
das Ein- oder Gleich-wesentliche der allerheiligsten Dreifaltigkeit in der
Seele widerspiegeln. — In der Selbsterkenntnis aber zieht eine Verbild-
lichung in die Seele ein, die eine analoge Ahnlichkeit mit der Erkenntnis
aufweist, die Gott von sich selber hat. In der Selbsterkenntnis nimlich
bringt die Seele in sich selber ein Bild ihrer selbst hervor. Und an ihm
entziindet sich das Wohlgefallen an sich, die Liebe zu sich selbst ; ein
schattenhaftes Abbild des innergottlichen Lebens.

In ihrer analogen Verbildlichung dringt die Seele bis zur eigent-
lichen Ebenbildlichkeit mit Gott vor, wenn sie ihre Erkenntnis auf
Gott selber einstellt, wie Gott es ja auch tut, der in seiner Erkenntnis
sich selbst zum FErst-Gegenstand hat. In der Fremderkenntnis wird die
Seele zum gerstigen Abbild einer ihr duBerlichen, korperlichen Fremd-
sache ; in der Eigenerkenntnis wird sie zum Ebenbild ihrer selbst; in
der Gotteserkenntnis wird sie zum Ab- und Ebenbild Gotfes (I q. 93 a. 8).*

Diese grundsitzlichen Erwigungen geniigen vollauf, um uns von
der Tatsache zu iiberzeugen, daBl im Geiste Christi die Herrlichkeit
des Erkenntnislebens Gottes in einer fiir uns unbegreiflichen Voll-
kommenheit erstrahlt. Zu der Ubereinstimmung im gleichen Erkennt-
nisobjekt kommt die Ubereinstimmung in der gleichen Erkenntnis-
weise : der Gedanke an Gott verliBt die Seele Christi keinen Augen-
blick ; die Erinmerung an ihn ist in ihr stets lebendig; der Wandel
wm Gotles Gegenwart ununterbrochen, fiirwahr, das Ewige und Un-
wandelbare der Erkenntnis, die Gott von sich selber hat, findet seine
treueste Nachbildung. — In der Gotteserkenntnis besitzt die Seele
Christi ihr objektives, mit aller Wahrheit erfiilltes Erkenntnisprinzip,
in welchem sie alles Wahre erschaut, sowie Gott in der Eigen- oder
Selbsterkenntnis alles andere erkennt. Sie besitzt in ihrer Gottes-
erkenntnis das duflere Mafi, nach dem sich die Wahrheit und Klarheit
jeder anderen Erkenntnis bemilt. — Intellectus Dei omnis cognitionis
est mensura (De Veritate, q. 23 a. 7). — So bedeutet jedes neue
Merkmal im gottmenschlichen Erkennen Christi einen neuen Zug in der
Ebenbildlichkeit mit der Erkenntnistitigkeit Gottes.

2. Das gottférmige und gottebenbildliche Wirken und Schaffen,
Tun und Lassen des Gottmenschen findet seinen allseitigen Abschlul3,

1 In cognitione qua mens ipsum Deum cognoscit, mens ipsa Deo conformatur,
sicut omne cognoscens, inquantum huiusmodi, assimilatur cognito (De Veritate,
q. 10 a. 7). '



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 303

seine restlose Vollendung und Krénung in der Ubereinstimmung und
Gleichfdrmigkeit seines menschlichen Wollens mit dem gottlichen Wollen.
Vom ersten Augenblicke seines irdischen Daseins an erkannte Christus
mit seinem menschlichen Erkenntnisvermégen in alles erfassender
Einzelerkenntnis « was der Wille Gottes fiir seinen Willen war » (Eph. 5,
17). 1 Was aber war der Wille Gottes fiir seinen menschlichen Willen ?
— Um uns der Ausdrucksweise des hl. Thomas zu bedienen : Er war
und st far ihn «mensura ». — Voluntas Dei omnis bonae voluntatis
mensura est (De Veritate, q. 23 a 7). — Ist der Name «mensura »
auch von einem korperlichen, leb- und erkenntnislosen Hohl- oder
LingenmaB, Raum- oder Zeitmall hergenommen, so bezeichnet die
Sache etwas durchaus Geistiges Ewiges, Gottliches : der von der ewigen
Weisheit beratene Wille Gottes ist fiir den menschlichen Willen Christi
das dupere, aktive Maf, das ihm fiir die Zeit der irdischen Pilgerschaft
die zu losende Aufgabe und die zu vollbringende Arbeitsmenge zumil3t
und fiir die Ewigkeit die Fiille des beseligenden Gottesgenusses bestimmt.

Der Wille Gottes ist fiir den menschlichen Willen Christi « regula ».
— Voluntas Dei regula est nostrae voluntatis (De Veritate, q. 23 a 8 sed
contra 3). — Er ist Regel und Norm, Fiihrung und Leitung, Gesetz und
Vorschrift - kurz der ewige, weisheits- und erbarmungsvolle Ratschlull
Gottes, der das ganze Lebenswerk Christi, das Was und das Wie,
das Wann und das Wo jeder einzelnen seiner Betitigungen vorgesehen
und zur Verwirklichung vorgezeichnet hat (I-II q. 19 a. 4).

Was von jedem geschopflichen Wesen gilt, das trifft auch auf
den Willen Christi zu: Er bezeichnet Christum in dem Malle und in
dem Grade mit dem Merkmal der Gottférmigkeit und Gottebenbildlich-
keit, als er durch Eigentatigkeit alles das im Werke vollbringt und
fertigstellt, was der Wille Gottes von ihm vollbracht und fertiggestellt
haben will. Vergleichshalber denke an die Verdhnlichung mit dem
Kiinstler, zu der ein Kunstwerk gelangt, wenn in ihm die kiinstlerische
Idee zur Ausfithrung und Darstellung gebracht wird.? Sich in die
vollkommenste Ubereinstimmung und Gleichférmigkeit mit dem Willen
Gottes zu setzen, das bezeichnet der Gottmensch als seinen geschopf-
lichen Beruf und seine eigentliche Lebensaufgabe : « Daher spricht er
bei seinem Eintritt in die Welt : Siehe, ich komme — zunichst in

1 De Veritate, q. 20 a. 4.

2 Assimilatio creaturae ad Deum attenditur secundum hoc quod creatura
implet id, quod de ipsa est in intellectu et voluntate Dei; sicut artificiata simi-
lantur artifici in quantum in eis exprimitur forma artis (De Potentia, q. 3a. 16 ad 3).



304 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas vom Aquin

menschlicher Erscheinungsform, dann in ewucharistischer Gestalt und
schlieBlich in grofler Macht und Herrlichkeit (Matth. 24, 30) — um
Deinen Willen, o Gott, zu tun » (Hebr. 10, 7).

Von dieser und in dieser Aufgabe lebt er : « Meine Speise ist es, dal
ich den Willen dessen tue, der mich gesandt hat und diesen Willen
im Werke vollbringe » (Joh. 4, 34): tmmer und iiberall : « Alles, was
ihm wohlgefillig ist, das tue ich allezeit » (Joh. 8, 29) ; aufs genaueste :
« Bis aufs Strichlein oder Piinktlein » (Matth. 5, 18). Und so konnte
er am Ende seiner irdischen Laufbahn sagen : « Es ist vollbracht ! » (Joh.
19, 30). — Durch die Ausfithrung und Erfiilllung des géttlichen Willens
ist es geschehen, dall das im Geiste Gottes vorgesehene und geplante,
im Willen Gottes gewollte und beschlossene Gottesbild endlich im
Werke vollendet und fertig dasteht :

Christus Imago Dei perfectissima.

(Forisetzung folgt.)



	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

