
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica des hl. Thomas
im 14. Jahrhundert

Autor: Oudenrijn, M.A. van den

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine armenische Übersetzung der Summa

Theologica des hl. Thomas im 14. Jahr¬
hundert13.

Von Dr. M. A. VAN DEN OUDENR1JN 0. P., Univ.-Prof., Freiburg

(Schweiz).

I. Der Handschriftenbestand.

Soviel wir ermitteln konnten, finden sich heutzutage in den

europäischen Bibliotheken nur drei Handschriften, welche einen

Teil der altarmenischen 1 Summa-Übersetzung enthalten. Und zwar
enthalten alle drei einen Teil der Tertia Pars, die dritte dazu auch
einen sehr bedeutenden Teil des „Supplements".

Die erste Handschrift befindet sich in der Bibliothèque
Nationale in Paris (Ms. Arm. 134) und wurde, allerdings sehr
summarisch, beschrieben von Frédéric Macler, Catalogue des manuscrits

arméniens et géorgiens de la Bibliothèque Nationale, Paris
1908, S. 73. Es ist eine Papierhandschrift, mm 145 X 105, ff. 307.
Sie enthält QQ 2 bis 59 der Tertia Pars, also die Christologie, ist
aber leider am Anfange wie am Ende unvollständig. Schrift:
Bolorgir2. Zeit: 15. Jahrh. Macler erwähnt kein Kolophon noch

sonstige Notizen.

la Mit Rücksicht auf die zahlreichen armenischen Texte sah sich die
Redaktion des „Divus Thomas" veranlaßt, für die ganze Abhandlung eine
eigene Schriftart zu wählen.

1 Wenn wir diese Übersetzung, welche im 14. Jahrhundert angefertigt
wurde, als die a 11 armenische bezeichnen, wollen wir sie dadurch lediglich
unterscheiden von der späteren, welche im Anfang des 18. Jahrhunderts vom
Stifter der Mechitharistenkongregation Mxitar (Mechithar) Sebastaçi zum
Gebrauche seiner Schüler gemacht sein soll. Vgl. Stepannos Agonç, '?«»>-
it il i Pf' l il !j l.'hmtj ht- tj tup n ij S t m " 'h fujiplutpiiij 1J Cpuiuinui tjunj ]> lu fini 'hm u, L m ji
h. u.PFu.jVenedig 1810, S. 192—193.

2 — mittelalterliche Rund schrift.

Divus Thomas. 17



246 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

Die zweite Handschrift befindet sich im Mechitharisten-
kloster in Wien (Ms. Arm. 332) und wurde beschrieben von Yako-
bos Tasean (— Dashian), Katalog der armenischen Handschriften
in der Mechitharisten-Bibliothek zu Wien, Wien 1895, S. 172 a bis
172 b; ujJ It p £ tï /. i r m 1J p 111 1J iï ill in L 'ti ill fj m p Iiih ji'li —

pkuAig ft ^tkVuuM (arm. Teil desselben Katalogs), S. 776 a bis 777 b.
Gleichfalls eine Papierhandschrift, mm 175 X 145, ff. 240. Sie
enthält QQ 1 bis 56, Art. 3 der Tertia Pars, also die Christologie, wie
die oben erwähnte Pariser Handschrift, befindet sich aber leider
in schlechtem Zustande. Fast alle Blätter sind mehr oder weniger
beschädigt, der Text ist an manchen Stellen fast unleserlich
geworden und im Körper des Buches fehlen viele Blätter. Auch am
Ende ist die Handschrift unvollständig. Schrift: Bolorgir. Zeit:
14. oder 15. Jahrh. Nachschriften sind nicht vorhanden. Fol. 1 a

bis 5 b findet sich das Inhaltsverzeichnis 3, fol. 5 b die in bedeutend

späterer Schrift (selagir) geschriebene Notiz: Sbit—^ptp^j
efii jfcu.uiu.b £ „Ist eine Erinnerung aus dem Elisabethkloster4".
Fol. 6a findet sich folgender Titel: Rnu,^ „r [£/»]/"»/»£5
ifiuufih 4 ujLwpil'ujii /. pmil I, jnj'h ß*oifuijfi ü,phiim IJ11 : ßuir^uirpu S^'Oft£—

'bnLpku.Vh „Erster Band des dritten Teiles der Summa
des seligen Thomas von Aquin (Tôma Aqenaçi). Über die Menschwerdung

Christi". Daran schließt sich der Prolog der Tertia
Pars an: j*/*jmini[» '/'v/v11 *Tbp m^p 3f.u nlu "/* jt u m n u [tum
ijl^uth^n 4 fthfuiuj ftht j i£t ft /jLtj r^<J-n r^n t^nLfirj. ["-p fi tï L tjuj rj £iL[;ntjy

btjnjtj ft jfthfthuSu ilûuA,ujulujV^u mn m £t*hn/ [Jhm, L lIi Quicl Sâl-
vator noster Dominus Jesus Christus, teste angelo, populum suum
salvum faciens a peccatis eorum, viam veritatis 6 nobis 7 in seipso
demonstravit", usw. Von Q 56 enthält die Handschrift nur die
zwei ersten Artikel und einen Teil des dritten Artikels.

3 Die erste Seite, welche am Deckel festklebt, wird von Taiean nicht
mitgezählt.

" Damit ist wohl das Kloster von Qrna gemeint, welches für
gewöhnlich das Gottesmutterkloster heißt. Jedoch wurde die Kirche
dieses Klosters gelegentlich mit dem Namen der hl. Elisabeth bezeichnet:
'/ui'luj'hli ij fiTt L ft ifft jut'imL.'b tfh ft unft //fuitmit ku \}tu tnn iiutruib'lift, 1"f "UL bu

bupuiuphp if *i, Alisan (Alishan), ///><.."//<«>., Venedig 1893, S. 374 a.
5 TaSean ergänzt versehentlich [tr'i]rart-
6 Armenisch: viam virtutis.
7 Nobis fehlt armenisch.



des hl. Thomas im 14. Jahrhundeit 247

Die dritte Handschrift befindet sich in der Vatikanischen
Bibliothek (Arm. Borg. 45) und wurde beschrieben von Msgr. Eu-

genius Tisserant, Codices Armeni Bybliothecae Vaticanae Borgiani,
Vaticarti, Barberiniani, Chisiani, Rom 1927 S. 73 bis 77. Es ist
eine Papierhandschrift, mm 165 X 138, ff. 393. Sie enthält QQ 60

bis 90 der Tertia Pars, nebst QQ 1 bis 68 des Supplements, also die

vollständige Sakramentenlehre. Schrift: Bolorgir. Zeit: Ende des

14. und Anfang des 15. Jahrh. Fol. 3 a enthält folgende
lateinische Notiz: „Tertia Pars Summae Theologicae S. Thomae Aqui-
natis Angelici Doctoris, de Sacramentis Ecclesiae. Anno Dni 1347

translata in Armeniacum idioma a Fr. Petro Italo [sie] Arago-
nensi, Ordinis Praedicatorum, et a Fr. Iacobo Armeno, eiusdem

ordinis religi[oso] in conventu, Cherni dicto, in Armenia maiori.
Oblata vero et donata Bibliothecae Venerabiiis Collegii Urbani Ro-

mae in gratam animi memoriam a R. Nierses Holubowicz et S. Ste-

phanoviez, Sacerdotibus Armenis, eiusdem Collegii Alumnis Anno
Domini 1705, No. 2." Fol. 3 b liest man noch: „Ex libris Stephani
Stephanovicz D. S." Dieser einstmalige Besitzer der Handschrift
wird von Tisseront, S. 74, identifiziert mit einem bekannten
polnischarmenischen Priester, dessen armenischer Name eigentlich Stepan-
nos Step'anean war, der aber für gewöhnlich den Namen Stephan
Roszka führt 8 und der sich später bekannt gemacht hat durch
verschiedene Schriften, namentlich durch ein armenisch-polnisches
Wörterbuch. Wenn indessen das bei Zarphanalean, iliuunfnupf.uu

rj-U[pnl. je}blulü II, S. 336, für St. Roszka angegebene
Geburtsjahr 1690 richtig ist, wird diese Identifikation als hinfällig
betrachtet werden müssen. Freilich hat auch Roszka im Anfange
des 18. Jahrh. in Rom im Kolleg der Propaganda studiert; er
konnte aber mit 15 Jahren noch nicht Priester sein, als welchen sich
der S. Stephanovicz unserer Handschrift im Jahre 1705 ausdrücklich

bezeichnet. Der Name „Stephanovicz" (polnisiert aus arm.
Step'anean oder Step annosean) war übrigens, und ist noch heute, bei
den in Polen angesiedelten Armeniern ziemlich häufig 9. Es könnte

8 Über ihn vgl. Zarphanalean, itu.utJnLppoi, 7,Y/, n,
Venedig, 2 1905, S. 296—297, 336—338.

8 Vgl. Macler, Rapport sur line mission scientifique en Galicie et en
Bukovine in der Zeitschrift Revue des Etudes Arméniennes, 1927 (VII),
S. 65.

17*



248 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

sich somit wohl um einen bloß zufälligen Namensvetter des Roszka
handeln.

Von den Handschriften der altarmenischen Summa-Übersetzung
ist die Vatikanische bei weitem die wichtigste und bringt auch in
ihrem Kolophon vom 23. Juli 1415 außerordentlich wichtige
Nachrichten, welche uns, in Verbindung mit anderen, schon früher
bekannten Data, einen guten Einblick erlauben in die Zeitverhältnisse,
unter welchen die Summa-Übersetzung in Ostarmenien entstanden
ist und verwendet wurde.

Keinen Summa-Text enthält die Handschrift Nr. 20 aus der
Bibliothek der armenischen Kirche in Nicosia auf der Insel Zypern.
Seinerzeit werde ich hoffentlich noch Gelegenheit haben, näher auf
den Inhalt dieser Sammelhandschrift, welche mir im Jahre 1929 von
Sr. Gnaden dem armenischen Erzbischof B. Saradjian mit größter
Liebenswürdigkeit zur Verfügung gestellt wurde, zu sprechen zu
kommen. Hier genüge die Bemerkung, daß sich die von F. Macler
in der Revue de l'Orient chrétien, 1922—1923 (XXII) 10

ausgesprochene Vermutung, nach welcher es sich um eine Übersetzung
der Summa Theologica handeln sollte, leider nicht bestätigt hat.

II. Der Text des Kolophons in der Vatikanischen Handschrift.

Das Kolophon der Vatikanischen Handschrift wurde zum
erstenmal von Msgr. Tisserant, a. a. O., S. 74—76, in Text und
lateinischer Übersetzung veröffentlicht. Weil diese Nachschrift einerseits

sehr wichtig ist, wir aber anderseits nicht in allen Stücken mit
der von Msgr. Tisserant gebotenen Lesung und Übersetzung
einverstanden sein können, sei hier der Text mit neuer Übersetzung
nochmals abgedruckt. Offenbare Lese- und Druckfehler des Textes
werden dabei stillschweigend verbessert.

Loi. 390 b. <hU.!bF ti.trbbU.8U(Ihn !'• brmninhß-bil.'b zor bh
n bi_ ^nrpnjb ujipn uiif£î# : fj.prp jt justfbbpbrpbu/h *['[Jl[£ph ifbp nx

< ujrjujpbpnpip[i LpL\p mp{iLpI,pnpif fi .pujii unThL pnpq-[< bpnpr^fi
tïL- jt PijuiIpuhntfeiL-tubu ^ujntj bi.pb 4ujpfn pbpnprpji ?/u\tbpnprpfc '[b—

10 S. 12 des Separatabzuges, welcher erschien unter dem Titel: Ile de

Chypre. Notice de manuscrits arméniens, Paris 1923. Vgl. auch M. D.
Chenu O. P. im Bulletin Thomiste, 1924 (I), S. 51—52.



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 249

mjLpn[I'll' [<fmptfil'iuîib ijmu '[['['£ ^1P"1' !""['^["t"!J * "[' k **

*>utmnp ^/'(/')/'/'^ ifmu[iîi ^mumpifuAt bpuShbfnjh ß*nifm[i U.p[ihbijn [t

fm m ji'h pmppmirnjli jt •> mju Abu unJ'f I]) pm b mf n hfi miftfiuu jm m [i*h

bi. ni %[umf *> utl (J.piuif iflnnij ji jt IfUiprpÇ *fi mfnrjnrjuip uffnjii 7'oii'^/»-
/^////^r nf jt jiinfu tnju* p^f- u"-UJPm^,f tPn{Ju% J^1"1 nt~P ui unup ijiiifnh_

yu/L i«/i Y* f [, um n n 3 n lÎi u 7* : f](' pmpr^tfuib^p 11 3)fim 3 l[ nf""
% ^

UIIJIJ.UII_ ^Ui1 bu *ltui [t IfmprpÇ mp n rjn tfm if 12 uppnjïr ^otfpbfilfnup
/' '[hp[i*b iJuAipu *ßriün ^ ^nifjuhbmu unupp Xbumn umb~mb~*UpU npn
ujri uifâmprp bu 4 n ij-iiipuip riL £p y bu uiilui^JmU ijbputfuhui ifn rf lfuipq[iu
(J [iuipinîinrLiti3 3)pu Sn^uiVb ifmlpubnûli Ifn ibtjbuij ^ßnjibtjji» npn
juAmtlSü 'J'ï'btj/ili ifunupp \ nu^[um u wum n uuibmu £ p bu pmpb itf mjut ufUt—

p n^i fynptpît bi_ tinfni_u[ilih [u-p m['kl'" h/PHl" '• b". nnptu bpbpbm*ltu y

ij b pm/n 'hmil n ij 'h
%

nj iiipn'/i *}'"f'f *li% /,t m {•'il1'1' biPbkV [,'h^ulitjO(f~Utp Ifllt_
J'op *bnuftpb rj fiii tppulipu If utpif ph *fi mpn tjnrjjn tf uppnjU *\*oifpbjrlfnu[r ^

irinLpp jm t jim L'h m If m'h : (J,prp ij^bpn tu um tf b mf *j_bpmjuhmtfn tfu 3n<ui1i

bifl.L nf lum £unL puirpnutf pinp n tjdb ui'h ij ^ tfji rhn tfn ijjbmif mum pmtfnutf 20

tjuiprf mufb tnp fi fin inph mp n rj b l ji £fmnpX miubb/"'J rjfhnum pum 4 nif.n
b L. pum il'uipifiinX bu JJiupifiïm'libuiij bu jf}mpt^ifmil£ 'l['Pu pmrfnuiîu

n if £ * tu *> u bu fnuuuiunp[t£u bu mj u i^iu iji lïjtuijliy luJ[ hrfbu jippbu
ipZmummmpfni' fputbu'h 3bunu \jmub m */' m uAt b fn if fbplfjiprh uiub—

mbuirj* injujibpli jt ifJtmpu/bn uß-jiuh unupp b Ifbtfb tjnjh ^irinJ'm • bu 25

bpbp iiiififjiii Z.UIHIJ tfi^iplftulfiub ^m^ifp^mub ^ bu uirrui^Unprpbmtj mp—

Jluliuiunpuitjïi iTmu/hb^ ji ^ituirpubrpnup^jiuli ipbpmrppm Ifmïi niplnii_rij*U

£,ii nifm y np £ ifn um bu if.nunh kplfbfiij utppusn ujibbuAiii* npnuiF tpfbt£

utp J-m*ïimunph uak "firbum n u : f]p bu ijjtpn m u m ij b tu f tjhp m jiAi m ifnrpt
3u*»m'li ii^ib ifji juifuif utifji i£injnh if utu mu "b'i'bumnu y

S illUn t_ujp[t ^ : 30

ll.f rf n/'<P <"l1,1/'/' /' "ifuj'ÏjÇ Ij tuti u[t I>'h m lj l. y> ' ''' u tj up ifn i jjji t 'h

j'iluf •/' jUmUut n nj l[ ['" ujuujtjL lu^ m^Ju tu m n Ij m IJ u /, t *Untj[i'U

Lftut[um tu i_np lu ifh : Il ' tu !j HI *L tf.ft "ft? t>[!jt'hm If I, y» 'j 'j /'/'/'" yuw/jfiifL
IJt tut tn tu IjLu[iujltu t^phïïjhji Lu rj-nt-^ j ^t 11 j /'] ht :

11 Tisserant liest »r p-ipifuA. ir. Da wäre aber jedenfalls t"j oder
nach der Orthographie dieses Schreibers "r" statt -p zu korrigieren. Die
vom gleichen Abschreiber Fr. Dominikos herrührende Nachschrift, welche bei
Karamianz, Verzeichnis der Armenischen Handschriften (in der Kgl. Bibl.
von Berlin), Berlin 1888, S. 57, aus einer Berliner Handschrift angeführt
wird, hat tatsächlich die Formel »"PnJ Pmf1>fmVii

12 Die Handschrift hat irrtümlich ftuipntpiipirjjutj.
13 Die Handschrift hat wie auch tptähf statt tp'-air und /"^tpt-

nhe statt /"^tptaip usw.; diese Schreibweise kommt auch in der Übersetzung vor.



250 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

ll%if£hi l£if£li: ILifÇht [Fol. 391 a.] fybpmufmwfiu bu gbp<j/[4[*]uj£
£,utjp ifbp pum 4ngn y ibpiu 3ou£ifi y l]n£bgbiu] ifm Ipt/h nüb foment—

igo^ibpji y iilfiiLuiJ gm u m numb tup/t pnp^pgmunp gnpbiun^lt^iiupb mh

ifmtnbmltUy bu n£ mnbmj giuumpui ijinu'// ij^pgotpfu/b <bmtfmitml][tb y

bu £t pumnuP^lt^ ^ \J,j]iugguig y bu ifhmgbut] jj-h put in pmgn i_tf tuiJ' •

bu jbtnn |[/,H///oi_uvà J ^bnp^bmg ifbi] ft phgpn ifbp fit[oij^ ^ gPbp^ilt %

3lugutgu npn bu bnuiuuinu ji *ßpjtumnu y bu jbin^iltu jnpgfiu Ü [inhji y

ui ti^ji Ipup ni] jiu il)put (bp/ii]iip u ti] in u ut unp puthjt y Sbnp^op g^n t_—

pbuni'p ml, utn'h bu 3['u" *-u[> */* p/'u m n u ji ul]ub mj bu I] ut—

uiutpbut jmlt/]bgmu y bu uinutg\uij\ guiu pmgnuif ijimt^impifmtfp y

mfitnj l, mb <ubp^iul]iul]ut'h gutunug y bu pbgnult utputit [putpb^mgb (Jtu —

uinubmj f]p ji uiftu 4mumpL ["'/] l]uib ig£u ig£u bu uiggjt tuggjfi Äjipu

it] mpgl, umg 1^ l^"h "['" ^u gifmmbmbu 4 '"/ £iguimnuifu if l, b itf> p 'u^

ifutpgmp£jtgb y bu gbpmgm'ltg Çpm&iu^ml] mnmpbjjigb y np Lb gnu^ml]
1iLplpujuiy bu tgmmifji^ mtgtugiu [ip mgb b gL pig : 1tpp gbgbg Ipn i~Pftub

nuljn* uppmifimjj utpb ut jJn gmuLut] y bu l]iuif sjttiji[igmju pbg
/] mp^mit jbn_bm]y gnifb n uu n ug [is b L p l] mji u J'pp uumuLp A^ifmpmfiy
bu gn tn, m ut, m munp mbutgmn. jm ujiutbitjilt y ji *> m um m m n Ml'Ult lippntj y

bu ji t]tipb igm sututil'mh np puut ^ngnjb 'm.,,gnpbrjt : /' jnuunui/it
tpuptfngmg y np ji puumgnjbb i^bpuipbpfiy bu ft jmpnupjii3t il'mmg

Pnupug b]ng bu igbgnupfiub uuinpmpmp £ !]mtfutg t bu jognum if iii'h—

Ifittbg bnpnju op[ib[i : uut l] npitpbntltmij l]mpoipi l]l^ unupp b l]bqj,g n y

np jt i] njuu uiifbliinjh 4 mtfbifmmbut] gbpmg.njb bu pmpctp pmlt i]lt n—

upb uibuiuliji ifinmg m <op bu junf<>P Amgmit utg pnhriupbmlt pmpnugh
fibpimpiu* bu 4 b inbunguigh bnpjiltl Umf"]- ifut !]mgpb in^ bgbu uium n im—

bmplt mmnu juafji 4 unjutpL p npg[' uT^^ ^»wpjtupbpnpgfi (Jw*bpnpg[i

£/ilil]I,pnpg[i 19 Qnufjtu mtfu n /»9- o^ïîl hu fl 'J ill lf tn'hH [Jl.u/l,,,

lumj * 9" • î ^ii/uî» npn wiju, <jnl ,pn nut numb n,pui'h pbJtlp Àn tj^u -0

14 Die Handschrift hat /uu.nnLp^.i, Diese Schreibweise des Ablativs
ist auch sonst in der Vatikanischen Handschrift die gewöhnliche.

15 Tisseront hat hier statt an r,,,LL wohl an gedacht; er übersetzt:
deinde datum est nobis in examine nostro (videre) eum imperfectum. Im Text
haben wir das Wort (tsir) eingefügt, weil dieses vergessen zu sein

scheint, und ^t,tp<tu,g jetzt kein Subjekt hat.
18 Tisseront liest am Ende des Wortes noch ein p.
17 So mit Tisseront. Die Handschrift hat »f»"»''.
18 Die Handschrift hat iipttpghi-liLuig t

13 Sic.
rn Sic.



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 251

Is L tp[u/bjntjurp iju[umju/üu ~ ^ ifbp ^ np ujuui 4 ujpujijujuiujpiup u[/pm[
fU-rptphp^ bi_ /pil'L/p 4 tuh/j L ji tï b'ünrpoplj ifbpop 4 /npb l// jiop b i_ ifu/pifbuj*—

j-npop [i m^ jt // l5/[t pujp[/ui/ Jft£UJutujIpbpi \)»prp L/pb l. tj pi//u[J[i 1*1/ unptu 65

[/ iju/Lpnuf bi_ [/ jotpni_w tpujptpfrl/ Iîl z/pi jt cV//rj mf[ih l. /jpuiji ij u 22
^

O/p/// [op^bpji S)puj IT UJpui[ihnuf/ 23
^ 0)puj '/n uuiu/hgp[i 0) j'UJ 3"p[i

hi- <"Jp hnpu/jpn[upn^tfu/hlpu/htpu "['£ lju/h : \j l. [ü£ ujpdu/h[/ u/puju/j_
îl'c" it- jl't'-L » Ll i"lu"latfr l"r. 4 nipbL-Up ^u/jph ij uppuj Ijp o*Ij pu/—.

4 uj*1/uj ijOtp"' hinpnu y ht- tpifujp îfbuj t_np bhn l-i> [fol. 391b] H» 70

tpuiu/n lui/jh u/j 4 ujjph jiif tjbj it rj ujrp_brp ^
Ll. tpifu/jph [nf tpß*ujHbk25, tL

jpbUpuJJph [uf "/' "'JI uj ifbhu/jh ujpbiuhh ifLp—

Au/t_nptph 26 Ijt_
^ npni[£*hu/Ll /j/[L ji///j jiL iup ujrpujpu/hpu ^ Ll J['£~~

tf u/1/ ujptf u/1/[i ujnh iumni_rpu/hn/j1j unfbhu/jh pujpL uj/j 4 #//—

jj/nt u/j^ ip[ujpAu Al.p, hL ijiuifbhutjh uz /j i// +///'// u AL p [t pujp[i'l/ Ijiu— 75

jjiu/p£ 27 3/'un lu rp[/uu/nu m^ph ifL p u/if^h :

III. Der erste Teil des Kolophons.

Wenn eine Abschrift irgendeines armenischen Buches
angefertigt wurde, galt es für den Abschreiber als Ehrenpflicht, auch
das übliche yisatakaran (Kolophon) seines Vorgängers bzw. seiner

Vorgänger entweder im Wortlaut oder doch im Auszug
wiederzugeben. Mitunter bitten die alten Schreiber recht nachdrücklich
um diese Gunst. Der neuere fügt dann noch gern etwas Eigenes bei,
damit auch sein Name bis in die fernsten Zeiten fortlebe im
Gedächtnis und in den Gebeten der christlichen Benutzer des Buches.
In Handschriften, welche mehrmals abgeschrieben wurden, sind
deshalb aus alten und neuen Notizen entstandene yiàatakaranq
nicht selten.

Und so scheinen auch im vorliegenden Kolophon drei ver-

21 Die Handschrift hat, wohl versehentlich: ia^.„uLu.z«.
22 Tisseront: %rn.
23 Das der Handschrift könnte freilich auch als Vuipm/fnu/

gelesen werden; der Name „Martiros" war von jeher in Armenien beliebt.
Man sehe aber weiter unten, S. 264, Anm. 3.

24 Tisseront liest P•/„,,n9s.»!, itu,ï,,j„ ,,rf iLu.î, und übersetzt: et qui sunt
alterius germinis vitae.

25 Das b ist etwas undeutlich; vielleicht wäre es auch möglich, statt
/»„,?,///,// zu lesen f>u,b///,//.

26 Tisseront: .uPL"i,,ri.vA,u, „rrü,
27 So in der Handschrift, wohl irrtümlich für iiu..nu,rb„gt.



252 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

schiedene Notizen verschmolzen zu sein, die sich jedoch verhältnismäßig

leicht wieder abtrennen lassen. Der älteste Bestandteil

unserer Nachschrift geht von 0«"^ utJLi.u, (Zeile 1) bis
Êfit i.ijuipj-ui'iiuiLn('/•"!/ £ "fi [• [luuinu (Zeile 29) einschließlich. Als
späterer Zusatz hebt sich davon ab der Teil, welcher beginnt mit
den Worten flg i«. •[i.-gn m « (Zeile 29). Der Schluß dieses

zweiten Bestandteiles ist markiert durch das dreimal wiederholte
(Zeile 35). Der sodann noch übrig bleibende dritte und

jüngste Teil der Nachschrift stammt von Fra Grigor, der am
23. Juli 1415 die vorliegende Abschrift zum Abschluß brachte. Wir
geben nun zuerst die Übersetzung des ältesten Teiles des Kolophons:

„Ehre der allerheiligsten Dreifaltigkeit, Vater, Sohn und Heiligem

Geist, Amen. Also im Jahre der Geburt unseres Erlösers
tausend dreihundert sieben und vierzig, und unserer armenischen
Zeitrechnung siebenhundert sechs und neunzig, ward das Buch der
Sieben Sakramente, welches der zweite Band des dritten
Teiles der Summa 28 des seligen Thomas von Aquin 29 ist, aus der
lateinischen Sprache ins Armenische übertragen durch Fra Petros,
einen Lateiner von Herkunft und Aragonier von Heimatsland, aus
dem Orden der Prediger des heiligen Dominicus30 ; welcher in
diesem Jahre, acht Tage nach Beendigung des Buches, zu Christus
hinübergegangen ist, am dritten Juli. Das [Buch] hat [auch mit]
übersetzt Fra Yakobos, Armenier von Nationaliät, — ebenfalls aus
dem Predigerorden des heiligen Dominicus — im oberen Kloster
von Qrna, [welches] unter dem Schutze der heiligen Gottesmutter
[steht] 31, dessen Leiter und geistlicher Vorstand Fra Yohan war,
mit Beinamen Qrneçi zubenannt, zugleich erster Obere der Unitoren-

28 *u,Lu,fn,.ai,t eigentlich „Sammlung".
'* Tôma Aqineçi.
30 Dôminikos.
31 Über dieses Kloster vgl. AliSan, l]buu,lL-'b' S. 374a bis 376b. Anstatt

Qrna (f-iVbwj) findet man auch gelegentlich Qrni (!',• "!,[,) geschrieben; in den
späteren Visitationsberichten und Relationen Kami oder Cherna usw. Zur
Bezeichnung „oberes Kloster" wäre etwa zu vergleichen der Name eines
Klosters der Stadt Trebisonde ,,"p k-tb i'-rb bei Sargisean,
\fiujp ij n i ij m If A mjLp A L n m if p u/ if J'm m L"hm if tu p uAi [>'h irb'bP"'r!>uiîig b 'ILM""bki
II, Venedig 1914, col. 189. Tatsächlich liegen, wie aus der Beschreibung von
AliSan, a. a. O., hervorgeht, die noch jetzt vorhandenen Ruinen des

Gottesmutterklosters von Qrna auf einer Anhöhe.



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 253

kongregation. In seinem Namen stifteten dieses heilige Kloster der

mit Beinamen Qrneci zubenannt, zugleich erster Oberer der

Unitorenkongregation. In seinem Namen stifteten dieses heilige Kloster
der gottliebende und fromme Herr Gorg und seine Gemahlin, Frau
Êltik. Und diese drei: der Obere, Herr Gorg und Frau Êltik
übertrugen aus eigenem freien Willen das Kloster dem Predigerorden
des heiligen Dominicus als immerwährende Schenkung. Der oben

erwähnte Obere Yohan nun veranlaßte viel Gutes, denn er
versammelte hier viele Lehrer aus den Lateinern und den Armeniern,
und versorgte sie mit allem Nötigen für Seele und Leib. Und er

übersetzte und übersetzt [noch heute] viele, dem Geist Nutzen und
Licht bringende Bücher. Und nicht nur das, sondern er war wie
der treue Kundschafter Josue Naues [Sohn], indem er in das gelobte
Land einging, das heißt in die Gemeinschaft der heiligen römischen

Kirche, und unserer armenischen Nation brachte er die Botschaft
der Erlösung, und ward ein Führer derjenigen, welche gewürdigt
wurden, sich unter die Botmäßigkeit des erhabenen Stuhles von Rom

zu stellen, welcher der Eingang und die Türe des Himmelreiches

ist, dessen Christus uns würdig machen möge."

Zunächst fällt an diesem ältesten Bestandteil der Nachschrift
eine fast wörtliche Übereinstimmung mit den Kolophonen zweier
anderer Kodizes auf, welche aus demselben Kloster stammen32:
nämlich mit einem Kolophon der armenischen Handschrift 74 der
Berliner Bibliothek, dessen armenischer Text von Karamianz mit-

3-' Noch ein drittes Kolophon, welches von AliSan, S. 374 b,

mitgeteilt wird (zum l-tr-e i aus dem Jahre 1331), stimmt
teilweise wörtlich mit diesen Nachschriften überein. Zu vergleichen ist auch das

yiiatakaran des Pariser Missais bei Gatriean-Tasean,
,tu„fu,,n,j3f Wien 1897, S. 471. Die gewöhnliche Arbeit unseres Fra
Dominikos dürfte bestanden haben in der Reinschrift der vielen Werke und
namentlich Übersetzungen, welche die Unitoren vom Qottesmutterkloster in
Qrna in ihrer ersten Periode geschaffen haben. Neben ihm soll auch ein

spanischer Laienbruder aus dem Predigerorden, namens Petrus Terraconensis,
sich als Abschreiber betätigt haben. Diese Notiz findet sich aber nur im
lateinischen Text des Galanus, Conciliatio, I, Rom 1650, S. 511. In den
armenischen yisatakaranq ist, soviel mir bekannt, von diesem Petrus
Terraconensis niemals die Rede. Seine Erwähnung bei Galanus dürfte auf irgendeinem

Mißverständnis beruhen, namentlich auf der Verwechslung mit Petrus
dem Aragonier. Der armenische Paralleltext bei Galanus, a. a. O., hat:
hi. LfiCmî/fi/j fiuipp nu'ü ^uiiir^hp^ ji'h IjL p m i*ü ^jhinpnu fj,p tu tj niiui rj t-.njii •



254 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

geteilt worden ist 33, und mit dem Kolophon der Handschrift 293

der Mechitharisten-Bibliothek in Wien, dessen armenischer Text
sich bei Tasean findet34. Zum Vergleich mögen hier die
Übersetzungen beider folgen. Die Berliner Nachschrift findet sich am
Ende einer Schrift über die Natur der Engel 35, bezieht sich aber

zugleich auf noch andere Schriften, welche im gleichen Kodex
vorangehen. Gleicherweise befindet sich die Wiener Nachschrift am
Schluß eines Kommentars zum Perihermeneias, bezieht sich aber

zugleich auf noch andere philosophische Schriften, welche
mitaufgezählt werden.

HandschriftBerlin74:

„Ehre der allerheiligsten
Dreifaltigkeit, Vater, Sohn und
Heiligem Geist. Also im Jahre
der Geburt unseres Erlösers
tausend dreihundert sieben und
dreißig ward der Auszug
aus den Büchern über
dieSeele, derenTugen-
den und Potenzen und das

Buch von den Engeln
übertragen durch Fra Jouani
den Engländer 30 aus dem Dorf,

Handschrift Mech.
Wien 293:

„Ehre der allerheiligsten
Dreifaltigkeit, Vater, Sohn und

Heiligem Geist. Also im Jahre
der Geburt unseres Erlösers
tausend dreihundert vier und vierzig

und der armenischen
Zeitrechnung siebenhundert zwei
und neunzig, ward die A u s 1 e-

gung zu den Schriften
desPorphyr ius, und den
zehn Kategorien des
Aristoteles, den „Sex

33 Verzeichnis der armenischen Handschriften der Königlichen Bibliothek

zu Berlin, Berlin 1888, S. 57—58.
34 tuyLpfi, ihnuiiiituig, S. 720a bis 720b.
35 Nicht „über die Seele der Engel", wie Karamianz übersetzt.
30 Über diesen Fra Jouani den Engländer (Johannes Anglus und nicht

Johannes Angelus) haben wir die vorhandenen Notizen, welche freilich fast
sämtlich aus dieser Berliner Handschrift Nr. 74 stammen, in unseren Anno-
tationes bibliographicae Armeno-Dominicanae, Rom 1921, S- 24—25,
zusammengestellt. Die eigentümliche Form des Namens „Fra Jouani" (&/""

ist auffällig. Am nächsten läge wohl die Annahme, daß die
gewöhnliche Umgangssprache der ersten Dominikanermissionäre in Ostarmenien
die italienische gewesen sei, und daß dieses „Fra Jouani" eine armenische

Wiedergabe des italienschen „Fra Giovanni" sein will, wie der Engländer
von seinen Ordensgenossen genannt sein dürfte. Auf Italienisch als Umgangssprache

dürfte wohl auch der für die anderen Dominikaner und sogar für



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 255

das da Souinnefort genannt
wird, aus dem Orden der
Prediger des heiligen Dominicus.
Desselben [Buches] war [auch]
Übersetzer der Vardapet Yako-

bos, Armenier von Nationalität
— auch dieser aus dem

Predigerorden des hl. Dominicus

— im oberen Kloster von
Qrna, (welches] unter dem

Schutze der heiligen Gottesmutter

[steht], dessen Leiter
und geistlicher Vorstand der

Vardapet Yohati war,
welcher mit Beinamen Qrneçi
zubenannt wird. In dessen Namen
stifteten dieses heilige Kloster
der gottliebende und fromme
Herr Gorg und seine Gemahlin,
Frau Êltik. Und diese drei: der
Vardapet Yohannes und Herr
Gorg und Frau Êltik37
übertrugen aus eigenem freien
Willen das Kloster dem Pre-

Principia" und dem Pe-
rihermeneias aus der
lateinischen Sprache ins Armenische

übertragen, im Auszug von
Fra Petros, einem Lateiner von
Herkunft und Aragonier von
Heimatsland, aus dem Orden
der Prediger des heiligen Dominicus.

Dessen Übersetzer war
Fra Yakobos, Armenier von
Nationalität — gleichfalls aus
dem Predigerorden des heiligen
Dominicus — im oberen Kloster
von Qrna, [welches] unter dem

Schutze der heiligen Gottesmutter

[steht], dessen Leiter
und geistlicher Vorstand der

Vardapet Yohan war, welcher
mit dem Beinamen Qrneçi
zubenannt wird. In dessen Namen
stifteten dieses heilige Kloster
der gottliebende und fromme
Herr Gorg und seine Gemahlin,
Frau Êltik38. Und diese drei:

Eingeborene ständig gebrauchte Titel „Fra" hindeuten. Wenn auch das

Korps der Dominikanerperegrinanten, welche sich in Ostarmenien
niedergelassen hatten, in der ersten Zeit der Union seiner Zusammenstellung nach
sehr international war, so waren doch die führenden Europäer, namentlich
die beiden Bischöfe Bartholomäus von Bologna (über ihn Ann. bibl. Arm.-
Dom., S. 6—8 und 19—21) und Johannes von Florenz (Ann. bibl. Arm-Dom
S. 25—27) Italiener von Geburt. Daß der Name „Jouani" oder ,Jvani" auch

später unter den Unitoren noch vorkam, beweist ein yiSatakaran des

Mxitar Aparaneçi aus dem Anfang des 15. Jahrhunderts, welches bei
AliSan, IIru/J,, S. 370 a, mitgeteilt wird. Eine Notiz vom Jahre 1319 im
Cod. Barb. Or. 100 der Vatikanischen Bibliothek (Tisseront, S. 350) gibt den

Namen in der Form „Coyan" (ßnju,i).
37 Der Text bei Karamianz hat hier hiPHd'1', wohl eine Verschreibung

nach dem vorhergehenden •"lapo,.
38 Der Text bei TaSean hat an dieser Stelle kiPP'- Dieselbe Lesart

findet sich auch in der Nachschrift des 1-hr rb--nu,uu,u.'u,u9 bei Alisan,



256 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

digerorden des heiligen Domi-
nicusals immerwährende Schenkung.

Nun veranlaßte der oben

erwähnte Vardapet Yohan viel
Nutzen und versammelte hier
Lehrer aus den Lateinern und
den Armeniern, indem er alle
mit allem Nötigen für Seele und
Leib versorgte. Und er
übersetzte und übersetzt [noch
heute] dem Geist viel Nutzen 39

und Licht bringende Bücher.
Und nicht nur das, sondern er

war wie der treue Kundschafter
Josue, Naue's [Sohn], indem er
in das gelobte Land einging,
das heißt in die Gemeinschaft
der heiligen römischen Kirche,
und unserer armenischen
Nation brachte er die Botschaft der

Erlösung und ward ein Führer
derjenigen, welche gewürdigt
wurden, sich unter die
Botmäßigkeit des erhabenen Stuhls
von Rom zu stellen, welcher der

Eingang und die Türe des

Himmelreiches ist, dessen uns
Christus, unser Gott, würdig
machen möge, Amen."

der Vardapet Yohan und Herr
Gorg und Frau ÊUik übertrugen

aus eigenem freien Willen
das Kloster dem Predigerorden
des heiligen Dominicus als
immerwährende Schenkung.
Nun veranlaßte der oben
erwähnte Vardapet Yohan viel
Gutes, denn er versammelte hier
Lehrer von den Lateinern und
den Armeniern, indem' er sie

mit allem Nötigen für Seele und
Leib versorgte. Und er
übersetzte und übersetzt [noch
heute] viele, dem Geist Nutzen
und Licht bringende Bücher.
Und nicht nur das, sondern er

war wie der treue Kundschafter
Josue, Naue's [Sohn], indem er
in das gelobte Land einging,
das heißt in die Gemeinschaft
der heiligen römischen Kirche,
und unserer armenischen Nation

brachte er die Botschaft
der Erlösung und [ward] 40 ein
Führer derjenigen, welche
gewürdigt wurden, sich unter die
Botmäßigkeit des erhabenen
Stuhls von Rom zu stellen,
welcher die Türe und der
Eingang des Himmelreiches ist,
dessen auch uns Christus würdig

machen möge" usw.

S. 374a. AliSan läßt a. a. 0. die Wahl zwischen I-lPI-'i und kLPft-
Indessen ist die erstere Lesart nach den Quellen doch unzweifelhaft die bessere.

39 Hier hat der Text bei Karamianz Pu,vtn^h!u.^u. Die Paralleltexte
haben pun^m j'u uy l^m •> «_

40 Nach ist hqjn. wohl ausgefallen.



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 257

Die Übereinstimmung zwischen diesen Nachschriften in

Büchern, welche innerhalb eines Zeitraumes von zehn Jahren in
demselben Kloster geschrieben worden sind, ist so stark und
erstreckt sich so sehr bis ins einzelne, daß wir wohl nicht umhin

können, denselben Schreiber anzunehmen. In der Vatikanischen

Handschrift nennt er seinen Namen nicht, oder vielleicht ist der

Name in Wegfall gekommen, weil der spätere Abschreiber nur
einen Teil des ursprünglichen Kolophons zu überliefern für gut
befunden hat. Auch die Wiener Handschrift gibt den Namen nicht.
Er findet sich aber glücklicherweise in der Berliner Handschrift
(Karamianz, S. 58), wo der Schreiber sich bezeichnet als &/»" 7-«-

ay,7,, „Fra Dominikos". „Der Name des Abschreibers, Fra Do-
minicus,... ist bekannt", fügt Karamianz, a. a. O., bei, „er war ein
Schüler des Unitariers41 Johannes Vardapet Khr'nezi." Somit
dürfen wir dann diesen Fr. Dominikos wohl auch als den Schreiber
der Vorlage unserer Summa-Handschrift ansehen 42.

Gleich eigentümlich und gleich unklar gefaßt sind im
Vatikanischen wie im Berliner Kolophon die Nachrichten über die
Urheberschaft der Übersetzungen. Zuerst wird — und zwar scheinbar
ohne Restriktion — ein Europäer, der Aragonier Petros, resp.
der Engländer Jouani als Übersetzer genannt. Darauf aber folgt in
beiden Fällen, ganz unerwartet, noch die Mitteilung, daß der
armenische Dominikaner Yakobos der Übersetzer gewesen sei 43.

Dieselbe Eigentümlichkeit läßt sich auch noch in einem versifizierten
Kolophon der Brevierübersetzung in der arm. Handschrift 61

des Britischen Museums44 beobachten : der zuerst angegebene

41 So des öfteren bei Karamianz. Gemeint ist „des Unitors".
42 Bei AliSan, WS. 375 a, wird aus derselben Zeit und aus

demselben Kloster ein <1>f 'l-mf/i'i,/,//,,u als Abschreiber eines anderen Buches
erwähnt, das auch im Kreise der ersten Unitoren verfaßt bzw. übersetzt
worden ist unter dem Titel IJ—r <9txarnu/,. Es handelt sich mutmaßlich
auch hier wieder um die gleiche Persönlichkeit.

43 Dieser Yakobos von Qrna erwarb sich gerade als Übersetzer einen
so großen Namen, daß er in der armenischen Literaturgeschichte gewöhnlich
aufgeführt wird unter der Bezeichnung 8-iinrn" „Jakob der Dol-
metsch". Schon der alte Geschichtsschreiber der Unitorenkongregation,
Mxitar Aparaneçi, rühmt ihn als „a'«<fiinujuiißî/ L L [unp ifujy ffm [i y iF itDi n (bei
AliSan, S. 375 a).

44 Text und englische Übersetzung bei Conybeare, A catalogue of the
armenian manuscripts in the British Museum, Londen 1913, S. 158—159.



258 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

Übersetzer des Breviers ist auch hier der Aragonier Petros (3>pwp
'1L.nf.nu), aber gegen Ende der Notiz wird wiederum Fr. Yakobos

(hier 8u.i/o.[,„u geschrieben) genannt als „der Übersetzer dieses

[Buches]"45. Der Sinn dieser unklar formulierten Nachrichten
wird doch wohl sein, daß der Einheimische an den natürlich nicht so

ganz tadellosen Übersetzungen der Ausländer mitgeholfen hat46

oder ihre Arbeiten einer gründlichen Revision unterzogen hat, bevor
sie in Fra Dominikos' Reinschrift in die Öffentlichkeit gelangten.

Die drei hier erwähnten Persönlichkeiten: Petrus von Aragon,
Johann von England und der armenische Dominikaner Jakob 47,

sowie auch der Stifter der Unitorenkongregation Johannes von

Qrna haben — und zwar hauptsächlich wegen ihrer Übersetzungstätigkeit

— einen bleibenden Namen in der ostarmenischen
Literaturgeschichte des Mittelalters hinterlassen 4S.

45 Anders dagegen im Wiener Kalophon. Dort wird der Europäer als

Kompilator des Inhaltes oder Sammler des Stoffes (<u,LU,ptu,f tx/.iimi)'p. Qfptu

<i)t,.nrnuf.), nicht aber als Übersetzer erwähnt. Buchstäblich gleich lautet auch die

Formel, welche den Anteil an der Arbeit desselben Fra Petros in der bei AliSan,

II/,„h, s. 374a, mitgeteilten Nachschrift des %u..nu,uu,u.-u.u.j 'i-kre bezeichnet.
46 In diesem Sinne faßt, wenigstens für die Summa-Übersetzung, die

Sachlage auch AliSan, ll/,uu,iLu,î,t S. 375 a.
47 Yakobos Targman war einer der allerersten gewesen, welche sich

dem Dominikanerbischof Bartholomäus von Bologna angeschlossen hatten.
Wohl noch zu dessen Lebzeiten war er in den Dominikanerorden
aufgenommen worden. Daß er tatsächlich diesem Orden und nicht der
Unitorenkongregation angehört hat, ist nicht nur in den oben angeführten, sondern
auch noch in anderen zeitgenössischenyiSatakaranq ausdrücklich bezeugt. So

z B. in einem von AliSan, Uh-li-'h, S. 375 a—375 b, erwähnten Kolophon:

iiu.iLn,,nu fhu.P.LJ.u-u [. ,,h <. Die anderen Eingeborenen aber

scheinen fast ausnahmslos in die von Johann Qrneçi nach dem Tode des

Bartholomäus und nach seiner Reise ins Abendland gegründete

Unitorenkongregation eingetreten zu sein. Für gewöhnlich werden bei den

armenischen und erst recht bei den abendländischen Schriftstellern die Unitoren

schlechthin aufgefaßt als „Armenische Dominikaner". Es ist deshalb

vielleicht nicht ganz überflüssig, hier noch einmal zu betonen, daß bis gegen

Ende des 16. Jahrh. die Unitoren als eigene Kongregation <<-»/»/ '7/""-

^u.-un^.u.j) — wenn auch unter Aufsicht und starkem Einfluß der Dominikaner

— neben dem Dominikanerorden bestanden haben. Vgl. dazu unsere

Annotationes bibliographicae Armeno-Dominicanae, Rom 1921, S. 9 12.

48 Über Petrus von Aragon vgl. Ann. bibl. Arm.-Dom., S. 22—24; über

Johann von England ebendaselbst S. 24—25; über Jakob, S. 29 30; über

Johannes von Qrna daselbst S. 7—10, 27—29.



des hl. Thomas im 14. Jahrhundeit 259

Letzterer muß, wie aus einer Vergleichung zwischen dem
Vatikanischen und dem Wiener Kolophon hervorzugehen scheint,
zwischen den Jahren 1344 und 1347 den Titel „•J_l'cu'l"'l"u,!ni k^vtb
IT/.uipu'i.n^u.y" angenommen haben. In der Berliner Nachschrift
(1337) führt er diesen Titel noch nicht, und ebensowenig in der

Wiener (1344): er tritt da nur auf als Vorsteher des Gottesmutterklosters

von Qrna. Dagegen wird ihm im Vatikanischen Kolophon der

Summa-Übersetzung (1347) nicht nur der neue Titel beigelegt,
sondern er wird auch auffällig wiederholt. Die Annahme dieses Titels
hängt wohl zusammen mit der in der Zwischenzeit durch Bischof
Johannes von Florenz kraft apostolischer Vollmacht verliehenen

Bestätigung der neuen Kongregation und mit der bei Clemens
Galanus'9 bezeugten Erwählung des Joh. von Qrna zum
liunmmrt iiiJTln["l ITfiuAbni^uirj"> Diese El*-

wählung und somit wohl auch die erste Bestätigung der

Unitorenkongregation wäre mithin zwischen den Jahren 1344 und 1347

anzusetzen, d. h. wenigstens zehn Jahre später als sie für gewöhnlich
angesetzt zu werden pflegt 51.

«» ir/.//,,h Conciliatio ecclesiae armenae cum romana,
etc., I, Rom 1650, S. 521.

50 Der Ausdruck ist offenbar dem lateinischen und in unserem Falle
wohl im besonderen dem üblichen dominikanischen Sprachgebrauch
entlehnt. Der Sinn war wohl der, daß Johannes über seine neugegründete
Kongregation die gleiche Auktorität innehaben sollte, welche im Dominikanerorden

einem „prior provincialis" über seine Ordensprovinz zustand. Alisan,
ll/.u.u^uti, S. 386 b, umschreibt den Titel seiner faktischen Bedeutung nach
durchaus richtig mit über die
Titulatur der Vorsteher der Unitorenkongregation in päpstlichen Bullen vgl.
Ann. bibl. Arm.-Dom., S. 11. — Wenn aber Alisan, a. a. O., in der Liste der

die Amtsdauer des Johannes Qrneçi auf 1333—1348
ansetzt, so wäre bei jeder der beiden Jahreszahlen, und besonders bei der
ersteren, wohl ein Fragezeichen anzubringen.

51 Erst recht verfehlt ist es, die Gründung der Kongregation noch zu
Lebzeiten des Bischofs Bartholomäus anzusetzen oder sie gar diesem selbst
zuzuschreiben, wie das freilich schon die späteren armenischen Dominikaner
von Naxivan gelegentlich getan haben. Wenn man den Bischof Bartholomäus
von Bologna als Gründer der Unitoren bezeichnen will, ist das nur insoweit
berechtigt, als er tatsächlich die Verhältnisse geschaffen hat, welche das
Entstehen der Unitoren möglich gemacht haben. Ihre faktische Gründung
wird aber nach den ältesten Quellen ausschließlich dem Johannes von Qrna
zugeschrieben werden müssen. Bartholomäus scheint vielmehr die Absicht



260 Eine armenische- Übersetzung der Summa Theologica

IV. Der zweite Teil des Kolophons.

Er lautet in Übersetzung also:

„Derselbe oben erwähnte Obere Yohan Qfneçi ist in diesem

Jahre hinübergegangen zu Christus, am 6. Januar. Nun, so viele

ihr immer Nutzen schöpft aus diesem [Buch] oder [es] abschreibt,
erbittet für dessen oben erwähnten Urheber und seine Wohltäter
von Gott Barmherzigkeit. Und wir ersuchen euch, die ihr dieses

Buch abschreibt, schreibet [auch] diese kleine Nachschrift ab, [so]
möget auch ihr aufgezeichnet sein im Buche des Lebens. Amen,
Amen, Amen."

Bei diesem Abschnitt ist die erste Frage: ob darin ein Bruchstück

zu sehen ist von der Nachschrift eines neuen Abschreibers,
welcher das von Fra Dominikos geschriebene Exemplar als Vorlage
benützt hätte. Von vornherein wäre das natürlich gut möglich.
Anderseits ist es aber auch nicht undenkbar, daß die Todesnachricht
des Yohan Qrneci in der Handschrift des Fra Dominikos selbst
nachgetragen worden wäre am Schlüsse des ersten Kolophons. Und
diese letzte Auffassung hat, wie uns scheint, sogar die größere
Wahrscheinlichkeit für sich. Die formelhaften Redewendungen:

„nun so viele ihr immer Nutzen schöpft" usw., und „schreibet auch
diese kleine Nachschrift ab", bedingen nicht notwendigerweise die
Annahme eines zweiten Abschreibers. Eben weil der erste

Schreiber, Fra Dominikos, sie — soweit wir jetzt noch ersehen
können — in seinem ursprünglichen Kolophon noch nicht verwendet

gehabt zu haben, die dazu geeigneten unierten armenischen Mönche dem
Dominikanerorden einzuverleiben und so allmählich eine einheimische
Dominikanerprovinz zu stiften. Wohl in dieser Absicht ließ er es sich angelegen
sein, Missale, Brevier und Konstitutionen des Ordens ins Armenische zu
übersetzen. Der Tod hat ihn aber an der Ausführung dieser Absicht
gehindert und Johannes von Qrna hat darauf die Pläne seines Meisters dahin
abgeändert, daß er eine eigene Kongregation ins Leben rief. Zweiund-
einhalb Jahrhunderte später, auf dem Qeneralkapitel des Dominikanerordens
in Rom, 1583, ist dann der Oedanke des großen Missionsbischofs schließlich
doch noch in Erfüllung gegangen, indem die bisherigen Unitoren dort
kollektiv zum Orden übertraten. Seitdem bilden sie im Dominikanerorden
die „provincia Naxivanensis", so benannt nach ihrem damaligen Hauptsitz
Naxijewan, Naxijawan oder Naxjouan. von den Abendländern meist ,,Naxi-
van" geschrieben.



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 261

hatte, und weil anderseits solche Formeln doch gewissermaßen zum
technischen Bestand einer armenischen Nachschrift gehören, konnte

er sie später wohl noch eigenhändig hinzugefügt haben, als der Tod
seines Meisters ihn zu einer kleinen ergänzenden Notiz veranlaßte.
Daß der Verfasser dieses Nachtrages kein anderer ist als eben der
erste Kopist Fra Dominikos, könnte schon deswegen als einigermaßen

wahrscheinlich gelten, weil hierin wiederum auf sämtliche
im ersten Teil erwähnte Personen Bezug genommen wird, indem
der Schreiber auch noch bittet um ein Gebet „-/tp- UJULUtjliUJJ JJJ * [liLUIT!

II !J UJ tj»" (d. h. für Petros und Yakobos)hy#lu jii inuj u // [iut tjuii

d. h. für Oorg und Êltik). Und die Wahrscheinlichkeit wird fast

zur Gewißheit, wenn wir noch den Schluß des oben schon teilweise
übersetzten Kolophons aus der Wiener Mechitharisten-Handschrift
293 zum Vergleiche heranziehen. Wie schon früher dargetan wurde,
ist derselbe Fra Dominikos dessen Schreiber. Nun aber schließt er
daselbst nach den oben zuletzt von uns angeführten Worten:
„dessen Christus auch uns würdig machen möge" mit den üblichen
Bitten in einer Fassung, welche mit der des zweiten Teiles des
Vatikanischen Kolophons nicht nur nahe verwandt, sondern durchaus

identisch ist:

Handschrift Vat. Arm.
Borg. 45:

LUct "i'p "'i "'l'i' /' "'' "'M
Op[SüUMl^bg 111] 11 [1 lt 111 jjjluU

["'h>j [> !j !• f> jli."Hl 111 b !1J ij/.p 11 Hl—

uuJtj i'lul 111 */"uitnu /[tuij u hu Î/«-
UJfum LU un f! m tjh J \f i_ juijui—

^istï^ npjt op[t'uUJi^hg itbr^"x
TJU UJ IflU t_ I[l %UJ UJ UJ 1[U1[t u/h u L—

gbg, bu /•]

V l'l'1' fabiuig : H/fit tl.itt 'h

tU(ö, :

Handschrift Mech.
Wien 293":

[Rpi nV /' kl'V UJrL^tnJ*S

tj. h^u/4 y ['['•[*" ^ YU1J u Y"'//'/'"
ifnujJ-Jiuh [u\i jj_pbtj Ç jlJ^uuinL-&-nj

tj h
£1 U IU U UJ tj h UJj UJ^jlJ JU Ut U JJUJtj u bi-

*Ungfil, bfi infuminun ji zu ij^i • hu ut—

qujfhlfj, gj, tipp opll'hiulf^p

'l'l /'l'^"
*

'1" H u' ' J['£U/muj t^uj—

fju/1/u r£[ibtjt^j» hu rj-nu£ t^.pLu/^

LHI'>8 [' ll'V^ uuTÇ'u :

Wir dürften somit wohl berechtigt sein, den zweiten Abschnitt
des Vatikanischen Kolophons als einen Nachtrag von Fra Domini-

52 Aus TaSean, S. 720 b.
53 Taiean: q/ipi-, wohl ein Druckfehler.

Divus Thomas. 18



262 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

kos selbst zu seiner ursprünglichen Nachschrift aufzufassen. Das
hat seine Wichtigkeit für die Wertbestimmung des im Vatikanischen
Kodex vorliegenden Textes. Allem Anschein nach stellt das Exemplar,

welches von Fra Dominikos im Jahre 1347 geschrieben wurde,
die erste Reinschrift der Übersetzung dar. Ist nun der von Fra
Yôsêp Sahapôneçi bzw. Fra Grigor herrührende Text eine

unmittelbare oder nur eine mittelbare Abschrift davon? Nach
unserer Meinung läge wenigstens keine Ursache vor, dem Verfasser
dieses zweiten Teiles des Kolophons eine eigene Stelle zwischen
Fra Dominikos und Fra Yôsêp in der handschriftlichen
Überlieferung einzuräumen, weil er eben mit Fra Dominikos identisch ist.

Zu bedauern bleibt, daß entweder Fra Dominikos beim
Niederschreiben seines Nachtrages die Jahreszahl vergessen hat, oder daß
diese Jahreszahl bei einer späteren Kürzung durch Fra Grigor
vielleicht aus Versehen in Wegfall gekommen ist. Wie der Text uns
vorliegt, können wir nicht wissen, auf welches Jahr sich der
Ausdruck » in die.se m Jahr11 bezieht, und bleibt
somit, wenn wir auch den Sterbe t a g genau wissen, doch das
Sterbe jähr des Unitorenstifters fraglich. Wir möchten hervorheben,

daß der Ausdruck «"^/-weder vom Jahre 1347 (=796
der Armenier) verstanden werden kann, noch notwendigerweise
vom darauf unmittelbar folgenden Jahre 1348 verstanden werden
muß. Wenn Alisan, Uhum,lu,'u, S. 375a, und Tournebize in der
Revue de VOrient chrétien, 1920—1921 (XXII), S. 150, das Jahr
1348 als Todesjahr des Yohan Qrneri annehmen, haben sie den
offensichtlich zusammengesetzten Charakter der Nachschrift nicht
genügend in Erwägung gezogen und stillschweigend vorausgesetzt,
daß der erwähnte 6. Januar derjenige gewesen sein mußte, welcher
auf das im ersten Teil des Kolophons erwähnte Datum (3. Juli
1347) folgte. Das läßt sich aber keineswegs beweisen. „In diesem

Jahr" kann hier in seinem faktischen Zusammenhang nur bedeuten:
in dem — uns unbekannten — Jahr, wo dieser Nachtrag geschrieben
wurde. Ein ähnliches Versehen haben übrigens auch wir uns
zuschulden kommen lassen, indem wir Annot. bibl. Arm-Dom..,
S. 29, auf Grund des von Tasean mitgeteilten Kolophons
angenommen haben, daß Yohan Qrneçi im Jahre 1350 noch unter den
Lebenden gewesen sei. Ausgeschlossen ist das zwar keineswegs,
nur kann man es aus dem betreffenden Kolophon nicht zur Genüge
beweisen. Denn die schon mehrfach erwähnte Wiener Mechitha-



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 263

risten-Handschrift 293, um welche es sich auch hier handelt, stammt

zwar selbst aus dem Jahre 1350, die Notiz aber, wo vom Unitorenstifter

ausgesagt wird, daß er seine Übersetzungstätigkeit noch

immer unermüdet ausübe, ist aus dem Jahre 1344.

Unser Schlußergebnis wäre also dieses: Yohan Qrneci, der sich

mit seinen Genossen so viele Verdienste erworben hat durch die

Übersetzung einer stattlichen Zahl lateinischer Scholastiker ins

Armenische, und auf dessen Anregung offenbar auch die

Übersetzung der Summa Theologica des hl. Thomas von Aquin in
Angriff genommen wurde, ist an einem 6. Januar gestorben: in welchem

Jahre, wissen wir nicht, frühestens aber am 6. Januar des

Jahres 1348.

V. Der dritte Teil des Kolophons.

Der dritte und letzte Teil des Kolophons, welcher vom letzten
Abschreiber Fra Origor stammt, hat folgenden Inhalt:

„Unser hochwürdiger und hochansehlicher geistlicher Vater
Fra Yôsêp, mit Beinamen zubenannt Sahapôneà, [hatte] dieses

göttliche Buch über die Wirkung der Sakramente angefangen, aber

wegen der Verwirrung der Zeit und der Bedrängnis [seitens] der
Musulmanen ward es nicht fertig; und unvollendet blieb es manches

Jahr. Später aber verlieh [Gott] uns, nach unserem Wunsch die
Lücke auszufüllen. Weshalb ich, nichtswürdiger in Christo und
letzter der Söhne Sions, der geistig arme Fra Origor, Diener des

Wortes, mit der Gnade [und] der Barmherzigkeit des Herrn und
Erlösers Jesus Christus [die Ergänzungsarbeit] angefangen und
vollendet [und das Buch] zu Ende geführt und mit vielem Eifer
zum Abschluß gebracht habe54. [Es ist dieses Buch] ein
Vorkämpfer gegen die feindlichen Schlachtordnungen und ein Behälter
der Güter Gottes. Verschiedene und verschiedenartige
Gnadengeschenke [liegen] darin aufgespeichert, darunter auch die
inspirierten Bücher der hochwunderbaren Propheten und der von Feuereifer

strahlenden Apostel, welche Vorhersager der Gegenwart und
Geschichtsschreiber der zukünftigen Dinge sind. Wie [wenn] die
Schönheit des Goldes mit helleuchtendem Silber zusammengefügt

54 Die Handschrift hat: „zu Ende geführt hat... zum Abschluß
gebracht h a t."

is*



264 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

[wird], oder auch wie [wenn] Saphirstein mit Karfunkel verbunden

[wird], belehrt es den einen, als ein Schattenbild der Wahrheit, über

die Gegenwart, dem andern verkündet es eine unendliche Ewigkeit,
zur Erbauung der Heiligen und zur Ausübung der geistigen
Religion, zum besseren Unterricht der Lehrer und zur Erhebung der

matten Herzen, zur Kräftigung des sinkenden Willens und zum
Nutzen der Kinder des neuen Gesetzes. [Es ist dieses Buch] ein

Diadem der Ehre für die heilige katholische Kirche, welcher für
die Augen des Verstandes herrlicher und erhabener leuchtet als

jegliche [andere] Sache, womit man ihn immer vergleiche, und

[dient zugleich] zur Beschämung [und] Demütigung der
tyrannischen Geister, Beliars und seiner Gefolgschaft. Nun wurden aber

die Überschriften dieses Buches geschrieben im Jahre tausend
vierhundert fünfzehn, am 23. Tage des Monats Juli, [im Jahre] 864

unserer armenischen Zeitrechnung. Deshalb bitte ich euch, in der

Theologie bewanderte Leser und Benützer [des Buches], unsere
darin [befindlichen] Fehler mit brüderlicher Liebe zu verbessern,
und unser, samt unserer geistlichen und leiblichen Eltern beim

heiligen Meßopfer 55 zu gedenken. Das [Buch] also ward geschrieben

zum Gebrauch und zum Nutzen der .Kongregation und der

Brüder, welche [sich] in ihrem Schöße [befinden] : von Fra Lo-
rênç56, Fra Martinos 57, Fra Kostand58, Fra Yob58, und

55 Buchstäblich: „in der Gnadengabe des Herrn."
58 Der Name ist abendländisch und klingt an das Italienische an.

Vielleicht handelt es sich um einen europäischen Dominikaner. Nach
den Anordnungen Yohans Qrneri sollten womöglich in jedem Unitorenkloster

einige Dominikaner verbleiben und dort eine Art Aufsicht führen:
ihnen wird ausdrücklich die erste Stelle in der Kommunität reserviert, und
vielleicht deshalb eröffnet dieser Fra Lôrénç die Reihe. Anderseits ist aber

zu beachten, daß auch unter den eigentlichen eingeborenen Unitoren italienisch
geformte Eigennamen vorkamen. So namentlich oder Sju.t,/,
Giovanni. Vgl. S. 254, Anm. 36.

57 Wie schon oben bemerkt, könnte man auch „Martiros" lesen. Anderseits

wurde im Jahre 1419 ein Mitglied der Unitorenkongregation, namens
Martinas de Chiari (ob irrtümlich für de Cherna von Qrna?), zum
Bischof von Naxivan ernannt. Vgl. AliSan, WS. 388 a. Seine

Ernennungsbulle vom 21. Oktober 1419 ist im Bullarium Ordinis Praedica-

torum auf uns gekommen. Vgl. Ann. bibl. Arm.-Dom., S. 15.

58 Nicht „Constantinus" (Tisseront), was armenisch heißen

müßte, sondern „Constantius".
59 Ein „Frater Job" wurde im Jahre 1424 Erzbischof zum „Hl. Thad-



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 265

weiter der neu eingetretenen Postulanten 60, welche [in unserem
Kloster] sind. Und möget ihr für gut befinden, meiner und meiner
Ordensmitbrüder zu gedenken, meines geistlichen Vaters, des

Paters 61 Fra Petros, und meiner leiblichen Eltern, meines armen

däus", d. h. von Artaz im Vaspourakan. Auch seine Ernennungsbulle
(24. März 1424) liegt im Bullarium Ordinis Praedicatorum noch vor. Darin
wird der neue Prälat ausdrücklich als zum Dominikanerorden gehörig
bezeichnet, aber schon früher (vgl. Ann. bibl. Arm.-Dom., S. 11, Anm. 1)
haben wir die Vermutung ausgesprochen, daß dieser Fr. Job ursprünglich
der Unitorenkongregation und erst später dem Dominikanerorden angehört
habe. Ein solcher Übertritt zum Predigerorden war nämlich den Unitoren
durch päpstliches Privileg vom 3. April 1381 gestattet worden. Die Identität

des Fr. Martinus und des Fr. Job mit diesen Bischölen läßt sich
allerdings nicht positiv nachweisen, wäre aber chronologisch auch nicht
ausgeschlossen.

00 Buchstäblich: „und der anderen, neuentsprossenen Kinder." Die
Bezeichnung -f „Kinder" hat, wo von einem Klosterverein die Rede

ist, die technische Bedeutung von „Postulanten" oder „Oblaten"; damit sind

junge Leute gemeint, welche sich auf das Ordens- bzw. auf das Priesterleben
vorbereiten. Allem Anschein nach gibt uns Fr. Grigor hier die vollständige
Liste seiner eigenen Klostergemeinschaft (zu beachten ist das " von .7",
welches von Tisseront übersehen wurde), d. h. wohl von der von Qrna. Vgl.
das -L-.-Ufu von Zeile 12 sowie das «•••'- von Zeile 20, das sich nur auf dieses

Kloster beziehen kann, anderseits freilich aus dem älteren Teil des Kolo-
phons stammt und gedankenlos herübergenommen sein könnte. Die
Kommunität zählte also im Jahre 1415 fünf Patres, wenn man den Schreiber

mitrechnet, und eine gewisse, nicht näher bestimmte Zahl von Postulanten.
Noch in der späteren Zeit, als die früheren Unitoren schon Dominikaner
geworden waren, hatte jedes Kloster für seinen eigenen Nachwuchs zu

sorgen und seine eigenen Postulanten heranzubilden, welche für die einzelnen
Klöster der „provincia Naxivanensis" in den Listen und Visitationsberichten
öfters erwähnt werden. Dieses Oblateninstitut war übrigens altarmenischer
Klosterbrauch und wird schon von Faustus Byzantinus erwähnt.

01 So meinen wir am besten das des Textes wiedergeben

zu können. Der Ausdruck bedeutet einen Priester, der zugleich
Mitglied einer Ordensgesellschaft ist im Unterschied von den verheirateten
Weltgeistlichen. Wer mit diesem Fra Petros gemeint ist, muß dahingestellt
bleiben. Auch wenn es sich um einen Verstorbenen handelt, kann doch der
oben erwähnte Petros Aragonaçi, der nun schon fast siebzig Jahre tot war,
wohl nicht in Betracht kommen. Handelt es sich dagegen um eine noch

lebende Persönlichkeit, so könnte der Unitor Fr. Petrus de Carna von
Qrna) in Frage kommen, welcher als Nachfolger des erwähnten Fr. Martinus

am 13. Oktober 1423 den bischöflichen Stuhl von Naxivan bestieg.
Vgl. Ann. bibl. Arm.-Dom., S. 16.



266 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

Vaters Xocadel und meiner Mutter Tankik, und meines Bruders
Bêki, der jetzt [noch] lebt, und aller [meiner] sonstigen
Blutsverwandten. Und wofern ihr meine oben niedergeschriebene Bitte
erhört und meiner zu gedenken beliebt, wird euch der Belohner
alles Guten selbst belohnen, und unser Herr Jesus Christus auch

eure Bitten sämtlich erfüllen, Amen."

Die armenischen Kopisten wollen für gewöhnlich die recht

demütig klingenden Epitheta, mit denen sie ihre Namen
einzurahmen pflegen, wohl nicht allzu ernst genommen wissen. Daß
der Schreiber sich als „großen Sünder", „unwürdigen Priester",
„recht dummen Menschen" u. dgl. bezeichnet, gehört nun einmal

zum obligatorischen yisatakaran-Stil. Dennoch möchte Fra Grigor
von der Wahrheit nicht allzu weit entfernt gewesen sein, als er sich

„arm an Geist" nannte. Besonders wo er das Lob der Summa

Theologica in möglichst holpriger Sprache besingt, gibt er von
seiner Geistesarmut Zeugnis. Mit der Syntax steht er auf
offensichtlichem Kriegsfuß, und in seiner wilden Jagd nach blumenreichen

Redeweisen vergißt er mitunter die elementarsten Gesetze der
Grammatik.

Nach Grigors Mitteilung sind im vorliegenden Text der
Summa-Handschrift zwei Teile zu unterscheiden: eine ältere,
unvollendete Abschrift, angefertigt von Fra Yôsêp, und seine eigenen
späteren Zusätze. Die Arbeit des Fra Origar hat sich nicht nur auf
das Ende, sondern auch auf den Anfang bezogen. Erwähnt er
doch ausdrücklich, und zwar, wie es scheint, als seine letzte
Arbeit an dieser Handschrift, daß er auch die Überschriften des

Buches gemacht habe («rwi/,,,!/ j/.yi.L wuumLuiSuißii ,„iur,u^
Darunter haben wir die Liste der Artikel, welche sich ff. 4 b bis 10 b

befindet, zu verstehen, wie eine Notiz auf fol. 10 b bestätigtfi2. Die
Bolor-Schrift-läßt allerdings die Verschiedenheit der Schreiber nicht
sehr hervortreten: Tisserant weist aber ff. 11 bis 203 dem Yôsêp, den
Rest unserem Grigor zu, und dürfte damit das Richtige getroffen
haben.

02 Ebendaselbst findet sich noch ein kleines Kolophon, das von Tisserant
Übersehen wurde: U,umnL^nj) nft <,utunjij [t jiuLiufiin unftfi'üi fl] fiu m
"hl. ij n t [J m J'ft if fiLifiui ^ Ehre [sei] Gott, der uns zum Abschluß dieser [Arbeit]
hat gelangen lassen. Mit harter Mühe ward sie geschrieben!"



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 267

Über die Vorlage, welche FraYôsêp bei seiner Arbeit gebraucht

hat, läßt sich leider nichts mit Sicherheit aussagen. Von Fra

Grigor können wir mit ziemlicher Gewißheit voraussetzen, daß er
die erste Abschrift, welche anno 1347 von Fra Dominikos

angefertigt worden war, benutzt hat. Denn, wie wir oben ausgeführt

haben, nimmt er auf diese, und auf diese allein, im Kolophon
Bezug. Daß Fra Yôsêp auch aus derselben Vorlage geschöpft
habe, ist natürlich durchaus möglich; ein positiver Beweis kann
aber nicht erbracht werden, weil seine unvollständige Arbeit nicht
zu einem Kolophon gelangt ist, das uns darüber hätte belehren

können.
Über die Person des Yôsêp Sahapôneçi63 wäre noch folgendes

zu bemerken. Mit einem „Fr. Joseph de Sahaboun", welcher nach
Maclefs Angabe 64 im Jahre 1559 gelebt hätte, wäre er natürlich,
wie schon bei Tisserant bemerkt, nicht etwa zu verwechseln. Alisan,

US. 390 b, sucht ihn zu identifizieren mit einem Fra
Yovsêp, der am 12. Dezember 1423 als Vorsteher der
Unitorenkongregation ein päpstliches Schreiben erhielt, und dem im Jahre
1442 ein Fra Lukas65 èahapôneci ein von ihm ausgebessertes
Dominikanermissale zueignete G6. Die Identität mit diesem Yovsêp
wäre keineswegs ausgeschlossen. Die Worte: „t£fiujufiuw[ml. hu

[im*,pm * 4mj[i dhr pum womit ihn Grigor bezeichnet, dürften
vielmehr darauf hinweisen, daß Yôsêp Sahapôneçi tatsächlich eine

bedeutende Stellung unter den Unitoren eingenommen habe. Sicher
indessen ist die Sache immerhin nicht, zumal wir nicht wissen, ob

das von Alisan erwähnte Haupt der Kongregation wirklich auch den

63 Über das Dorf Sahapons oder Sahapouniq (auch Sabouneac Jor; in
den späteren lateinischen und italienischen Visitationsberichten und
Relationen lautet der Name Sahabun oder Sciaboni) vgl. Alisan. 1I[,u,„il,u-ü.
S. 480—483 a. In der Unitorenkongregation und in der späteren „provincia
Naxivanensis" des Dominikanerordens hat das Kloster dieser Ortschaft eine
nicht unbedeutende Stelle eingenommen. Bis ins 18. Jahrh. hinein kommen
armenische Dominikaner vor, welche nach diesem Orte den Beinamen
Sahapôneçi oder Sahbouneçi führen.

64 Catalogue, S. 47.
65 Nach Gatrdean-TaSean, UPr luijmij ii£m in m m if uj il'mtnnjy ^ u/j y

S. 4*71

wäre statt „Fra Lukas" zu lesen „Fra Dominikos". Es handelt sich auch
hier um dasselbe Missale aus der Bibl. Nat. zu Paris, welches bei Macler,
a. a. O., als Nr. 106 beschrieben ist.

0,1 Vgl. auch UiL...s,, S. 482 a.



268 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

Beinamen „Sahapôneci" geführt hat. In seinem Verzeichnis der
gawaraharq, S. 386 b, hat Alisan zwei Personen nacheinander,
welche beide den Namen Joseph führen. Von diesen beiden
bezeichnet er merkwürdigerweise den ersteren als „Yovsêp
Sahapôneci" mit der Jahreszahl 1415, den zweiten aber ohne Beinamen
mit der Jahreszahl 1423. Ob mithin der älteste Schreiber unserer
Vatikanischen Summa-Handschrift tatsächlich die höchste Würde
seiner Kongregation innegehabt hat, wird schließlich doch
dahingestellt bleiben müssen. Jedenfalls erweist ihm Alisan eine durchaus

unverdiente Ehre, wenn er ihn für den Übersetzer unseres
Buches ansieht67, das er lediglich teilweise abgeschrieben hat.

Fra Yôsêp hatte seine Arbeit nicht zu Ende führen können

„wegen der Verwirrung der Zeit und der Bedrängnis seitens der
Musulmanen" 68. Damit können für die Periode, von welcher hier
die Rede ist, d. h. für die letzten Jahrzehnte des 14. Jahrh. nur
die Einfälle der Tartaren unter Tîmûr (Tamerlan) gemeint sein.

Klagen darüber sind auch in den anderen zeitgenössischen yisata-
karanq nicht selten69. Besonders in den Jahren 1386—87,
1394—95 und 1400 wurden Georgien und Armenien grausam
heimgesucht von seinen Scharen 70. Diese Einfälle müssen besonders

ff"'[> '/ tï m'h £ p yifuiuiß iffi nmi/i tii iuiYinpuihiii Lui'/i [J fi-nipfuijfc IU/"i /'-;S. 390 a.
118 Statt „der Musulmanen" könnte man freilich auch übersetzen „der

Barbaren" oder noch buchstäblicher „der anderen (d. h. nicht-armenischen)
Völker". Anderseits aber steht der Ausdruck und besonders •»jL,u,Ltb
bei den armenischen Schriftstellern häufig ganz allgemein für die Bekenner
des Islâms. Religion und Nationalität sind bekanntlich im Orient aufs engste
verknüpft und für den christlichen Armenier sind eben die Mohammedaner,
einerlei ob Türken, Araber, Perser oder Tartaren, immer àXlâtpidoi im
technischen Sinne gewesen. Übrigens gab Tîmûr, der für einen eifrigen
Moslem galt, seinen Eroberungskriegen auch gerne den Anstrich von
Religionskriegen gegen die „Ungläubigen".

99 So z. B. bei Mxitar Aparaneci, Andere Beispiele bei AliSan, W/.u,.,/r./5/,
S. 239 a, 239 b.

70 Über die Geschichte dieser Kriege berichten von persischer Seite

Sarafu'd-Din Yazdi in seinem Zafar nâma (Calcutta 1887—1888) und
Nizâm-i-Sâmî in einem gleichnamigen noch nicht veröffentlichten Werk (über
eine im Brit. Museum befindliche Handschrift berichtet E. G. Browne, Literary

history of Persia, III, Cambridge - 1928, S. 183). Von armenischer
Seite ist die Hauptquelle die unnifnujê [u*U 4uiifmnoinutputp utpLuL^biuï*.

jJuir^iiii npuiijÎj i ii^ijb iijru Lu £mp *£ ß'iuifnupuij bu uy^ntj'b (JtîS ToVtYlClS



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 269

den Dominikanermissionen und der rasch aufgeblühten
Unitorenkongregation in Ostarmenien und Georgien einen ungeheuren
Schaden zugefügt zu haben, von dem sie sich nie recht erholt
haben 71.

VI. Die Gegner der Unitoren.

Besonders zu beachten ist, daß Fra Grigor sich bemüht, den

polemischen Nutzen der Summa-Übersetzung „gegen die
feindlichen Schlachtordnungen", welche weiterhin bezeichnet werden
als „Beliar und seine Gefolgschaft" eigens hervorzuheben. Für

Mecopeci. Dieser Tovmas war ein bekannter, seinerzeit sehr einflußreicher
Mönch, der in enger Beziehung stand zur 7V)(effi'-Schule, d. h. zu der den
Unitoren feindlich gesinnten Partei der armenischen Theologen. Sein
Geschichtswerk, dessen oben angeführter Titel merkwürdig anklingt an die
Schimpfnamen, mit welchen auch der arabische Historiograph Ahmad ibn
'Arabüah den Tîmûr bedenkt, wurde im Jahre 1860 in Paris von Karapet
Sahnazarean veröffentlicht, mit der etwas abgeänderten Aufschrift Iwu-Jm..
Fh''' /.-"H Pm.tn.r,uj L, j,„i„Auszüge in französischer
Übersetzung gab F. Nève, Paris 1855 und Brüssel 1860.

71 Für die Geschichte der Unitorenkongregation wäre es sehr zu
wünschen, daß der von den Mechitharisten so oft erwähnte Fra Mxitar
(oder Mxitariç) Aparaneçi einmal im Druck veröffentlicht würde. Für die
ostarmenische Geschichte des 14. Jahrhunderts wird er z. B. von Çam-
ieanç ausgiebig benutzt, und für die Geschichte der Unitoren auch von
Aliian häufig herangezogen. Über diesen Fra Mxitar, vgl. Somal, Quadro
delta storia letteraria di Armenia, Venedig 1829, S. 140—141; Alisan

S. 370 a—370 b, und Venedig 1901, I, S. 123 (im
zweiten Bande desselben Werkes, S. 550—553, ist ein Kapitel des Mxitar
über die Ketzer in Armenien abgedruckt); Zarphanalean, tln,„,,i„ipi,LÎ,
K.„jbrii, ,r,/rn,pL,„ï,t n, S. 174. Das Werk des Mxitar ist eine Art von
Sammelbuch, teils historischen, teils dogmatischen Inhaltes, wie sie damals
unter dem Namen „Oskep'orik" eine beliebte Literaturgattung bildeten. Es

führt den Titel „IFrf <"//" oder auch ./Uv/' mpunfphuO,
n i~qq */'u* n /// tj". In einem Schreiben vom 5. Februar 1930 teilt mir der
Hochw. Herr P. Dr. G. Oskean aus dem Mechitharistenkloster von S. Laz-
zaro mit, daß die dortige Handschriftensammlung dieses Werk in zwei vom
Verfasser selbst geschriebenen Exemplaren besitzt. 'i"ilh nj 4 bq fiiiiu—

II/"* nLiifiifjt bftlfitL. Äbn-Uiqfipu jnpu ^['J* j[i£Uiui iu l^uipmb '"J [nJ ^L b [i—

i,u /.h u,h,n, ,u, v/v"PI" '' ///.'/'».) Außerdem hat man noch

andere Bücher, welche von Mxitar abgeschrieben worden sind: vgl. Alisan,
tl[,uu.iLu.h, S. 370 a—370 b, und vielleicht noch eine Sammlung £<-

5,^,, von der weiter unten die Rede sein wird.



270 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

denjenigen, der einigermaßen bekannt ist mit der ostarmenischen

Kirchengeschichte des 14. und 15. Jahrh., kann es gar nicht
zweifelhaft sein, wer hier gemeint ist. Es ist der bedeutendste

Widersacher der Unitorenkongregation und ihrer Bestrebungen, der

von seinen begeisterten Schülern als „der dreifach große" n ujifkb^
und der „siebenfach leuchtende" (Lop^m^nju) gefeierte
Vorkämpfer des nationalen Schismas, der vier oder fünf Jahre früher
verstorbene Origor Tatewaçi und seine zahlreiche Schule, die

„Tafew-Schule".
Eine bis jetzt ziemlich rätselhaft gebliebene Figur in der

ostarmenischen Kirchen- und Literaturgeschichte ist diejenige des

„Lehrers der Lehrer" Esayi Nçeçi von Glajor oder Gaylejor ^2 £s
wäre eine nützliche Arbeit, die unter seinem berühmten Namen
überlieferten, von Interpolationen, wie es scheint, nicht immer freien
Schriften und besonders seine Korrespondenz einmal auf Authentizität

und chronologische Reihenfolge zu untersuchen, um so ein
klareres Bild seines Lebens und seiner Lehre zu gewinnen. Denn
aus seiner ungewöhnlich zahlreichen Zuhörerschaft sind schließlich
die zwei entgegengesetzten Schulen hervorgegangen, welche sich seit
der Mitte des 14. Jahrh. so bitter bekämpften. Einerseits die
U n i t o r e n, welche sich den Anschluß Armeniens an die römische
Kirche zum Ziel gesetzt hatten und in ihrem Stifter Yohan Qrneci
einen der bekanntesten Schüler des Nçeçi verehrten. Anderseits
aber auch die nach ihrem geistlichen Mittelpunkt benannte Tatew-
Schule, welche den Kampf gegen alles Abendländische und die
Behauptung alles National-armenischen in Lehre und Liturgie auf ihre
Fahne schrieb, und deren erstes Schulhaupt, Yovhannês Orotneci,
seinen Doktorstab gleichfalls aus den Händen desselben Meisters
empfangen hatte. Beide Schulen berufen sich gelegentlich auf den
Altmeister und suchen seine Auktorität für sich in Anspruch zu
nehmen. Es wäre wichtig, einmal endgültig feststellen zu können,
mit welchem Recht.

Anfangs hat der angesehene Scholarch von Gaylejor der römi-

72 Das Kloster Gaylejor, wo Esayi in der zweiten Hälfte des 13. und
in der ersten des 14. Jahrhunderts über sechzig Jahre lang lehrte, wird
in verschiedenen yiSatakaranq bezeichnet als „Universität" (<wTu,LuujPu,i,),

„Alma Mater" [••riuu.n[,3) und „zweites Athen" (hplip"pt U-Pk^p)-,
der Meister selbst wird mit den überschwenglichsten Epitheta überhäuft.



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 271

sehen Kirche und besonders der römischen Liturgie, welche im

Beginn des 14. Jahrhunderts in Westarmenien schon verbreitet war,
sicher nicht freundlich gegenüber gestanden. Später aber soll er

selbst seinen Schüler Yohan Qrneçi aufgefordert haben, sich mit
dem Dominikanerbischof Bartholomäus von Bologna in Beziehung
zu setzen. In seinen letzten Lebensjahren scheint er den

begeisterten Unionsbestrebungen des Yohan, wenn auch vielleicht
nicht ausgesprochen ablehnend, doch wieder ziemlich kühl
gegenübergestanden zu haben. Daß sein berühmter Name auf der Liste
der Vardapetenkonferenz von Qrna (1330) fehlt, dürfte bedeutungsvoll

sein. Hätte er sich damals in irgendeiner Form für die
Unionsbewegung günstig ausgesprochen, dann hätte der Qrneçi gewiß
nicht unterlassen, diese äußerst wichtige Adhäsion gebührend zu
verwerten. Davon vernehmen wir aber nichts. Anderseits scheint

freilich der Geschichtsschreiber der Unitoren Fra Mxitar Aparaneci
in seinem 1410 geschriebenen n / y y m ijim ri m tj ihn doch

wieder als Freund und Gesinnungsgenosse der Kongregationsmitglieder

zu betrachten 73.

Das im Grunde wohl schwankend gebliebene Verhalten des

Altmeisters von Gaylejor gegenüber den Unitoren von Qrna und
ihren Bestrebungen wurde zur Feindschaft bei einem seiner
einflußreichsten Schüler, Yovhannes Orotneçi. Er führte den Beinamen

Kaxik und wird von einem seiner Schüler bezeichnet als rjji i*Ii tu

Anfänglich lehrte er im Kloster von Aprakouniq75,
später aber im altberühmten Tatew- oder Sföfew-Kloster, woher dann
die national eingestellte Schule ihren Namen erhielt. Wie uns seine

Werke zeigen, wußte er die von den Dominikanern und Unitoren ins
Armenische übersetzten abendländischen Schriften recht wohl zu
schätzen und zu verwerten, bekämpfte aber zugleich, wenn
vielleicht auch nicht die Union in jeglicher Form, so doch namentlich
die weitgehende Akkommodation der Unitoren an die römische

73 Vgl. AliSa n, U/.uu,ll...i, S. 132 b, 384 b.
74 Man könnte diesen Ehrentitel ganz zutreffend mit „doctor profieuus"

übersetzen. Überhaupt zeigen die Ehrennamen der bedeutenderen armenischen

Lehrer des Mittelalters eine große Ähnlichkeit mit den im lateinischen
Abendland damals üblichen. So wird z. B. auch der Titel „doctor angelicus1"

einem der berühmtesten Lehrer, dem Bischof
Grigor Narekaçi beigelegt.

75 Vgl. Zorphanalean, p/,,_h tuyhpfr q-tp-, II, S. 176.



272 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

Liturgie. Als er im Jahre 1385 oder 1386 das Zeitliche segnete,
ward sein Lehrstuhl bestiegen von Origor Tatewad, der 28 Jahre
lang zu seines Meisters Füßen gesessen. Er kam dazu aus dem
Kloster von Ernjak, wo er bereits eine eigene Schule gegründet
hatte, nach Tatew zurück. Unter seiner Leitung (1386—1410)
sollte diese Klosterschule der Nationalgesinnten trotz aller Ungunst
der Zeiten den Höhepunkt ihres Ruhmes, aber auch den Gipfel des
Hasses gegen alles Römische und Abendländische erreichen.

Beim neuen Haupt der Tafeiv-Schule finden wir, nur noch
schärfer ausgeprägt, dasselbe Verhalten wie bei seinem Vorgänger.
Grigor kennt und benutzt bisweilen recht ausgiebig die
abendländischen Schriften, welche die Schule von Qrna in armenischer
Übersetzung zugänglich gemacht hatte. Er kennt neben Augustinus
und Isidorus namentlich auch Albert den Großen und Thomas von
Aquin. Es finden sich bei ihm Zitate, welche eingeleitet werden mit
Formeln als: /iL. [ir/Ui['"[^, 1"C PI Ij^nj
ujjuu^U IJUJ[irj-UJiif/iutlj Abpx utuijut[i—
i^ni ujL m'h jiL_huAtrjx tuu b • •" d. h. : „aber auch der Lehrer der Abendländer

(Franken), welchen sie Alperd nennen, schreibt folgendermaßen

Alperd, euer Lehrer, sagt... Und Tovma, ihr Lehrer,
sagt. ..". Clemens Galanus teilt eine Überlieferung mit 76, nach
welcher die Tatewenser die beim Tartarensturm ausgeplünderte und
zerstreute Büchersammlung der Unitoren stückweise aufgekauft
hätten. Nach einer Aussage des zeitgenössischen Mxitar Aparaned,
welcher mit den Antezedenzien des Yovhannes Orotned besonders

gut bekannt sein könnte, hätte dieser anfänglich in freundlichen
Beziehungen zu den Unitoren gestanden und wäre auf diesem Wege
in den Besitz der Abhandlungen „Über die Tugenden" und „Über
die Laster" gelangt, aus denen er seinen Schülern Vorträge hielt77.

70 Diese Überlieferung, als deren Gewährsmann ein armenischer Bischof
Johann von Diyârbekr aus dem 17. Jahrhundert angegeben wird, findet
sich auch im zweiten Band des armenischen Schriftstellers Giovanni de

Serpos, Compendio storico di memorie cronologiche concernenti la religione
e la morale della nazione armena, Venedig 1786, S. 121 f.

77 U,uftu[iiu'üiiy11/"l'p!"!' tj'"iim'hr^it, /i/ nntj"m"//"/u (gemeint ist der
Orotneçî) 4 m ifutiffim IT["u l""^'utu£ C" ' ht- iijjii ujutur£ iunutL*

nGitGnj hp l^ui u jtp il t.phiu'U utpyjtLltp \JtiLUilpli'Uni.phuAiif ht. U"n£iilphut'ity

'll'u'jk*b Tulu fy"*- ,n *"p ['P U! pmuttj ^ ZüKphandlean, ^mintf- <*utjl.p£1/ 'l"IP
II, S. 176. Dieses Zeugnis des Aparaneçi entlehnt einen besonderen Wert



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 273

Auf diesem Wege dürfte er wohl auch mit ihren Porphyrius- und

Aristoteleskommentaren bekannt geworden sein. Schon im Jahre
1376 vollendete ein gewisser Melqiset im Ta/etv-Kloster eine

Abschrift des Unitorenbuches „Über die Tugenden", das bei den

späteren Tafewensern in großem Ansehen blieb und eifrig studiert
wurde. Daß auch Grigor Tafewaci sich in Qrna und seiner

Umgebung aufgehalten hatte, bezeugt er selbst 78. Auch der eine oder

der andere Überläufer, welcher die Unitorenpartei verlassen hatte, um
sich den „feindlichen Schlachtordnungen" anzuschließen, dürfte
der Bibliothek von Tatew das eine oder das andere abendländische
Buch in armenischer Übersetzung zugetragen haben.

Wenn die Tatewenser einerseits die Unitorenliteratur zu
schätzen und zu verwenden wußten, so boten sie anderseits alle
Kräfte auf, um ihren Einfluß zu bekämpfen. Die Art und Weise,
mit welcher dieser Kampf geführt ward, erfährt eine interessante

Beleuchtung durch eine im Mechitharistenkloster von S. Lazzaro
befindliche Handschrift, welche entweder das später in schismati-
schem Sinne überarbeitete Original oder ein in unionsfreundlichem
Sinne geschriebenes Gegenstück zum zehnten Abschnitt des großen
•„Fragenbuches" t/'re) des Grigor Tafewaci darstellt.
Der Güte und Liebenswürdigkeit des Hochw. Herrn Paters Doktor
G. Oskean verdanke ich darüber folgende, aus dem handschriftlichen

Kataloge der Bibliothek entnommene Mitteilung: [Außer
dem bekannten iTr-e des Grigor Tatewaä\ „gibt es

noch ein anderes ,Fragenbuch' eines anonymen Verfassers und
auch [dieses enthält] Fragen und Lösungen verschiedene Probleme
betreffend. [Es ist eine] Schrift in großem Format, in altertümlicher

B o 1 o r g i r (d. h. Rundschrift); das Werk ist unvollständig,
denn es beginnt mit dem ,Achten Abschnitt' [welcher handelt] vom
zukünftigen Leben und vom Gericht. Im Anfang wie im weiteren
Verlauf gleicht es in manchen Stücken dem zehnten Abschnitt des

Fragenbuches des Tafewaci: fast Wort für Wort stimmt es damit

der Tatsache, daß er selbst in seiner Jugend iin Kloster von Aprakouniq
studiert hatte. Als seine Lehrer daselbst erwähnt er Sargis und Malaqia
Lrimeçi, Letzterer aber war es, der den Orotneçi als Schulhaupt nach
Aprakouniq berief, wo er eine Zeitlang seine Lehrtätigkeit ausübte, bevor er nach
dem 7ö/ca>-Kloster übersiedelte.

78 Bei Alisan, S. 238 b.



274 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

überein. Aber es finden sich darin auch Probleme und Aussprüche
über das Fegfeuer usw., welche absichtlich gegen das Buch des

Tatewaci gerichtet scheinen. Es scheint eine Arbeit der Jahkeciq
(d. h. der U n i t o r e n) zu sein und die Schrift gleicht derjenigen
des Mxitar Aparaneçi. Alles in allem: entweder hat der Tatewaci
vieles abgeschrieben aus diesem Buch oder der Verfasser aus dem
des Tatewaci, wiewohl [die beiden Verfasser] entgegengesetzter
Überzeugung sind 79."

Unter Grigors Scholarchat im Jßfm-Kloster tritt die d o gm a-

tische Seite der Streitigkeiten mit den Unitoren immer schärfer
hervor. Man beschäftigte sich ruhelos und manchmal in recht
leidenschaftlicher Weise nicht nur mit. Fragen direkt praktischer
Bedeutung, wie z. B. der des Primats 80. Man hatte auch besonderes
Interesse für die Kontroverspunkte der Christologie und der

Sakramentenlehre. Es ist kein Zufall, wenn uns von den

Thomas-Übersetzungen des 14. Jahrh. gerade die auf beide
letztgenannten Punkte bezüglichen Traktate erhalten sind. Vorläufig
wird es dahingestellt bleiben müssen, ob die Unitoren überhaupt die

ganze Summa Theologica übersetzt haben, wie manchmal
angenommen wird. Nach der Überlieferung soll nicht nur die Summa

Theologica, sondern auch die Summa contra Gentes in Qrna übersetzt

worden sein 81. Es könnte da leicht eine Übertreibung vor-

70 t^u'J '"JL 1bc£ ^uipgifuiTig jmhmli n i 7# 4LgfiJnu/^ Lu If m il' m p g ifn uhp
Lu [nL&tfnuhp ft ifLpuij urfu ig£u fubgpngx IfLàuig/ip m L mp mIf /"'L'T'iIt ^

up ^ gnplï iuh Ipinii mp gft u /pi m'hft fi i fJ L p n p g_ •yunniipïi* ifiuuh S uihgLp A L tu£ I^Lhuig
Lu i^uiutiiiuinuihfi np Lu pu in u l^gphuiunpnupLuihh Lu pum p hffmg f> y puign uif ifui—

uunfp hnjhuihuij p 'h g utuiuhLpiipg. 4utuinpnj ^uipgifuihg g p n g S mp L utug t njh y

irtPi put n m rt. pmn. s m ifm tî mjh g ut mhL^n tf pmjg Ipuh ft uil'fih Lu fuhgfipp Lu

ptultp ifm it'll pmuuipuihft Lüh y tipigÇu pÇ g fi ut il'm il'p phtpgÇJ' g p ng § mp huw g i njh

l^uipgLiu^i b pl. ft g_npb~ $ in /pu g ^ Lu i[-fiph hifuih g p£u i p L ui'h

Ifiguip m'h L g t uj : Qhg A uihpmup u l^mif § mp L u mg fih o p fihm If L m^ £ pmgnuif ft

gpug mum/i, Lu l^unf •> L g fi hm mj u ' fi §mpL uiug Lnjh P£ up ut Lu fipLptug hLp—

S m IfLut £ ngumf i"
80 Vgl. den Anfang einer von tatewensischer Seite stammenden Notiz

aus einer im British Museum befindlichen Handschrift, welche bei Conybeare
Catalogue, S. 339 a, als Nr. 138 beschrieben ist (fol. 136 b), wo von den

Traktaten eines Vardapets Ôgostin (Augustinus) über diesen Punkt die
Rede ist.

81 Denn wohl nur diese kann gemeint sein mit dem 1-/tc r''"hi l «r

</./,r,,,,j des hl. Thomas von Aquin, das von Alisan,



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 275

liegen, wie eine solche sicher enthalten ist in der Überlieferung, nach

welcher der Dominikanerbischof Bartholomäus die ganze Heilige
Schrift nach der lateinischen Vulgata übersetzt hätte oder hätte
übersetzen lassen. Die ältesten Quellen besagen, so viel ich sehe, auch

nirgends mit eben so vielen Worten, daß die g a n z e Summa Theo-

logica zur Übersetzung gelangt wäre. Deren noch vorhandene Teile
werden armenisch mit einem Sondertitel angeführt, nl.
S'üoffrnLpkui'ü'ü > „Über die Menschwerdung Christi",
für QQ1—59 der Tertia Pars und 3w'L""t" ^ü"L^3nJ >

„Über die Sakramente der Kirche" 82 oder auch 'bfrpg '• L/J^'

4r^ngl,, „Buch der sieben Sakramente"83 für QQ60—90
derselben Tertia Pars QQ 1—68 des Supplements.

Anderseits ist natürlich der Umstand, daß Handschriften jetzt
nicht mehr vorhanden sind, kein ausschlaggebender Beweis dafür,
daß die Prima und Secunda Pars nicht übersetzt worden sind.

Ungeheuer viele armenische Manuskripte sind, besonders in
Ostarmenien, bei den unzähligen Kriegen und Plünderungen, welche

diese Gegenden über sich ergehen lassen mußten, im Laufe der
Zeiten verloren gegangen. In diesem Zusammenhang dürfte auch
wohl an das Los einer anderen Summa-Übersetzung aus viel
späteren Zeiten, der des Abtes Mxitar Sebastaci erinnert werden.
Sie wurde im Anfang des 18. Jahrhunderts auf europäischem
Boden in Methone verfertigt. Nach dem Zeugnisse des Erzbischofs
Step'annos Agonç sollen, wenigstens von der Prima Pars,
zahlreiche Abschriften vorhanden gewesen sein 84. Der Bücherschatz
des Abtes und seiner ersten Jünger ist unversehrt von Griechenland
nach Venedig gekommen, hat bis zum heutigen Tage nie eine

S. 384 b, unter den ältesten Übersetzungen der Qrnacenser aufgeführt wird.
In bezug auf die Summa Theologica drückt derselbe AliSan sich allerdings
mit größerer Reserve aus: er spricht nur von der Übersetzung eines Teiles
der „Theologie", d. h. der Summa Theologica des Aquinaten, ebendaselbst,
S. 374 b.

82 So am Anfang der Vatikanischen Handschrift, fol. IIa.
83 So in der Nachschrift (Zeile 5). Weiter unten (Zeile 37) lautet

der Titel „Über die Wirkung der Sakramente".
84 &«- he1"- j"L"'lr jutu ut nLuth" tupiiülun fu^ir^prig p mp gif m'/i h g mhi

(nl. von Mxitar \mA seinem Schüler Yovhannês Sebastaci) c, [, n^/aw,,,
i< /. y '// t, 'h : AgOTlÇ, ^Ulltllf jll\ L'h t !J /. tpUpllLI] SCutntt Irj''l'P /' "lJ

Uhpu,umuigLnj, S. 193.



276 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica

Plünderung erlitten, und für liebevolle und treue Aufbewahrung
könnte man kaum mehr Sicherheit gewünscht haben, als die Sorgfalt

der bücherliebenden Insassen von S. Lazzaro verbürgt. Trotzdem

ist die Summa-Übersetzung des Mxitar völlig verschollen und
wurde nie wieder aufgefunden.

Die Wiener wie die Vatikanische Handschrift der älteren
Summa-Übersetzung bieten indessen eine Besonderheit, welche

wenigstens beweist, daß die alten Unitoren die QQ1—59 der Tertia
Pars sowie die QQ60—90 + Suppl. QQ1—68 als Teile der

ganzen Summa Theologica gekannt haben. Dies geht klar daraus

hervor, daß die Wiener Handschrift fol. 6 a das Buch

„Über die Menschwerdung Christi" ausdrücklich bezeichnet als
„den ersten Band (oder: Abschnitt, «"/>) des
drittenTeilesderSumma des seligen Thomas
von Aquin", und genau in derselben Fassung bezeichnet die
Vatikanische Handschrift fol. 11 a das Buch „Über die Sakramente der
Kirche" als „den zweiten Band des dritten Teiles
der Summa des seligen Thomas von Aquin" 85. Es wird mithin

zugegeben werden müssen, daß man im Kloster von Qrna
wenigstens um die Existenz der anderen Teile der Summa sowie
auch um die Stelle, welche die Traktate im Ganzen einnahmen,
klaren Bescheid gewußt hat.

Die doppelte Fassung der Titel: „U.-'-lfr 4 uiutri[i bpnprj-
ifUM i/ it ^uj uj*L • « lu ijLurj u $ in o [i n L u/li'li jiuuin n/•" und
'l'/'l'./' /. 1 {J'h [nn^/S['I '*) n[i £ ^ututnp bpnprj. liiu u [ih
ÇujLujfjujî," dürfte übrigens noch einen besonderen Grund
gehabt haben. Man wollte diese neue Thomas-Übersetzung
wahrscheinlich durch eine Art von „Untertitel" unterscheiden
von zwei anderen Thomaswerken, welche damals schon
in armenischer Übersetzung in Umlauf waren, den gleichen
Stoff behandelten und auch mehr oder weniger ähnliche Titel
führten.

Vorerst gab es in Armenien schon ein Buch, das
bekannt war als „Thomas von Aquin's Buch der sieben Sakra-

85 Dieselbe Bezeichnung findet sich in derselben Handschrift zweimal,
nämlich in einer kleinen Notiz am Schluß des letzten Artikels, fol. 390 a—b,
und unmittelbar nachher in der Nachschrift. Zeile 5—6.



des hl. Thomas im 14. Jahrhundert 277

mente"86. Es war das eine verkürzte Bearbeitung aus dem
Sentenzenkommentar. Der unermüdliche Thomasforscher Martin Orabmannsl
hat seinerzeit auf umfangreiche, vor 1323 verfertigte Auszüge aus dem
Sentenzenkommentar des Aquinaten hingewiesen, welche sich in der
lateinischen Handschrift 1688 der Wiener Hofbibliothek vorfinden.
Diese Auszüge stellen nach seiner Ansicht einen der ältesten und
interessantesten Beiträge zu der thomistischen Exzerpten- und
Abbreviaturenliteratur dar. Vielleicht noch älter, gewiß nicht weniger
interessant und zur selbigen Kategorie gehörig ist dieses armenische

Lopj, if. Der bekannte armenische Forscher Garegin

Zarphanalean hat diese Bearbeitung auf das Jahr 1292 angesetzt

s8. Wohl zu früh, wie mir scheint. Der armenische Geschichtsschreiber

Çamceançw und der Literaturhistoriker Erzbischof
Somal90 bringen die Übersetzung mit einem Auftrag des Papstes
Johann XXII. in Verbindung, was also frühestens etwa 1317 als

Übersetzungsjahr ergeben könnte, weil Johann XXII. erst im Jahre
1316 den päpstlichen Stuhl bestieg. Eine Nachschrift, welche der
oben erwähnte Zarphanalean selbst abdruckt, S. 274—275, bringt
als Jahreszahl der Übersetzung 1325, Camçeanç a. a. O., gibt das

Jahr 1321, Alisan, U[>uujI1u,î.} s. 384 b, entscheidet sich, wohl den

Spuren Galanus'' folgend, für das Jahr 1329. Die Urheberschaft
dieser Bearbeitung wird gewöhnlich einem als Theologen und
Schriftsteller sehr gefeierten Schüler des Esayi Nceci, namens Yov-
hannês Erznkaçi oder Corcoreci mit dem Beinamen Plouz
zugeschrieben 91.

,,A'-IIJ/'" /,iu,:r ,,j l ,./,n, if,/-/' oder auch „Buch der
Sakramente" (1-hre

87 Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in
Deutschland, XIII, Leipzig 1919, S. 13—14.

8® IPiijuiLï/uirj lupu/ït nj !j tu Ij m'h jclmp iïm'hn t jilLuihiij 'hm[u'hl, m /j §, /t//
»8 PI" 'U /• " !j'l I Ui'fißwpi/i lï/Olp., yUlli' Shußnti 1784, III,

Venedig 1786, S. 274.
»" Quadro delle opere di vari autori anticamente tradotte in armeno,

Venedig 1825, S. 37.
81 Handschriften, welche dieses ältere „Buch der [sieben] Sakramente

des hl. Thomas von Aquin" ganz oder doch teilweise enthalten, sind noch
heute mehrere vorhanden. So befinden sich, nach brieflicher Mitteilung des

P. Dr. G. Oskean, 13 II 1930, zwei Exemplare in der Bibliothek von
S. Lazzaro, ein weiteres findet sich nach brieflicher Mitteilung, 26. Mai
1930, des P. Prof. Emmanuel van der Meer O. P. (Rom) im armenischen

Divus Thomas: 19



278 Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica etc.

Auch ein Thomaswerk über die Christologie war schon

in armenischer Sprache vorhanden. Von Alisan, lJ[>uu,ipUi, s. 384 b,

wird auch dieses Werk unter den frühesten Übersetzungen der
Qfnacenser erwähnt : die Übersetzer seien Yovhannês Qrneçi und der
Bischof Bartholomäus von Bologna gewesen. Der Titel dieses

Werkes wird nicht immer gleich angegeben 92. In einer Fußnote,
a. a. O., erwähnt Alisan eine Nachschrift, in welcher er lautet:

/. p n i tj fthm-p-huAitj I' I if fi mit S'hm i Hpu ft L nihil ft *f*pfiuinnu

„Buch von den zwei Naturen und der einen Person in Christus".
Vielleicht haben wir später noch Gelegenheit, auf diese beiden

Werke, durch welche der Name des Aquinaten zum erstenmal in
Armenien bekannt wurde, näher zurückzukommen.

(Fortsetzung folgt.)

Jakobskloster zu Jerusalem; ein anderes im Lazareff-lnstitut in Moskau
(IftiLijui/i if f! im,f jtp 4uy ifuiinLbfrij tpp uipuiîiji I^mr^itlp Ltuh tfuipiuhf, tupb t_b[km*U

LinnLu,,j^ Moskau 1861, S. 5); drei weitere Exemplare verzeichnet der Kata-«

log des Klosters von 'Êjmiacin (Ifwjp j»1}'/ Ju,uiL'i/[/g •/ p""l pfifft
uvi"<j '"Pn-nju Tiflis 1863) unter den Nummern 492, 493 und 494.
Auch die Handschrift 20 der armenischen Kirche von Nicosia auf Zypern
gehört teilweise hieher.

92 Zu vergleichen auch Zarphanalean, ITninthwq •uV.,.'u <u,jiluiilu,h p,„r,Lj',
S. 275.


	Eine armenische Übersetzung der Summa Theologica des hl. Thomas im 14. Jahrhundert

