Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 8 (1930)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Geschichte.

Teetaert A. Ord. Cap : La confession aux laiques dans 1’église latine
depuis le VIIIme jusqu’au XIVme siecle. (Lowener Dissertation ; Series II,
tom. .17.) Bruges, Beyaert. 1926. XXVIII-508 SS.

Ein tiichtiger Theologe und geschulter Historiker gibt uns eine aus-
fithrliche Darstellung {iber die Laienbeichte im Mittelalter in der latei-
nischen Kirche und fiillt damit eine Liicke in der kirchengeschichtlichen
Literatur aus. Denn die meisten bisherigen Arbeiten behandelten diese
Frage rein dogmatisch, ohne Riicksicht auf ihre Geschichte. Auf prote-
stantischer Seite hat zwar H. Lea in seiner Geschichte der Ohrenbeichte
auch die historische Seite beriicksichtigt, allein sein Standpunkt ist ein-
seitig und konfessionell tendenzigs. — Erst Paul Laurin stellte die Loésung
der Frage auf eine breitere Grundlage, allein es fehlt vollstindig die kritisch-
historische Behandlung der Quellen ; und die kurze Seminar-Arbeit von
G. Gromer ist nur basiert auf eine kleine Anzahl von Quellen und schopft
aulerdem vielfach aus zweiter Hand.

So ist es lebhaft zu begriien, daB3 P. Teetaert sich der Aufgabe unter-
zog, den Ursprung der Laienbeichte, ihr Wesen, ihre praktische Ubung
und Verbreitung und ihre Beurteilung durch Theologen und IKanonisten,
sowie die Griinde des langsamen Verschwindens dieser Ubung griindlich
darzulegen, und zwar auf Grund aller zugidnglichen Quellen und mit
Behandlung sowohl der theologischen wie historischen Seite der Frage.

Zu diesem Zwecke gibt der Verfasser zuerst in einem FEwnleitungs-
Kapitel (S. 1-13) eine ausgezeichnete Ubersicht iiber die Bupfdisziplin der
alten Kirche bis zum VII, Jahrhundert. Klar wird hier die dogmatische
Seite herausgehoben, die natiirlich immer unverdndert bleibt; dann aber
ebenso klar die rein disziplinare Seite der alten BuBdisziplin dargelegt,
die im Laufe der Zeit sich dndern konnte durch die Bestimmungen der
Kirche, entsprechend den verschiedenen Bediirfnissen und Zeitverhilt-
nissen. — Seine Ausfiihrungen stehen einerseits im vollen Einklang mit
den dogmatischen Entscheidungen der Kirche iiber das BuBsakrament,
anderseits beriicksichtigen sie auch die ganze neuere historische Literatur
iiber die BuBdisziplin der alten Kirche und fuBen auf den besten
historischen Forschungen iiber diese Frage.

Damit gewinnt Verf. einen sicheren Ausgangspunkt fiir die weitere Ent-
wicklung der BuBdisziplin im Mittelalter ; und gerade unter steter Beriick-
sichtigung der alten Disziplin und durch Vergleichung mit der BuBdisziplin
des Mittelalters ist es allein moglich, ein objektives und richtiges Urteil



Literarische Besprechungen 215

zu geben iiber die Laienbeichte; dadurch wird ein Hauptfehler der
friiheren Untersuchungen vermieden und ein klares Verstindnis dieser
interessanten mittelalterlichen Ubung méglich gemacht.

Im ersten Teil kommt zur Darstellung die Laienbeichte in dev kavo-
lingischen Zeit, d. h. vom VIII. bis X. Jahrhundert (S. 14-37).

Die Christianisierung Irlands, Englands und Germaniens, die Sitten
und Anschauungen der neubekehrten Vélker machten sich, wie auf anderen
Gebieten, auch in der kirchlichen BufBdisziplin stark bemerkbar. — An
die Stelle der altkirchlichen 6ffentlichen BuBe tritt das System der « Buf-
biicher », an Hand derer der Priester, entsprechend den begangenen Siinden,
die darin bestimmten BubBwerke auferlegt ; dabei bleiben die wesentlichen
Teile des BuB-Sakramentes natiirlich vollauf bestehen, wohl aber iibte
dieses System der «tarifierten Bufle» einen entscheidenden EinfluB aus
auf die Entwicklung der BufBdisziplin im Mittelalter; der Stand der
offentlichen BiiBer verschwindet, die BuBwerke sind gemildert, und stark
tritt die ins Einzelne gehende Anklage, die confessio, hervor und zwar
sowohl der schweren wie auch der kleineren Vergehen ; die Theologen
betonen immer mehr die Notwendigkeit dieser Anklage, und wenn diese
auch nur notwendig ist fiir die schweren Siinden, so wird die Anklage
der kleineren Vergehen doch eindringlich empfohlen (S. 14-24).

Neben dieser BuBe nun tritt in dieser Periode neu die Ubung auf,
daB die Gliubigen die tiglichen, kleineren Vergehen sich gegenseitig
beichten : der Anfang der Laienbeichte. Die iroschottischen und angel-
sichsischen Missiondre ermunterten die neubekehrten Volker nicht nur
zur hidufigen sakramentalen Beichte, sie suchten auch die in den Klostern
bestehende Ubung des Schuldkapitels einzubiirgern und stiitzten sich dabei
auf den Text im Jakobusbrief (V. 16): « Confitemini alterutrum peccata
vestra ». Damit beginnt die Ubung der Laienbeichte, und immer mehr
beschiftigen sich auch die Theologen dieser Zeit mit dieser Ubung ; klar
betonen sie dabei, daB die schweren Siinden einzig und allein nur durch
die Beichte vor dem Priester vergeben werden koénnen, denn nur diese
ist ein Sakrament und nur der Priester hat die Absolutionsgewalt; die
kleinen taglichen Fehler dagegen konnten auch Laien bekannt werden,
allein dieses Bekenntnis hat keinen sakramentalen Charakter, es ist mehr
eine Bitte um das Gebet der Mitglaubigen, um dadurch leichter Verzeihung
dieser kleinen Vergehen zu erlangen (S. 25-37).

Die Ubung und theologische Beurteilung dieser Laienbeichte im
XI. Jahrhundert bildet den Gegenstand des zweiten Teiles der Untersuchung
(S. 38-84). Bis zum XI. Jahrhundert erstreckte sich die Laienbeichte nur
auf die kleinen taglichen Vergehen und selbst fiir diese war sie keine Not-
wendigkeit, sondern nur empfohlen. Erst im XI. Jahrhundert, nachdem
schon vorher bei der BuBldisziplin das Hauptgewicht immer mehr auf die
Anklage gelegt wurde, ohne welche eine Verzeihung nicht moglich war,
treffen wir die Anschauung, daB3 im Notfalle und beim ‘Mangel eines Priesters
auch schwere Siinden einem Laien gebeichtet werden sollten und miilliten ;
man ist sich anfangs zwar noch nicht klar iiber die Wirksamkeit und Not-
wendigkeit dieser Laienbeicht, aber man schreibt der damit verbundenen



210 Literarische Besprechungen

Verdemiitigung und Beschimung, der erubescentia und damit eigentlich
der Reue diese Wirksamkeit zu ; und bald finden wir im Laufe des XI. Jahr-
hunderts diese Ubung immer weiter ausgebreitet; und um die Mitte des
XI. Jahrhunderts beginnen auch die Theologen, diese Ubung zu untersuchen
und theoretisch zu begriinden ; ausgehend vom Grundsatze, daB} ohne
Bekenntnis eine Siindenvergebung nicht méglich sei, betonen die Theologen
dieser Periode eindringlich die Notwendigkeit der Laienbeichte auch fiir
die schweren Siinden, denn gerade diese Ubung bewirke durch die damit
verbundene Beschimung eine wahre Reue; in keinem FIalle aber sehen
diese Theologen in der Laienbeicht ein Sakrament und sie fordern dieselbe
auch nur fiir den Notfall und beim Mangel eines Priesters.

Im dritien Teil kommt zur Untersuchung die Laienbeichte ber den
ersten Scholastikern, von Anselm bis zum IV. Laterankonzil (S. 85-255). —
War im XI. Jahrhundert vor allem die Anklage stark betont worden, so
tritt in dieser Periode noch mehr die Notwendigkeit und Bedeutung der Reue
hervor ; als Zeichen der Reue wird dann gerade die Anklage betrachtet
und dann ebenso stark die Notwendigkeit der Absolution betont. Damit
waren von selbst die Wege gewiesen fiir die theologische Beurteilung und
Begriindung der Laienbeichte bei den ersten Scholastikern ; diese Stellung-
nahme der Theologen war um so notwendiger, als im XII. Jahrhundert
die Ubung der Laienbeicht fast allgemein war und als notwendig betrachtet
wurde. — Doch auch in dieser Zeit schreibt kein Theologe der Laienbeicht
sakramentalen Charakter zu; kein Laie hat eine Absolutionsgewalt; nur
beim Mangel eines Priesters ist sie gefordert und ihre Wirksamkeit ist
zuriickzufiihren allein auf die Reue, die sich in der beschimenden Anklage
vor einem Laien kundgibt. — Fiir die Theologen dieser Periode war von
gréBtem EinfluB die Schrift : « De vera et falsa poenitentia », die filschlich
dem hl. Augustin zugeschrieben wurde, dessen Autoritit ja von ent-
scheidender Bedeutung fiir die Theologie dieser Zeit war.

Im vierten Teil bespricht der Verfasser die Laienbeichte béi den folgenden
Scholastikern bis Thomas von Aquin (S. 256-382). — Die vorausgehenden
Scholastiker betonen vor allem die Notwendigkeit und Wirksamkeit der
Reue, die sich in erster Linie in der Anklage kundgibt; darnach richtet
sich auch in dieser Zeit die Ubung der Laienbeichte und ihre theologische
Wertung. — Dagegen tritt nun im 13. Jahrhundert als wichtigstes Element
des Bufsakramentes die Absolution immer stirker hervor, bis gerade durch
Albert den GroBlen und vor allem Thomas von Aquin die entscheidende
Bedeutung der Absolution, ihre Wirksamkeit ex opere operato in voller
Klarheit und tiefer Begriindung dargelegt wurde. Es zeigt sich in dieser
Entwicklung sowohl der EinfluB des 4. Laterankonzils, wie auch das Ein-
dringen des Aristotelismus in die Theologie.

Damit beginnt aber auch eine neue Beurteilung der Laienbeichle und
im Mittelpunkt steht die Frage, ob dieser Laienbeichte ein sakramentaler
Charakter zukomme oder nicht. Von der Beantwortung dieser Frage
hing das Schicksal der Laienbeicht in der folgenden Zeit ab.

Und gerade diese Frage beschiftigt auch die Theologen nach Thomas
bis Duns Scotus, die im fiinften Teil ihre Darstellung finden (S. 383-476) ;



Literarische Besprechungen 217

dabei wurden bestindig auch die Anschauungen der Kanonisten des
XIII. Jahrhunderts beriicksichtigt.

Was die Frage nach dem sakramentalen Charakter der lLaienbeichte
anbelangt, sind alle Theologen des XIII. Jahrhunderts darin einig, daB
nur die Beicht vor dem Priester ein wahres Sakrament ist. Auch Albert
der GroBe, der beziiglich dieser Frage verschieden beurteilt wurde, ist nach
der griindlichen Untersuchung des Verfassers dieser Meinung (cf. S. 309 ff.) ;
nur der Priester hat eben die Gewalt zu absolvieren und nur durch die
Absolution erhilt der Siinder Verzeihung im BuBsakramente. — Damit
war das Weitere beziiglich dev Bedeutung dev Laienbeichte von selbst gegeben :
im Notfalle und beim Mangel eines Priesters kann die Laienbeichte ein-
treten ; sie ist nach den Theologen dieser Zeit der klarste Ausdruck des
Siinders, daBl er gerne beim Priester beichten wiirde, in diesem votum
liegt die Bedeutung der Laienbeichte, durch dieses votum und die damit
verbundene Reue erhilt der Siinder die Verzeihung in Kraft der Schliissel-
gewalt der Kirche. — In der weiteren Frage, ob diese Laienbeicht auch
obligatorisch sei im Notfalle, gehen die Meinungen der Theologen aus-
einander : Albert und Thomas halten sie fiir obligatorisch, andere fiir
nicht verpflichtend, aber doch fiir niitzlich und empfehlenswert.

Erst gegen Emnde des XIII. Jahvhunderts beginnen Theologen die
Laienbeicht divekt zu bekdimpfen,; besonders ist es Duns Scotus, der eben
beim BufBsakrament das Hauptgewicht auf die Absolution legt und daher
eine Beicht bei einem Laien, dem jede Absolutionsgewalt fehlt, verwerfen
mubBte. Mit diesem Kampfe der Theologen war auch das Schicksal der
Laienbeichte entschieden, langsam verschwindet auch ihre praktische
Ubung unter den Glaubigen.

Es ist ein iiberaus interessantes Bild, das uns hier von der Laienbeichte
und ihrer Entwicklung entworfen wird. In griindlicher Weise, unter Heran-
ziehung aller Quellen, wird nicht nur die Geschichte der Laienbeichte an
sich gegeben, sondern diese Ubung stets in Verbindung gebracht mit der
dogmengeschichtlichen Entwicklung der kirchlichen BuBdisziplin, wodurch
es dem Verfasser gelungen ist, Klarheit in diese Frage zu bringen und worin
ein Hauptverdienst der Untersuchung liegt; denn dadurch gab sich
Gelegenheit, auch die Lehren und Anschauungen der Theologen eingehend
darzulegen, die ihrerseits wieder die Entwicklung der Laienbeichte beein-
fluBten. — Besonders interessant sind die Ausfiihrungen iiber Albert den
GroBen und Thomas von Aquin, wie auch iiber Duns Scotus, dem der Ver-
fasser begreiflicherweise einen besonderen Ehrenplatz einriumt.

In einem Appendix (S. 486-496) sind ausgewihlte DBeispiele der
praktischen Ubung der Laienbeicht angefiihrt; ein ausgezeichnetes,
umfangreiches Register und ein Verzeichnis der beniitzten Manuskripte
erhohen den Wert der Publikation, die als Doctor-These der Universitit
Lowen alle Ehre macht und dem Verfasser die verdiente Anerkennung der
Theologen und Historiker sichert.

Freiburg (Schweiz). P. M. Knar O. P.



218 Literarische Besprechungen

Schnitzer J. : Der Tod Alexanders VI. Eine quellenkritische Unter-
suchung. Miinchen, E. Reinhardt. 1929. 127 SS.

Der bekannte Savonarolaforscher setzt seine Studien fort, und es
scheint, daB vor allem das Pontifikat Alexanders VI. in den Vordergrund
tritt ; dieser Papst ist ja fiir Schnitzer ein Hauptargument, durch das er
Savonarola zu entschuldigen und in allem zu verteidigen sucht ; eine gewisse
Berechtigung dieses Argumentes ist gewiB3 nicht zu leugnen, aber man
konnte sich doch vollends begniigen mit dem Bilde, das die heutige
Forschung von diesem Pontifikate entworfen hat. Fiir Schnitzer scheint
aber dieses Bild noch nicht schwarz genug zu sein und mit sichtlicher
Genugtuung und Befriedigung sucht er die Frage iiber die Todesart dieses
Papstes zu seinen Zwecken auszuniitzen,

Schnitzer gibt im ersten Kapitel (S.11-27) einen interessanten Uber-
blick iiber die Uberlieferung in dieser Frage und muB gestehen : « Die neuere
Forschung gibt nicht nur die Vergiftung des Papstes, sondern auch die
Cesares und Hadrians preis, und nimmt mit Burckard und den Gesandten
ein durch die Malaria erzeugtes bosartiges Wechselfieber als Todesursache
an. Diesen Standpunkt vertreten nicht etwa nur katholische Gelehrte .. .,
sondern auch solche Historiker, welche nicht auf ausgesprochen kirch-
lichem Boden stehen.» (S. 18). — Dann bespricht er noch die ver-
schiedenen Nachrichten iiber Giftmorde unter Alexander VI :; besonders
den Fall mit Kardinal Hadrian Castellesi, der mit dem Tode des Papstes
so enge verbunden erscheint, — und sucht daran anschlieBend in den
folgenden Kapiteln den Beweis zu erbringen, dall der Borjapapst an seinem
eigenen Gifte gestorben sei.

Schnitzer untersucht daher von neuem im 2. Kapitel (S. 28-47) die
Hauptquellen, namlich das Tagebuch des papstlichen Zeremonienmeisters,
Johannes Burckard, und die verschiedenen Gesandschaftsberichte, besonders
den ausfiihrlichen Bericht des venezianischen Gesandten Anton Giustinian,
und dann des ferraresischen und mantuanischen Gesandten und zieht
daraus den SchluB: « Somit besteht die urspriingliche Uberlieferung, wie
sie auch von Luther vertreten wurde, vollauf zu Recht: Alexander VI.
ging an seinem eigenen Gifte zugrunde.» (S. 47.)

Die drei folgenden Kapitel sollen den Beweis erganzen und stiitzen :
sie behandeln den verschiedenen Verlauf der Krankheit bei Malaria und
Vergiftung (S. 48-59), das Mahl bei Kardinal Hadrian (S. 60-72) und die
Berichte iiber das Sterbezimmer des Papstes und dessen letzte Lebens-
stunden (S. 73-88). — Im letzten Kapitel bespricht Schnitzer den Volks-
glauben iiber ein Biindnis des Papstes mit dem Teufel ; und diese Sage
nahm dann auch ihren Weg nach Deutschland, fand bei den protestan-
tischen Schriftstellern freudige Aufnahme und selbst einen Niederschlag
in der Faustsage (S. 89-103). Kurz sei hier noch bemerkt, dal im
dritten Kapitel, Seite 51, wohl Paul IV. statt Paul III. stehen soll !

Wenn nun Schnitzer am Schluf3 seiner Untersuchungen sagt: « Die
Geschichtsschreibung der neueren Zeit hat sich, soweit sie sich mit dem
Tode Alexanders VI. beschiftigte, keineswegs mit Lorbeeren bedeckt »
(S. 102), so konnte man dieses Urteil zum Teil auch auf diese Schrift



Literarische Besprechungen 2I9

Schnitzers selbst anwenden. Trotzdem gerade die Hauptquellen iiber
eine Vergiftung nichts oder nichts Bestimmtes sagen, versteht es Schnitzer
zwar gut, sie fiir seine einmal feststehende Meinung zu interpretieren, die
gegenstehenden Bedenken leichter Hand abzuweisen ; allein trotz Heran-
ziechung anderer Quellen und Berichte ist ein strenger historischer
Beweis nicht erbracht; und wenn der Verfasser sagt: «Man darf nun
wirklich darauf gespannt sein, ob die Fabel vom Fiebertode Alexanders VI.
endlich aus der Geschichtsliteratur verschwindet. Ich glaube es nicht»
(S. 121, Anm. 59), so scheint er selbst keinen allzu groBen Wert seinen
Beweisen beizulegen.

Dann tritt in dieser neuesten Schrift Schnitzers, mehr als in den
fritheren, sehr stark die Tendenz hervor, nicht nur das Bild des Papstes
moglichst diister darzustellen, sondern das Papsttum und die katholische
Kirche iiberhaupt zu treffen. Im Kapitel iiber das Sterbezimmer Ale-
xanders VI. wird alles zusammengetragen und wiederholt, was gegen den
Papst spricht, und hier wendet er auf die angezogenen Quellen, auf die
Geriichte und Erzdhlungen lange nicht den strengen Maf@stab an, den er
sonst so gewissenhaft anwendet, wenn es gilt, einen Bericht iiber einen
guten Zug im Leben des Papstes als falsch zu erweisen ! So sagt Schnitzer
zwar : « Es scheint als unbestreitbare Tatsache gelten zu miissen, da3 der
Papst nach Empfang der Sterbesakramente sanft entschlafen sei», —
aber er erklirt dies einfach als einen bloBen Akt des Aberglaubens, der
bei Alexander VI. an Stelle der Religion getreten sei, und es hitte sich
fiir ihn von selbst verstanden, die kirchlichen Zeremonien in der her-
kommlichen Weise mitzumachen und auch der Madonna zu huldigen,
obschon er als Atheist lebte ! (S. 87). — In dieser Stimmung gegen Papst-
tum und Kirche verallgemeinert Schnitzer grundlos und schreibt allen
Papsten zu, was er an Alexander zu tadeln findet, und sagt z. B.: «Die
Papste pflegen nicht an Himmelssehnsucht zu sterben, sondern sich sehr
wohl auf Erden zu fiihlen » (S. 81). Solche Auslassungen haben mit Wissen-
schaft nichts zu tun und gehoéren nicht in eine ernst seinwollende historische
Untersuchung ; sie zeigen, dafl Schnitzer verbittert ist, und dalB er, der
sich gewil3 grolle Verdienste um die Geschichte und Ehrenrettung Savo-
narolas erworben hat, in dieser Schrift als Historiker versagt und HaB
gegen Papsttum und Kirche ihren unheilvollen Einflu ausgeiibt haben.
Und wenn vielleicht diese Verbitterung genihrt wiirde durch die Nicht-
zulassung zur Vatikanischen Bibliothek, von der er im Vorwort spricht
und dann hinzufiigt : « Es geht also sehr wohl auch ohne den Vatikan.
Und das ist gut», — so begreift man nicht, warum er deswegen sich so
aufregen sollte! — Und endlich die Ausfiihrungen im VI. Kapitel iiber
das Teufelsbiindnis zeigen doch klar genug, wie im Mittelalter die
Phantasie arbeitete und Geriichte entstanden, und dann auch die Tat-
sache, dall bei plotzlichen oder unerwarteten Todesfillen von PiApsten
sofort von Vergiftung gesprochen und geschrieben wurde und Schnitzer
sollte diese Tatsache nicht so leichter Hand als nichtsbeweisend zuriick-
weisen, ohne deswegen «die uns berichteten Vergiftungen alle in Bausch
und Bogen anzunehmen oder ebenso abzulehnen » (S. 19) ; iibrigens haben



220 Literarische Besprechungen

diese Ausfiithrungen iiber Teufelsbiindnisse eigentlich nichts zu tun mit
der Irage iiber die Todesart Alexanders VI ; sie sind mehr eine Gelegenheit,
mit einer anderen Waffe Papsttum und Kirche zu bekdmpfen und der
Verbitterung freien Lauf zu lassen.

Freiburg (Schweiz). P. M. Knar O. P.

Scheeben H, Chr, : Der sel. Albert der GroBie, Koln, Gilde-Verlag. 1930.

Ein kleines Schriftchen von nur 32 Seiten, aber mit 11 historisch
interessanten Illustrationen. Und was dem Leser noch wertvoller sein
wird : das Schriftchen entrollt uns, von geschichtlichen Voraussetzungen
ausgehend, in edler, populdrer Sprache verfaf3t, in einigen markigen Haupt-
ziigen das Bild des Lebens und gewaltigen Wirkens Alberts als Lehrer,
Schriftsteller, Provinzoberen, Schiedsrichter und Bischof. Ergreifend schon
ist die Warme und Verehrung, die das ganze Schriftchen fiir den groBten
mittelalterlichen Geistesmann Deutschlands durchweht und die in dem
kurzen aber herrlichen Vorworte Sr. Eminenz des Kardinals Schulte von Kéln
am gliihendsten zum Ausdrucke kommt. Wer das kleine Schriftchen
gelesen, freut sich, daB es geschrieben wurde.

G. M. Manser O. P.

Dogmatik.

Bartmann B. : Lehrbuch der Dogmatik . I. Band : Formalprinzipien,
Gott Einer und Dreifaltiger, Schopfer, Erloser ; I1. Band : Gnade, Kirche,
Sakramente, Eschatologie. Freiburg, Herder. 1928-29.

Eine deutsch geschriebene Dogmatik in 7. Auflage! Der Erfolg kann
nicht nur in der deutschen Sprache des Lehrbuches seinen Grund haben,
wiewohl diese ein wichtiges Moment bildet. Wir miissen vielmehr, um
dem Buche gerecht zu werden, als Erklarungsgriinde jene Vorziige namhaft
machen, die stetsfort rithmend hervorgehoben werden : Reichhaltigkeit und
gute Anordnung des Stoffes, Beriicksichtigung moderner Probleme (haupt-
sachlich Einwiirfe der liberalen Theologie und der vergleichenden Religions-
wissenschaft), die gewissenhafte und besonnene Verwertung neuerer For-
schungen verschiedener Sprachgebiete, griindliche historische Beweis-
fiihrung aus Schrift und Uberlieferung, d. h. Heranziechung der Resultate
der Biblischen Theologie und der Dogmengeschichte, sowie die beigegebenen
Lebenswerte. Wir sehen wohl auch in diesen Vorziigen wiederum ein
Moment, weswegen das Lehrbuch besonders in deutschen Landen so gro3e
Verbreitung findet; es nimmt ja durchwegs Fiihlung mit deutschen
Verhaltnissen.

Der Verfasser hat eine gewisse Vorliebe fiir die positive Darstellung,
die er begriindet (I 66): « Die positive Methode hilt er (Thomas) mit
Recht fiir sich allein fiir ungeniigend, weil der Schiiler daraus ,nihil scientiae
vel intellectus acquiret, sed vacuus abscedet’. Dazu mochten wir aber



Literarische Besprechungen 221

hinzufiigen, daB erstens bei den groBen Mysterien doch ihre Erhebung
aus der Offenbarung dullerst wertvoll, ja entscheidend ist; daB zweitens
der positive Beweis, wo er gut gefiihrt wird, schon einen gewissen Aufschluf3
iiber den Sinn des Dogmas gibt; und daf3 somit drittens schon das Wissen
um die Quellen und um das Werden des Dogmas seinen hohen Reiz hat ;
der Mensch von heute interessiert sich ebenso fiir das Werden wie fiir
das Sein. » Wenn, wie hier, der positive Beweis so gut geschieht, wird man
dem Verfasser fiir die angewandte Methode Anerkennung und Dank wissen,
besonders da man anderseits mit Genugtuung beachtet, daB auch die
spekulative mittelalterliche Scholastik, vorab in ihrem Hauptvertreter,
S. Thomas, reichlich zum Worte kommt. Diese Seite des Lehrbuches ist
in ihrer ruhig abwégenden und bedachtigen Art ein Spiegelbild deutscher
Einstellung zu den kirchlichen Weisungen bez. Scholastik und Thomas.
Langsam dringt man voran, aber man verschlieBt sich dem Lichte nicht ;
nur moéchte man die Errungenschaften neuerer psychologischer und histo-
risch-kritischer Methoden nicht preisgeben und legt sich darum gegeniiber
der Spekulation etwas Reserve auf. Die Stellung zu Thomas umschreibt
das Vorwort: « Durchgehends war mein Bestreben darauf gerichtet, den
Spuren des Aquinaten zu folgen und auch dort, wo es nicht geradezu not-
wendig war, ihm das Wort zur Erklarung oder zur Bestdtigung zu geben.
Auch abgesehen von der kirchlichen Empfehlung, reizte dazu seine Klarheit
und seine unerreichte Kunst, mit wenig Worten alles zu sagen, was zur
Sache notwendig gehért. » Eine ‘aufmerksame Musterung der einzelnen
Traktate bestitigt das Vorwort vollauf. Man darf freilich jetzt noch nicht
von einer vollen Durchdringung der Thomaslehre oder von einer unbedingten
Hingabe an Thomas reden ; aber sicher ergibt sich aus dem Lehrbuch,
dafl Thomas immer mehr erschlossen und als Fiihrer anerkannt wird.
Die andern Scholastiker des XIII. Jahrhunderts kommen gegeniiber Thomas
ins Hintertreffen. Thomas hat die besondere kirchliche Empfehlung und
stellt fiir B. die reinste Form des scholastischen Aristotelismus dar, welcher
dem christlichen Offenbarungsschatze am besten gerecht wird. Gelegentlich
werden die Franziskanerlehrer Bonaventura und Skotus, ersterer haufiger,
anerkennend zitiert, aber so wenig wie Thomas aus dem ganzen System
heraus. Fiir spatere scholastische Richtungen des XIV.-XV. Jahrhunderts
bringt B. nicht viel Sympathie auf, mit Riicksicht auf die dekadenten,
die Wissenschaft auflésenden Richtungen sicher mit Recht. Beziiglich der
alten Franziskanerschule wiirde man freilich von einem so historisch ein-
gestellten Theologen, wie Bartmann es ist, gerne eine reichere Verwertung
erwarten. Dall der Exemplarismus des hl. Bonaventura keine Erwdhnung
findet, ferner die franziskanische Lehre vom Beweggrund der Mensch-
werdung und von Christi Kénigtum so kurz abgetan wird, fillt doch auf.
Doch wollen wir sofort zugeben, daf3 ein Lehrbuch nicht alles leisten kann :
ist es doch sicher schon ein groBer Fortschritt, daB man fiir den groBten
Scholastiker mehr und mehr Verstindnis und Raum aufbringt. Ubrigens
gilt die vermehrte Beachtung B.s dem hl. Thomas, wie er sich selber in
seinen eigenen Werken dullert, und nur mit Vorbedacht dem « Thomismus ».
Die Folgerichtigkeit des letztern anerkannt er 6fters, ohne sich ihm zu



222 Literarische Besprechungen

verschreiben. Man bekommt allerdings den Eindruck, aual} er trotz einiger
Vorbehalte dem Thomismus meist naher steht als den andern theologischen
Systemen (Erkenntnismittel Gottes, Concursus generalis naturalis et super-
naturalis usw.). Doch bleibt er Eklektiker und warnt hie und da vor dem
Streben, die Gottesgeheimnisse in Naturwahrheiten ,aufzulésen‘, sowie vor
, Wortstreitigkeiten* der Schulen. Das iiberzeugte, wenn auch langsam
fortschreitende Eingehen auf die Scholastik, méchten wir aber abschlieBend
als einen Vorzug des Buches nochmals hervorheben ; dal gegeniiber den
kontrovertierten Fragen der Schulen eine gewisse Reserve beobachtet wird,
wird man einem Manne, der aullerhalb der Schulen gestanden ist, nicht
sehr iibel nehmen kénnen, wenn er nur wenigstens die Systeme richtig
wiedergibt.

Wir haben bei der Lektiire des Lehrbuches eine Reihe von Vorbehalten
angemerkt, die B. den Thomisten gegeniiber macht. Sie sollen hier in
einer Auswahl verzeichnet werden. Man hitte bei der Frage iiber die
Dogmenentwicklung, iliber die Gegenstinde der Unfehlbarkeit unter der
Literatur das Werk von P. Mgrin-Sola O. P.: L’évolution homogéne du
dogme catholique, erwartet; die Hauptthese, daB3 definierte theologische
Konklusionen Gegenstand der fides divina, nicht nur der fides ecclesiastica
seien, wird jedenfalls abgelehnt als rigorose Lehre (I 37). Bei der Inspi-
rationslehre werden die Sdtze niedergeschrieben : Man ist an den stehenden
Ausdruck : Deus auctor Scripturae gebunden, und wenn er auch ver-
schieden erklart werden kann, so ist doch die von Thomas gegebenc
Deutung von causa principalis und c. instrumentalis die kirchlich inten-
dierte, wenngleich auch sie gemil3 den Prinzipien des Thomismus und
Molinismus ausgelegt werden kann » (I 20). Die neue Gestalt der von den
Thomisten vertretenen Verbalinspiration wird nicht beurteilt (I 21). Auch
beziiglich der Erkenntnis des Formalgrundes unseres Glaubens wird die
Frage offen gelassen (I 54 f.). Die Unvereinbarkeit von Wissen und Glauben
wird nicht reinlich nach thomistischen Prinzipien dargestellt (I go). Als
metaphysische Wesenheit Gottes wird die Aseitat dargestellt, dabei freilich
erklart, dal die thomistische Auffassung vom esse subsistens sich damit
deckt (I 106 f.). Vom Thomismus wird S. 141 gesagt : « Als sein Begriinder
wird gewohnlich der spanische Dominikanertheologe Bafez (gest. 1604)
genannt, von der Schule selbst aber Thomas.» B. hebt aber auch die
Ubereinstimmung zwischen Thomas und Thomismus hervor, wo er sie zu
finden glaubt, z. B. I 246 f. Bei den Kontroversen zwischen Thomismus,
Molinismus, Augustinismus, Kongruismus werden die Wesensziige der
Systeme hervorgehoben und jeweils bei der Beurteilung die zu machenden
oder vielmehr gemachten Einwiirfe berichtet (II 70-75). Bei der Irage
iiber eine oder zwei Existenzen in Jesus iibernimmt B. aus Gutberlet
zustimmend «zwei starke Bedenken, da es schwer begreiflich erscheint,
wie eine Wesenheit real sein und doch nicht existieren soll; aber viel
wichtiger ist, daB damit der Menschheit Christi géttliche Existenz zuer-
kannt wird ; ein endliches Wesen kann unmoglich gottliche Existenz haben »
(I 347). Die Frage nach dem Formalelement der Seligkeit, welche sog.
Intellektualisten und Voluntaristen trennt, scheint B. gegenstandslos (11 478 ;



Literarische Besprechungen 223

cf. I 53). Solche und dhnliche Einschrinkungen werden uns nicht hindern,
das Streben nach Verwertung spekulativer Theologie anzuerkennen, das in
vorliegender, vorab positiv, historisch eingestellter Dogmatik zu Tage tritt.

Freiburg (Schweiz). P. Crispin Moser O. M. Cap.

Gratry A.: Weisheit des Glaubens. Katechismus fiir Gebildete. Uber-
setzt von Dr. Emil Scheller. Miinchen, Kosel-Pustet. 1928. LXI1-298 SS.

Alphons Gratry (1805-1872) war ohne Zweifel einer der begabtesten,
eifrigsten und originellsten Vertreter des hoheren Geisteslebens des katho-
lischen Frankreichs um die Mitte des XIX Jahrhunderts. Das vorliegende
Werk « La philosophie du Credo » erschien 1861. Es war hervorgegangen
aus einem Briefwechsel mit dem damals in der Verbannung in Briissel
lebenden General de Lamoriciere, der einstens an der polytechnischen
Hochschule zu Paris sein Mitschiiler gewesen war und nun im Suchen
nach dem verlorenen Glauben ihn um Hilfe bat. Gratry leistet ihm diese,
indem er an der Hand des Apostolischen Glaubensbekenntnisses die Uber-
einstimmung des Glaubens mit den tiefsten Gedanken der natiirlichen
Erkenntnis nachweist. Es geschieht in der Form eines Dialoges zwischen
dem Meister, dem Vertreter der katholischen Lehre, und dem Jiinger,
dem modernen Gebildeten. Die Spekulation, deren er sich hier und ander-
wirts bedient, sucht er in einem weit hoheren Grade, als es zu seiner Zeit
sonst auch bei Katholiken der Fall war, auf die vom hl. Thomas geschaffene
Grundlage zu stellen. In diesem Sinn kann er wirklich als Vorbote des
wieder erstarkenden Thomismus bezeichnet werden. Freilich treten auch
in diesem Werke Lieblingsideen Gratrys auf, die nicht aus dem Studium
des Aquinaten stammen diirften, so S. 10 f. der Beweis fiir das Dasein
Gottes aus der Erkenntnis:der Begrenztheit und Unvollkommenheit alles
Geschopflichen. « Nach dieser Erkenntnis stellt die Vernunft durch
unmittelbare SchluBfolgerung mit der Schnelligkeit der Evidenz und der
Strenge des mathematischen Beweises fest, dall die unvollkommenen
begrenzten Dinge, die wir sehen, aus dem Gegensatz heraus, auf das
unendliche Sein hinweisen, das wir nicht sehen. » Hieher geh6rt auch sein
Operieren mit der Infinitesimalrechnung fiir den Glaubwiirdigkeitserweis
geoffenbarter Wahrheiten. S. 101, 118, 121. Wihrend des Vatikanischen
Konzils war Gratry bekanntlich ein heftiger Gegner der Definition der
Unfehlbarkeit des Papstes; doch kam er von dieser Gegnerschaft sofort
nach der Definition durch wvolle Unterwerfung zuriick, und im vor-
liegenden Werk zeigt nichts eine unfreundliche Stellung gegen den Nach-
folger Petri.

~ Die Darstellung ist, wie es sich bei einem zu den 40 Unsterblichen
gehorenden Schriftsteller von selbst versteht, iiberaus gewandt und geist-
reich. Nicht alles, was 1861 zeitgemdll war, ist es auch heute noch (vgl.
z. B. das S. 76 ff. iiber die Echtheit der Biicher des Neuen Testamentes
Gesagte), aber vieles ist heute noch ebenso zeitgemill wie 1861 ; was von
der Kirche, den Sakramenten, dem ewigen Leben gesagt wird, ist stellen-
weise von erhabener Schonheit, alles aber ist interessant. Die Ubersetzung



224 Literarische Besprechungen

ist mit wenig Ausnahmen vorziiglich. S. 177, Z. 14 v. 0., sollte es statt:
« Ich verstehe nur zu antworten », heillen : « Ich weil3 nicht, was antworten » ;
S. 186, Z. 12 v. 0., statt «des Lebens » «des Leibes » der Kirche. Dankens-
wert sind die Iinleitung und die Anmerkungen; die Anmerkung S. 205
jedoch : « Die Gewalt der Bischofe stammt unmittelbar von Gott und nicht
vom Papst », ist zu apodiktisch, da die gegenteilige Ansicht, um wenig
zu sagen, ebenso wahrscheinlich ist. Zum SchluB3 sei der Wunsch aus-
gesprochen, daB das Werk, daB einstens dazu beitrug, aus dem Zweifler
de Lamoriciére einen musterhaften Christen zu machen, auch heute noch
vielen Nutzen stiften moge.

Stift Einsiedeln. P. Meinrvad Benz O. S. B.

Soreth S. O.P.: GrundriB der Heilslehre. Compendium Theologiae
des hl. Thomas von Aquino, ins Deutsche iibersetzt. (Aus Gottes Reich.
Veroffentlichungen des Katholischen Akademiker-Verbandes, herausgegeben
von Prilat Franz Xaver Miinch.) Augsburg, Literarisches Institut von
Haas und Grabherr. 1928. xv-271 SS.

Wie der hl. Augustin im letzten Jahrzehnt seines arbeitsreichen Lebens
auf Bitten des Romers Laurentius sein Enchiridion verfalte, als ein stetes
Geleitsbuch zur Bewahrung des katholischen Glaubens, so widmete auch
der hl. Thomas ein dhnliches Werk seinem geliebten Mitbruder und treuen
Begleiter Reginaldus von Piperno, und zwar auch im letzten Jahrzehnt
seines so fruchtbaren Lebens und Schaffens. Er nannte es Compendium
Theologiae, AbriB der Heilslehre. Wie der hl. Augustin, so wollte auch
der hl. Thomas die ganze christliche Lehre zusammenfassen unter Glaube,
Hoffnung und Liebe. Was der Christ glauben miisse, sollte dargetan werden
an den Artikeln des Apostolischen Glaubensbekenntnisses, was er hoffen
solle an den Bitten des Vaterunser, die Gebote sollten erklirt werden an
dem groflen Gebote der Liebe. Obgleich aber das Werk des Aquinaten
viel umfangreicher ist als das des hl. Augustin, war es ihm doch, im
Gegensatz zu diesem, leider nicht vergoénnt, es plangemdf3 zu vollenden.
In 256 Kapiteln, wovon 246 vom Glauben handeln, gelangte er bis etwas
iiber den Anfang des zweiten Teiles hinaus, als ihm der Tod die Feder
aus der Hand nahm. « Vom Tode iliberrascht, konnte der hl. Thomas dieses
wunderbare Werk nicht mehr vollenden », schrieb wehmiitig eine Freundes-
hand, wohl die des treuen Reginald, unter das jah, mitten in einem Satz
abbrechende Manuskript. :

Es liegen vor: die Abhandlungen iiber Gott den Einen und Drei-
einigen, iiber die Schopfung, die Vorsehung und den Siindenfall der Stamm-
eltern, iiber die Menschwerdung und Erlésung, sowie iiber die erste und
einen Teil der zweiten Bitte des Vaterunser.

Alle diese Gegenstinde hat der heilige Lehrer auch anderwirts
behandelt, und zwar mit gréBerer Ausfiihrlichkeit; aber auch dem, der
diese Werke kennt, bleibt das vorliegende héchst interessant. Er sieht
darin, welche Fragen dem Heiligen als die wichtigsten, welche Beweise
als die einleuchtendsten erschienen, Uberall zeigt sich der gewaltige Geist,



Literarische Besprechungen 225

der die schwierigsten Fragen mit der groBten Leichtigkeit bewiltigt ; aber
mit Recht macht der Ubersetzer darauf aufmerksam, daB gerade iiber
dieses Werk, und zwar besonders iiber die letzten Kapitel, ein warmer
Hauch des liebenden Gemiites hinzieht; wo er von den ewigen Giitern
spricht, auf die das Hoffen des Christen geht, ist es, als ob schon ein
Schimmer der ewigen Freuden aus den Worten des Heiligen wiederleuchte.

GewiB war also die Ubersetzung gerade dieses Werkes besonders
angezeigt, wenn es sich darum handelte, dem deutschen Volk in seiner
Sprache einen Einblick in den Geist und die Lehre des hl. Thomas
zu verschaffen.

Die Ubersetzung ist im allgemeinen vortrefflich. Es wurde Ernst
damit gemacht, eine wirklich ganz deutsche Sprache zu schreiben unter
Ausmerzung auch jener Fremdwdorter, die als Kunstausdriicke oder Fach-
bezeichnungen bisher als unentbehrlich galten : so heit forma nicht ein-
fach Form, sondern Wesensbestimmungsgrund, materia Wesensanlage,
potentia bestimmbare Anlage, Erfiillbares, actus Wirklichkeit, actus primus
untere Stufe der Wirklichkeit, actus secundus obere Stufe der Wirklichkeit,
suppositum oder hypostasis Selbstandwesen, accidens zur Wesenheit Hinzu-
kommendes, Aullerwesentliches usw. Wiirde durch diese Verdeutschungen
dazu beigetragen, eine einheitliche deutsche Fachsprache fiir die katholische
Philosophie anzubahnen, so wiirde das ein sehr erfreulicher Gewinn sein.

Die Ubersetzung ist sodann sachlich genau und richtig und bewahr-
heitet in hohem MaB den Satz: Eine gute Ubersetzung ist der beste
Kommentar. Der Geist der deutschen Sprache ist gewahrt, doch wird
nicht selten die so einfache, nur auf Wahrheitserkenntnis und Wahrheits-
iibermittlung abzielende Ausdrucksweise des Aquinaten etwas geopfert,
zu Gunsten eines mehr gefiihlsbetonten Stiles. Als Beispiel diene die erste
Halfte des kurzen Kapitels 36, das die Lehre von Gottes Dasein und Wesen
abschlieBt. St. Thomas schreibt: « Haec autem, quae in superioribus
de Deo tradita sunt, a pluribus quidem gentilium philosophis subtiliter
considerata sunt, quamvis nonnulli eorum circa praedicta erraverint: et
qui in iis verum dixerunt, post longam et laboriosam inquisitionem ad
veritatem praedictam vix pervenire potuerunt.» Die Ubersetzung lautet :
« Diese ganze bisherige Lehre von Gott hat schon eine Reihe von heid-
nischen Philosophen in scharfsinniger Geistesarbeit erkannt, wobei ihnen
freilich Irrtimer gegen die angegebenen Wahrheiten unterlaufen sind ;
und das etwa geschiarfte Wahrheitsgold hat ihnen wahrlich Jahre um
Jahre gekostet. Und die harte Miihe hat ihnen die Forscherstirne tief
gefurcht. » Es mag nun wohl sein, daB diese Ubersetzungsweise dem
modernen Empfinden mancher entgegenkommt, doch kaum derer, die
zu einem tieferen Verstindnis des Heiligen berufen sind. Es diirfte denn
doch nicht iibertrieben sein, zu behaupten, der geniale Geist des englischen
Lehrers habe seinen Ausdruck so beherrscht, daB derselbe das ange-
messenste Kleid seines Gedankens und in diesem Sinne klassisch war.
Deshalb diirfte jene Ubersetzung die beste und auf die Dauer beliebteste
sein, die unter Wahrung des deutschen Sprachcharakters auch den
charakteristischen Stil des hl. Thomas am treuesten nachbildete.



226 Literarische Besprechungen

Dankend zu erwdhnen sind die kurze, gediegene Einleitung und die
sehr niitzlichen an den Schlufl verwiesenen Anmerkungen.

Es sei zum SchluB3 nur noch dem dringenden Wunsch Ausdruck gegeben,
da3 das schone und vornehm ausgestattete Buch recht viele Beachtung
unter den Gebildeten finden mége. Es ergeht neuestens der laute, ja iiber-
laute Ruf nach einer neuen Theologie, die, an die bewihrte katholische
Erbweisheit ankniipfend, mit allen modernen religiésen Irrtiimern im
einzelnen und eingehend sich auseinandersetzen soll (vgl. « Theologie und
Glaube » 1929, S. 413 ff.). Leider muB8 man dabei den Eindruck gewinnen,
daBl zu wenig des Goethischen Wortes gedacht sei: Was du ererbt von
deinen Vitern hast, erwirb es, um es zu besitzen. Zuerst und zufdrderst
heilt es die bewidhrte katholische Erbweisheit griindlich kennen lernen,
bevor man etwas daran ankniipfen kann, und um mit den modernen Ideen
sich™ niitzlicherweise auseinanderzusetzen, mufl man dariiber klar sein,
was die katholische Vergangenheit in ihren groBten und tiefsten Geistern
iiberliefert hat. Sonst besteht die augenscheinliche Gefahr, dal man Gold
hingebe und Scheingold eintausche. Auch Laien, die sich allzu leicht zur
Kritik an den Theologen berufen fiithlen, wiirde eine genauere Kenntnis
der katholischen Erbweisheit sehr schitzenswerte Dienste tun. Nun, der
hl. Thomas ist mit seinem Abri3 der Heilslehre ein zuverldssiger Fiihrer
zu diesem Weisheitsschatz.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

Asin Palacios M, : El justo medio en la creencia (Compendio de Teo-
logta Dogmadtica) de Algazel, Madrid, Instituto de Valencia de Don Juan.
1929. XV-555 SS.

Nedum in philosophicis, sed et in theologicis praesertim disciplinis
magnum nomen sibi comparavit Algazel. Fortasse nullus — teste clarissimo
Professore matritensi — adeo profunde et harmonice concordare tentavit
doctrinas philosophicas cum dogmatibus Al-Korani; quo factum est, ut
opera eius theologica, imprimis dogmatica, veluti Syllabus et tessera ortho-
doxiae inter Mohamedi sectatores haberentur (p. 8-9).

Eminet autem inter opera eius theologica Ictisad, hoc est, De iusto
medio in crvedendo seu De usu discreto vationis et revelationis in theologia
dogmatica (p. 27), quod est veluti Compendium aut Summa quaedam
theologiae islamicae.

Praeter Introductionem quandam, ubi de natura et de methodo theo-
logiae disseritur, continet hoc Opus Algazelis quattuor partes, scilicet
a) de esse Dei, b) de divinis attributis, ¢) de operationibus divinis, d) de
revelatione prophetica seu de veritate missionis Mohamedi.

Schema tractatuum huius Operis videtur coincidere magna ex parte
cum schemate tractatuum scholasticorum De Deo Uno (p. 9-10). Inde
momentum eius historicum. In multis quaestionibus De Deo Uno non
habetur oppositio, sed harmonia inter doctrinam mohamedicam et chri-
stianam (p. 5) ; aliunde, theologi arabes videntur cognovisse opera Patrum



Literarische Besprechungen 254

orientalium ecclesiae, eaque, quoad partem rationalem, magna ex parte
complevisse in favorem dogmatum communium de Deo Uno (p. 5-6).

Inde probabile videtur, quod istae speculationes theologicae, semel ac
cognitae fuerunt a traductoribus christianis aliorum operum philosophi-
corum islamismi, infuxum quendam plus minus directum et profundum in
theologiam scholasticam occidentis exercuisse ; et sic quodammodo explicari
posset magna illa et quasi subitanea evolutio theologiae occidentalis in
saeculo XIII (p. 7), quatenus, praeter opera stricte philosophica, alia proprie
theologica arabum a scholasticis, et cognita, et in proprium usum conversa
fuerint. Ac revera Raymundus Marti, Albertus Magnus et S. Thomas
notionem quandam certo habebant theologiae et sectarum religiosarum
islamismi (p. 6-7).

Ut ergo haec hypothesis de origine partiali theologiae scholasticae
saeculi XIII comprobari possit, praeclarus arabista matritensis adnotat in
decursu traductionis Operis Algazelis coincidentias et similitudines inter
Algazelem et S. Thomam.

Addit etiam, pro complemento doctrinae algazelianae, quinque appen-
dices, quae continent fragmenta quaedam selecta ex aliis operibus theo-
logicis eiusdem, nempe Ilcham, Mihac, Miyar, Macsad, Mostadhiri et Faisal.

Pro maiori quoque utilitate et facilitate adnectit quinque indices,
personarum scilicet, scholarum tam islamismi quam christianismi, citationum
S. Thomae, analyticum et syntheticum.

Versio hispanica Operis Algazelis, super editione arabica « El Cairo »
directe facta, est pulchra, nitida, exacta (ut ex specialistis audivi), castigata
etiam ; nam ultra quadraginta errata textus arabici corrigit indefessus
arabista.

Magnae utilitatis fore putamus hoc opus omnibus illis qui studiis
arabicis et scholasticis incumbunt. Hypothesis possibilis et versimilis, quam
egregiul Professor innuit in suo prologo, comprobanda et complenda erit,
non a priori, sed ex historicis documentis, quibus influxus positivus theo-

logiae islamicae in scholasticam — si, et quantum, et quomodo re vera
exstitit — critice ac scientifice stabiliatur.
Friburgi, Helv. J.-M. Ramirez O. P.

'Buonpensiere H. 0.P.: Commentaria in primam partem Summae Theo-
logicae S. Thomae Aquinatis, a q. XXII ad q. XLIII (De Deo Trino).

Vergarae, El Santisimo Rosario. 1930. vIII-608 SS.

Hoc opus, iam pridem lithographice expressum, post mortem Auctoris,
ab eoque partim auctum et emendatum, in lucem prodit.

In illo eaedem ac in volumine de Deo uno (Romae 1902) qualitates
vigent, claritas nempe elocutionis, soliditas doctrinae, eruditio, fidelitas
scholae thomisticae.

Singulos articulos S. Thomae commentariis illustrat et ditat, non
solum ex locis parallelis ipsius Thomae, verum etiam, quoad partem
positivam, ex operibus Van-Rast, Petau et Gazzaniga; quoad partem



228 Literarische Besprechungen

vero speculativam abunde satis utitur commentariis Caietani, Banezii,
Nazarii, Grandi aliorumque.

Opus, ut iacet, videtur esse nimis analyticum. «Commentatori» qui-
dem non est vitio vertendum quod analysi textus, quem exponit, maxime
incumbat (hoc enim est principale munus eius: vim et ambitum textus
patefacere), dummodo tamen syntheseos, quae ex accurata analysi textus
trahi debet, ne nimis obliviscatur.

Quandoque etiam nimis videtur indulgere dialecticae, cum detrimento
altioris et profundioris speculationis metaphysicae.

Sed praesertim in parte positiva et historica quadantenus deficere
videtur. Opera quidem Van-Rast, Petau et Gazzaniga pro suo tempore
optima erant, modo tamen superata sunt et in pluribus correcta. Recen-
tissima opera positiva de re trinitaria penitus desiderantur.

Nihil ergo mirum, si quaedam minus exacta, vel etiam historice falsa,
in hoc opere irrepserint. Sic, exempli gratia, ait (p. 8) Michaelem Servetum
Tarracone natum esse anno 1509, revera tamen Servet (non Servede, ut
Auctor scribit) natus est Tudelae (Navarra), et ignoratur annus nativitatis
eius. Scribit etiam (p. 22, 260, 261) doctrinam Raymundi Lullii de demon-
strabilitate rationali mysterii Trinitatis cerfo damnatam fuisse a Gregorio
XI, VII Kal. feb. 1376 : norunt omnes talem damnationem minime certam
esse. Quae de Priscillianismo dicit (p. 81), sunt incompleta penitus et
iamdiu superata.

Generatim historia haereseon et haereticorum non est ad regulas
criticae exacta nec secundum fontes expressa. Similiter documenta Patrum
non sat critice et accurate adferuntur. i

At haec, quae modeste et reverenter animadvertere voluimus, secun-
daria sunt in Opere essentialiter speculativo, inde a triginta fere annis
scripto et ab Auctore nondum finaliter correcto.

Ceterum, editori maxime gratulamur ob accuratam et castigatam
formam typographicam.

Studentibus theologiae sincero animo illud commendamus.

Friburgi, Helv. ' J. M. Ramirez O. P.

Mystik.

A. Gardeil O. P. : La structure de ’dme et 1’expérience mystique. 2 vol.
Paris, Gabalda. 1927. XxXxVI-397 ; 370 SS.

In der Flut der Neuerscheinungen iiber Mystik steht das vorliegende
Werk mit seiner Eigenart so ziemlich auf einsamer Warte. Wie schon
der Titel ankiindigt, hat der Verfasser nicht die Absicht, rein beschreibend
mystische Erlebnisse zu schildern oder praktische Weisungen fiir die Seelen-
fithrer zu geben. Dazu wire ein neues Buch wirklich nicht vonnéten. Und
doch fiillt Gardeils Werk eine empfindliche Liicke in der mystischen Lite-
ratur aus : es bietet einmal, die zerstreuten Bausteine aus allen Disziplinen
vereinigend, in umfassender Synthese die metaphysisch-dogmatisch-psycho-
logischen Vorbedingungen des mystischen Erlebens iiberhaupt, die unerlaB-



Literarische Besprechungen 229

lichen Voraussetzungen fiir jedes tiefere und zusammenhédngende Verstdndnis
des mystischen Problems. Der Verfasser driickt sich freilich bescheidener
aus : alle mystischen Tatsachen haben ihre Ursachen ; die Frage nach der
causa efficiens, formalis und finalis des mystischen Geschehens ist schon
viel erértert worden ; viel seltener und allzu oberflichlich hat man sich
mit der causa materialis, dem Subjekt und Triger der mystischen Erfahrung
beschiftigt, obwohl gerade auch von dieser Seite bedeutsame Beitrige zur
Loésung mystischer Probleme zu erwarten sind. Hier setzt nun Gardeil
ein : sein Studium gilt dieser causa materialis : der Menschenseele im Stand
der Gnade. Er will antworten auf die Frage: besteht ein kausaler Zu-
sammenhang zwischen der inneren Wesensart des Menschengeistes und
der Eigenart der mystischen Erfahrung ? Welches sind die psychologischen
Grundlagen und Vorbedingungen mystischen Erlebens ? Wirft die konstante
Behauptung der Mystiker von einer ummittelbaren Gotteserfahrung nicht
alle iiberlieferten Gesetze menschlicher Psychologie tiber den Haufen ? Mit
anderen Worten : sind die héchsten mystischen Erlebnisse wesensfremde,
rein zufillige, nur von aullen her der Seele zugekommene, ihrer innersten
Eigenart fremde Geschehnisse, aulerordentlich im Sinn von «extra ordinem
et ‘capacitatem », entbehrliche Luxusartikel in der Heils6konomie, — oder
bietet die innere Struktur der Seele im Gnadenstand eine Art von Anlage
und keimhafter Grundlegung ; ist die Seele des Gerechtfertigten selber eine
wirkliche Ursache (causa materialis) fiir die Entfaltung und die Eigenart
mystischen Erlebens ? Die Beantwortung dieser Fragen ist nicht blof fiir
eine ernste wissenschaftliche Behandlung der mystischen Probleme von
grundlegender Bedeutung, sondern hat auch entscheidenden Einflul auf
rein praktische Stellungnahmen.

Die heiligen Augustin und Thomas, und unter den Thomaskennern
vor allem Johannes a S. Thoma, zieht Gardeil in umfassender Weise heran,
um Licht in die schwierige Frage zu bekommen. Die Teile des Werkes —
zum groBten Teil schon als Artikel in der Revue Thomiste und anderswo
erschienen — stehen hier in engstem Zusammenhang, bilden einen einzigen
imposanten organischen Aufbau, sodaB kein Kapitel ohne das voraus-
gehende voll verstanden und gewertet werden kann : ein Werk aus einem
GuB, wenn auch einzelne Untersuchungen und Zitate (bes. aus Augustin)
sehr weit ausholen und die grof3e Tendenz leicht aus den Augen entschwinden
lassen : kurze und klare Prologe und Konklusionen zu jedem Abschnitt
helfen aber in vorziiglicher Weise immer wieder auf die groe HauptstraBe,
gewahren Riickblick und Ausblick. Die ganze Darstellung des schwierigen
Stoftes ist iiber Erwarten originell und geistreich, die Sprache von wohl-
tuender Klarheit und Frische. Zwei gro3e Prinzipien beherrschen unsichtbar
die ganze Untersuchung: «Omne receptum ad modum recipientis » und
« Gratia non destruit naturam, sed perficit et elevat. »

Der Gedankengang des Werkes laB3t sich in gedringter Zusammen-
fassung nur unvollkommen wiedergeben und vermittelt keine Ahnung vom
Reichtum theologischer Bildung und von der Beweiskraft der Argumente.

Grundlage und Trager alles geistigen Lebens, also auch des iiber-
natiirlichen, auch des mystischen Lebens, ist die Menschenseele. So wird

Divus Thomas. 16



230 Literarische Besprechungen

im ersten Teil, in starker Anlehnung an die scharfsinnigen psychologischen
Spekulationen Augustins, die innere, wesentliche Struktur der Menschen-
seele untersucht (S. 1-352: Le Mens, sujet récepteur de notre vie divine).
Gardeil findet, daB3 dieser « Mens », d. h. die Seele, insofern sie Geist ist,
Triager und Subjekt der Gnade und alles iibernatiirlichen Lebens sei.
Obwohl in ontologischer Hinsicht vdéllig einfach und ungeteilt, ist dieser
Menschengeist in der Erkenntnisordnung nicht absolut einfach. Weil durch-
aus immateriell, erscheint der Mens als noscens und zugleich als noscibilis,
amans und amabilis ; der Mens scheint so fiir sich selber, fiir sein eigenes
Erkennen und Lieben das geeignetste, weil konnaturellste und néchst-
verbundene Objekt zu sein: eine direkte, rein geistige, experimentelle
Selbsterkenntnis, Selbstwahrnehmung und Selbstliebe ist also wenigstens.
virtuell, habituell, der Anlage nach im Mens vorhanden (wie in der ebenfalls
rein geistigen Natur der Engel) ; die Verbundenheit mit dem Koérper und
die daherriihrende Abhingigkeit von Phantasmen allein hindert den Geist
an der wirklichen Ausiibung dieser in seiner Wesensstruktur veranlagten
unmittelbaren Selbsterkenntnis; dieses Hindernis fillt aber, sobald die
Seele vom Leib getrennt ist (S. 151-52).

Durch diese im Grund der Seele vorhandene virtuelle Anlage zur
direkten Selbsterkenntnis ist der Mens ein Abbild Gottes, ein analoges
Abbild der Trinitdit mit ihrem innersubstanziellen Selbsterkennen und
Selbstlieben. Die Seele ist damit schon ein Tempel Gottes, aber erst das
bloBe Bild Gottes thront darin, nicht seine personliche, substanzielle Gegen-
wart. Es ist eine erste, schattenhafte Besitzergreifung des Menschen-
geistes durch Gott (prise de possession comme par procureur). Hier nun,
im rein geistigen Mens, mit seiner habituellen, potenziellen Anlage zur
Selbsterkenntnis und Selbstliebe, ist nach Gardeil der geeignete, bereitete
Geburtsort alles gottlichen Lebens (le lieu de la nativité de toute la vie
surnaturelle » (S. 130, 350 u. 6.).

Dazu kommt aber von Anfang an eine zweite, sehr reale Besitz-
ergreifung : die substanzielle Gegenwart Gottes in allen Geschépfen, also
auch im Menschengeist, durch die Allgegenwart. Gott ist nicht mehr bloB
wie ein Original im Abbild, sondern wirklich und wesentlich im tiefsten
Innern des Geistes zugegen. Weil Gott aber unendlich erhaben ist iiber
die geschopfliche Beschrianktheit des Geistes, ergibt sich aus seiner realen
Gegenwart im Innern des Geistes noch nicht die positive Fahigkeit, diesen
immanenten Schopfergott direkt und experimentell zu erkennen, wahr-
zunehmen. Der Geist besitzt hiezu nur eine rein positive, rezeptive
Fassungskraft ; seiner Anlage, seiner innern Struktur nach ist er «capax
Dei », aber es ist keine positive, effektive Fahigkeit, nur eine non-contra-
dictio, eine pure Moglichkeit, aber doch immerhin eine Moglichkeit zum
iibernatiirlichen direkten Erkennen Gottes in der Visio beatifica: es ist
eine potentia oboedientialis passiva, von Gottes Allmacht und Giite goéttliche
Energien, Gottes Gnade zu empfangen (S. 351).

Diese Gnade (zweiter Teil : La grice sanctifiante, S. 353-392) aktuiert
und vollendet, was die potentia oboedientialis nur méglich gemacht. Onto-
logisch genommen, ist sie formelle Anteilnahme an der géttlichen Natur



Literarische Besprechungen 23I

(insoweit das einem Geschépf méglich ist) : wir werden auf eine viel héhere
Seinsstufe erhoben, auf Gottes Niveau erhéht, ihm konnaturell. In ihrem
dynamischen Sein betrachtet, verleiht die Gnade die habituelle Fahigkeit,
Gott als spezifisches Objekt zu erfassen; die Seele erhilt die habituelle
Tendenz und Richtung auf die direkte Visio Dei und die dazu vorbereitenden
Akte der Erkenntnis und Liebe. ‘

Daraus ergibt sich der dritte Teil als Synthese des ersten und zweiten :
Die Struktur der begnadigten Seele (L’intérieur de I'Ame juste, 11 1-87).
Der Geist bekommt durch die Gnade nicht nur die Hinorientierung auf die
gottlichen Realititen, nicht nur die Anlage zu intentionalen Akten der
Ubernatur, sondern im Geiste selber wohnt Gott (Inhabitatio Trinitatis).
Schon vor der Gnade war Gott zugegen durch seine Allgegenwart ; aber
unfaBbar, gleichsam versiegelt im Grund der Seele ; jetzt, durch die Gnade,
ist der Geist vergéttlicht, Gott konnaturell, koordiniert geworden : Gott
bietet sich jetzt dem Erkennen und Lieben als spezifisches Objekt dar:
ist nicht mehr zugegen wie ein Ding im Ding, sondern wie ein Objekt
dem Erkennenden und Liebenden, wie ein Freund dem Freunde. Beziiglich
des Zustandekommens dieser Einwohnung Gottes, dieser Gegenwart Gottes,
wie sie einzig und speziell der Gnade entspricht, vertritt Gardeil eine eigene,
wie mir scheint, solid begriindete und iiberzeugende Ansicht (II 6-42):
die Inhabitatio Trinitatis ist nicht eine bloB8e (graduelle) Erweiterung der
Allgegenwart, wie Vasquez meinte ; sie kidme aber auch nicht oine die
Allgegenwart, rein durch die Gnade gefordert, zustande — wie Suarez und
manche Thomisten, auch Froget annehmen —, sondern die dem Gnaden-
stand entsprechende Gegenwart Gottes baut auf der Allgegenwart, der
praesentia Dei per immensitatem, auf, wie eine Aktuierung auf ihrer
potentiellen Anlage.

Ist nun Gott selber — durch Gnade und Einwohnung — als Objekt
dem geistigen Erkennen und Lieben zuinnerst gegenwirtig, so ergibt sich
die Frage (IV. Teil : La structure de la connaissance mystique ; II 89-279) :
ob dieses Objekt einzig durch Uberlegung und schluBfolgendes Denken,
gewissermafen nur auf Distanz, oder schlieBlich auch direkt, quasi experi-
mentaliter et immediate erfaBt und erfahren werden koénne. Gardeil ant-
wortet, der Menschengeist konne rein natiirlich schon, indem er auf den
Ursprung und Quellpunkt seiner intentionalen Akte zuriickforsche, zu einer
zwar unklaren, aber doch unmittelbaren, experimentellen Selbstwahr-
nehmung gelangen ; das gleiche sei auch mdéglich, wenn die Seele im
Gnadenstand sich befindet : besonders unter dem EinfluB der theologischen
Liebe und der Gabe der Weisheit konne es zu einer direkten experimen-
tellen Wahrnehmung des immanenten Gottes kommen, wobei weder Phan-
tasmen, noch Schlufifolgerungen, noch eingegossene Ideen am Akte beteiligt
sind.

Immer konsequent und unerbittlich auf seiner Grundthese aufbauend,
kommt also Gardeil zu einem Resultat, das einerseits den kiihnsten
Bekenntnissen der Mystiker gerecht wird, das andererseits die psychologische
Moglichkeit und die Genesis des mystischen Erlebens aufhellt und von
Grund auf dem Verstindnis nahe bringt, zugleich die Mystik in den Rahmen




232 Literarische Besprechungen

des gesamten Gnadenlebens und der menschlichen Psychologie einordnet.
Er trifft sich interessanterweise mit bedeutenden Mystikforschern, die auf
ganz anderen Wegen zum Ergebnis kamen (Garrigou-Lagrange, Arintero,
Joret, Vincent, Cayré, Grabmann, Lercher, Maréchal u. a.) in der Auffassung,
da@3 das hochste mystische Erleben, das auf Erden moglich ist, die unmittel-
bare Erfahrung Gottes (contemplatio infusa, cognitio Dei quasi experi-
mentalis) die erhabenste, wohl seltene, aber immerhin normale und
« natiirliche » Entfaltung und Vollendung des Gnadenlebens, das in der
Seelenstruktur schon potentiell grundgelegte, durch die Gnade keimhaft
gegebene und angeregte hochste organische Erblithen des tibernatiirlichen
Organismus darstellt (supréme épanouissement de 1'état intérieur de I'ame
sainte, supréme éclosion et comme l'apogée de ce magnifique organisme de
la grace sanctifiante, S. 274, 275 u. 6.).

In einer interessanten Artikelreihe « Examen de conscience » (Revue
Thomiste 1927 ff.) setzt sich Gardeil mit den verschiedenen Kritikern seines
Werkes auseinander, diskutiert und umschreibt manche miBverstandene
oder ungenau erfaf3te Formulierung seines Buches, ohne indes zur Aufgabe
oder Anderung irgend einer bedeutsamen Position sich veranlaBt zu sehen.

Wolhusen. Prof. B. Hofstetter.

Dominikanisches Geistesleben. — Vechta i. O., Albertus Magnus-Verlag.

Mumbauer J. : Die Briefe des seligen Jordan von Sachsen. Aus dem
Lateinischen iibersetzt und mit einer Einleitung herausgegeben. — 1927.
LI-129 SS.

Wilms H. O. P. : Das Tugendstreben der Mystikerinnen. Dargestellt
nach alten Chroniken der deutschen Dominikanerinnen und nach den
Aufzeichnungen begnadigter Nonnen des Mittelalters. 1927. 298 SS.

Soreth §. M. O.P.: Von gottlichem Leben. Dem hl. Thomas von
Aquin zugeschrieben. Mit einem Kommentar von P. Lemonnyer O. P.
1927. 216 SS.

Wilms H. O.P.: Der seligen Margareta Ebner Offenbarungen und
Briefe. Ubertragen und eingeleitet. 1928. 292 SS.

Banten G. M. O. P. : Humbert von Romans. Tugendleben im Ordens-
stand. Ubertragen. — Scheeben H. Ch, : Vinzenz Ferrer. Das geistliche
Leben. Aus dem Lateinischen iibersetzt. 1928. 176 SS.

Die fiinf vorliegenden Binde dieser Biicherreihe « Dominikanisches
Geistesleben » verdienen alles Lob und beste Empfehlung. Eine bessere
Popularisierung der Mystik und Aszetik des katholischen Mittelalters 13t
sich kaum denken als diese unhter dominikanischer Leitung von trefflichen
Kennern herausgegebene Serie. Zwar gibt es der Mystik-Publikationen seit
etwa fiinfundzwanzig Jahren im deutschen Sprachgebiete wahrlich nicht zu
wenige. Aber sie sind nicht selten von zweifelhaftem Werte, so dal3 sie
eher schaden als niitzen. Es ist bedauerlich, wenn katholische Mystiker
in protestantischer, pantheistischer, monistischer, theosophischer oder gar



Literarische Besprechungen 233

psychoanalytischer Tendenz modernisiert und beleuchtet werden. Es ist
doch grotesk, wenn z. B. Angelus Silesius von dem Monisten Boélsche,
von dem Theosophen Hartmann oder von dem theologisch unwissenden
Protestanten Ellinger, Meister Eckhart und die « Theologia Deutsch » von
dem Monisten Biittner ediert und glossiert werden, und zwar teilweise in
haBsprithender Kirchenfeindlichkeit.

Gegen solchen MiBbrauch gibt es keine bessere Abwehr, als indem
katholische Theologen mit entsprechender philosophisch-historischer Aus-
riistung das alte, kostbare Erbgut katholischer Mystik in seinem echten
Geiste stilgerecht erneuern, wodurch ebensosehr dem Katholizismus als
der Wissenschaft gedient wird. Es ist ja erfreulicherweise seit langem
schon vieles in diesem Sinne getan worden. Es geniigt da, auf die zahl-
reichen und teilweise héchst wertvollen Arbeiten hinzuweisen, die seit
Karl Greith, Ludwig Clarus, P. Denifle, P. Weil} usw. erschienen sind, auf
die Arbeiten von Wilh. SchleuB8ner, Rich. Kralik, Mart. Grabmann, Engelb.
Krebs, Em. Dimmler, Jos. Bernhart, P. Alois Mager, P. Hieron. Wilms,
P. Karl Richstatter, Alf. Heilmann, Otto Karrer und manchem anderen ;
ferner auf die Mystiker-Bande in Herders « Aszetischer Bibliothek », in der
« Sammlung Kosel » und in Schéninghs Reihe « Dokumente der Religion »,
— ganz zu schweigen von den rein fachwissenschaftlichen theologischen
und philologischen Arbeiten katholischer Gelehrter.

Aber trotz alledem ist von katholischer Seite noch lange nicht genug
getan fiir die Erforschung und Popularisierung der katholischen Mystik.
Und so ist jede Mitarbeit auf diesem Gebiete hochwillkommen. Dies gilt
in ganz besonderer Weise von dem neuen Unternehmen « Dominikanisches
Geistesleben » : wird doch hier ein Hauptgebiet mittelalterlicher Aszetik
und Mystik von berufensten Kennern dem breiten Publikum erschlossen.

Gleich der erste Band der Reihe ist ein Volltreffer. Er bietet die
Briefe des sel. Jordan von Sachsen (T 1237), des Nachfolgers des hl. Dominikus
im Generalrat, zum ersten Male in deutscher Ubersetzung, auf Grund der
vorziiglichen wissenschaftlichen Ausgabe von B. Altaner (1925). Jordan,
ein gebiirtiger Norddeutscher, hat uns mit seinen 56 Briefen an die
Dominikanerinnen zu St. Agnes in Bologna, an eine Nonne des Benedik-
tinerinnenklosters Oeren in Trier und an Ordensbriider eine der aller-
schonsten Briefsammlungen des Mittelalters hinterlassen, wahrlich ein
« menschliches Dokument », aber eines der edelsten, reinsten Menschlichkeit,
gepaart mit ungeheurer Tatkraft. Ich kenne aus dem ganzen Mittelalter
wenige Biicher, die so wundersam sympathisch, so ergreifend und spannend,
so kulturgeschichtlich interessant sind, wie diese vom Verfasser niemals
zur Veroffentlichung bestimmten, erst nach seinem Tode (leider nur frag-
mentarisch) gesammelten Briefe. Der groBartige Aufschwung des Domini-
kanerordens unter Jordan wird uns beim Lesen dieser auf rastlosen
Organisationsreisen fliichtig hingeworfenen Briefe und Briefchen erst recht
klar: es wirkte eben hier eine einzigartige Persénlichkeit von wunder-
barem Zauber, der noch jetzt in diesen Briefen lebt. Das Schonste in diesem
Briefbuche sind die 41 Briefe an die sel. Diana von Andald im Domini-
kanerinnenkloster zu Bologna, gdas reizvollste Beispiel einer heiligen



234 Literarische Besprechungen

Freundschaft zwischen zwei geistig hochstehenden Menschen verschiedenen
Geschlechtes ». Der «mittelalterliche Mensch » und im besonderen der
mafvolle, kluge Seelenfiihrer spricht hier unmittelbar zu uns.

Es ist sehr schade, daB3 uns nur Jordans Briefe an Diana erhalten sind,
nicht aber auch die Briefe Dianas an ihn. Wie schén wire es, wenn wir
den ganzen beiderseitigen Briefwechsel Jordans und Dianas besilen,
etwa so wie den von Christina von Stommeln mit Petrus von Dacien, den
von Nikolaus Cusanus mit Bernhard von Waging in Tegernsee, oder
wenigstens den von der hl. Hildegard von Bingen. Wir miissen uns leider
mit dem Torso begniigen und dazu noch einen technischen Nachteil in
Kauf nehmen. Der Ubersetzer, Pfarrer Mumbauer, bringt namlich die
Briefe in der nichtchronologischen Reihenfolge der handschriftlichen Uber-
lieferung und der Altaner’schen Ausgabe. Es wire besser gewesen, die
Stiicke chronologisch nach der Zeit der Abfassung zu ordnen, was nach
Altaners Vorarbeiten zum groBten Teile leicht moéglich ist und dem Leser
eine klarere Gesamtwirkung bote. Ich habe in meinem (im Druck befind-
lichen) Buche « Briefe altdeutscher Mystiker » eine Auswahl der Jordan-
Briefe in chronologischer Ordnung gebracht und glaube, daB sie so besser
wirken.

Der zweite Band, von P. Wilms, schildert « Das Tugendstreben der
Mystikerinnen » auf Grund zahlloser, methodisch (Weg der Reinigung,
Weg der Erleuchtung, Weg der Einigung) zum Mosaik geordneter Exzerpte
aus den Mystikbiichern der altdeutschen Frauenkldster Unterlinden, Engel-
tal, ToB, Otenbach, Kirchberg, Adelhausen, Weiler und Katharinental ;
ferner aus den Biichern der hl. Gertrud, der hl. Mechtild von Hackeborn,
der Adelheid Langmann und der Margarete Ebner. (Leider konnte das
wertvolle, langst gedruckte Buch der Visionen und Offenbarungen der
Christine Ebner, das ich fiir den Verlag B. Filser-Augsburg besorgte, nicht
beniitzt werden, da der Verlag die Vollendung und Herausgabe seit Jahren
hinauszogerte. Es hidtte ebenfalls reiche Ausbeute geboten.) Die vor-
liegende Blumenlese ist also sehr dhnlich dem Wilm’schen Buche « Das
Beten der Mystikerinnen » (1916) und Denifles seit einem halben Jahr-
hundert vielgelesenen « Geistlichem Leben ». Sie ist nicht nur kirchen-
geschichtlich, sondern auch allgemein kulturgeschichtlich wertvoll und
zeigt das geistliche Mittelalter von einer besonderen Seite. Der Verfasser
betont in seiner Einleitung (S. 17) mit Recht ausdriicklich, daB3 er diese
Tugendlehre in besonderer Absicht auch deshalb schrieb, « um zu zeigen,
daB alle echten Mystiker nicht iiber dem Verlangen nach auBlergewéhnlicher
Begnadigung das gewohnliche, einfache Tugendstreben vernachlissigten,
sondern sich darin ernst und beharrlich iibten und alles andere Gott iiber-
lieBen. » So kommt dieser Anthologie schlieBlich auch noch ein praktisch-
erbaulicher Wert zu.

Das dritte Bandchen, von Soreth iibersetzt, das die Kritik leider
dem hl. Thomas abgesprochen hat, habe ich in mehrmonatiger, langsamer
Lesung durchgedacht und habe, nachdem ich mich einmal an die
anthropomorphische Grundanschauung gewoéhnt hatte, tiefen Eindruck
empfangen. «Stiller Jubel, ob solch tiefgriindiger gottnaher Geistigkeit,



Literarische Besprechungen ' 235

gottdhnlicher Seelenschonheit durchstrémt», wie der Ubersetzer treffend
sagt, den besinnlichen Leser.

Die Autobiographie und den Briefwechsel der beriihmten Dominikaner-
mystikerin Margareta Ebner (1 1351) im Kloster Medingen bei Donauworth
in Bayern bringt P. Wilms im fiinften Bandchen der Reihe. Margarete
Ebner ist durch die wissenschaftliche Textausgabe von Ph. Strauch (1882)
in der Mystikforschung wohl bekannt und schon mehrfach der Gegenstand
kritischer Beleuchtung gewesen. Die von ihr selbst verfaBte Beschreibung
ihres Lebens, ihrer Visionen und Offenbarungen ist, obwohl ohne den
poetischen Reiz anderer Biicher gleicher Art, eines der wichtigsten Biicher
der altdeutschen Frauenmystik, umsomehr, da wir daneben auch den
kulturhistorisch {iberaus aufschlufireichen Briefwechsel ihres Freundes-
kreises besitzen. Alle diese Texte sind bisher noch niemals vollstindig aus
dem Altdeutschen iibersetzt worden. Teile der Biographie und eine Aus-
wahl von 15 Briefen erschienen iibersetzt in dem Buche « Frauenmystik
im Mittelalter » von M. David-WindstoBer (1919; «Sammlung Kéosel »),
im ganzen 63 Seiten. Bedeutend umfangreicher ist die Auswahl, die jetzt
P. Wilms in neudeutscher Ubersetzung vorlegt, 229 Seiten. Die erste
Halfte der Biographie ist unverkiirzt wiedergegeben, die zweite Hailfte
verkiirzt, was bei der Trockenheit des Berichtes und den vielen Wieder-
holungen nicht unangemessen erscheint. Auch von den Briefen bringt
Wilms nur einen kleinen Teil, namlich von den 56 Briefen Heinrichs von
Nordlingen an Margarete nur acht, den einzigen erhaltenen Brief Marga-
retens an Heinrich und dann noch acht verschiedene Briefe Verschiedener
aus diesem Kreise. Wilms erklirt diese Weglassung vieler Briefe damit,
da@ sie trotz ihres kulturhistorischen Gehaltes fiir das Seelenleben Marga-
retens nicht wichtig sind. Das ist gewill wahr. Aber es ist doch schade,
dal3 dieser (sehr schwierig zu lesende) Briefwechsel nicht vollstandig tiber-
setzt wurde. Doch sei die Arbeit P. Wilms’ trotzdem mit vielem Dank
begriiit. Sie erhoht seine bisherigen Verdienste auf dem Gebiete der alt-
-deutschen Mystikforschung.

Das sechste Bandchen enthilt zwei verschiedene, selbstindige Texte,
« Tugendleben tm Ordensstand » von Humbert von Romans, dem vierten
Nachfolger des hl. Dominikus im Generalrat, und « Das geistliche Leben »
vom hl. Vinzenz Ferrer. Beide Traktate sind rein aszetischer Natur und
fiigen sich als lehrhafte Texte ganz besonders gut in den Rahmen dieser
Biicherreihe, die ja ausdriicklich der « Einfiihrung in die religiose Ideen-
welt des Dominikanerordens » dienen will. Beide Texte sind einerseits
Denkmiler einer geistesgeschichtlichen Epoche und anderseits auch heute
noch lebendige, machtig ergreifende Wegweiser zum geistlichen Leben,
zunichst fiir Ordensleute, aber auch fir weitere Kreise.

Mogen diese Bandchen « Dominikanisches Geistesleben » recht viele
Leser finden und fiir die Wissenschaft wie fiir das Geistesleben fruchtbar
werden ! Und hoffentlich folgen den erschienenen sechs Bandchen noch
viele andere von gleichem Werte !

Freiburg (Schweiz). W. Oehl.



236 Literarische Besprechungen

Siemer L. M. O. P. : Die mystische Seelenentfaltung unter dem EinfluB
der Gaben des Heiligen Geistes nach der Lehre des hl. Thomas dargestellt.
1927. 169 SS.

Das vorliegende knapp gefaBte vierte Bandchen der Sammlung versucht,
in engem Anschluff an den hl. Thomas die organische Entwicklung des
mystischen Lebens unter der je nach dem Stande der Seele verschieden
hervortretenden Einwirkung der Gaben des Heiligen Geistes darzustellen.
So entsteht eine klar umrissene, echt theologische (weil aus den Prinzipien
des iibernatiirlichen Lebens abgeleitete) Synthese, aus der die Einheit des
mystischen Lebens mit dem gewohnlichen Gnadenleben deutlich sichtbar
wird. Ein allgemeiner Teil unterrichtet iiber die Anlage und Vorbereitung
der Natur, Gottes verschiedenartiges Wirken in der Seele und der Seele
Liebesstreben zu Gott. Der besondere Teil schildert den Weg der Lauterung
unter dem EinfluB der Gaben der Furcht, der Fréommigkeit und der Wissen-
schaft ; den Weg der Erleuchtung unter Hilfe der Gaben der Stirke und
des Rates; den Weg der Einigung, welche die Gaben des Verstandes und
der Weisheit vermitteln.

Das Erscheinen dieses wertvollen Biichleins, das sich an weitere Kreise
wendet, ist sehr zu begriiBen als Beitrag zu einer tieferen Auffassung des
geistlichen Lebens. Wir méchten nur wiinschen, daf3 es bei einer Neuauflage
in erweiterter Form erschiene, damit der Reichtum und die Tiefe der
thomistischen Mystikauffassung noch mehr zur Geltung kommen kénnte.
Vielleicht lassen sich dann auch einige Schonheitsfehler vermeiden, die dem
Biichlein jetzt noch anhaften. So befriedigt die Ubertragung lateinischer
Termini nicht immer. «Leidenschaft» ist fiir passio zu eng (vielleicht
besser « Gefiihl », wie die moderne Psychologie sich ausdriickt) ; ebenso ist
« Frommigkeit » fiir pietas zu eng, die doch auch auf die Eltern und das
Vaterland gehen soll (vielleicht « kindliche Hingabe, Gesinnung »). « Fertig-
keit » hat zu sehr den Klang des Mechanischen, als dal man es fiir den
Habitus der Wissenschaft verwenden kénnte. « Religion » ist zu weit fiir den
Begriff der religio (warum nicht einfach « Gottesverehrung » ?). Auch sonst
ist die Sprache wegen allzu groBler Kiirze manchmal hart und schwer
verstindlich (vgl. etwa S. 82, 92). Nicht selten haben sich Zitationsfehler
eingeschlichen. So sucht man zu den Anmerkungen 5 (S. 20), 4 (S. 67), 14
(S. 95), 14 (S. 102) an den angezeigten Orten vergebens nach Belegstellen.
Sachlich ist nicht viel auszustellen. S. 76 wird von den eingegossenen
Tugenden gesagt, sie giben dem bisherigen Siinder die Moglichkeit, die
natiirlichen und erworbenen boésen Neigungen der Seele zu bekdmpfen.
Eine gewisse Moglichkeit bestand doch auch vor der Rechtfertigung schon !
S. 135 wird den Engeln eine natiirliche Gotteserkenntnis durch eingegossene
Ideen zugeschrieben. Nach dem hl. Thomas (I, 56, 3) wird indes diese
Erkenntnis von den Engeln unmittelbar aus der Wesensschau ihrer Gott-
ebenbildlichkeit (ohne Species) geschoépft. Im tibrigen ist die Lehre des
hl.Thomas mit Umsicht und Eifer aus den verschiedensten Stellen zusammen-
getragen und verwertet. Wir wiinschen dem Biichlein weiteste Verbreitung.

Freiburg. P. Thomas Aq. Graf O. S. B.



Literarische Besprechungen 237

Beati Henrici Susonis O. P. : Horologium sapientiae. Accedunt tracta-
tus et notae quaedam de theologia mystica ex operibus Henrici Denifle O. P.
Edidit Carolus Richstétter S. J. — Taurini, Marietti. 1929. Xxx-275 SS.

Das Horologium sapientiae des sel. Heinrich Seuse, gehort wie neuer-
dings H. Bohmer hervorgehoben hat, zu den Biichern, die im spiten
Mittelalter am meisten gelesen und geschitzt wurden. Es hat als eine der
schonsten Schriften, welche die christliche Mystik hervorgebracht hat, auch
heute noch seine volle Bedeutung. Es bietet nicht, wie etwa die Schriften
des Meister Eckhart, eine durch hohe Spekulation beschwerte Lehre, sondern
eine durchaus praktisch gehaltene Lebensweisheit, die den frommen
Menschen anhand des Lebens Christi zu «iiben » versucht. Deshalb ist
die Neuausgabe, welche der um die Geschichte der mittelalterlichen
Frommigkeit sehr verdiente P. Karl Richstitter S. J. soeben veranstaltet,
nur zu begriilen. Es ist zwar nicht ganz richtig (vgl. S. vii), daB Stranges
Ausgabe von 1861 die letzte sei, denn ein anonymer Herausgeber. hat erst
noch 1923 im Theatinerverlag Miinchen unter dem Titel « Colloquia Domini-
ciana cum divino animae sponso a B. H. Susone dictata » den Text
Stranges erneut zuginglich gemacht. Ich selbst hoffe, in absehbarer Zeit
die langst notwendig gewordene kritische Ausgabe des Horol. vorlegen zu
kénnen ; denn der Text Stranges kann genauern wissenschaftlichen Anfor-
derungen nicht geniigen ; er beruht nur auf spaten Handschriften, von
denen keine einzige dem XIV. Jahrhundert angehért. Und doch sind unter
den mir bis jetzt bekannt gewordenen gut 180 Hss., welche das Horol. voll-
standig enthalten, eine betrichtliche Anzahl vorhanden, die noch sicher ins
XIV. Jahrhundert zuriickgehen, ja noch zu Lebzeiten des Seligen geschrieben
wurden ; sie lassen einen durchaus zuverldssigen Text gewinnen. Auch die
niederdeutsche Ubersetzung des Horol., welcher kiirzlich A. G. van de
Wijnpersse (Groningen 1926) eine eigene Monographie widmete, fiihrt in
die Zeit um 1350 zuriick. Infolge dieses hohen Alters des Textes gewinnt
das Horol. eine nicht zu unterschitzende Bedeutung fiir die Frage nach
der Echtheit der deutschen Schriften Heinrich Seuses, die durch K. Rieder
und Lichtenberger in Flul gekommen ist. Das Horol. scheint auch im
Hinblick auf den heute hei3 umstrittenen ProzeB des Meister Eckhart
wertvoll zu sein. — Der Grund zur Abfassung des Horol. lag kaum darin,
daB Seuse durch die Ubersetzung des Biichleins der ewigen Weisheit diese
Schrift auch dem gebildeten Klerikerstand, und nicht bloB den Kloster-
frauen, zugdnglich machen wollte (S. 1Xx); denn wir miissen doch voraus-
setzen, €laB die Geistlichkeit des XIV. Jahrhunderts auch zur Lektiire
eines deutschen Buches befihigt gewesen ist. Aber noch mehr spricht
gegen diese Annahme der Umstand, da3 Seuse das Horol. vorerst gar nicht
zur Publikation bestimmt hatte (S. 7 {.) ; Seuses Angst, sein Buch mdéchte,
wie andere seiner Schriften, von seinen Gegnern angegriffen werden, die
starke Erweiterung des Werkes und die Dedikation an den Ordensgeneral,
fiir den das Werk in erster Linie bestimmt war, geben dem Horol. wenigstens
irgendwie die Eigenart einer Apologie. — Im iibrigen anerkenne ich die
Verdienste der Neuausgabe Richstatters sehr gernme. Er hat, wie die
gemachten Stichproben mich iiberzeugten, alles getan, um den Text



238 Literarische Besprechungen

Stranges leicht lesbar und iibersichtlich zu gestalten, damit er weiteren
Kreisen dienen konne; einige Verbesserungen des Strangeschen Textes
sind nicht ganz gliicklich ; S. 264, Zeile 21, ist zu Unrecht «ipse Henricus
Suso » eingefiigt worden. Ein kleines Versehen bemerkte ich S. 1x: das
Fest des Seligen wird nicht am 11. sondern am 2. Midrz gefeiert.

Weniger als mit der Ausgabe als solcher kann ich mich mit der Ein-
leitung einverstanden erklaren, die Richstatter aus den Werken des besten
Kenners der mittelalterlichen Mystik, des Dominikaners P. Heinrich Denifle,
zusammenstellte. Schon in seinen frithern Verdffentlichungen, in seinen
« Mystische Gebetsgnaden und ignatianische Exerzitien » und in seiner Aus-
gabe Maumigny’s « Katholische Mystik », bemiihte sich Richstatter, aus
P. Denifles Werken eine Apologie fiir die «traditionelle » Interpretation
der Mystik herzuleiten ; diese « traditionelle » Richtung werde heute durch
P. Poulain S. J. vertreten. « Quam doctrinam etiam P. Poulain S. J. tri-
ginta annis post doctissimum P. Denifle tradidisse neminem fugit, qui haud
ignarus sit rei mysticae » schreibt Richstdatter S. xviir. ' Ich bin dieser
Konkordanz Denifle-Poulain zu wiederholten Malen nachgegangen, und muf3
meiner Uberzeugung Ausdruck geben, daB sie in dem von Richstitter
gewollten Sinne nicht existiert. Das wenige, was ich hier sagen kann, moége
einstweilen geniigen ; es wird wohl noch einmal eine Gelegenheit geben, auf
diese Frage ndher eingehen zu koénnen. — Vorerst ist zu betonen, daB
P. Denifle in den gedruckten Schriften seine Ansicht iiber das Wesen der
Mystik, insbesondere iiber deren Artverschiedenheit, nie im Zusammenhang
und systematisch ausgesprochen hat; es ist daher vorerst eine Frage der
Methode, ob es méglich sei, aus den mehr gelegentlichen AuBerungen Denifles
ein System seiner theologischen Auffassung der Mystik herzustellen. Die
Einsicht in den reichen literarischen NachlaB3 des gelehrten Dominikaners,
in dem sich noch vollig unbeachtete, aber sehr wertvolle und umfangreiche
Teile einer Geschichte der deutschen Mystik und eines groBen Werkes iiber
Mystik und Scholastik vorfinden, lieBen mich die Uberzeugung gewinnen,
dafl mit der von Richstitter gepflegten Methode bloBer Zusammenstellung
gelegentlicher Notizen wirklich nichts getan ist, was geeignet wire, Klarheit
iiber Denifle zu schaffen. Es seien hier aus einer Abhandlung iiber die
Gaben des Heiligen Geistes und die Beschauung, die druckfertig vorliegt,
bloB einige Stellen herausgegriffen : « Welches ist nun also jenes héhere
Leben, jener hochste Weg, zu dem Gott nicht alle beruft ? Wir haben
es bereits oben ausgesprochen, dal3 es der mystische Weg sei, dessen _Wesen
in der Vereinigung mit Gott mittelst einer aullerordentlichen .Gabe der
Beschauung bestehe. » Dazu notiert Denifle : « Was ist also das Auszeich-
nende des mystischen Lebens ? Es ist der Zustand der mystischen
Beschauung, in der man mit einem klaren, ruhigen und einfachen Blicke an
Gott haftet, ihn genieBt und in der siiBesten Liebe ihn innigst besitzt.
Dieser Zustand, weil sich duBernd in einem mehr gottlichen als mensch-
lichen Wirken, wie Thomas sagt (3. dist. 34. 1. 1), erfordert die Mitwirkung
der Gaben des Heiligen Geistes » und « ohne uns hier in die Unterscheidung

1 Die Ubersetzung dieses Satzes bei Richstitter, StZt 119 (1930) 190.



Literarische Besprechungen 239

und Erklirung der niedern und héhern Grade der iibernatiirlichen Ver-
einigung mit Gott einzulassen, sprechen wir nur von jenem hdéchsten Grade,
den die deutschen Mystiker fast immer im Auge haben und von dem zu
sprechen sie nicht miide werden kénnen ». Er fihrt dann fort : « Wenn wir
vor allem nach den Bedingungen dieser aufBlerordentlichen Gabe der Be-
schauung fragen, so werden wir von St. Thomas in erster Linie auf zwei
Gaben des Heiligen Geistes, auf die des Verstandes und der Weisheit,
hingewiesen. Da namlich jener hochste Weg auBerhalb der natiirlichen
Sphire des Menschen liegt, so setzt er ein auBerordentliches Einwirken von
Seiten Gottes voraus, vermoge dessen die Seelenkrifte des Menschen erhoben
und fiir jene besprochene auBerordentliche Wirkung befidhigt werden,
vgl. Denifle, Buch von der geistlichen Armuth. Miinchen 1877. 168 17-22:
(«Und das ist eine Notwendigkeit, daB das geschieht; denn wo géttliche
Kraft soll wirken, da muB menschliche Kraft verloren gehen, soweit die
menschliche Kraft geneigt war zu Gebresten und zu groben Werken. Und
sobald die gebrestliche Kraft verloren wird, kann dann Gott ohne Hindernis
seine Kraft gieBen in die Seele.») Wie die mystische Beschauung eine
« cognitio dei experimentalis » werde, erklart Denifle durch die Gabe der
Weisheit : « Diese Gabe [der Weisheit] schirft nicht in der Weise den Geist
zum Verstindnis der Wahrheit, daB er dazu durch Studium und Unter-
suchung gelange, sondern durch eine gewisse Congenialitiat und Vereinigung
mit Gott. Was er da erkennt, empfingt er nicht durch die Sinne ; er iiber-
steigt vielmehr alle sinnlichen Formen und Bilder und alle Ungleichheit
(difformitas), um in sich geeinigt zu werden mit dem Einen. Nicht umsonst
nennt St. Thomas die Beschaulichkeit einen Anfang der himmlischen Selig-
keit im Diesseits, einen Vorgeschmack des himmlischen Schauens. Durch
die iibernatiirliche Gabe der Weisheit wird der Mensch nicht bloB3 geneigt
gemacht, sich in seinen Handlungen durch die ersten Prinzipien, durch die
Wahrheit leiten zu lassen, sondern gewissermaBen selber dadurch um-
gewandelt und diesen héchsten Prinzipien gleichformig gemacht, auf dieselbe
Weise, wie der Mensch, der Gott anhingt, ein Geist mit ihm wird. Die
eigentlimliche Wirkung dieser Gabe ist somit eine iibermenschliche, dem
gottlichen Wissen dhnliche Erkenntnisweise. Der Geist wird durch diese
Gabe zu einer hohern Erkenntnisweise, zu einer eminenten Erkenntnis, wie
der hl. Thomas sagt, in dem MaBe tiichtig gemacht, als er dadurch mit Gott
vereinigt wird ; diese Vereinigung des Geistes mit Gott ist aber wesentlich
durch die Liebe vermittelt, und darum ist die Liebe das Prinzip der
iibernatiirlichen Wahrheit ; ihre auszeichnende Wirkung besteht zwar in
einer hoheren Erkenntnis; diese aber ist keine bloBe Verstandessache,
sondern wesentlich zugleich Sache des Gemiites. » Denifle betont daher
auch, daB3 die deutschen Mystiker «sapientia » immer durch « schmeckende
Weisheit » wiedergeben, vgl. Thomas, S. Th. II-II 45. 2 ad 2. Die Rolle
der Gaben des Heiligen Geistes in der Mystik fat Denifle in die Worte
zusammen : « Die Gaben, welche immer mit der Liebe verbunden sind und
aus der heiligmachenden Gnade entspringen und zugleich mit ihr der Seele
eingegossen werden, [sind] ein Beweis [da]fiir, daB der Geist um seiner
iibernatiirlichen Bestimmung gerecht zu werden, einer iibernatiirlichen



240 Literarische Besprechungen

Erganzung seiner natiirlichen Kraft bediirfe. ... Die durch die Gaben des
Heiligen Geistes erzeugte Erkenntnis beruht auf einer Erfahrung des Gott-
lichen, auf einer ,Beriihrung‘’ der Seele. Diese Gottesnahe wird in den
gewohnlichen Menschen durch die theologischen Tugenden bewirkt, welche
den Geist mit Gott vereinigen. Und darum verhalten sie sich zu den Gaben
des Heiligen Geistes, wodurch der kreatiirliche Geist fiir die géttliche
Bewegung empfianglich gemacht wird, wie das Prinzip derselben ; denn der
Geist ist fiir die Bewegung durch Gott und die Eingebungen der géttlichen
Gnade nur dann empfanglich, wenn er mit Gott vereinigt ist und allein
im MafBe seiner Vereinigung mit Gott. »

Die angefiihrten Stellen mogen einstweilen geniigen, um zu beweisen,
daB in der bisherigen Diskussion um die Lehre Denifles ein wesentlicher
Punkt nicht besprochen worden ist, da er Richstitter nicht bekannt sein
konnte. Nun aber diirfte es feststehen — und nach der Veréftentlichung
des Denifle’schen Nachlasses, die im Interesse der Mystikforschung von
héchster Bedeutung wire, ginge das noch evidenter hervor — dafB3 Denifle
den Gaben des Heiligen Geistes eine maBgebende Stelle innerhalb der
mystischen Theologie anweist ; das eigentlich Entscheidende im Zustande-
kommen des mystischen Erkennens, auch soweit es affektiv ist, sind die
Gaben des Heiligen Geistes. Und es wird ebenso klar sein, dal3 gerade das
ein Punkt ist, auf den Poulain nicht hingewiesen hat, und der auch von
Richstatter in seiner bisherigen Darstellung der Lehre Denifles von der
christlichen Mystik vernachldssigt worden ist. Und doch scheint gerade
hier eine Kernfrage der mystischen Theologie vorzuliegen. Es ist zwar
eine Frage, die man nur dann beriihren wird, wenn man als Theologe an die
Probleme der Mystik herantritt; mit der bloBen Feststellung, daB die
Seele im eigentlichen mystischen Zustand « psychologice omnino aliter se
habet atque in oratione vel contemplatione communi» (S. xv), ist man
der Lésung des ganzen Fragenkomplexes um keinen Schritt ndher gekommen.
Denn es mag ein Phdnomen wohl rein psychologisch gesprochen «aufler-
ordentliche » Erscheinungsmerkmale aufweisen, ohne dal3 es deshalb auch
theologisch als etwas AuBerordentliches anzusprechen wire. Daher mag es
wohl auch kommen, daB die Vertreter der «psychologischen » und der
«'theologischen » Schule in manchen Punkten einfach aneinander vorbei-
reden, obwohl sie zuweilen trotz aller Verschiedenheit der Rede im Grunde
genommen dasselbe meinen. Die Ansichten gehen schon bei der Auffassung
des « AuBerordentlichen » auseinander ; ist «auBerordentlich » schon alles
das, was rein psychologisch gewertet als ein Ausnahmefall, als selten, als
vom gewoOhnlichen Gang der Dinge abweichend, erscheinen muB, so daB
man es mit Fug und Recht als einen « h6hern Weg » als eine « auBerordent-
liche Gabe » ansprechen kann ? Oder ist das «aullerordentlich », was zu
seinem Geschehen artverschiedener Prinzipien bedarf, die nicht durch eine
Weiterentwicklung aus den bereits vorhandenen Anlagen erklirt werden
kénnen, so daf3 sich « gewohnliche » und « aullergewohnliche » Gebetsstufe
nicht wie Bliite und Vollreife ein und desselben geistlichen Lebens erwiese ?
Auch der Umstand, daB zu mystischen Gnaden eine «auBerordentliche »
Berufung vonnoéten ist, besagt an sich noch nichts iiber das «auler-



Literarische Besprechungen 241

ordentliche » dieses mystischen Zustandes selbst. Miiten nicht zuerst die
so geliufigen Begriffe der «gratia ordinaria » und «extraordinaria » bzw.
« specialis » wenigstens soweit geklirt werden, daB sie sich mit Deutlichkeit
von den gratiae gratis datae abhében, von denen besonders Garrigou-
Lagrange eindeutig feststellt, daB sie mit dem eigentlichen Wesen der
mystischen Beschauung nichts zu tun haben. — Und noch ein anderer
Begriff harrt der Klarung. Die Diskussion, dariiber, was « erworbene »
Beschauung zu bedeuten habe, scheint zwar mit dem letzten Heft (1929,
4. Heft) der Zeitschrift fiir Aszese und Mystik eingesetzt zu haben ; und es
wire gut, wenn man sich iiber den Sinn dieses Wortes einigen koénnte.
Denn wenn man unter « erworbener Beschauung » (Richstiitter sagt im eben
angefiihrten Text so ungenau als irgendwie méglich « oratio vel contemplatio
communis) einfach einen Grad des Gebetes versteht, den der Mensch mit
seiner eigenen natiirlichen Tatigkeit erreichen kénnte (oratio-meditatio), oder
etwa eine Stufe des geistlichen Lebens, die als auler-gewohnlich vom zu
meist vorkommenden « gewéhnlichen » sich psychologisch abhébe, so wird
die Antwort auf die Frage, ob mystische und nicht mystische Beschauung
artverschieden seien oder blof3 stufenmifBig sich unterscheiden, ganz anders
ausfallen als wenn man «erworbene» Beschauung als jene Stufe des
Gebetes faBt, welche der zum Ubernatiirlichen erhobene Christ dann
erreicht, wenn er zwar durch iibernatiirliche Tugenden, nicht aber durch
die Gaben des Heiligen Geistes, bewegt ist. Vgl. oben S. 240. Wenn in
diesem Punkte einmal Klarheit herrschte, wiirde die Fragestellung um ein
bedeutendes vereinfacht, und es konnte dann an das Grundproblem der
mystischen Theologie geschritten werden: an die Darlegung der «iiber-
menschlichen » Wirkungsart der Gaben des Heiligen Geistes und ihres
Verhiltnisses zu den theologischen und den eingegossenen moralischen
Tugenden.

Solange aber in all diesen Dingen Unklarheit herrscht, ist es ein eitles
Bemiihen, Denifles gelegentliche Ausspriiche in Poulains Sinn zu deuten ;
denn es mochte schon a priori die Méglichkeit nicht ausgeschlossen sein, da3
die von Richstdtter aus Denifle immer wieder angefiihrte « distinctio inter
contemplationem acquisitam et contemplationem infusam » iiberhaupt nicht
den Sinn habe, den Richstatter ihr geben wollte. DaBl Denifle so energisch
den Einflu der Gaben des Heiligen Geistes betont, macht Richstatters
Interpretation fiir jeden unwahrscheinlich, der die neueste Kontroverse iiber
das Wesen der Mystik verfolgen konnte. In Riicksicht auf die heutige
Lage, da es in der Mystik beinahe mehr Probleme als sicher feststehende
Resultate gibt, wire es eine Pflicht wissenschaftlichen Ernstes gewesen,
auch in der Einleitung zur vorliegenden Horologiumausgabe die «altera
pars » wenigstens mit einer Erwdhnung zu Worte kommen zu lassen. Selbst
der historische Schnitzer, den er S. x1X Saudreau nachweist, hitte von
dieser Pflicht nicht entbinden diirfen ; denn daB jene Schule, die nicht mit
Poulain einig geht, sich nicht allein auf die Zuteilung des Biichleins von
den neun Felsen an Heinrich Seuse stiitzt, wird der Leser z. B. aus dem
Buche von R. Garrigou-Lagrange O. P., das auch in trefflicher deutscher
Ubersetzung vorliegt, mit Leichtigkeit entnehmen kénnen. — Ob nun heute



242 Literarische Besprechungen

Poulain allein die «traditionelle » Auffassung der Mystik vertrete, wie
Richstatter S. xviir zuversichtlich behauptet, ist eine Frage fiir sich:
soweit ich bisher Einblick in die Texte der mittelalterlichen Mystik gewinnen
konnte, bin ich durchaus geneigt, diese Frage zu verneinen. Vgl. K. Bihl-
meyer, ThQschr 110 (1929) 490.

Nachschrift. — In diesem einen Jahr 1930 hat Karl Richstatter S. J.
schon zu zwei Malen in zwei verschiedenen Zeitschriften ZAszMyst 5 (1930)
155 und StZt 119 (1930) 190 Garrigou-Lagrange O. P. nicht ohne Bitterkeit
vorgeworfen, die Arbeiten seines eigenen Mitbruders P. Denifle O. P. iiber
die Mystik nicht zu kennen. Wie wenig dieser Vorwurf der Wahrheit
entspricht, mag jedermann durch Augenschein in der deutschen Ausgabe des
Werkes von Garrigou-Lagrange, S. 366 ff. und in der franzésischen, Bd. II,
S. 692 ff., feststellen. Was wiirde wohl Denifle zum Vorgehen Richstitters
in dresem Punkte gesagt haben ? Da die Angelegenheit durch Richstitter
an die Offentlichkeit gezogen wurde, glaubte ich eine Richtigstellung
nicht vermeiden zu miissen. Vielleicht wird auch Richstitter eine solche
in den beiden genannten Zeitschriften veranlassen, da man sonst damit
rechnen muB, daB nicht belesene Leute dieses Marchen glauben und weiter-
geben werden. — Die wiederholte Klage Richstatters, Denifles Mystiker-
forschungen seien heute « vollsfandiger Vergessenheit anheimgefallen », ist
eine die Tatsachen verzerrende Ubertreibung. DaB Denifles Werk heute
noch nachwirkt, hat erst 1923 ein tiichtiger Denifle-Kenner, Martin Grab-
mann, Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik 7. hervorgehoben.
Es wire vorzuziehen gewesen, wenn Richstiatter auch in Fillen wie
ZAszMyst 155 Anm. 13 ; StZt 190 Anm. 2 ; 208 Anm. 6 auf Denifle selbst
und nicht auf seine eigenen Werke verwiesen hitte.

Freiburg. Dominikus M. Planzer O. P.




	Literarische Besprechungen

