
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Geschichte.

Teetaert A. Ord. Cap : La confession aux laïques dans l'église latine
depuis le VIIImo jusqu'au XIVme siècle. (Löwener Dissertation ; Series II,
torn. 17.) Bruges, Beyaert. 1926. xxvm-508 SS.

Ein tüchtiger Theologe und geschulter Historiker gibt uns eine
ausführliche Darstellung über die Laienbeichtc im Mittelalter in der
lateinischen Kirche und füllt damit eine Lücke in der kirchengeschichtlichen
Literatur aus. Denn die meisten bisherigen Arbeiten behandelten diese
Frage rein dogmatisch, ohne Rücksicht auf ihre Geschichte. Auf
protestantischer Seite hat zwar H. Lea in seiner Geschichte der Ohrenbeichte
auch die historische Seite berücksichtigt, allein sein Standpunkt ist
einseitig und konfessionell tendenziös. — Erst Paul Laurin stellte die Lösung
der Frage auf eine breitere Grundlage, allein es fehlt vollständig die
kritischhistorische Behandlung der Quellen ; und die kurze Seminar-Arbeit von
G. Gromer ist nur basiert auf eine kleine Anzahl von Quellen und schöpft
außerdem vielfach aus zweiter Hand.

So ist es lebhaft zu begrüßen, daß P. Teetaert sich der Aufgabe unterzog,

den Ursprung der Laienbeichte, ihr Wesen, ihre praktische Übung
und Verbreitung und ihre Beurteilung durch Theologen und Kanonisten,
sowie die Gründe des langsamen Verschwindens dieser Übung gründlich
darzulegen, und zwar auf Grund aller zugänglichen Quellen und mit
Behandlung sowohl der theologischen wie historischen Seite der Frage.

Zu diesem Zwecke gibt der Verfasser zuerst in einem Einleitungs-
Kapitel (S. 1-13) eine ausgezeichnete Übersicht über die Bußdisziplin der
alten Kirche bis zum VII. Jahrhundert. Klar wird hier die dogmatische
Seite herausgehoben, die natürlich immer unverändert bleibt; dann aber
ebenso klar die rein disziplinare Seite der alten Bußdisziplin dargeldgt,
die im Laufe der Zeit sich ändern konnte durch die Bestimmungen der
Kirche, entsprechend den verschiedenen Bedürfnissen und Zeitverhältnissen.

— Seine Ausführungen stehen einerseits im vollen Einklang mit
den dogmatischen Entscheidungen der Kirche über das Bußsakrament,
anderseits berücksichtigen sie auch die ganze neuere historische Literatur
über die Bußdisziplin der alten Kirche und fußen auf den besten
historischen Forschungen über diese Frage.

Damit gewinnt Verf. einen sicheren Ausgangspunkt für die weitere
Entwicklung der Bußdisziplin im Mittelalter ; und gerade unter steter
Berücksichtigung der alten Disziplin und durch Vergleichung mit der Bußdisziplin
des Mittelalters ist es allein möglich, ein objektives und richtiges Urteil



Literarische Besprechungen 215

zu geben über (lie Laienbeichte ; dadurch wird ein Hauptfehler der
früheren Untersuchungen vermieden und ein klares Verständnis dieser
interessanten mittelalterlichen Übung möglich gemacht.

Im ersten Teil kommt zur Darstellung die Laienbeichte in der karo-
lingischen Zeit, d. h. vom VIII. bis X. Jahrhundert (S. 14-37).

Die Christianisierung Irlands, Englands und Germaniens, die Sitten
und Anschauungen der neubekehrten Völker machten sich, wie auf anderen
Gebieten, auch in der kirchlichen Bußdisziplin stark bemerkbar. -— An
die Stelle der altkirchlichen öffentlichen Buße tritt das System der «

Bußbücher », an Hand derer der Priester, entsprechend den begangenen Sünden,
die darin bestimmten Bußwerke auferlegt ; dabei bleiben die wesentlichen
Teile des Buß-Sakramentes natürlich vollauf bestehen, wohl aber übte
dieses System der « tarifierten Buße » einen entscheidenden Einfluß aus
auf die Entwicklung der Bußdisziplin im Mittelalter ; der Stand der
öffentlichen Büßer verschwindet, die Bußwerke sind gemildert, und stark
tritt die ins Einzelne gehende Anklage, die confessio, hervor und zwar
sowohl der schweren wie auch der kleineren Vergehen ; die Theologen
betonen immer mehr die Notwendigkeit dieser Anklage, und wenn diese
auch nur notwendig ist für die schweren Sünden, so wird die Anklage
der kleineren Vergehen doch eindringlich empfohlen (S. 14-24).

Neben dieser Buße nun tritt in dieser Periode neu die Übung auf,
daß die Gläubigen die täglichen, kleineren Vergehen sich gegenseitig
beichten : der Anfang der Laienbeichte. Die iroschottischen und
angelsächsischen Missionäre ermunterten die neubekehrten Völker nicht nur
zur häufigen sakramentalen Beichte, sie suchten auch die in den Klöstern
bestehende Übung des Schuldkapitels einzubürgern und stützten sich dabei
auf den Text im Jakobusbrief (V. 16) : « Confitemini alterutrum peccata
vestra ». Damit beginnt die Übung der Laienbeichte, und immer mehr
beschäftigen sich auch die Theologen dieser Zeit mit dieser Übung ; klar
betonen sie dabei, daß die schweren Sünden einzig und allein nur durch
die Beichte vor dem Priester vergeben werden können, denn nur diese
ist ein Sakrament und nur der Priester hat die Absolutionsgewalt ; die
kleinen täglichen Fehler dagegen konnten auch Laien bekannt werden,
allein dieses Bekenntnis hat keinen sakramentalen Charakter, es ist mehr
eine Bitte um das Gebet der Mitgläubigen, um dadurch leichter Verzeihung
dieser kleinen Vergehen zu erlangen (S. 25-37).

Die Übung und theologische Beurteilung dieser Laienbeichte im
XI. Jahrhundert bildet den Gegenstand des zweiten Teiles der Untersuchung
(S. 38-84). Bis zum XI. Jahrhundert erstreckte sich die Laienbeichte nur
auf die kleinen täglichen Vergehen und selbst für diese war sie keine
Notwendigkeit, sondern nur empfohlen. Erst im XI. Jahrhundert, nachdem
schon vorher bei der Bußdisziplin das Hauptgewicht immer mehr auf die

Anklage gelegt wurde, ohne welche eine Verzeihung nicht möglich war,
treffen wir die Anschauung, daß im Notfalle und beim Mangel eines Priesters
auch schwere Sünden einem Laien gebeichtet werden sollten und müßten ;

man ist sich anfangs zwar noch nicht klar über die Wirksamkeit und
Notwendigkeit dieser Laienbeicht, aber man schreibt der damit verbundenen



2l6 Literarische Besprechungen

Verdemütigung und Beschämung, der erubescentia und damit eigentlich
der Reue diese Wirksamkeit zu ; und bald finden wir im Laufe des XI.
Jahrhunderts diese Übung immer weiter ausgebreitet ; und um die Mitte des

XI. Jahrhunderts beginnen auch die Theologen, diese Übung zu untersuchen
und theoretisch zu begründen ; ausgehend vom Grundsatze, daß ohne
Bekenntnis eine Sündenvergebung nicht möglich sei, betonen die Theologen
dieser Periode eindringlich die Notwendigkeit der Laienbeichte auch für
die schweren Sünden, denn gerade diese Übung bewirke durch die damit
verbundene Beschämung eine wahre Reue ; in keinem Falle aber sehen
diese Theologen in der Laienbeicht ein Sakrament und sie fordern dieselbe
auch nur für den Notfall und beim Mangel eines Priesters.

Im dritten Teil kommt zur Untersuchung die Laienbeichte bei den
ersten Scholastikern, von Anselm bis zum IV. Laterankonzil (S. 85-255). —
War im XI. Jahrhundert vor allem die Anklage stark betont worden, so

tritt in dieser Periode noch mehr die Notwendigkeit und Bedeutung der Reue
hervor ; als Zeichen der Reue wird dann gerade die Anklage betrachtet
und dann ebenso stark die Notwendigkeit der Absolution betont. Damit
waren von selbst die Wege gewiesen für die theologische Beurteilung und
Begründung der Laienbeichte bei den ersten Scholastikern ; diese Stellungnahme

der Theologen war um so notwendiger, als im XII. Jahrhundert
die Übung der Laienbeicht fast allgemein war und als notwendig betrachtet
wurde. — Doch auch in dieser Zeit schreibt kein Theologe der Laienbeicht
sakramentalen Charakter zu ; kein Laie hat eine Absolutionsgewalt ; nur
beim Mangel eines Priesters ist sie gefordert und ihre Wirksamkeit ist
zurückzuführen allein auf die Reue, die sich in der beschämenden Anklage
vor einem Laien kundgibt. — Für die Theologen dieser Periode war von
größtem Einfluß die Schrift : « De vera et falsa poenitentia », die fälschlich
dem hl. Augustin zugeschrieben wurde, dessen Autorität ja von
entscheidender Bedeutung für die Theologie dieser Zeit war.

Im vierten Teil bespricht der Verfasser die Laienbeichte bei den folgenden
Scholastikern bis Thomas von A quin (S. 256-382). — Die vorausgehenden
Scholastiker betonen vor allem die Notwendigkeit und Wirksamkeit der
Reue, die sich in erster Linie in der Anklage kundgibt ; darnach richtet
sich auch in dieser Zeit die Übung der Laienbeichte und ihre theologische
Wertung. — Dagegen tritt nun im jj. Jahrhundert als wichtigstes Element
des Bußsakramentes die Absolution immer stärker hervor, bis gerade durch
Albert den Großen und vor allem Thomas von Aquin die entscheidende
Bedeutung der Absolution, ihre Wirksamkeit ex opere operato in voller
Klarheit und tiefer Begründung dargelegt wurde. Es zeigt sich in dieser
Entwicklung sowohl der Einfluß des 4. Laterankonzils, wie auch das
Eindringen des Aristotelismus in die Theologie.

Damit beginnt aber auch eine neue Beurteilung der Laienbeichte und
im Mittelpunkt steht die Frage, ob dieser Laienbeichte ein sakramentaler
Charakter zukomme oder nicht. Von der Beantwortung dieser Frage
hing das Schicksal der Laienbeicht in der folgenden Zeit ab.

Und gerade diese Frage beschäftigt auch die Theologen nach Thomas
bis Duns Scotus, die im fünften Teil ihre Darstellung finden (S. 383-476) ;



Literarische Besprechungen 217

dabei wurden beständig auch die Anschauungen der Kanonisten des

XIII. Jahrhunderts berücksichtigt.
Was die Frage nach dem sakramentalen Charakter der Laienbeichte

anbelangt, sind alle Theologen des XIII. Jahrhunderts darin einig, daß
nur die Beicht vor dem Priester ein wahres Sakrament ist. Auch Albert
der Große, der bezüglich dieser Frage verschieden beurteilt wurde, ist nach
der gründlichen Untersuchung des Verfassers dieser Meinung (cf. S. 309 ff.) ;

nur der Priester hat eben die Gewalt zu absolvieren und nur durch die
Absolution erhält der Sünder Verzeihung im Bußsakramente. — Damit
war das Weitere bezüglich der Bedeutung der Laienbeichte von selbst gegeben :

im Notfalle und beim Mangel eines Priesters kann die Laienbeichte
eintreten ; sie ist nach den Theologen dieser Zeit der klarste Ausdruck des
Sünders, daß er gerne beim Priester beichten würde, in diesem votum
liegt die Bedeutung der Laienbeichte, durch dieses votum und die damit
verbundene Reue erhält der Sünder die Verzeihung in Kraft der Schlüsselgewalt

der Kirche. — In der weiteren Frage, ob diese Laienbeicht auch
obligatorisch sei im Notfalle, gehen die Meinungen der Theologen
auseinander : Albert und Thomas halten sie für obligatorisch, andere für
nicht verpflichtend, aber doch für nützlich und empfehlenswert.

Erst gegen Ende des XIII. Jahrhunderts beginnen Theologen die
Laienbeicht direkt zu bekämpfen; besonders ist es Duns Scotus, der eben
beim Bußsakrament das Hauptgewicht auf die Absolution legt und daher
eine Beicht bei einem Laien, dem jede Absolutionsgewalt fehlt, verwerfen
mußte. Mit diesem Kampfe der Theologen war auch das Schicksal der
Laienbeichte entschieden, langsam verschwindet auch ihre praktische
Übung unter den Gläubigen.

Es ist ein überaus interessantes Bild, das uns hier von der Laienbeichte
und ihrer Entwicklung entworfen wird. In gründlicher Weise, unter
Heranziehung aller Quellen, wird nicht nur die Geschichte der Laienbeichte an
sich gegeben, sondern diese Übung stets in Verbindung gebracht mit der
dogmengeschichtlichen Entwicklung der kirchlichen Bußdisziplin, wodurch
es dem Verfasser gelungen ist, Klarheit in diese Frage zu bringen und worin
ein Hauptverdienst der Untersuchung liegt ; denn dadurch gab sich
Gelegenheit, auch die Lehren und Anschauungen der Theologen eingehend
darzulegen, die ihrerseits wieder die Entwicklung der Laienbeichte
beeinflußten. — Besonders interessant sind die Ausführungen über Albert den
Großen und Thomas von Aquin, wie auch über Duns Scotus, dem der
Verfasser begreiflicherweise einen besonderen Ehrenplatz einräumt.

In einem Appendix (S. 486-496) sind ausgewählte Beispiele der
praktischen Übung der Laienbeicht angeführt ; ein ausgezeichnetes,
umfangreiches Register und ein Verzeichnis der benützten Manuskripte
erhöhen den Wert der Publikation, die als Doctor-These der Universität
Löwen alle Ehre macht und dem Verfasser die verdiente Anerkennung der
Theologen und Historiker sichert.

Freiburg (Schweiz). P. M. Knar O. P.



2l8 Literarische Besprechungen

Schnitzer J. : Der Tod Alexanders VI. Eine quellenkritische
Untersuchung. München, E. Reinhardt. 1929. 127 SS.

Der bekannte Savonarolaforscher setzt seine Studien fort, und es

scheint, daß vor allem das Pontifikat Alexanders VI. in den Vordergrund
tritt ; dieser Papst ist ja für Schnitzer ein Hauptargument, durch das er
Savonarola zu entschuldigen und in allem zu verteidigen sucht ; eine gewisse
Berechtigung dieses Argumentes ist gewiß nicht zu leugnen, aber man
könnte sich doch vollends begnügen mit dem Bilde, das die heutige
Forschung von diesem Pontifikate entworfen hat. Für Schnitzer scheint
aber dieses Bild noch nicht schwarz genug zu sein und mit sichtlicher
Genugtuung und Befriedigung sucht er die Frage über die Todesart dieses

Papstes zu seinen Zwecken auszunützen.
Schnitzer gibt im ersten Kapitel (S. 11-27) einen interessanten Überblick

über die Überlieferung in dieser Frage und muß gestehen : « Die neuere
Forschung gibt nicht nur die Vergiftung des Papstes, sondern auch die
Cesares und Hadrians preis, und nimmt mit Burckard und den Gesandten
ein durch die Malaria erzeugtes bösartiges Wechselfieber als Todesursache
an. Diesen Standpunkt vertreten nicht etwa nur katholische Gelehrte
sondern auch solche Historiker, welche nicht auf ausgesprochen
kirchlichem Boden stehen. » (S. 18). — Dann bespricht er noch die
verschiedenen Nachrichten über Giftmorde unter Alexander VI ; besonders
den Fall mit Kardinal Hadrian Castellesi, der mit dem Tode des Papstes
so enge verbunden erscheint, — und sucht daran anschließend in den

folgenden Kapiteln den Beweis zu erbringen, daß der Borj apapst an seinem
eigenen Gifte gestorben sei.

Schnitzer untersucht daher von neuem im 2. Kapitel (S. 28-47) die
Hauptquellen, nämlich das Tagebuch des päpstlichen Zeremonienmeisters,
Johannes Burckard, und die verschiedenen Gesandschaftsberichte, besonders
den ausführlichen Bericht des venezianischen Gesandten Anton Giustinian,
und dann des ferraresischen und mantuanischen Gesandten und zieht
daraus den Schluß : « Somit besteht die ursprüngliche Überlieferung, wie
sie auch von Luther vertreten wurde, vollauf zu Recht : Alexander VI.
ging an seinem eigenen Gifte zugrunde. » (S. 47.)

Die drei folgenden Kapitel sollen den Beweis ergänzen und stützen :

sie behandeln den verschiedenen Verlauf der Krankheit bei Malaria und
Vergiftung (S. 48-59), das Mahl bei Kardinal Hadrian (S. 60-72) und die
Berichte über das Sterbezimmer des Papstes und dessen letzte
Lebensstunden (S. 73-88). — Im letzten Kapitel bespricht Schnitzer den
Volksglauben über ein Bündnis des Papstes mit dem Teufel ; und diese Sage
nahm dann auch ihren Weg nach Deutschland, fand bei den protestantischen

Schriftstellern freudige Aufnahme und selbst einen Niederschlag
in der Faustsage (S. 89-103). Kurz sei hier noch bemerkt, daß im
dritten Kapitel, Seite 51, wohl Paul IV. statt Paul III. stehen soll

Wenn nun Schnitzer am Schluß seiner Untersuchungen sagt : « Die
Geschichtsschreibung der neueren Zeit hat sich, soweit sie sich mit dem
Tode Alexanders VI. beschäftigte, keineswegs mit Lorbeeren bedeckt »

(S. 102), so könnte man dieses Urteil zum Teil auch auf diese Schrift



Literarische Besprechungen 2X9

Schnitzers selbst anwenden. Trotzdem gerade die Hauptquellen über
eine Vergiftung nichts oder nichts Bestimmtes sagen, versteht es Schnitzer
zwar gut, sie für seine einmal feststehende Meinung zu interpretieren, die
gegenstehenden Bedenken leichter Hand abzuweisen ; allein trotz
Heranziehung anderer Quellen und Berichte ist ein strenger historischer
Beweis nicht erbracht ; und wenn der Verfasser sagt : « Man darf nun
wirklich darauf gespannt sein, ob die Fabel vom Fiebertode Alexanders VI.
endlich aus der Geschichtsliteratur verschwindet. Ich glaube es nicht »

(S. 121, Anm. 59), so scheint er selbst keinen allzu großen Wert seinen
Beweisen beizulegen.

Dann tritt in dieser neuesten Schrift Schnitzers, mehr als in den
früheren, sehr stark die Tendenz hervor, nicht nur das Bild des Papstes
möglichst düster darzustellen, sondern das Papsttum und die katholische
Kirche überhaupt zu treffen. Im Kapitel über das Sterbezimmer
Alexanders VI. wird alles zusammengetragen und wiederholt, was gegen den
Papst spricht, und hier wendet er auf die angezogenen Quellen, auf die
Gerüchte und Erzählungen lange nicht den strengen Maßstab an, den er
sonst so gewissenhaft anwendet, wenn es gilt, einen Bericht über einen

guten Zug im Leben des Papstes als falsch zu erweisen So sagt Schnitzer
zwar : « Es scheint als unbestreitbare Tatsache gelten zu müssen, daß der
Papst nach Empfang der Sterbesakramente sanft entschlafen sei », —
aber er erklärt dies einfach als einen bloßen Akt des Aberglaubens, der
bei Alexander VI. an Stelle der Religion getreten sei, und es hätte sich
für ihn von selbst verstanden, die kirchlichen Zeremonien in der
herkömmlichen Weise mitzumachen und auch der Madonna zu huldigen,
obschon er als Atheist lebte (S. 87). — In dieser Stimmung gegen Papsttum

und Kirche verallgemeinert Schnitzer grundlos und schreibt allen
Päpsten zu, was er an Alexander zu tadeln findet, und sagt z. B. : « Die
Päpste pflegen nicht an Himmelssehnsucht zu sterben, sondern sich sehr
wohl auf Erden zu fühlen » (S. 81). Solche Auslassungen haben mit Wissenschaft

nichts zu tun und gehören nicht in eine ernst seinwollende historische
Untersuchung ; sie zeigen, daß Schnitzer verbittert ist, und daß er, der
sich gewiß große Verdienste um die Geschichte und Ehrenrettung Savo-
narolas erworben hat, in dieser Schrift als Historiker versagt und Haß
gegen Papsttum und Kirche ihren unheilvollen Einfluß ausgeübt haben.
Und wenn vielleicht diese Verbitterung genährt würde durch die
Nichtzulassung zur Vatikanischen Bibliothek, von der er im Vorwort spricht
und dann hinzufügt : « Es geht also sehr wohl auch ohne den Vatikan.
Und das ist gut », — so begreift man nicht, warum er deswegen sich so

aufregen sollte — Und endlich die Ausführungen im VI. Kapitel über
das Teufelsbündnis zeigen doch klar genug, wie im Mittelalter die
Phantasie arbeitete und Gerüchte entstanden, und dann auch die
Tatsache, daß bei plötzlichen oder unerwarteten Todesfällen von Päpsten
sofort von Vergiftung gesprochen und geschrieben wurde und Schnitzer
sollte diese Tatsache nicht so leichter Hand als nichtsbeweisend zurückweisen,

ohne deswegen « die uns berichteten Vergiftungen alle in Bausch
und Bogen anzunehmen oder ebenso abzulehnen » (S. 19) ; übrigens haben



220 Literarische Besprechungen

diese Ausführungen über Teufelsbündnisse eigentlich nichts zu tun mit
der Frage über die Todesart Alexanders VI ; sie sind mehr eine Gelegenheit,
mit einer anderen Waffe Papsttum und Kirche zu bekämpfen und der
Verbitterung freien Lauf zu lassen.

Freiburg (Schweiz). P. M. Knar O. P.

Scheeben H. Chr. : Der sei. Albert der Große. Köln, Gilde-Verlag. 1930.

Ein kleines Schriftchen von nur 32 Seiten, aber mit 11 historisch
interessanten Illustrationen. Und was dem Leser noch wertvoller sein
wird : das Schriftchen entrollt uns, von geschichtlichen Voraussetzungen
ausgehend, in edler, populärer Sprache verfaßt, in einigen markigen Hauptzügen

das Bild des Lebens und gewaltigen Wirkens Alberts als Lehrer,
Schriftsteller, Provinzoberen, Schiedsrichter und Bischof. Ergreifend schön
ist die Wärme und Verehrung, die das ganze Schriftchen für den größten
mittelalterlichen Geistesmann Deutschlands durchweht und die in dem
kurzen aber herrlichen Vorworte Sr. Eminenz des Kardinals Schulte von Köln
am glühendsten zum Ausdrucke kommt. Wer das kleine Schriftchen
gelesen, freut sich, daß es geschrieben wurde.

G. M. Manser O. P.

Dogmatik.

Bartmann B. : Lehrbuch der Dogmatik 7. I. Band : Formalprinzipien,
Gott Einer und Dreifaltiger, Schöpfer, Erlöser ; II. Band : Gnade, Kirche,
Sakramente, Eschatologie. Freiburg, Herder. 1928-29.

Eine deutsch geschriebene Dogmatik in 7. Auflage Der Erfolg kann
nicht nur in der deutschen Sprache des Lehrbuches seinen Grund haben,
wiewohl diese ein wichtiges Moment bildet. Wir müssen vielmehr, um
dem Buche gerecht zu werden, als Erklärungsgründe jene Vorzüge namhaft
machen, die stetsfort rühmend hervorgehoben werden : Reichhaltigkeit und
gute Anordnung des Stoffes, Berücksichtigung moderner Probleme
(hauptsächlich Einwürfe der liberalen Theologie und der vergleichenden
Religionswissenschaft), die gewissenhafte und besonnene Verwertung neuerer
Forschungen verschiedener Sprachgebiete, gründliche historische
Beweisführung aus Schrift und Überlieferung, d. h. Heranziehung der Resultate
der Biblischen Theologie und der Dogmengeschichte, sowie die beigegebenen
Lebenswerte. Wir sehen wohl auch in diesen Vorzügen wiederum ein
Moment, weswegen das Lehrbuch besonders in deutschen Landen so große
Verbreitung findet ; es nimmt ja durchwegs Fühlung mit deutschen
Verhältnissen.

Der Verfasser hat eine gewisse Vorliebe für die positive Darstellung,
die er begründet (I 66) : « Die positive Methode hält er (Thomas) mit
Recht für sich allein für ungenügend, weil der Schüler daraus .nihil scientiae
vel intellectus acquiret, sed vacuus abscedet'. Dazu möchten wir aber



Literarische Besprechungen 221

hinzufügen, daß erstens bei den großen Mysterien doch ihre Erhebung
aus der Offenbarung äußerst wertvoll, ja entscheidend ist ; daß zweitens
der positive Beweis, wo er gut geführt wird, schon einen gewissen Aufschluß
über den Sinn des Dogmas gibt, und daß somit drittens schon das Wissen
um die Quellen und um das Werden des Dogmas seinen hohen Reiz hat ;

der Mensch von heute interessiert sich ebenso für das Werden wie für
das Sein. » Wenn, wie hier, der positive Beweis so gut geschieht, wird man
dem Verfasser für die angewandte Methode Anerkennung und Dank wissen,
besonders da man anderseits mit Genugtuung beachtet, daß auch die
spekulative mittelalterliche Scholastik, vorab in ihrem Hauptvertreter,
S. Thomas, reichlich zum Worte kommt. Diese Seite des Lehrbuches ist
in ihrer ruhig abwägenden und bedächtigen Art ein Spiegelbild deutscher
Einstellung zu den kirchlichen Weisungen bez. Scholastik und Thomas.
Langsam dringt man voran, aber man verschließt sich dem Lichte nicht ;

nur möchte man die Errungenschaften neuerer psychologischer und
historisch-kritischer Methoden nicht preisgeben und legt sich darum gegenüber
der Spekulation etwas Reserve auf. Die ^Stellung zu Thomas umschreibt
das Vorwort : « Durchgehends war mein Bestreben darauf gerichtet, den

Spuren des Aquinaten zu folgen und auch dort, wo es nicht geradezu
notwendig war, ihm das Wort zur Erklärung oder zur Bestätigung zu geben.
Auch abgesehen von der kirchlichen Empfehlung, reizte dazu seine Klarheit
und seine unerreichte Kunst, mit wenig Worten alles zu sagen, was zur
Sache notwendig gehört. » Eine aufmerksame Musterung der einzelnen
Traktate bestätigt das Vorwort vollauf. Man darf freilich jetzt noch nicht
von einer vollen Durchdringung der Thomaslehre oder von einer unbedingten
Hingabe an Thomas reden ; aber sicher ergibt sich aus dem Lehrbuch,
daß Thomas immer mehr erschlossen und als Führer anerkannt wird.
Die andern Scholastiker des XIII. Jahrhunderts kommen gegenüber Thomas
ins Hintertreffen. Thomas hat die besondere kirchliche Empfehlung und
stellt für B. die reinste Form des scholastischen Aristotelismus dar, welcher
dem christlichen Offenbarungsschatze am besten gerecht wird. Gelegentlich
werden die Franziskanerlehrer Bonaventura und Skotus, ersterer häufiger,
anerkennend zitiert, aber so wenig wie Thomas aus dem ganzen System
heraus. Für spätere scholastische Richtungen des XIV.-XV. Jahrhunderts
bringt B. nicht viel Sympathie auf, mit Rücksicht auf die dekadenten,
die Wissenschaft auflösenden Richtungen sicher mit Recht. Bezüglich der
alten Franziskanerschule würde man freilich von einem so historisch
eingestellten Theologen, wie Bartmann es ist, gerne eine reichere Verwertung
erwarten. Daß der Exemplarismus des hl. Bonaventura keine Erwähnung
findet, ferner die franziskanische Lehre vom Beweggrund der
Menschwerdung und von Christi Königtum so kurz abgetan wird, fällt doch auf.
Doch wollen wir sofort zugeben, daß ein Lehrbuch nicht alles leisten kann ;

ist es doch sicher schon ein großer Fortschritt, daß man für den größten
Scholastiker mehr und mehr Verständnis und Raum aufbringt. Übrigens
gilt die vermehrte Beachtung B.s dem hl. Thomas, wie er sich selber in
seinen eigenen Werken äußert, und nur mit Vorbedacht dem « Thomismus ».

Die Folgerichtigkeit des letztern anerkannt er öfters, ohne sich ihm zu



222 Literarische Besprechungen

verschreiben. Man bekommt allerdings den Eindruck, uaß er trotz einiger
Vorbehalte dem Thomismus meist näher steht als den andern theologischen
Systemen (Erkenntnismittel Gottes, Concursus generalis naturalis et super-
naturalis usw.). Doch bleibt er Eklektiker und warnt hie und da vor dem
Streben, die Gottesgeheimnisse in Naturwahrheiten .aufzulösen', sowie vor
.Wortstreitigkeiten' der Schulen. Das überzeugte, wenn auch langsam
fortschreitende Eingehen auf die Scholastik, möchten wir aber abschließend
als einen Vorzug des Buches nochmals hervorheben ; daß gegenüber den
kontrovertierten Fragen der Schulen eine gewisse Reserve beobachtet wird,
wird man einem Manne, der außerhalb der Schulen gestanden ist, nicht
sehr übel nehmen können, wenn er nur wenigstens die Systeme richtig
wiedergibt.

Wir haben bei der Lektüre des Lehrbuches eine Reihe von Vorbehalten
angemerkt, die B. den Thomisten gegenüber macht. Sie sollen hier in
einer Auswahl verzeichnet werden. Man hätte bei der Frage über die
Dogmenentwicklung, über die Gegenstände der Unfehlbarkeit unter der
Literatur das Werk von P. Mym-Sola O. P. : L'évolution homogène du
dogme catholique, erwartet ; die Hauptthese, daß definierte theologische
Konklusionen Gegenstand der fides divina, nicht nur der fides ecclesiastica
seien, wird jedenfalls abgelehnt als rigorose Lehre (I 37). Bei der
Inspirationslehre werden die Sätze niedergeschrieben : Man ist an den stehenden
Ausdruck : Deus auctor Scripturae gebunden, und wenn er auch
verschieden erklärt werden kann, so ist doch die von Thomas gegebene
Deutung von causa principalis und c. instrumentalis die kirchlich
intendierte, wenngleich auch sie gemäß den Prinzipien des Thomismus und
Molinismus ausgelegt werden kann » (I 20). Die neue Gestalt der von den
Thomisten vertretenen Verbalinspiration wird nicht beurteilt (I 21). Auch
bezüglich der Erkenntnis des Formalgrundes unseres Glaubens wird die
Frage offen gelassen (I 54 f.). Die Unvereinbarkeit von Wissen und Glauben
wird nicht reinlich nach thomistischen Prinzipien dargestellt (I 90). Als
metaphysische Wesenheit Gottes wird die Aseität dargestellt, dabei freilich
erklärt, daß die thomistische Auffassung vom esse subsistens sich damit
deckt (I 106 f.). Vom Thomismus wird S. 141 gesagt : « Als sein Begründer
wird gewöhnlich der spanische Dominikanertheologe Banez (gest. 1604)
genannt, von der Schule selbst aber Thomas. » B. hebt aber auch die
Übereinstimmung zwischen Thomas und Thomismus hervor, wo er sie zu
finden glaubt, z. B. I 246 f. Bei den Kontroversen zwischen Thomismus,
Molinismus, Augustinismus, Kongruismus werden die Wesenszüge der
Systeme hervorgehoben und jeweils bei der Beurteilung die zu machenden
oder vielmehr gemachten Einwürfe berichtet (II 70-75). Bei der Frage
über eine oder zwei Existenzen in Jesus übernimmt B. aus Gutberiet
zustimmend « zwei starke Bedenken, da es schwer begreiflich erscheint,
wie eine Wesenheit real sein und doch nicht existieren soll ; aber viel
wichtiger ist, daß damit der Menschheit Christi göttliche Existenz
zuerkannt wird ; ein endliches Wesen kann unmöglich göttliche Existenz haben »

(I 347)- Die Frage nach dem Formalelement der Seligkeit, welche sog.
Intellektualisten und Voluntaristen trennt, scheint B. gegenstandslos (II 478 ;



Literarische Besprechungen 223

cf. I 53). Solche und ähnliche Einschränkungen werden uns nicht hindern,
das Streben nach Verwertung spekulativer Theologie anzuerkennen, das in
vorliegender, vorab positiv, historisch eingestellter Dogmatik zu Tage tritt.

Freiburg (Schweiz). P. Crispin Moser O. M. Cap.

Gratry A. : Weisheit des Glaubens. Katechismus für Gebildete. Übersetzt

von Dr. Emil Scheller. München, Kösel-Pustet. 1928. Lxi-298 SS.

Alphons Gratry (1805-1872) war ohne Zweifel einer der begabtesten,
eifrigsten und originellsten Vertreter des höheren Geisteslebens des
katholischen Frankreichs um die Mitte des XIX Jahrhunderts. Das vorliegende
Werk «La philosophie du Credo» erschien 1861. Es war hervorgegangen
aus einem Briefwechsel mit dem damals in der Verbannung in Brüssel
lebenden General de Lamoricière, der einstens an der polytechnischen
Hochschule zu Paris sein Mitschüler gewesen war und nun im Suchen
nach dem verlorenen Glauben ihn um Hilfe bat. Gratry leistet ihm diese,
indem er an der Hand des Apostolischen Glaubensbekenntnisses die
Übereinstimmung des Glaubens mit den tiefsten Gedanken der natürlichen
Erkenntnis nachweist. Es geschieht in der Form eines Dialoges zwischen
clem Meister, dem Vertreter der katholischen Lehre, und dem Jünger,
dem modernen Gebildeten. Die Spekulation, deren er sich hier und anderwärts

bedient, sucht er in einem weit höheren Grade, als es zu seiner Zeit
sonst auch bei Katholiken der Fall war, auf die vom hl. Thomas geschaffene
Grundlage zu stellen. In diesem Sinn kann er wirklich als Vorbote des
wieder erstarkenden Thomismus bezeichnet werden. Freilich treten auch
in diesem Werke Lieblingsideen Gratrys auf, die nicht aus dem Studium
des Aquinaten stammen dürften, so S. 10 f. der Beweis für das Dasein
Gottes aus der Erkenntnis'der Begrenztheit und Unvollkommenheit alles

Geschöpflichen. « Nach dieser Erkenntnis stellt die Vernunft durch
unmittelbare Schlußfolgerung mit der Schnelligkeit der Evidenz und der
Strenge des mathematischen Beweises fest, daß die unvollkommenen
begrenzten Dinge, die wir sehen, aus dem Gegensatz heraus, auf das
unendliche Sein hinweisen, das wir nicht sehen. » Hieher gehört auch sein
Operieren mit der Infinitesimalrechnung für den Glaubwürdigkeitserweis
geoffenbarter Wahrheiten. S. 101, 118, 121. Während des Vatikanischen
Konzils war Gratry bekanntlich ein heftiger Gegner der Definition der
Unfehlbarkeit des Papstes ; doch kam er von dieser Gegnerschaft sofort
nach der Definition durch volle Unterwerfung zurück, und im
vorliegenden Werk zeigt nichts eine unfreundliche Stellung gegen den Nachfolger

Petri.
Die Darstellung ist, wie es sich bei einem zu den 40 Unsterblichen

gehörenden Schriftsteller von selbst versteht, überaus gewandt und geistreich.

Nicht alles, was 1861 zeitgemäß war, ist es auch heute noch (vgl.
z. B. das S. 76 ff. über die Echtheit der Bücher des Neuen Testamentes
Gesagte), aber vieles ist heute noch ebenso zeitgemäß wie 1861 ; was von
der Kirche, den Sakramenten, dem ewigen Leben gesagt wird, ist stellenweise

von erhabener Schönheit, alles aber ist interessant. Die Übersetzung



224 Literarische Besprechungen

ist mit wenig Ausnahmen vorzüglich. S. 177, Z. 14 v. o., sollte es statt :

« Ich verstehe nur zu antworten », heißen : « Ich weiß nicht, was antworten » ;

S. 186, Z. 12 v. o., statt « des Lebens » « des Leibes » der Kirche. Dankenswert

sind die Einleitung und die Anmerkungen ; die Anmerkung S. 205
jedoch : « Die Gewalt der Bischöfe stammt unmittelbar von Gott und nicht
vom Papst », ist zu apodiktisch, da die gegenteilige Ansicht, um wenig
zu sagen, ebenso wahrscheinlich ist. Zum Schluß sei der Wunsch
ausgesprochen, daß das Werk, daß einstens dazu beitrug, aus dem Zweifler
de Lamoricière einen musterhaften Christen zu machen, auch heute noch
vielen Nutzen stiften möge.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Soreth S. 0. P. : Grundriß der Heilslehre. Compendium Theologiae
des hl. Thomas von Aquino, ins Deutsche übersetzt. (Aus Gottes Reich.
Veröffentlichungen des Katholischen Akademiker-Verbandes, herausgegeben
von Prälat Franz Xaver Münch.) Augsburg, Literarisches Institut von
Haas und Grabherr. 1928. xv-271 SS.

Wie der hl. Augustin im letzten Jahrzehnt seines arbeitsreichen Lebens
auf Bitten des Römers Laurentius sein Enchiridion verfaßte, als ein stetes
Geleitsbuch zur Bewahrung des katholischen Glaubens, so widmete auch
der hl. Thomas ein ähnliches Werk seinem geliebten Mitbruder und treuen
Begleiter Reginaldus von Piperno, und zwar auch im letzten Jahrzehnt
seines so fruchtbaren Lebens und Schaffens. Er nannte es Compendium
Theologiae, Abriß der Heilslehre. Wie der hl. Augustin, so wollte auch
der hl. Thomas die ganze christliche Lehre zusammenfassen unter Glaube,
Hoffnung und Liebe. Was der Christ glauben müsse, sollte dargetan werden
an den Artikeln des Apostolischen Glaubensbekenntnisses, was er hoffen
solle an den Bitten des Vaterunser, die Gebote sollten erklärt werden an
dem großen Gebote der Liebe. Obgleich aber das Werk des Aquinaten
viel umfangreicher ist als das des hl. Augustin, war es ihm doch, im
Gegensatz zu diesem, leider nicht vergönnt, es plangemäß zu vollenden.
In 256 Kapiteln, wovon 246 vom Glauben handeln, gelangte er bis etwas
über den Anfang des zweiten Teiles hinaus, als ihm der Tod die Feder
aus der Hand nahm. « Vom Tode überrascht, konnte der hl. Thomas dieses
wunderbare Werk nicht mehr vollenden », schrieb wehmütig eine Freundeshand,

wohl die des treuen Reginald, unter das jäh, mitten in einem Satz
abbrechende Manuskript.

Es liegen vor : die Abhandlungen über Gott den Einen und
Dreieinigen, über die Schöpfung, die Vorsehung und den Sündenfall der Stammeltern,

über die Menschwerdung und Erlösung, sowie über die erste und
einen Teil der zweiten Bitte des Vaterunser.

Alle diese Gegenstände hat der heilige Lehrer auch anderwärts
behandelt, und zwar mit größerer Ausführlichkeit ; aber auch dem, der
diese Werke kennt, bleibt das vorliegende höchst interessant. Er sieht
darin, welche Fragen dem Heiligen als die wichtigsten, welche Beweise
als die einleuchtendsten erschienen. Überall zeigt sich der gewaltige Geist,



Literarische Besprechungen 225

der die schwierigsten Fragen mit der größten Leichtigkeit bewältigt ; aber
mit Recht macht der Übersetzer darauf aufmerksam, daß gerade über
dieses Werk, und zwar besonders über die letzten Kapitel, ein warmer
Hauch des liebenden Gemütes hinzieht ; wo er von den ewigen Gütern
spricht, auf die das Hoffen des Christen geht, ist es, als ob schon ein
Schimmer der ewigen Freuden aus den Worten des Heiligen wiederleuchte.

Gewiß war also die Übersetzung gerade dieses Werkes besonders
angezeigt, wenn es sich darum handelte, dem deutschen Volk in seiner

Sprache einen Einblick in den Geist und die Lehre des hl. Thomas
zu verschaffen.

Die Übersetzung ist im allgemeinen vortrefflich. Es wurde Ernst
damit gemacht, eine wirklich ganz deutsche Sprache zu schreiben unter
Ausmerzung auch jener Fremdwörter, die als Kunstausdrücke oder
Fachbezeichnungen bisher als unentbehrlich galten : so heißt forma nicht
einfach Form, sondern Wesensbestimmungsgrund, materia Wesensanlage,
potentia bestimmbare Anlage, Erfüllbares, actus Wirklichkeit, actus primus
untere Stufe der Wirklichkeit, actus secundus obere Stufe der Wirklichkeit,
suppositum oder hypostasis Selbstandwesen, accidens zur Wesenheit
Hinzukommendes, Außerwesentliches usw. Würde durch diese Verdeutschungen
dazu beigetragen, eine einheitliche deutsche Fachsprache für die katholische
Philosophie anzubahnen, so würde das ein sehr erfreulicher Gewinn sein.

Die Übersetzung ist sodann sachlich genau und richtig und bewahrheitet

in hohem Maß den Satz : Eine gute Übersetzung ist der beste
Kommentar. Der Geist der deutschen Sprache ist gewahrt, doch wird
nicht selten die so einfache, nur auf Wahrheitserkenntnis und
Wahrheitsübermittlung abzielende Ausdrucksweise des Aquinaten etwas geopfert,
zu Gunsten eines mehr gefühlsbetonten Stiles. Als Beispiel diene die erste
Hälfte des kurzen Kapitels 36, das die Lehre von Gottes Dasein und Wesen
abschließt. St. Thomas schreibt : « Haec autem, quae in superioribus
de Deo tradita sunt, a pluribus quidem gentilium philosophis subtiliter
considerata sunt, quamvis nonnulli eorum circa praedicta erraverint : et
qui in iis verum dixerunt, post longam et laboriosam inquisitionem ad
veritatem praedictam vix pervenire potuerunt. » Die Übersetzung lautet :

« Diese ganze bisherige Lehre von Gott hat schon eine Reihe von
heidnischen Philosophen in scharfsinniger Geistesarbeit erkannt, wobei ihnen
freilich Irrtümer gegen die angegebenen Wahrheiten unterlaufen sind ;

und das etwa geschärfte Wahrheitsgold hat ihnen wahrlich Jahre um
Jahre gekostet. Und die harte Mühe hat ihnen die Forscherstirne tief
gefurcht. » Es mag nun wohl sein, daß diese Übersetzungsweise dem
modernen Empfinden mancher entgegenkommt, doch kaum derer, die
zu einem tieferen Verständnis des Heiligen berufen sind. Es dürfte denn
doch nicht übertrieben sein, zu behaupten, der geniale Geist des englischen
Lehrers habe seinen Ausdruck so beherrscht, daß derselbe das
angemessenste Kleid seines Gedankens und in diesem Sinne klassisch war.
Deshalb dürfte jene Übersetzung die beste und auf die Dauer beliebteste
sein, die unter Wahrung des deutschen Sprachcharakters auch den
charakteristischen Stil des hl. Thomas am treuesten nachbildete.



226 Literarische Besprechungen

Dankend zu erwähnen sind die kurze, gediegene Einleitung und die
sehr nützlichen an den Schluß verwiesenen Anmerkungen.

Es sei zum Schluß nur noch dem dringenden Wunsch Ausdruck gegeben,
daß das schöne und vornehm ausgestattete Buch recht viele Beachtung
unter den Gebildeten finden möge. Es ergeht neuestens der laute, ja überlaute

Ruf nach einer neuen Theologie, die, an die bewährte katholische
Erbweisheit anknüpfend, mit allen modernen religiösen Irrtümern im
einzelnen und eingehend sich auseinandersetzen soll (vgl. « Theologie und
Glaube» 1929, S. 413 ff.). Leider muß man dabei den Eindruck gewinnen,
daß zu wenig des Goethischen Wortes gedacht sei : Was du ererbt von
deinen Vätern hast, erwirb es, um es zu besitzen. Zuerst und zuförderst
heißt es die bewährte katholische Erbweisheit gründlich kennen lernen,
bevor man etwas daran anknüpfen kann, und um mit den modernen Ideen
sich' nützlicherweise auseinanderzusetzen, muß man darüber klar sein,
was die katholische Vergangenheit in ihren größten und tiefsten Geistern
überliefert hat. Sonst besteht die augenscheinliche Gefahr, daß man Gold
hingebe und Scheingold eintausche. Auch Laien, die sich allzu leicht zur
Kritik an den Theologen berufen fühlen, würde eine genauere Kenntnis
der katholischen Erbweisheit sehr schätzenswerte Dienste tun. Nun, der
hl. Thomas ist mit seinem Abriß der Heilslehre ein zuverlässiger Führer
zu diesem Weisheitsschatz.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Asin Palacios M. : El justo medio en la creencia (Compendio de Teo-

logia Dogmatica) de Algazel. Madrid, Instituto de Valencia de Don Juan.
1929. xv-555 SS.

Nedum in philosophicis, sed et in theologicis praesertim disciplinis
magnum nomen sibi comparavit Algazel. Fortasse nullus — teste clarissimo
Professore matritensi — adeo profunde et harmonice concordare tentavit
doctrinas philosophicas cum dogmatibus Al-Korani ; quo factum est, ut
opera eius theologica, imprimis dogmatica, veluti Syllabus et tessera ortho-
doxiae inter Mohamedi sectatores haberentur (p. 8-9).

Eminet autem inter opera eius theologica Ictisad, hoc est, De iusto
medio in credendo seu De usu discreto rationis et revelationis in theologia

dogmatica (p. 27), quod est veluti Compendium aut Summa quaedam
theologiae islamicae.

Praeter Introductionem quandam, ubi de natura et de methodo
theologiae disseritur, continet hoc Opus Algazelis quattuor partes, scilicet
a) de esse Dei, b) de divinis attributis, c) de operationibus divinis, d) de

revelatione prophetica seu de veritate missionis Mohamedi.
Schema tractatuum huius Operis videtur coincidere magna ex parte

cum schemate tractatuum scholasticorum De Deo Uno (p. 9"10)- Inde
momentum eius historicum. In multis quaestionibus De Deo Uno non
habetur oppositio, sed harmonia inter doctrinam mohamedicam et chri-
stianam (p. 5) ; aliunde, theologi arabes videntur cognovisse opera Patrum



Literarische Besprechungen 227

orientaliuni ecclesiae, eaque, quoad partem rationalem, magna ex parte
contplevisse in favorem dogmatum communium de Deo Uno (p. 5-6).

Inde probabile videtur, quod istae speculationes theologicae, semel ac
cognitae fuerunt a traductoribus christianis aliorum operum philosophi-
corum islamismi, infuxum quendam plus minus directum et profundum in
theologiam scholasticam occidentis exercuisse ; et sie quodammodo explicari
posset magna illa et quasi subitanea evolutio theologiae occidentalis in
saeculo XIII (p. 7), quatenus, praeter opera stricte philosophica, alia proprie
theologica arabum a scholasticis, et cognita, et in proprium usum conversa
fuerint. Ac révéra Raymundus Marti, Albertus Magnus et S. Thomas
notionem quandam certo habebant theologiae et sectarum religiosarum
islamismi (p. 6-7).

Ut ergo haec hypothesis de origine partiali theologiae scholasticae
saeculi XIII comprobari possit, praeclarus arabista matritensis adnotat in
decursu traduetionis Operis Algazelis coincidentias et similitudines inter
Algazelem et S. Thomam.

Addit etiam, pro complemento doctrinae algazelianae, quinque appendices,

quae continent fragmenta quaedam selecta ex aliis operibus theo-
logicis eiusdem, nempe Ucham, Mihac, Miyar, Macsad, Mostadhiri et Faisal.

Pro maiori quoque utilitate et facilitate adnectit quinque indices,
personarum scilicet, scholarum tam islamismi quam christianismi, citationum
S. Thomae, analyticum et syntheticum.

Versio hispanica Operis Algazelis, super editione arabica « El Cairo »

directe facta, est pulchra, nitida, exacta (ut ex specialistis audivi), castigata
etiam ; nam ultra quadraginta errata textus arabici corrigit indefessus
arabista.

Magnae utilitatis fore putamus hoc opus omnibus illis qui studiis
arabicis et scholasticis incumbunt. Hypothesis possibilis et versimilis, quam
egregiuS Professor innuit in suo prologo, comprobanda et complenda erit,
non a priori, sed ex historicis documentis, quibus influxus positivus
theologiae islamicae in scholasticam — si, et quantum, et quomodo re vera
exstitit — critice ac scientifice stabiliatur.

Friburgi, Helv. J -M. Ramirez O. P.

Buonpensiere H. 0. P. : Commentaria in primam partem Summae
Theologicae S. Thomae Aquinatis, a q. XXII ad q. XLIII (De Deo Trino).
Vergarae, El Santlsimo Rosario. 1930. vin-608 SS.

Hoc opus, iam pridem lithographice expressum, post mortem Auctoris,
ab eoque partim auetum et emendatum, in lucem prodit.

In illo eaedem ac in volumine de Deo uno (Romae 1902) qualitates
vigent, claritas nempe elocutionis, soliditas doctrinae, eruditio, fidelitas
scholae thomisticae.

Singulos articulos S. Thomae commentariis illustrât et ditat, non
solum ex locis parallelis ipsius Thomae, verum etiam, quoad partem
positivam, ex operibus Van-Rast, Petau et Gazzaniga ; quoad partem



228 Literarische Besprechungen

vero speculativam abunde satis utitur commentariis Caietani, Baiiezii,
Nazarii, Grandi aliorumque.

Opus, ut iacet, videtur esse nimis analyticum. « Commentatori » qui-
dem non est vitio vertendum quod analysi textus, quem exponit, maxime
incumbat (hoc enim est principale munus eius : vim et ambitum textus
patefacere), dummodo tarnen syntheseos, quae ex accurata analysi textus
trahi debet, ne nimis obliviscatur.

Quandoque etiam nimis videtur indulgere dialecticae, cum detrimento
altioris et profundioris speculationis metaphysicae.

Sed praesertim in parte positiva et historica quadantenus deficere
videtur. Opera quidem Van-Rast, Petau et Gazzaniga pro suo tempore
optima erant, modo tarnen superata sunt et in pluribus correcta. Recen-
tissima opera positiva de re trinitaria penitus desiderantur.

Nihil ergo mirum, si quaedam minus exacta, vel etiam historice falsa,
in hoc opere irrepserint. Sic, exempli gratia, ait (p. 8) Michaelem Servetum
Tarracone natum esse anno 150g, révéra tamen Servet (non Servede, ut
Auctor scribit) natus est Tudelae (Navarra), et ignoratur annus nativitatis
eius. Scribit etiam (p. 22, 260, 261) doctrinam Raymundi Lullii de demon-
strabilitate rationali mysterii Trinitatis certo damnatam fuisse a Gregorio
XI, VII Kal. feb. 1376 : norunt omnes talem damnationem minime certam
esse. Quae de Priscillianismo dicit (p. 81), sunt incompleta penitus et
iamdiu superata.

Generatim historia haereseon et haereticorum non est ad régulas
criticae exacta nec secundum fontes expressa. Similiter documenta Patrum
non sat critice et accurate adferuntur.

At haec, quae modeste et reverenter animadvertere voluimus, secundaria

sunt in Opere essentialiter speculativo, inde a triginta fere annis
scripto et ab Auctore nondum finaliter correcto.

Ceterum, editori maxime gratulamur ob accuratam et castigatam
formam typographicam.

Studentibus theologiae sincero animo illud commendamus.

Friburgi, Helv. J. M. Ramirez O. P.

Mystik.

A. Gardeil 0. P. : La structure de l'âme et l'expérience mystique. 2 vol.
Paris, Gabalda. 1927. xxxvi-397 ; 370 SS.

In der Flut der Neuerscheinungen über Mystik steht das vorliegende
Werk mit seiner Eigenart so ziemlich auf einsamer Warte. Wie schon
der Titel ankündigt, hat der Verfasser nicht die Absicht, rein beschreibend
mystische Erlebnisse zu schildern oder praktische Weisungen für die Seelenführer

zu geben. Dazu wäre ein neues Buch wirklich nicht vonnöten. Und
doch füllt Gardeiis Werk eine empfindliche Lücke in der mystischen
Literatur aus : es bietet einmal, die zerstreuten Bausteine aus allen Disziplinen
vereinigend, in umfassender Synthese die metaphysisch-dogmatisch-psychologischen

Vorbedingungen des mystischen Erlebens überhaupt, die unerläß-



Literarische Besprechungen 229

liehen Voraussetzungen für jedes tiefere und zusammenhängende Verständnis
des mystischen Problems. Der Verfasser drückt sich freilich bescheidener
aus : alle mystischen Tatsachen haben ihre Ursachen ; die Frage nach der
causa efficiens, formalis und finalis des mystischen Geschehens ist schon
viel erörtert worden ; viel seltener und allzu oberflächlich hat man sich
mit der causa materialis, dem Subjekt und Träger der mystischen Erfahrung
beschäftigt, obwohl gerade auch von dieser Seite bedeutsame Beiträge zur
Lösung mystischer Probleme zu erwarten sind. Hier setzt nun Gardeil
ein : sein Studium gilt dieser causa materialis : der Menschenseele im Stand
der Gnade. Er will antworten auf die Frage : besteht ein kausaler
Zusammenhang zwischen der inneren Wesensart des Menschengeistes und
der Eigenart der mystischen Erfahrung Welches sind die psychologischen
Grundlagen und Vorbedingungen mystischen Erlebens Wirft die konstante
Behauptung der Mystiker von einer unmittelbaren Gotteserfahrung nicht
alle überlieferten Gesetze menschlicher Psychologie über den Haufen Mit
anderen Worten : sind die höchsten mystischen Erlebnisse wesensfremde,
rein zufällige, nur von außen her der Seele zugekommene, ihrer innersten
Eigenart fremde Geschehnisse, außerordentlich im Sinn von « extra ordinem
et "capacitatem », entbehrliche Luxusartikel in der Heilsökonomie, — oder
bietet die innere Struktur der Seele im Gnadenstand eine Art von Anlage
und keimhafter Grundlegung ; ist die Seele des Gerechtfertigten selber eine
wirkliche Ursache (causa materialis) für die Entfaltung und die Eigenart
mystischen Erlebens Die Beantwortung dieser Fragen ist nicht bloß für
eine ernste wissenschaftliche Behandlung der mystischen Probleme von
grundlegender Bedeutung, sondern hat auch entscheidenden Einfluß auf
rein praktische Stellungnahmen.

Die heiligen Augustin und Thomas, und unter den Thomaskennern
vor allem Johannes a S. Thoma, zieht Gardeil in umfassender Weise heran,
um Licht in die schwierige Frage zu bekommen. Die Teile des Werkes —
zum größten Teil schon als Artikel in der Revue Thomiste und anderswo
erschienen — stehen hier in engstem Zusammenhang, bilden einen einzigen
imposanten organischen Aufbau, sodaß kein Kapitel ohne das
vorausgehende voll verstanden und gewertet werden kann : ein Werk aus einem
Guß, wenn auch einzelne Untersuchungen und Zitate (bes. aus Augustin)
sehr weit ausholen und die große Tendenz leicht aus den Augen entschwinden
lassen : kurze und klare Prologe und Konklusionen zu jedem Abschnitt
helfen aber in vorzüglicher Weise immer wieder auf die große Hauptstraße,
gewähren Rückblick und Ausblick. Die ganze Darstellung des schwierigen
Stoffes ist über Erwarten originell und geistreich, die Sprache von
wohltuender Klarheit und Frische. Zwei große Prinzipien beherrschen unsichtbar
die ganze Untersuchung : « Omne reeeptum ad modum reeipientis » und
« Gratia non destruit naturam, sed perficit et elevat. »

Der Gedankengang des Werkes läßt sich in gedrängter Zusammenfassung

nur unvollkommen wiedergeben und vermittelt keine Ahnung vom
Reichtum theologischer Bildung und von der Beweiskraft der Argumente.

Grundlage und Träger alles geistigen Lebens, also auch des
übernatürlichen, auch des mystischen Lebens, ist die Menschenseele. So wird

Divus Thomas. 16



230 Literarische Besprechungen

im ersten Teil, in starker Anlehnung an die scharfsinnigen psychologischen
Spekulationen Augustins, die innere, wesentliche Struktur der Menschenseele

untersucht (S. 1-352 : Le Mens, sujet récepteur de notre vie divine).
Gardeil findet, daß dieser « Mens », d. h. die Seele, insofern sie Geist ist,
Träger und Subjekt der Gnade und alles übernatürlichen Lebens sei.
Obwohl in ontologischer Hinsicht völlig einfach und ungeteilt, ist dieser
Menschengeist in der Erkenntnisordnung nicht absolut einfach. Weil durchaus

immateriell, erscheint der Mens als noscens und zugleich als noscibilis,
amans und amabilis ; der Mens scheint so für sich selber, für sein eigenes
Erkennen und Lieben das geeignetste, weil konnaturellste und
nächstverbundene Objekt zu sein : eine direkte, rein geistige, experimentelle
Selbsterkenntnis, Selbstwahrnehmung und Selbstliebe ist also wenigstens
virtuell, habituell, der Anlage nach im Mens vorhanden (wie in der ebenfalls
rein geistigen Natur der Engel) ; die Verbundenheit mit dem Körper und
die daherrührende Abhängigkeit von Phantasmen allein hindert den Geist
an der wirklichen Ausübung dieser in seiner Wesensstruktur veranlagten
unmittelbaren Selbsterkenntnis ; dieses Hindernis fällt aber, sobald die
Seele vom Leib getrennt ist (S. 151-52).

Durch diese im Grund der Seele vorhandene virtuelle Anlage zur
direkten Selbsterkenntnis ist der Mens ein Abbild Gottes, ein analoges
Abbild der Trinität mit ihrem innersubstanziellen Selbsterkennen und
Selbstlieben. Die Seele ist damit schon ein Tempel Gottes, aber erst das
bloße Bild Gottes thront darin, nicht seine persönliche, substanzielle Gegenwart.

Es ist eine erste, schattenhafte Besitzergreifung des Menschen-
geistes durch Gott (prise de possession comme par procureur). Hier nun,
im rein geistigen Mens, mit seiner habituellen, potenziellen Anlage zur
Selbsterkenntnis und Selbstliebe, ist nach Gardeil der geeignete, bereitete
Geburtsort alles göttlichen Lebens (le lieu de la nativité de toute la vie
surnaturelle » (S. 130, 350 u. ö.).

Dazu kommt aber von Anfang an eine zweite, sehr reale
Besitzergreifung : die substanzielle Gegenwart Gottes in allen Geschöpfen, also
auch im Menschengeist, durch die Allgegenwart. Gott ist nicht mehr bloß
wie ein Original im Abbild, sondern wirklich und wesentlich im tiefsten
Innern des Geistes zugegen. Weil Gott aber unendlich erhaben ist über
die geschöpfliche Beschränktheit des Geistes, ergibt sich aus seiner realen
Gegenwart im Innern des Geistes noch nicht die positive Fähigkeit, diesen
immanenten Schöpfergott direkt und experimentell zu erkennen,
wahrzunehmen. Der Geist besitzt hiezu nur eine rein positive, rezeptive
Fassungskraft ; seiner Anlage, seiner innern Struktur nach ist er « capax
Dei », aber es ist keine positive, effektive Fähigkeit, nur eine non-contra-
dictio, eine pure Möglichkeit, aber doch immerhin eine Möglichkeit zum
übernatürlichen direkten Erkennen Gottes in der Visio beatifica : es ist
eine potentia oboedientialis passiva, von Gottes Allmacht und Güte göttliche
Energien, Gottes Gnade zu empfangen (S. 351).

Diese Gnade (zweiter Teil : La grâce sanctifiante, S. 353-392) aktuiert
und vollendet, was die potentia oboedientialis nur möglich gemacht. Onto-
logisch genommen, ist sie formelle Anteilnahme an der göttlichen Natur



Literarische Besprechungen 231

(insoweit das einem Geschöpf möglich ist) : wir werden auf eine viel höhere
Seinsstufe erhoben, auf Gottes Niveau erhöht, ihm konnaturell. In ihrem
dynamischen Sein betrachtet, verleiht die Gnade die habituelle Fähigkeit,
Gott als spezifisches Objekt zu erfassen ; die Seele erhält die habituelle
Tendenz und Richtung auf die direkte Visio Dei und die dazu vorbereitenden
Akte der Erkenntnis und Liebe.

Daraus ergibt sich der dritte Teil als Synthese des ersten und zweiten :

Die Struktur der begnadigten Seele (L'intérieur de l'âme juste, II 1-87).
Der Geist bekommt durch die Gnade nicht nur die Hinorientierung auf die
göttlichen Realitäten, nicht nur die Anlage zu intentionalen Akten der
Übernatur, sondern im Geiste selber wohnt Gott (Inhabitatio Trinitatis).
Schon vor der Gnade war Gott zugegen durch seine Allgegenwart ; aber
unfaßbar, gleichsam versiegelt im Grund der Seele ; jetzt, durch die Gnade,
ist der Geist vergöttlicht, Gott konnaturell, koordiniert geworden : Gott
bietet sich jetzt dem Erkennen und Lieben als spezifisches Objekt dar :

ist nicht mehr zugegen wie ein Ding im Ding, sondern wie ein Objekt
dem Erkennenden und Liebenden, wie ein Freund dem Freunde. Bezüglich
des Zustandekommens dieser Einwohnung Gottes, dieser Gegenwart Gottes,
wie sie einzig und speziell der Gnade entspricht, vertritt Gardeil eine eigene,
wie mir scheint, solid begründete und überzeugende Ansicht (II 6-42) :

die Inhabitatio Trinitatis ist nicht eine bloße (graduelle) Erweiterung der
Allgegenwart, wie Vasquez meinte ; sie käme aber auch nicht ohne die
Allgegenwart, rein durch die Gnade gefordert, zustande — wie Suarez und
manche Thomisten, auch Froget annehmen —, sondern die dem Gnadenstand

entsprechende Gegenwart Gottes baut auf der Allgegenwart, der
praesentia Dei per immensitatem, auf, wie eine Aktuierung auf ihrer
potentiellen Anlage.

Ist nun Gott selber — durch Gnade und Einwohnung — als Objekt
dem geistigen Erkennen und Lieben zuinnerst gegenwärtig, so ergibt sich
die Frage (IV. Teil : La structure de la connaissance mystique ; II 89-279) :

ob dieses Objekt einzig durch Überlegung und schlußfolgendes Denken,
gewissermaßen nur auf Distanz, oder schließlich auch direkt, quasi experi-
mentaliter et immediate erfaßt und erfahren werden könne. Gardeil
antwortet, der Menschengeist könne rein natürlich schon, indem er auf den

Ursprung und Quellpunkt seiner intentionalen Akte zurückforsche, zu einer
zwar unklaren, aber doch unmittelbaren, experimentellen Selbstwahrnehmung

gelangen ; das gleiche sei auch möglich, wenn die Seele im
Gnadenstand sich befindet : besonders unter dem Einfluß der theologischen
Liebe und der Gabe der Weisheit könne es zu einer direkten experimentellen

Wahrnehmung des immanenten Gottes kommen, wobei weder
Phantasmen, noch Schlußfolgerungen, noch eingegossene Ideen am Akte beteiligt
sind.

Immer konsequent und unerbittlich auf seiner Grundthese aufbauend,
kommt also Gardeil zu einem Resultat, das einerseits den kühnsten
Bekenntnissen der Mystiker gerecht wird, das andererseits die psychologische
Möglichkeit und die Genesis des mystischen Erlebens aufhellt und von
Grund auf dem Verständnis nahe bringt, zugleich die Mystik in den Rahmen



232 Literarische Besprechungen

des gesamten Gnadenlebens und der menschlichen Psychologie einordnet.
Er trifft sich interessanterweise mit bedeutenden Mystikforschern, die auf
ganz anderen Wegen zum Ergebnis kamen (Garrigou-Lagrange, Arintero,
Joret, Vincent, Cayré, Grabmann, Lercher, Maréchal u. a.) in der Auffassung,
daß das höchste mystische Erleben, das auf Erden möglich ist, die unmittelbare

Erfahrung Gottes (contemplatio infusa, cognitio Dei quasi experi-
mentalis) die erhabenste, wohl seltene, aber immerhin normale und
« natürliche » Entfaltung und Vollendung des Gnadenlebens, das in der
Seelenstruktur schon potentiell grundgelegte, durch die Gnade keimhaft
gegebene und angeregte höchste organische Erblühen des übernatürlichen
Organismus darstellt (suprême épanouissement de l'état intérieur de l'âme
sainte, suprême éclosion et comme l'apogée de ce magnifique organisme de
la grâce sanctifiante, S. 274, 275 u. ö.).

In einer interessanten Artikelreihe « Examen de conscience » (Revue
Thomiste 1927 ff.) setzt sich Gardeil mit den verschiedenen Kritikern seines
Werkes auseinander, diskutiert und umschreibt manche mißverstandene
oder ungenau erfaßte Formulierung seines Buches, ohne indes zur Aufgabe
oder Änderung irgend einer bedeutsamen Position sich veranlaßt zu sehen.

Wolhusen. Prof. B. Hofstetter.

Dominikanisches Geistesleben. — Vechta i. O., Albertus Magnus-Verlag.
Mumbauer J. : Die Briefe des seligen Jordan von Sachsen. Aus dem

Lateinischen übersetzt und mit einer Einleitung herausgegeben. — 1927.
Li-129 SS.

Wilms H. 0. P. : Das Tugendstreben der Mystikerinnen. Dargestellt
nach alten Chroniken der deutschen Dominikanerinnen und nach den
Aufzeichnungen begnadigter Nonnen des Mittelalters. 1927. 298 SS.

Soreth S. M. 0. P. : Von göttlichem Leben. Dem hl. Thomas von
Aquin zugeschrieben. Mit einem Kommentar von P. Lemonnyer O. P.

1927. 216 SS.

Wilms H. O. P. : Der seligen Margareta Ebner Offenbarungen und
Briefe. Übertragen und eingeleitet. 1928. 292 SS.

Banten G. M. 0. P. : Humbert von Romans. Tugendleben im Ordensstand.

Übertragen. — Scheeben H. Ch. : Vinzenz Ferrer. Das geistliche
Leben. Aus dem Lateinischen übersetzt. 1928. 176 SS.

Die fünf vorliegenden Bände dieser Bücherreihe « Dominikanisches
Geistesleben » verdienen alles Lob und beste Empfehlung. Eine bessere

Popularisierung der Mystik und Aszetik des katholischen Mittelalters läßt
sich kaum denken als diese uhter dominikanischer Leitung von trefflichen
Kennern herausgegebene Serie. Zwar gibt es der Mystik-Publikationen seit
etwa fünfundzwanzig Jahren im deutschen Sprachgebiete wahrlich nicht zu
wenige. Aber sie sind nicht selten von zweifelhaftem Werte, so daß sie

eher schaden als nützen. Es ist bedauerlich, wenn katholische Mystiker
in protestantischer, pantheistischer, monistischer, theosophischer oder gar



Literarische Besprechungen 233

psychoanalytischer Tendenz modernisiert und beleuchtet werden. Es ist
doch grotesk, wenn z. B. Angelus Silesius von dem Monisten Bölsche,
von dem Theosophen Hartmann oder von dem theologisch unwissenden
Protestanten Ellinger, Meister Eckhart und die « Theologia Deutsch » von
dem Monisten Büttner ediert und glossiert werden, und zwar teilweise in
haßsprühender Kirchenfeindlichkeit.

Gegen solchen Mißbrauch gibt es keine bessere Abwehr, als indem
katholische Theologen mit entsprechender philosophisch-historischer
Ausrüstung das alte, kostbare Erbgut katholischer Mystik in seinem echten
Geiste stilgerecht erneuern, wodurch ebensosehr dem Katholizismus als
der Wissenschaft gedient wird. Es ist ja erfreulicherweise seit langem
schon vieles in diesem Sinne getan worden. Es genügt da, auf die
zahlreichen und teilweise höchst wertvollen Arbeiten hinzuweisen, die seit
Karl Greith, Ludwig Clarus, P. Denifle, P. Weiß usw. erschienen sind, auf
die Arbeiten von Wilh. Schleußner, Rich. Kralik, Mart. Grabmann, Engelb.
Krebs, Em. Dimmler, Jos. Bernhart, P. Alois Mager, P. Hieron. Wilms,
P. Karl Richstätter, Alf. Heilmann, Otto Karrer und manchem anderen ;

ferner auf die Mystiker-Bände in Herders « Aszetischer Bibliothek », in der
« Sammlung Kösel » und in Schöninghs Reihe « Dokumente der Religion »,

— ganz zu schweigen von den rein fachwissenschaftlichen theologischen
und philologischen Arbeiten katholischer Gelehrter.

Aber trotz alledem ist von katholischer Seite noch lange nicht genug
getan für die Erforschung und Popularisierung der katholischen Mystik.
Und so ist jede Mitarbeit auf diesem Gebiete hochwillkommen. Dies gilt
in ganz besonderer Weise von dem neuen Unternehmen « Dominikanisches
Geistesleben » : wird doch hier ein Hauptgebiet mittelalterlicher Aszetik
und Mystik von berufensten Kennern dem breiten Publikum erschlossen.

Gleich der erste Band der Reihe ist ein Volltreffer. Er bietet die
Briefe des sei. Jordan von Sachsen (J 1237), des Nachfolgers des hl. Dominikus
im Generalrat, zum ersten Male in deutscher Ubersetzung, auf Grund der
vorzüglichen wissenschaftlichen Ausgabe von B. Altaner (1925). Jordan,
ein gebürtiger Norddeutscher, hat uns mit seinen 56 Briefen an die
Dominikanerinnen zu St. Agnes in Bologna, an eine Nonne des
Benediktinerinnenklosters Oeren in Trier und an Ordensbrüder eine der aller-
schönsten Briefsammlungen des Mittelalters hinterlassen, wahrlich ein
« menschliches Dokument », aber eines der edelsten, reinsten Menschlichkeit,
gepaart mit ungeheurer Tatkraft. Ich kenne aus dem ganzen Mittelalter
wenige Bücher, die so wundersam sympathisch, so ergreifend und spannend,
so kulturgeschichtlich interessant sind, wie diese vom Verfasser niemals
zur Veröffentlichung bestimmten, erst nach seinem Tode (leider nur
fragmentarisch) gesammelten Briefe. Der großartige Aufschwung des
Dominikanerordens unter Jordan wird uns beim Lesen dieser auf rastlosen
Organisationsreisen flüchtig hingeworfenen Briefe und Briefchen erst recht
klar : es wirkte eben hier eine einzigartige Persönlichkeit von wunderbarem

Zauber, der noch jetzt in diesen Briefen lebt. Das Schönste in diesem
Briefbuche sind die 41 Briefe an die sei. Diana von Andalo im
Dominikanerinnenkloster zu Bologna, i< das reizvollste Beispiel einer heiligen



234 Literarische Besprechungen

Freundschaft zwischen zwei geistig hochstehenden Menschen verschiedenen
Geschlechtes ». Der « mittelalterliche Mensch » und im besonderen der
maßvolle, kluge Seelenführer spricht hier unmittelbar zu uns.

Es ist sehr schade, daß uns nur Jordans Briefe an Diana erhalten sind,
nicht aber auch die Briefe Dianas an ihn. Wie schön wäre es, wenn wir
den ganzen beiderseitigen Briefwechsel Jordans und Dianas besäßen,
etwa so wie den von Christina von Stommeln mit Petrus von Dacien, den
von Nikolaus Cusanus mit Bernhard von Waging in Tegernsee, oder
wenigstens den von der hl. Hildegard von Bingen. Wir müssen uns leider
mit dem Torso begnügen und dazu noch einen technischen Nachteil in
Kauf nehmen. Der Ubersetzer, Pfarrer Mumbauer, bringt nämlich die
Briefe in der wfcÄfchronologischen Reihenfolge der handschriftlichen
Überlieferung und der Altaner'schen Ausgabe. Es wäre besser gewesen, die
Stücke chronologisch nach der Zeit der Abfassung zu ordnen, was nach
Altaners Vorarbeiten zum größten Teile leicht möglich ist und dem Leser
eine klarere Gesamtwirkung böte. Ich habe in meinem (im Druck befindlichen)

Buche « Briefe altdeutscher Mystiker » eine Auswahl der Jordan-
Briefe in chronologischer Ordnung gebracht und glaube, daß sie so besser
wirken.

Der zweite Band, von P. Wilms, schildert « Das Tugendstreben der
Mystikerinnen » auf Grund zahlloser, methodisch (Weg der Reinigung,
Weg der Erleuchtung, Weg der Einigung) zum Mosaik geordneter Exzerpte
aus den Mystikbüchern der altdeutschen Frauenklöster Unterlinden, Engeltal,

Töß, Ötenbach, Kirchberg, Adelhausen, Weiler und Katharinental ;

ferner aus den Büchern der hl. Gertrud, der hl. Mechtild von Hackeborn,
der Adelheid Langmann und der Margarete Ebner. (Leider konnte das
wertvolle, längst gedruckte Buch der Visionen und Offenbarungen der
Christine Ebner, das ich für den Verlag B. Filser-Augsburg besorgte, nicht
benützt werden, da der Verlag die Vollendung und Herausgabe seit Jahren
hinauszögerte. Es hätte ebenfalls reiche Ausbeute geboten.) Die
vorliegende Blumenlese ist also sehr ähnlich dem Wilm'schen Buche « Das
Beten der Mystikerinnen » (1916) und Denifl.es seit einem halben
Jahrhundert vielgelesenen « Geistlichem Leben ». Sie ist nicht nur
kirchengeschichtlich, sondern auch allgemein kulturgeschichtlich wertvoll und
zeigt das geistliche Mittelalter von einer besonderen Seite. Der Verfasser
betont in seiner Einleitung (S. 17) mit Recht ausdrücklich, daß er diese

Tugendlehre in besonderer Absicht auch deshalb schrieb, « um zu zeigen,
daß alle echten Mystiker nicht über dem Verlangen nach außergewöhnlicher
Begnadigung das gewöhnliche, einfache Tugendstreben vernachlässigten,
sondern sich darin ernst und beharrlich übten und alles andere Gott
überließen. » So kommt dieser Anthologie schließlich auch noch ein
praktischerbaulicher Wert zu.

Das dritte Bändchen, von Soreth übersetzt, das die Kritik leider
dem hl. Thomas abgesprochen hat, habe ich in mehrmonatiger, langsamer
Lesung durchgedacht und habe, nachdem ich mich einmal an die
anthropomorphische Grundanschauung gewöhnt hatte, tiefen Eindruck
empfangen. « Stiller Jubel, ob solch tiefgründiger gottnaher Geistigkeit,



Literarische Besprechungen 235

gottähnlicher Seelenschönheit durchströmt », wie der Übersetzer treffend
sagt, den besinnlichen Leser.

Die Autobiographie und den Briefwechsel der berühmten Dominikaner-
mystikerin Margareta Ebner (j" 1351) im Kloster Medingen bei Donauwörth
in Bayern bringt P. Wilms im fünften Bändchen der Reihe. Margarete
Ebner ist durch die wissenschaftliche Textausgabe von Ph. Strauch (1882)
in der Mystikforschung wohl bekannt und schon mehrfach der Gegenstand
kritischer Beleuchtung gewesen. Die von ihr selbst verfaßte Beschreibung
ihres Lebens, ihrer Visionen und Offenbarungen ist, obwohl ohne den
poetischen Reiz anderer Bücher gleicher Art, eines der wichtigsten Bücher
der altdeutschen Frauenmystik, umsomehr, da wir daneben auch den
kulturhistorisch überaus aufschlußreichen Briefwechsel ihres Freundeskreises

besitzen. Alle diese Texte sind bisher noch niemals vollständig aus
dem Altdeutschen übersetzt worden. Teile der Biographie und eine
Auswahl von 15 Briefen erschienen übersetzt in dem Buche « Frauenmystik
im Mittelalter » von M. David-Windstoßer (1919 ; « Sammlung Kösel »),

im ganzen 63 Seiten. Bedeutend umfangreicher ist die Auswahl, die jetzt
P. Wilms in neudeutscher Ubersetzung vorlegt, 229 Seiten. Die erste
Hälfte der Biographie ist unverkürzt wiedergegeben, die zweite Hälfte
verkürzt, was bei der Trockenheit des Berichtes und den vielen
Wiederholungen nicht unangemessen erscheint. Auch von den Briefen bringt
Wilms nur einen kleinen Teil, nämlich von den 56 Briefen Heinrichs von
Nördlingen an Margarete nur acht, den einzigen erhaltenen Brief Margaretens

an Heinrich und dann noch acht verschiedene Briefe Verschiedener
aus diesem Kreise. Wilms erklärt diese Weglassung vieler Briefe damit,
daß sie trotz ihres kulturhistorischen Gehaltes für das Seelenleben Margaretens

nicht wichtig sind. Das ist gewiß wahr. Aber es ist doch schade,
daß dieser (sehr schwierig zu lesende) Briefwechsel nicht vollständig übersetzt

wurde. Doch sei die Arbeit P. Wilms' trotzdem mit vielem Dank
begrüßt. Sie erhöht seine bisherigen Verdienste auf dem Gebiete der
altdeutschen Mystikforschung.

Das sechste Bändchen enthält zwei verschiedene, selbständige Texte,
« Tugendleben im Ordensstand » von Humbert von Romans, dem vierten
Nachfolger des hl. Dominikus im Generalrat, und « Das geistliche Leben »

vom hl. Vinzenz Ferrer. Beide Traktate sind rein aszetischer Natur und
fügen sich als lehrhafte Texte ganz besonders gut in den Rahmen dieser
Bücherreihe, die ja ausdrücklich der « Einführung in die religiöse Ideenwelt

des Dominikanerordens » dienen will. Beide Texte sind einerseits
Denkmäler einer geistesgeschichtlichen Epoche und anderseits auch heute
noch lebendige, mächtig ergreifende Wegweiser zum geistlichen Leben,
zunächst für Ordensleute, aber auch für weitere Kreise.

Mögen diese Bändchen « Dominikanisches Geistesleben » recht viele
Leser finden und für die Wissenschaft wie für das Geistesleben fruchtbar
werden Und hoffentlich folgen den erschienenen sechs Bändchen noch
viele andere von gleichem Werte

Freiburg (Schweiz). W. Oehl.



236 Literarische Besprechungen

Siemer L. M. 0. P. : Die mystische Seelenentfaltung unter dem Einfluß
der Gaben des Heiligen Geistes nach der Lehre des hl. Thomas dargestellt.
1927. 169 SS.

Das vorliegende knapp gefaßte vierte Bändchen der Sammlung versucht,
in engem Anschluß an den hl. Thomas die organische Entwicklung des
mystischen Lebens unter der je nach dem Stande der Seele verschieden
hervortretenden Einwirkung der Gaben des Heiligen Geistes darzustellen.
So entsteht eine klar umrissene, echt theologische (weil aus den Prinzipien
des übernatürlichen Lebens abgeleitete) Synthese, aus der die Einheit des

mystischen Lebens mit dem gewöhnlichen Gnadenleben deutlich sichtbar
wird. Ein allgemeiner Teil unterrichtet über die Anlage und Vorbereitung
der Natur, Gottes verschiedenartiges Wirken in der Seele und der Seele
Liebesstreben zu Gott. Der besondere Teil schildert den Weg der Läuterung
unter dem Einfluß der Gaben der Furcht, der Frömmigkeit und der Wissenschaft

; den Weg der Erleuchtung unter Hilfe der Gaben der Stärke und
des Rates ; den Weg der Einigung, welche die Gaben des Verstandes und
der Weisheit vermitteln.

Das Erscheinen dieses wertvollen Büchleins, das sich an weitere Kreise
wendet, ist sehr zu begrüßen als Beitrag zu einer tieferen Auffassung des

geistlichen Lebens. Wir möchten nur wünschen, daß es bei einer Neuauflage
in erweiterter Form erschiene, damit der Reichtum und die Tiefe der
thomistischen Mystikauffassung noch mehr zur Geltung kommen könnte.
Vielleicht lassen sich dann auch einige Schönheitsfehler vermeiden, die dem
Büchlein jetzt noch anhaften. So befriedigt die Übertragung lateinischer
Termini nicht immer. « Leidenschaft » ist für passio zu eng (vielleicht
besser « Gefühl », wie die moderne Psychologie sich ausdrückt) ; ebenso ist
« Frömmigkeit » für pietas zu eng, die doch auch auf die Eltern und das
Vaterland gehen soll (vielleicht « kindliche Hingabe, Gesinnung »). « Fertigkeit

» hat zu sehr den Klang des Mechanischen, als daß man es für den
Habitus der Wissenschaft verwenden könnte. « Religion » ist zu weit für den

Begriff der religio (warum nicht einfach « Gottesverehrung » Auch sonst
ist die Sprache wegen allzu großer Kürze manchmal hart und schwer
verständlich (vgl. etwa S. 82, 92). Nicht selten haben sich Zitationsfehler
eingeschlichen. So sucht man zu den Anmerkungen 5 (S. 20), 4 (S. 67), 14
(S. 95), 14 (S. 102) an den angezeigten Orten vergebens nach Belegstellen.
Sachlich ist nicht viel auszustellen. S. 76 wird von den eingegossenen
Tugenden gesagt, sie gäben dem bisherigen Sünder die Möglichkeit, die
natürlichen und erworbenen bösen Neigungen der Seele zu bekämpfen.
Eine gewisse Möglichkeit bestand doch auch vor der Rechtfertigung schon
S. 135 wird den Engeln eine natürliche Gotteserkenntnis durch eingegossene
Ideen zugeschrieben. Nach dem hl. Thomas (I, 56, 3) wird indes diese
Erkenntnis von den Engeln unmittelbar aus der Wesensschau ihrer
Gottebenbildlichkeit (ohne Species) geschöpft. Im übrigen ist die Lehre des
hl.Thomas mitUmsicht und Eifer aus den verschiedensten Stellen zusammengetragen

und verwertet. Wir wünschen dem Büchlein weiteste Verbreitung..

Freiburg. P. Thomas Aq. Graf O. S. B.



Literarische Besprechungen 237

Beati Henrici Susonis 0. P. : Horologium sapientiae. Accedunt tracta-
tus et notae quaedam de theologia mystica ex operibus Henrici Denifle O.P.
Edidit Carolus Richstätter S. J. — Taurini, Marietti. 1929. xx-275 SS.

Das Horologium sapientiae des sei. Heinrich Seuse, gehört wie neuerdings

H. Böhmer hervorgehoben hat, zu den Büchern, die im späten
Mittelalter am meisten gelesen und geschätzt wurden. Es hat als eine der
schönsten Schriften, welche die christliche Mystik hervorgebracht hat, auch
heute noch seine volle Bedeutung. Es bietet nicht, wie etwa die Schriften
des M'eister Eckhart, eine durch hohe Spekulation beschwerte Lehre, sondern
eine durchaus praktisch gehaltene Lebensweisheit, die den frommen
Menschen anhand des Lebens Christi zu « üben » versucht. Deshalb ist
die Neuausgabe, welche der um die Geschichte der mittelalterlichen
Frömmigkeit sehr verdiente P. Karl Richstätter S. J. soeben veranstaltet,
nur zu begrüßen. Es ist zwar nicht ganz richtig (vgl. S. vm), daß Stranges
Ausgabe von 1861 die letzte sei, denn ein anonymer Herausgeber hat erst
noch 1923 im Theatinerverlag München unter dem Titel « Colloquia Domini-
ciana cum divino animae sponso a B. H. Susone dictata » den Text
Stranges erneut zugänglich gemacht. Ich selbst hoffe, in absehbarer Zeit
die längst notwendig gewordene kritische Ausgabe des Horol. vorlegen zu
können ; denn der Text Stranges kann genauem wissenschaftlichen
Anforderungen nicht genügen ; er beruht nur auf späten Handschriften, von
denen keine einzige dem XIV. Jahrhundert angehört. Und doch sind unter
den mir bis jetzt bekannt gewordenen gut 180 Hss., welche das Horol.
vollständig enthalten, eine beträchtliche Anzahl vorhanden, die noch sicher ins
XIV. Jahrhundert zurückgehen, ja noch zu Lebzeiten des Seligen geschrieben
wurden ; sie lassen einen durchaus zuverlässigen Text gewinnen. Auch die
niederdeutsche Übersetzung des Horol., welcher kürzlich A. G. van de
Wijnpersse (Groningen 1926) eine eigene Monographie widmete, führt in
die Zeit um 1350 zurück. Infolge dieses hohen Alters des Textes gewinnt
das Horol. eine nicht zu unterschätzende Bedeutung für die Frage nach
der Echtheit der deutschen Schriften Heinrich Seuses, die durch K. Rieder
und Lichtenberger in Fluß gekommen ist. Das Horol. scheint auch im
Hinblick auf den heute heiß umstrittenen Prozeß des Meister Eckhart
wertvoll zu sein. — Der Grund zur Abfassung des Horol. lag kaum darin,
daß Seuse durch die Übersetzung des Büchleins der ewigen Weisheit diese
Schrift auch dem gebildeten Klerikerstand, und nicht bloß den Klosterfrauen,

zugänglich machen wollte (S. ix) ; denn wir müssen doch voraussetzen,

<laß die Geistlichkeit des XIV. Jahrhunderts auch zur Lektüre
eines deutschen Buches befähigt gewesen ist. Aber noch mehr spricht
gegen diese Annahme der Umstand, daß Seuse das Horol. vorerst gar nicht
zur Publikation bestimmt hatte (S. 7 f.) ; Seuses Angst, sein Buch möchte,
wie andere seiner Schriften, von seinen Gegnern angegriffen werden, die
starke Erweiterung des Werkes und die Dedikation an den Ordensgeneral,
für den das Werk in erster Linie bestimmt war, geben dem Horol. wenigstens
irgendwie die Eigenart einer Apologie. — Im übrigen anerkenne ich die
Verdienste der Neuausgabe Richstätters sehr gerne. Er hat, wie die
gemachten Stichproben mich überzeugten, alles getan, um den Text



238 Literarische Besprechungen

Stranges leicht lesbar und übersichtlich zu gestalten, damit er weiteren
Kreisen dienen könne ; einige Verbesserungen des Strangeschen Textes
sind nicht ganz glücklich ; S. 264, Zeile 21, ist zu Unrecht «ipse Henricus
Suso » eingefügt worden. Ein kleines Versehen bemerkte ich S. ix : das
Fest des Seligen wird nicht am 11. sondern am 2. März gefeiert.

Weniger als mit der Ausgabe als solcher kann ich mich mit der
Einleitung einverstanden erklären, die Richstätter aus den Werken des besten
Kenners der mittelalterlichen Mystik, des Dominikaners P. Heinrich Denifle,
zusammenstellte. Schon in seinen frühern Veröffentlichungen, in seinen
« Mystische Gebetsgnaden und ignatianische Exerzitien » und in seiner
Ausgabe Maumigny's « Katholische Mystik », bemühte sich Richstätter, aus
P. Denifles Werken eine Apologie für die « traditionelle » Interpretation
der Mystik herzuleiten ; diese « traditionelle » Richtung werde heute durch
P. Poulain S. J. vertreten. « Quam doctrinam etiam P. Poulain S. J. tri-
ginta annis post doctissimum P. Denifle tradidisse neminem fugit, qui haud
ignarus sit rei mysticae » schreibt Richstätter S. xvin. 1 Ich bin dieser
Konkordanz Denifle-Poulain zu wiederholten Malen nachgegangen, und muß
meiner Überzeugung Ausdruck geben, daß sie in dem von Richstätter
gewollten Sinne nicht existiert. Das wenige, was ich hier sagen kann, möge
einstweilen genügen ; es wird wohl noch einmal eine Gelegenheit geben, auf
diese Frage näher eingehen zu können. — Vorerst ist zu betonen, daß
P. Denifle in den gedruckten Schriften seine Ansicht über das Wesen der
Mystik, insbesondere über deren Artverschiedenheit, nie im Zusammenhang
und systematisch ausgesprochen hat ; es ist daher vorerst eine Frage der
Methode, ob es möglich sei, aus den mehr gelegentlichen Äußerungen Denifles
ein System seiner theologischen Auffassung der Mystik herzustellen. Die
Einsicht in den reichen literarischen Nachlaß des gelehrten Dominikaners,
in dem sich noch völlig unbeachtete, aber sehr wertvolle und umfangreiche
Teile einer Geschichte der deutschen Mystik und eines großen Werkes über
Mystik und Scholastik vorfinden, ließen mich die Überzeugung gewinnen,
daß mit der von Richstätter gepflegten Methode bloßer Zusammenstellung
gelegentlicher Notizen wirklich nichts getan ist, was geeignet wäre, Klarheit
über Denifle zu schaffen. Es seien hier aus einer Abhandlung über die
Gaben des Heiligen Geistes und die Beschauung, die druckfertig vorliegt,
bloß einige Stellen herausgegriffen : « Welches ist nun also jenes höhere
Leben, jener höchste Weg, zu dem Gott nicht alle beruft Wir haben
es bereits oben ausgesprochen, daß es der mystische Weg sei, desseir Wesen
in der Vereinigung mit Gott mittelst einer außerordentlichen .Gabe der
Beschauung bestehe. » Dazu notiert Denifle : « Was ist also das Auszeichnende

des mystischen Lebens Es ist der Zustand der mystischen
Beschauung, in der man mit einem klaren, ruhigen und einfachen Blicke an
Gott haftet, ihn genießt und in der süßesten Liebe ihn innigst besitzt.
Dieser Zustand, weil sich äußernd in einem mehr göttlichen als menschlichen

Wirken, wie Thomas sagt (3. dist. 34. 1. 1), erfordert die Mitwirkung
der Gaben des Heiligen Geistes » und « ohne uns hier in die Unterscheidung

1 Die Übersetzung dieses Satzes bei Richstätter, StZt 119 (1930) 190.



Literarische Besprechungen 239

und Erklärung der niedern und höhern Grade der übernatürlichen
Vereinigung mit Gott einzulassen, sprechen wir nur von jenem höchsten Grade,
den die deutschen Mystiker fast immer im Auge haben und von dem zu
sprechen sie nicht müde werden können ». Er fährt dann fort : « Wenn wir
vor allem nach den Bedingungen dieser "außerordentlichen Gabe der
Beschauung fragen, so werden wir von St. Thomas in erster Linie auf zwei
Gaben des Heiligen Geistes, auf die des Verstandes und der Weisheit,
hingewiesen. Da nämlich jener höchste Weg außerhalb der natürlichen
Sphäre des Menschen liegt, so setzt er ein außerordentliches Einwirken von
Seiten Gottes voraus, vermöge dessen die Seelenkräfte des Menschen erhoben
und für jene besprochene außerordentliche Wirkung befähigt werden,
vgl. Denifle, Buch von der geistlichen Armuth. München 1877. 168 17-22 :

(« Und das ist eine Notwendigkeit, daß das geschieht ; denn wo göttliche
Kraft soll wirken, da muß menschliche Kraft verloren gehen, soweit die
menschliche Kraft geneigt war zu Gebresten und zu groben Werken. Und
sobald die gebrestliche Kraft verloren wird, kann dann Gott ohne Hindernis
seine Kraft gießen in die Seele. ») Wie die mystische Beschauung eine
« cognitio dei experimentalis » werde, erklärt Denifle durch die Gabe der
Weisheit : « Diese Gabe [der Weisheit] schärft nicht in der Weise den Geist
zum Verständnis der Wahrheit, daß er dazu durch Studium und
Untersuchung gelange, sondern durch eine gewisse Congenialität und Vereinigung
mit Gott. Was er da erkennt, empfängt er nicht durch die Sinne ; er
übersteigt vielmehr alle sinnlichen Formen und Bilder und alle Ungleichheit
(difformitas), um in sich geeinigt zu werden mit dem Einen. Nicht umsonst
nennt St. Thomas die Beschaulichkeit einen Anfang der himmlischen Seligkeit

im Diesseits, einen Vorgeschmack des himmlischen Schauens. Durch
die übernatürliche Gabe der Weisheit wird der Mensch nicht bloß geneigt
gemacht, sich in seinen Handlungen durch die ersten Prinzipien, durch die
Wahrheit leiten zu lassen, sondern gewissermaßen selber dadurch
umgewandelt und diesen höchsten Prinzipien gleichförmig gemacht, auf dieselbe
Weise, wie der Mensch, der Gott anhängt, ein Geist mit ihm wird. Die
eigentümliche Wirkung dieser Gabe ist somit eine übermenschliche, dem
göttlichen Wissen ähnliche Erkenntnisweise. Der Geist wird durch diese
Gabe zu einer höhern Erkenntnisweise, zu einer eminenten Erkenntnis, wie
der hl. Thomas sagt, in dem Maße tüchtig gemacht, als er dadurch mit Gott
vereinigt wird ; diese Vereinigung des Geistes mit Gott ist aber wesentlich
durch die Liebe vermittelt, und darum ist die Liebe das Prinzip der
übernatürlichen Wahrheit ; ihre auszeichnende Wirkung besteht zwar in
einer höheren Erkenntnis ; diese aber ist keine bloße Verstandessache,
sondern wesentlich zugleich Sache des Gemütes. » Denifle betont daher
auch, daß die deutschen Mystiker « sapientia » immer durch « schmeckende

Weisheit » wiedergeben, vgl. Thomas, S. Th. II-II 45. 2 ad 2. Die Rolle
der Gaben des Heiligen Geistes in der Mystik faßt Denifle in die Worte
zusammen : « Die Gaben, welche immer mit der Liebe verbunden sind und
aus der heiligmachenden Gnade entspringen und zugleich mit ihr der Seele

eingegossen werden, [sind] ein Beweis [da]für, daß der Geist um seiner
übernatürlichen Bestimmung gerecht zu werden, einer übernatürlichen



240 Literarische Besprechungen

Ergänzung seiner natürlichen Kraft bedürfe. Die durch die Gaben des
Heiligen Geistes erzeugte Erkenntnis beruht auf einer Erfahrung des
Göttlichen, auf einer .Berührung' der Seele. Diese Gottesnähe wird in den
gewöhnlichen Menschen durch die theologischen Tugenden bewirkt, welche
den Geist mit Gott vereinigen. Und darum verhalten sie sich zu den Gaben
des Heiligen Geistes, wodurch der kreatürliche Geist für die göttliche
Bewegung empfänglich gemacht wird, wie das Prinzip derselben ; denn der
Geist ist für die Bewegung durch Gott und die Eingebungen der göttlichen
Gnade nur dann empfänglich, wenn er mit Gott vereinigt ist und allein
im Maße seiner Vereinigung mit Gott. »

Die angeführten Stellen mögen einstweilen genügen, um zu beweisen,
daß in der bisherigen Diskussion um die Lehre Denifles ein wesentlicher
Punkt nicht besprochen worden ist, da er Richstätter nicht bekannt sein
konnte. Nun aber dürfte es feststehen — und nach der Veröffentlichung
des Denifle'schen Nachlasses, die im Interesse der Mystikforschung von
höchster Bedeutung wäre, ginge das noch evidenter hervor — daß Denifle
den Gaben des Heiligen Geistes eine maßgebende Stelle innerhalb der
mystischen Theologie anweist ; das eigentlich Entscheidende im Zustandekommen

des mystischen Erkennens, auch soweit es affektiv ist, sind die
Gaben des Heiligen Geistes. Und es wird ebenso klar sein, daß gerade das
ein Punkt ist, auf den Poulain nicht hingewiesen hat, und der auch von
Richstätter in seiner bisherigen Darstellung der Lehre Denifles von der
christlichen Mystik vernachlässigt worden ist. Und doch scheint gerade
hier eine Kernfrage der mystischen Theologie vorzuliegen. Es ist zwar
eine Frage, die man nur dann berühren wird, wenn man als Theologe an die
Probleme der Mystik herantritt ; mit der bloßen Feststellung, daß die
Seele im eigentlichen mystischen Zustand « psychologice omnino aliter se
habet atque in oratione vel contemplatione communi » (S. xv), ist man
der Lösung des ganzen Fragenkomplexes um keinen Schritt näher gekommen.
Denn es mag ein Phänomen wohl rein psychologisch gesprochen «

außerordentliche » Erscheinungsmerkmale aufweisen, ohne daß es deshalb auch
theologisch als etwas Außerordentliches anzusprechen wäre. Daher mag es
wohl auch kommen, daß die Vertreter der « psychologischen » und der
«'theologischen » Schule in manchen Punkten einfach aneinander vorbeireden,

obwohl sie zuweilen trotz aller Verschiedenheit der Rede im Grunde
genommen dasselbe meinen. Die Ansichten gehen schon bei der Auffassung
des « Außerordentlichen » auseinander ; ist « außerordentlich » schon alles
das, was rein psychologisch gewertet als ein Ausnahmefall, als selten, als
vom gewöhnlichen Gang der Dinge abweichend, erscheinen muß, so daß
man es mit Fug und Recht als einen « höhern Weg » als eine « außerordentliche

Gabe » ansprechen kann Oder ist das « außerordentlich », was zu
seinem Geschehen artverschiedener Prinzipien bedarf, die nicht durch eine
Weiterentwicklung aus den bereits vorhandenen Anlagen erklärt werden
können, so daß sich « gewöhnliche » und « außergewöhnliche » Gebetsstufe
nicht wie Blüte und Vollreife ein und desselben geistlichen Lebens erwiese
Auch der Umstand, daß zu mystischen Gnaden eine « außerordentliche »

Berufung vonnöten ist, besagt an sich noch nichts über das « außer-



Literarische Besprechungen 241

ordentliche » dieses mystischen Zustandes selbst. Müßten nicht zuerst die
so geläufigen Begriffe der « gratia ordinaria » und « extraordinaria » bzw.
« specialis » wenigstens soweit geklärt werden, daß sie sich mit Deutlichkeit
von den gratiae gratis datae abhöben, von denen besonders Garrigou-
Lagrange eindeutig feststellt, daß sie mit dem eigentlichen Wesen der
mystischen Beschauung nichts zu tun haben. — Und noch ein anderer
Begriff harrt der Klärung. Die Diskussion, darüber, was « erworbene »

Beschauung zu bedeuten habe, scheint zwar mit dem letzten Heft (1929,

4. Heft) der Zeitschrift für Aszese und Mystik eingesetzt zu haben ; und es

wäre gut, wenn man sich über den Sinn dieses Wortes einigen könnte.
Denn wenn man unter « erworbener Beschauung » (Richstätter sagt im eben

angeführten Text so ungenau als irgendwie möglich « oratio vel contemplatio
communis) einfach einen Grad des Gebetes versteht, den der Mensch mit
seiner eigenen natürlichen Tätigkeit erreichen könnte (öratio-meditatio), oder
etwa eine Stufe des geistlichen Lebens, die als außer-gewöhnlich vom zu
meist vorkommenden « gewöhnlichen » sich psychologisch abhöbe, so wird
die Antwort auf die Frage, ob mystische und nicht mystische Beschauung
artverschieden seien oder bloß stufenmäßig sich unterscheiden, ganz anders
ausfallen als wenn man « erworbene » Beschauung als jene Stufe des
Gebetes faßt, welche der zum Übernatürlichen erhobene Christ dann
erreicht, wenn er zwar durch übernatürliche Tugenden, nicht aber durch
die Gaben des Heiligen Geistes, bewegt ist. Vgl. oben S. 240. Wenn in
diesem Punkte einmal Klarheit herrschte, würde die Fragestellung um ein
bedeutendes vereinfacht, und es könnte dann an das Grundproblem der
mystischen Theologie geschritten werden : an die Darlegung der «

übermenschlichen » Wirkungsart der Gaben des Heiligen Geistes und ihres
Verhältnisses zu den theologischen und den eingegossenen moralischen
Tugenden.

Solange aber in all diesen Dingen Unklarheit herrscht, ist es ein eitles
Bemühen, Denifles gelegentliche Aussprüche in Poulains Sinn zu deuten ;

denn es möchte schon a priori die Möglichkeit nicht ausgeschlossen sein, daß
die von Richstätter aus Denifle immer wieder angeführte « distinctio inter
contemplationem acquisitam et contemplationem infusam » überhaupt nicht
den Sinn habe, den Richstätter ihr geben wollte. Daß Denifle so energisch
den Einfluß der Gaben des Heiligen Geistes betont, macht Richstätters
Interpretation für jeden unwahrscheinlich, der die neueste Kontroverse über
das Wesen der Mystik verfolgen konnte. In Rücksicht auf die heutige
Lage, da es in der Mystik beinahe mehr Probleme als sicher feststehende
Resultate gibt, wäre es eine Pflicht wissenschaftlichen Ernstes gewesen,
auch in der Einleitung zur vorliegenden Horologiumausgabe die « altera
pars » wenigstens mit einer Erwähnung zu Worte kommen zu lassen. Selbst
der historische Schnitzer, den er S. xix Saudreau nachweist, hätte von
dieser Pflicht nicht entbinden dürfen ; denn daß jene Schule, die nicht mit
Poulain einig geht, sich nicht allein auf die Zuteilung des Büchleins von
den neun Felsen an Heinrich Seuse stützt, wird der Leser z. B. aus dem
Buche von R. Garrigou-Lagrange O. P., das auch in trefflicher deutscher
Übersetzung vorliegt, mit Leichtigkeit entnehmen können. — Ob nun heute



242 Literarische Besprechungen

Poulain allein die « traditionelle » Auffassung der Mystik vertrete, wie
Richstätter S. xvin zuversichtlich behauptet, ist eine Frage für sich :

soweit ich bisher Einblick in die Texte der mittelalterlichen Mystik gewinnen
konnte, bin ich durchaus geneigt, diese Frage zu verneinen. Vgl. K. Bihl-
meyer, ThQschr no (1929) 490.

Nachschrift. — In diesem einen Jahr 1930 hat Karl Richstätter S. J.
schon zu zwei Malen in zwei verschiedenen Zeitschriften ZAszMyst 5 (1930)
155 und StZt 119 (1930) 190 Garrigou-Lagrange O. P. nicht ohne Bitterkeit
vorgeworfen, die Arbeiten seines eigenen Mitbruders P. Denifle O. P. über
die Mystik nicht zu kennen. Wie wenig dieser Vorwurf der Wahrheit
entspricht, mag jedermann durch Augenschein in der deutschen Ausgabe des
Werkes von Garrigou-Lagrange, S. 366 ff. und in der französischen, Bd. II,
S. 692 ff., feststellen. Was würde wohl Denifle zum Vorgehen Richstätters
in diesem Punkte gesagt haben Da die Angelegenheit durch Richstätter
an die Öffentlichkeit gezogen wurde, glaubte ich eine Richtigstellung
nicht vermeiden zu müssen. Vielleicht wird auch Richstätter eine solche
in den beiden genannten Zeitschriften veranlassen, da man sonst damit
rechnen muß, daß nicht belesene Leute dieses Märchen glauben und weitergeben

werden. — Die wiederholte Klage Richstätters, Denifles
Mystikerforschungen seien heute « vollständiger Vergessenheit anheimgefallen », ist
eine die Tatsachen verzerrende Übertreibung. Daß Denifles Werk heute
noch nachwirkt, hat erst 1923 ein tüchtiger Denifle-Kenner, Martin
Grabmann, Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik 7. hervorgehoben.
Es wäre vorzuziehen gewesen, wenn Richstätter auch in Fällen wie
ZAszMyst 155 Anm. 13 ; StZt 190 Anm. 2 ; 208 Anm. 6 auf Denifle selbst
und nicht auf seine eigenen Werke verwiesen hätte.

Freiburg. Dominikus M. Planzer O. P.


	Literarische Besprechungen

