Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Moderne Theorien Gber das Unterbewusstsein und die thomistische
Psychologie [Fortsetzung]

Autor: Klingseis, P. Rupert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Moderne Theorien
iiber das UnterbewuBitsein und die
thomistische Psychologie.

Von Dr. P. Rupert KLINGSEIS O. S. B, Lektor in St. Ottilien.

(Fortsetzung.)

§ 12.
UnbewuBltes Denken und sogenanntes tierisches Denken.

Es kann nicht die Absicht der folgenden Zeilen sein, eine um-
fassende Darstellung der gegenwirtigen tierpsychologischen Probleme
zu geben ; es sollen vielmehr aus den feststellbaren seelischen Vorgidngen
im Tiere nur jene hervorgehoben werden, die gerne als « Denkleistungen »
in der tierpsychologischen Literatur bezeichnet werden!; auch von
ihnen sollen fast ausschlieBlich nur die sogenannten Intelligenzleistungen
der Anthropoiden zur Sprache kommen ; sie haben durch die Unter-
suchungen der Anthropoidenstation auf Teneriffa systematische Be-
achtung gefunden ; sie werden ferner allen Ernstes von gewissen Psycho-
logen auf eine Stufe mit den menschlichen Denkleistungen gestellt.
Auch Selz ist in seinem Werke, das bisher unsern Darlegungen iiber
das unbewullte Denken als Fiihrer dienen konnte, bis zu einem gewissen
Grade diesem Fehler verfallen. Er glaubt von einer Eimsicht in den
Zweckmittelzusammenhang beim Anthropoiden sprechen zu dirfen ? ;
er hilt als Ergebnis seiner Untersuchungen die Hypothese aufrecht,
dall «die beim Menschen gefundenen Operationen der Mittelfindung
auch das Verhalten der Anthropoiden beherrschen » 3, was mit andern
Worten eine Wesensidentitit zwischen tierischem und menschlichem
Denken bedeutet. Die Wichtigkeit der Frage gibt hinreichend Anla3
und Berechtigung, solche Ausfithrungen, auch wenn sie der Feder

1 Vgl. Selz, Zur Psychologie des prod. Denkens, S. 610 ff., und Kdéhler, Intelli
genzprifungen an Anthropoiden, I, u. a.

2 Selz, a. a. O. S. 674.

3 A.a. 0.8S. 675.



Moderne Theorien tber das Unterbewulfitsein 103

eines angesehenen Psychologen entstammen, in ihrer Grundlage kritisch
zu priifen. Dem von Selz gebotenen Erklirungsversuche seien einige
kritische Bemerkungen vorausgeschickt iiber seine methodische Ein-
stellung, mit der er an die psychische Analyse tierischen Verhaltens
herantritt.

I. Die tierpsychologische Betrachtungsweise von Selz.

Selz betrachtet das seelische Verhalten der Affen bereits, als ob
es von menschlicher Intelligenz getragen wire. Er nimmt versuchs-
weise an, «daB sich die Anthropoiden in den in Betracht kommenden
wesentlichen Punkten menschenihnlich verhalten. » 1 Dal} entsprechend
dieser Einstellung gelegentliche Anthropomorphismen unterlaufen, daB3
er z. B. ohne weiteres spricht von der Einleitung eines determinierten
Prozesses des sich Besinnens auf den anschlieBenden Teil der Gesamt-
operation, 2 dall er von einem Erkanntsein eines Werkzeuges (einer
Kiste) als eines ungeeigneten Mittels gegeniiber dem Hauptziele spricht 3,
sei nur nebenbei erwidhnt. Entscheidender ist die Frage nach dem
wissenschaftlichen Wert einer solchen Betrachtungsweise. Wie Volkelt
in seinen tierpsychologischen Untersuchungen mit Recht betont, ist
uns vom tierischen Verhalten allein das Aufere gegeben, und die Wissen-
schaft ist gendtigt, Schritt fiir Schritt von diesem AuBeren in sein
psychologisches Innere vorzudringen. * Selz geht den umgekehrten Weg ;
er sucht das AuBere, die «Erscheinung» tierischen Verhaltens zu
verstehen durch das psychisch Innere, und weil dieses nur im voll-
entwickelten menschlichen Bewulltsein der Erkenntnis zuginglich ist,
sucht er in einer mehr deduktiv-konstruktiven Form durch die Gesetz-
miBigkeiten menschlichen Denkens das tierische Verhalten zu deuten.

Ein solches Vorgehen heifit nichts anderes als «ein Schema eines
primitiven Bewultseins konstruieren und nachtriglich versuchen, ob
die Tatsachen des Tierlebens sich diesem Schema fiigen.»® Dal ein
solcher Weg gangbar ist, dal} sich so «die Entstehung der einfachen
und zusammengesetzten Operationen der Tiere, ihrer positiven Lei-
stungen und ihrer Fehler sich bis in feinere Einzelheiten verstindlich
machen 148t » ¢, spricht noch nicht fiir die objektive Richtigkeit. Ab
posse ad esse non valet illatio, sagt die Logik. Man kann Selz nur

LAl a. O. S. 610. 2 A.a. O, 8. 668. 3 A, a. O. S. 673.
4 H. Volkelt, Uber die Vorstellungen der Tiere. Leipzig 1914, S. 4.
5 A.a. O. 6 Selz, a. a. O. S. 674.



194 .Moderne Theorien liber das Unterbewubtsein

zugeben, dal} seine Untersuchungsweise der Intelligenz der Anthropoiden
unserer menschlichen Auffassungsweise zuginglicher und bequemer
erscheint als das induktive, nur auf das tierische Verhalten allein sich
stiitzende Vorgehen, aber mit einem solchen Vorteil sind die schwer-
wiegenden Konsequenzen, die sich ergeben, nicht aufzuwiegen. Nicht
nur bei den Anthropoiden, auch bei andern Tierarten, selbst bei Bienen
und Spinnen finden sich gleichermaflen Leistungen, die sich einfacher
verstehen lieBen, wenn man ihnen ejne Einsicht in das Zweckmittel-
verhiltnis zugrundelegen konnte.! 1Ist hier eine. psychologisch voll-
wertige Erklarungsmoglichkeit gegeben ohne ein derartiges Zugestindnis
— und Volkelt hat in seiner trefflichen Untersuchung gezeigt, dal3
dem so ist —, dann darf man hier wohl einen IFingerzeig sehen, nicht
allzu voreilig den dem menschlichen Bewultseinsleben entnommenen
Begriff der Einsicht auf tierisches Verhalten zu iibertragen.

Ii. Zur Erkldrung der Intelligenzleistungen der Anthropoiden.

Wodurch unterscheidet sich prinzipiell die sogenannte tierische
Intelligenz von der des Menschen ? Die Auffassung neuerer Psycho-
logen zu dieser Frage ist verschieden. « Wasmann verlangt die IFahig-
keit zu schlieBen, Biihler die Féhigkeit zum Urteilen, Kohler die
Fihigkeit der Beziehungserfassung.»? Lindworsky betont gleichfalls
die Beziehungserfassung als unterscheidendes Merkmal, denn sie ist
thm ja der « Angelpunkt des gesamten intellektuellen Lebens ». 3 Selz
sieht den Vorsprung des Menschen vor dem Tiere darin gegeben, dal
bei ersterem « die Bildung abstrakter Begriffskomplexe, sei es mit, sei
es ohne Mitwirkung der Sprache, zur Geltung kommt. » 4

Es ist am Platze, diesen verschiedenen neueren Ansichten die
traditionell-thomistische Auffassung gegeniiber zu stellen. Das System
des Aquinaten verrdt eine deutliche Stellungnahme zur Frage 3, und
bei seiner bewdhrten Art des Philosophierens diirfen wir erwarten, dal
er auch hier uns eine brauchbare Antwort zu geben hat.

L Vgl. Volkelt, a. a. O. S. 14 tf. Uber das Verhalten der Spinne, wenn
wahrend des Aussaugens einer Fliege eine zweite Fliege ins Netz gerit.

2 Vgl. Lindworsky, in « Stimmen der Zeit», 95. Bd. S. 390.

3 A.a.0.8S. 392 ; vgl.auch in Zeitschr. « Divus Thomas », Jahrg. 1929, S. 164 ff.

4 Selz, a. a. O. S. 679.

5 Vgl.S.th.Iq.78a.4c.;q.91ra.3ad 3;I- Il q.74a.3ad1;q. 178, 2. ;
q.15a.2;q.17a.2ad 3;C.G.q.80,q.82: und andere.



und die thomistische Psychologie 195

Thomas von Aquin steht nicht an, beim Tiere von einem Urteile
zu sprechen' und ihm auch eine Art Beziehungserfassung zuzu-
schreiben. 2 Er erkennt sogar beim Tier ein Verhalten, das einem
SchluBverfahren dhnlich zu sein scheint. * Der Aquinate 148t aber in
seinen niheren Ausfithrungen keinen Zweifel, dal3 gleichwohl ein uniiber-
briickbarer Abstand zwischen Mensch und Tier besteht ; der Unter-
schied ist ihm ein wesentlicher, nicht EloB wie vielen neueren Psycho-
logen ein gradueller. Der Hund wendet in der Verfolgung des Wildes
keinen Syllogismus an, um von verschiedenen in Betracht kommenden
Wegrichtungen die rechte herauszufinden, von Natur aus ist schon
eine Hinordnung da auf gewisse erstaunlich fein geregelte Verhaltungs-
weisen, so dall sie dem Zuschauer das Ergebnis einer bewult voll-
zogenen Schlubfolgerung zu sein scheinen. *

Auch das tierische Urteil steht weit ab vom menschlichen. Wenn
auch von einem judicium beim Tiere gesprochen wird, handelt es sich
doch nur um einen andern Ausdruck -fiir Instinkterkenntnis. Das
Schat beurteilt den Wolf als seinen Feind, aber nicht, sofern in bewullter
Erkenntnis die Begriffe Wolf und Feind zusammengeordnet werden ;
sie sind von Natur aus im tierischen BewuBtsein zusammengeordnet. 3

Thomas ist, wie diese Fiille zeigen, der festen Uberzeugung, daB3
sich sdmtliche tierische Leistungen, so staunenswert sie sein mogen,
auf Zusammenwirken der sinnlichen Erkenntniskrifte mit dem Instinkt
zuriickfithren lassen ; er spricht darum dem Tiere das seeclische Ver-
mogen der Potentia intellectiva ab und hiemit die Fihigkeit zu begriff-
licher Erkenntnis, die Fédhigkeit auch zur erkenntnisméBigen Einsicht
in den Zweckmittelzusammenhang. Und dieser Standpunkt ist beim
Aquinaten nicht etwa apriorischer Natur, er ist das Ergebnis hin-
reichender Beriicksichtigung eines erfahrungsmiflig gegebenen Tat-
bestandes. ¢

Selz will mit Kohler die nach Thomas bestehende Kluft zwischen
Mensch und Tier iiberbriicken. Es wiirde iiber den Rahmen der vor-
gesetzten Untersuchung hinausgehen, wollten wir die von Selz gebotenen

Iq.83a.1c.
I q. 78 a. 4 c. (virtus collativa intentionum individualium.)
quasi utens syllogismo divisivo, I-IL q. 13 a. 2 obj. 3.
inquantum habent inclinationem naturalem ad quosdam ordinatissimos
processus, ibidem ad 3.
5 quia non ex collatione, sed ex naturali instinctu hoc judicat, T q. 83 a. 1 c.
6 Vgl. auBer den schon angegebenen Stellen auch II S. d. 25 q. 1 a. 1 ad 7.

= W o -



196 Moderne Theorien iiber das Unterbewubtsein

Ausfithrungen und Begriindungen im einzelnen niher verfolgen. Es
seien nur einige charakteristische Intelligenzleistungen der Anthro-
poiden mit der von Selz gegebenen Erklirung herausgegriffen, soweit
dies zur Veranschaulichung des Gegensatzes zwischen tierischem
Denken und unbewuBtem Denken des Menschen notwendig ist. Zu-
gleich wird durch eine solche Betrachtungsweise der von Thomas mehr
grundsdtzlich und in rationaler Begriindung vorgelegte Unterschied
zwischen menschlichem und tierischem Erkennen an wenigen konkreten
Fillen anschaulich gemacht und mehr induktiv gerechtfertigt.

Als Intelligenzleistung wird der folgenden Untersuchung der «ein-
fache Stockversuch » zugrunde gelegt.! AuBerhalb des Gitters liegt
ein Wunschziel (Banane, Apfelsine) in einer Entfernung, dal es vom
Tiere mit bloBem Arme nicht hereingeholt werden kann, sondern nur
unter Beniitzung eines Stockes. Der Verlauf des Versuches zeigt, dal3
das Tier nur dann den Stock zum Hereinziehen der Frucht beniitzt,
wenn er sich «mit der Frucht zugleich im Blickfeld befand oder von
ihr aus durch geringe Blickbewegungen sichtbar wurde.» Wie wird
dieser Stockgebrauch psychisch verstindlich ?

Thomas von Aquin setzt den bewufiten Gebrauch von etwas (uti)
identisch mit Einsicht haben in den Zweckmittelzusammenhang. ? Er
spricht ihn darum den Tieren ab ; es kommt bei ihnen auch hier nur
Instinktverhalten in Betracht. 3 LaBt sich diese Auffassung fiir unsern
Beispielsfall halten ?

Nach Selz ist im tierischen Bewulitsein bereits die schematische
Antizipation einer Ausfiillung der Distanz zwischen Hand und Frucht
vorhanden. Mit dieser optischen Distanzverkiirzung ist auch noch in
ganz schematischer Weise «ein zum Hereinholen geeignetes Mittel der
Distanzverkiirzung, eine Armverlingerung antizipiert. Das zufillige
Vorhandensein eines Stockes im Blickfeld unterstiitzt dann die Aktua-
lisierung des mit der antizipierten Armverlingerung iibereinstimmenden
Wissens von der allgemeinen Stockfunktion, und diese zufallsbedingte
Mittelaktualisierung erleichtert die Mittelabstraktion, die die Ver-
wendung des Stockes in der vorliegenden speziellen Wahrnehmungs-
situation betrifft. » ¢

Eine solche Darstellungsweise hat die Annahme zur unerlifllichen
psychologischen Voraussetzung, daB der Affe den Stock genau so als

1 Vgl. Selz, a. a. O, S. 618. 2IIIq. 16a. 2c.
3 A.a.0.ad 2 4 Selz, a. a. O, S, 619,



und die thomistische Psychologie 197

Gegenstand, als Ding wahrnimmt wie der Mensch ; nur wenn dem
Affen einzelne dinghafte Gebilde gegeben sind, kann von Mittelaktuali-
sierung und von Mittelabstraktion gesprochen werden. Diese Voraus-
setzung liegt allen Erorterungen von Selz stillschweigend zugrunde.
Sie ist vom thomistischen Standpunkt aus, wie schon erwihnt, ohne
weiteres abzulehnen ; es wiare aber verfehlt, wollte man statt dessen
nur in kurzen Worten auf ein instinktives Verhalten der Tiere hin-
weisen ; in eingehender Uberlegung miissen wir zu einem richtigen
Verstindnis der tierischen Gegenstandserkenntnis zu gelangen suchen ;
nur so ist es moglich, den thomistischen Gedanken zur gebiihrenden
Anerkennung zu verhelfen.

IIl. Die einzelnen konkreten Gegenstinde oder Dinge
und das tierische Bewufltsein.

Schon oben in der Auseinandersetzung mit der Begriffslehre Lind-
worskys wurde auf das frithzeitige Vorhandensein des Dingbegriffes im
Kinde hingewiesen, auf die Tatsache, dal das Kind all das Konkrete,
das es sieht, hort und betastet, als ein Efwas, als Ding sieht und hort
usw. ; der Dingbegriff ergab sich als jener elementare unanschauliche
Gedanke, der in jedem Erkenntnisinhalt miteinbezogen ist. ! Wenn
aber der Dingbegriff ein unanschaulicher Gedanke ist, wenn, wie
auch Biihler zugibt 2, in der Verwendung des Dingbegriffes ein Ein-
schlag des reflexiven Denkens mit im Spiele sich zeigt, dann ist schon
aus diesem Grunde die Dingwahrnehmung dem Tiere abzusprechen.
Der Affe kann dann nicht Dinge sehen und héren und tasten ; sein
Sehen und Hoéren und Tasten muB einen beschriankteren Inhalt haben.

Gibt nun die Erfahrung Anhaltspunkte zur Erhirtung dieser mehr
apriorischen Folgerung ? Volkelt hat in musterhafter Weise das Ver-
halten einer Spinne in verschiedenen verwandten Situationen untersucht
und daraus den Nachweis geliefert, da den Vorstellungen der Spinne
die Dinghaftigkeit, welche den menschlichen Vorstellungsinhalten eigen
ist, nicht zukomme. # Sein methodisches Vorgehen ldBt sich auch auf
das Verhalten der Affen anwenden und vermag hier das gleiche
Ergebnis zu erbringen. Um nicht zu weitschweifig zu werden, seien, aus
einer solchen Untersuchung nur die Hauptziige hervorgehoben.

1 Vgl. diese Zeitschrift, Jahrg. 1929, S. 165.
2 Biihler, a. a. O. S. 397.
3 Volkelt, a. a. O.

Divus Thomas. 14



198 Moderne Theorien iiber das Unterbewubtsein

Dem obigen Beispiel vom Stockgebrauch sei ein anderer ihnlicher
Fall gegeniibergestellt, wo das gleiche Tier wider Erwarten den Stock
nicht beniitzt ; denn die Mdoglichkeit, «aus dem Verhalten des Tieres
auf sein BewuBtsein von den Dingen zu schlieBen », liegt besonders
giinstig in jenen Fillen vor, «in denen der nachweisliche Wert eines
Gegenstandes vom Tiere trotz vorhandenen Bediirfnisses nicht aus-
geniitzt wird. Denn hier wissen wir mit Bestimmtheit, wie das Tier
sich verhalten miifite, wenn es den Sachverhalt erkemnte. Tatsichlich
aber verhilt sich hier das Tier nicht so, wie wir es erwarten» ! Zur
Illustration diene folgender Fall : die Situation ist ganz dhnlich jener
im oben geschilderten Stockversuch ; nur liegen diesmal die Stécke
nicht im Blickfeld, sondern auf der entgegengesetzten Seite des Gitters,
in 4 m Abstand ; sie werden zur Herabholung der Frucht nicht benutzt ;
die Entfernung allein kann nicht der Grund der Nichtbeniitzung sein,
denn das Tier (Tschego mit Namen) geht sogar in seinen weiter ent-
fernten Schlafraum, «der mit dem Versuchskifig durch eine kleine
offen stehende Tiire verbunden ist und kehrt sofort mit einer Decke
wieder ; sie (Tschego) zwingt das Tuch durch das Gitter, schligt mit
ihm auf die Friichte und peitscht sie heran» ... ; die Sticke aber
werden trotz wiederholter Versuche, trotzdem das Tier sie sah und
sogar beriihrte, nicht beniitzt. 2

Dieses auffallend kontrastierende Verhalten nétigt die Frage auf,
ob das Tier wirklich, wie Selz und Kohler es annehmen, in beiden
Fillen die gleichen konkreten Dinge, etwa « Sticke » sieht. Die Ver-
schiedenheit der Verhaltungsweise beziiglich des Stockes, der mit dem
Ziele im Blickfeld liegt und beziiglich der Sticke, die an der dem
Ziele entgegengesetzten Wand auBerhalb des Blickfeldes liegen, verdient
Beachtung. Die Stécke werden in beiden Fillen, wie es Volkelt in
seiner Untersuchung als Grundforderung aufgestellt hat, durch «an-
nahernd das gleiche sinnliche Material in dem Bewufisein des Tieres
dargestellt ». * Ein Hinweis auf ,Gestaltschwiache’  geniigt hier nicht ;
man muB entsprechend dem obigen Berichte Kéhlers vielmehr an-
nehmen, daB die Stocke in den beiden verschiedenen Situationen der
Gesichtswahrnehmung des Tieres mit gleicher Deutlichkeit vorlagen.
Es kam sogar soweit, daB bei einem am Morgen stattgefundenen Versuch
vom Tiere einer der Stocke ergriffen und beniitzt wurde, und am

1 A, a. 0.S. 10. 2 Kohler, a. a. 0. S. 30 ff,
3 Volkelt, a. a. O. S. 13. 1 Selz, a. a. O. S. 628.



und die thomistische Psychologie 199

gleichen Nachmittag wullte das Tier wieder nichts mit den in gleicher
Lage befindlichen Stocken anzufangen, ,obwohl sie (Tschego) beim
Herumgehen geradezu auf die Stécke trat und wiederholt genau in die
Richtung blickte'. 1 Der Gegensatz dieser Situation zum ersten Fall
tritt noch deutlicher hervor, wenn Kdohler selbst bemerkt, dal3 Tschego
zur gleichen Zeit Stibe und verschiedene Ersatzmittel, die sie in der
Niihe der Zielregion siecht, ohne das mindeste Zogern beniitzte. 2

Der Grund des unzweckmifligen Verhaltens im zweiten Falle ist
auch nicht ein etwa mangelndes vitales Interesse, etwa Appetitlosigkeit.
In beiden Situationen handelt es sich um das gleiche Ziel, eine auller
Reichweite befindliche wohlschmeckende I'rucht. Dal3 dieses Ziel im
zweiten Falle nicht vergessen ist, vielmehr eben so gierig wie im ersten
Falle verlangt ist, geht deutlich hervor aus der Bemerkung Kohlers,
daB das Tier zu eben der Zeit, wo es die auller der Zielregion befind-
lichen Stédbe als Werkzeug nicht beniitzt, jedes andere in der Zielregion
befindliche Ersatzmittel gebraucht und auch die erreichte Frucht mit
grofltem Appetit frif3t. 3

Diese naheren Umstidnde, wie sie sich aus beiden Fallen des Stock-
gebrauches bezw. Nichtgebrauches zeigen, berechtigen zur gleichen
Folgerung, wie sie auch Volkelt aus dem Verhalten der Spinne zieht :
« Wenn das objektiv gleiche Ding (in unserm Falle die Sttcke) in einer
andern Sachkonstellation auftretend, einen ginzlich andern Einflul
auf das Verhalten des Tieres haben, so ist es zunichst selbstverstiandlich,
dalB3 diesen zwei Sachverhalten auch im Bewufltsein hier und dort nicht
das gleiche Gesamterlebnis entspricht. » ¢

Man kann auch nicht annehmen, daBl der fragliche Gegenstand,
der Stock, in dem einen Fall, wo er nicht beachtet wird, fiir ein
anderes Ding gehalten wird. Es handelt sich nicht um ein anderes
Dingerlebnis ; der Stock wird ja nach obigem Berichte sogar in die
Hand genommen ; das Tier kommt auch so nahe heran, daB} es
beinahe auf den Stab treten muBl. ® Es kommt auch nicht in Betracht,
dal das Tier den Stock in seiner Dinghaftigkeit erkennt und ihn
bloB aus Laune und Widerspenstigkeit nicht beniitzte ; eine solche
Annahme stiinde in Kontrast mit dem ganzen iibrigen Verhalten
samtlicher Tiere.

Man ist zur Annahme berechtigt, dall der Stock als einzelner

1 Kéhler, a. a, O. * 2 Ebenda. 3 A a. O.
4 Volkelt, S. 55. 5 Kdhler, a. a. O.



200 Moderne Theorien iiber das Unterbewubtsein

dinghafter Gegenstand diberhaupt nicht im tierischen BewuBtsein sich
findet ; das Tier erfafit konkrete Wahrnehmungseindriicke, konkret vor-
liegende Farbeneindriicke, aber es erfaf8t nicht konkrete Gegenstinde
als Einzeldinge, es erfaBBt nur konkrete Gesamtsituationen. « Es herrscht
und entscheidet das Ganze, nicht das Einzelne ; und es ist in dem
primitiven BewuBtsein in einem andern, eigentlicherem Sinne als in
dem entwickelten BewuBtsein nur das Ganze, nicht das Einzelne phino-
menologisch da.»! Wiirde der Stock im ersten Falle, wo er in der
Zielregion sich findet, als Einzelding erkannt, mii3te er auch im andern
Falle des unzweckmiBigen Verhaltens als solches erkannt werden ;
denn er ist ja, wie oben gesagt, durch das anndhernd gleiche Material
im tierischen BewuBtsein dargestellt ; es kénnte darum infolge des
vielen Herumhantierens mit Stocken nicht jedes Bekanntheitsbewul3t-
sein fehlen. DaB es aber fehlt, dal der Stock im zweiten Falle in keiner
Weise beachtet wird, berechtigt zum Schlusse, dal3 er in diesem Falle
nicht-als jenes dinghafte Gebilde erkannt wird, das der Mensch als
Stock zu bezeichnen pflegt, und daB infolgedessen auch im ersten
Falle nicht die Erkenntnis eines als Stock zu bezeichnenden Dinges
vorliegt.

IV. Die Beschaffenheit der Erkenntnisinhalte
des tierischen Bewuf3tseins.

Wenn konkrete Gegenstinde nicht als dinghafte Gebilde erkannt
werden, welche Erkenntnisstruktur besitzen sie dann im tierischen
BewuBtsein ? Mit Volkelt ist zu antworten : «Nicht dinghaft ab-
gegrenzte Teile und Glieder der Gesamtheit des Gegebenen beherrschen
das primitive Tun, sondern diese Gesamtheiten selber besorgen dies.
Das veridnderliche, von dem das Tun des Tieres abhingt, ist nicht
das Einzelding, sondern die einheitliche Gesamtwahrnehmung. »2? Ge-
samtsituationen liegen also dem Handeln des Tieres zugrunde. Das
Wesen derselben wird noch verstindlicher aus einem Vergleich mit
der menschlichen Wahrnehmungs- und Vorstellungsweise. 3

Der Mensch nimmt, etwa auf der StraBe, Hiuser wahr, am offenen

Fenster einen Vogelkifig, voriibergehende Menschen, Automobile,

1 Volkelt, a. a. O. S. 68.
2 A.a. O.8S. 68.
8 Vgl. hiezu die Ausfithrungen bei Volkelt, S. 41 ff.



und die thomistische Psychologie 201

Hunde usw. Die einzelnen Dinge, Hauser wie Menschen usw., grenzen
sich gegeneinander ab, und sie sind auch imnerlich gegliedert, das Haus
z. B. nach Stockwerken und Fenstern, der Mensch nach Kérperteilen usw.
Der wahrnehmende Mensch hat hier nicht bloB den Eindruck einer
bunten Fiille von Farben oder eines Durcheinander von Ténen, er hat
konkrete Einzeldinge vor sich, die gleichsam Zentren sind, an welche
die Farben- und Tonwelt, wie wir sie mit Augen und Ohren erfassen,
restlos aufgeteilt ist.

Anders verhilt es sich beim tierischen BewuBtsein. IThm haben wir
oben die Dinghaftigkeit der erfal3ten Gegénsté’mde abgesprochen ; der
Affe sieht den Stock nicht als konkretes Einzelding, das tierische
BewuBtsein hat iiberhaupt keine Einzeldinge, und darum hat es nur
die bunte Welt der Farben, das Reich der Tone und Gerdusche, hinein-
vermengt und verbunden mit den Geriichen usw. Es fehlt das oben
genannte Gegliedertsein der Farbeneindriicke, hier als solche eines
Hauses oder eines Fensterrahmens, dort eines Automobils, dort eines
Menschen bzw. bestimmter GliedmafBen desselben. Wohl sieht das
Tier auch das voriibersausende Automobil oder den vorbeigehenden
Menschen, aber das bedeutet fiir das tierische BewuBtsein nur eine
Verschiebung einzelner komplexer Farbeneindriicke, wobei sich das Tier
mit dem Gesichtssinn allein, ohne Zuhilfenahme anderer Sinneswahr-
nehmungen, nicht zurechtfinden wiirde.

Das Gesagte darf indes nicht so aufgefal3t werden, als ob die
genannten Qualititen dem Tiere nur in atomistischer Vereinzelung
gegeben wiren. Auch das Tier hebt aus der Fiille der ihm vorliegenden
Qualititen bestimmte Komplexe heraus und wendet sich ihnen zu.
Was ist aber der Ausgangspunkt dieser vomTiere vollzogenen Gliederung
des Gegebenen ? Die Zusammenfassung und Ordnung der Qualitdten
nach ihrer Zusammengehirigkeit zu konkreten Einzeldingen kann es dem
Gesagten zufolge nichi sein; dazu wire der Dingbegriff und eine
Fihigkeit zu abstrahieren notwendig. Es bleibt nur eine subjektiv
bedingte Gliederung der gegebenen Eindriicke. Diese ist mit Volkelt
in der Form zu denken, daf} die dem Tiere vorliegende Gesamtsituation

. wie sie sich aus der Gesamtheit der im Blickfeld liegenden Wahr-
nehmungseindriicke ergibt ... jeweils umspannt ist « von einer alles
enthaltenden, alles zumal umfassenden QQualitit » ! ; mit andern Worten :
aus der Gesamtheit der im Blickfeld liegenden Wahrnehmungsein-

1 A, a. O.S. 8.



202 Moderne Theorien iiber das UnterbewufBitsein

driicke werden vom Tiere jene charakteristischen Ziige herausgeschaut,
die das Tier in seinen vitalen Interessen unterstiitzen, !

Wenden wir das auf unsern Fall vom Stockgebrauch an. Fragen
wir, worin hier der charakteristische Zug gelegen ist, so diirfen wir
dem Gesagten zufolge natiirlich nicht an den Stock allein denken, wir
miissen uns die Gesamtsituation vergegenwirtigen, wie sie sich dem
Gesichtssinn des Tieres darbietet. Der Affe sieht die Frucht 2, und er
sicht sie in Verbindung mit verschiedenen andern farbigen Flichen,
wir wiirden sagen im Zusammenhang mit der Decke, an der sie hangt,
mit der Partie des Kifigs, die im Blickfeld ist usw. Diese farbigen
Flichen haben, anthropomorph gesprochen, fiir den Affen nur inso-
weit Interesse, als sie zur Erreichung der zu hoch hingenden Frucht
zu dienen vermogen. Die Komplexqualitit, wie Volkelt im Anschlufl
an die heutige Psychologie sagt, oder der charakteristische Zug, der
dem gesamten Blickfeld mit der Frucht als Zielpunkt eignet und der
allein vom Tiere aus den verschiedenen farbigen. Flichen heraus-
gesehen wird, ist die Brauchbarkeit eines Teiles des Blickfeldes zur
Herabholung der Frucht, zur Distanzausfiillung zwischen Tier und
Frucht.® Dal nur das triebhafte Begehren nach der Frucht sich
in der bunten Fiille der Sehobjekte auswirkt, macht es verstiandlich,
daBl die verschiedenartigsten Gegenstinde zum Herabholen der Frucht
beniitzt werden, Stockfunktion erlangen, wie Selz sagt.* «So wird
das Ziel auch mit durch Zusammenbiegen versteifter Strohhalmen,
einem grolen Stiick Pappe, der Krempe eines alten Hutes oder einem
Schuh herangeholt bezw. mit einer Schleife des Seiles oder mit einer
Schlafdecke herangeschlagen. » ®

Statt mit konkreten Einzelgegenstinden haben wir also beim
Anthropoiden, wie bei allen Tieren, zu rechnen mit gewissen, in der

1 Diese charakteristischen Ziige sind gleich den ihnen zugeordneten moto-
rischen Reaktionen niedergelegt zu denken, in einer Art Gattungsgeddichtnis, in
dem mit Ofto Liebmann (Zur Analysis der Wirklichkeit, S. 432) der wesentliche
Bestandteil des tierischen Instinktes erblickt werden darf. ‘

2 Auch hier kann natiirlich nicht an die Frucht als konkretes Ding, sondern
nur als Komplex wahrnehmbarer Eigenschaften gedacht sein, wobei besonders
auch Geruchseigenschaften den Ausschlag geben dirften.

3 Auch Selz spricht S. 619 vom Schema einer auszufiillenden Distanz, aber
bei ihm handelt es sich um etwas einsichtig Erfal3tes, wihrend oben gesagt sein
soll, daB das Tier triebmiBig, ohne Einsicht in die niheren, die Distanz bedingenden
Verhédltnisse iiberhaupt nur auf Distanzausfillung eingestellt ist.

4 Selz, S. 6z7.

® Selz, a. a, O.



und die thomistische Psychologie 203

jeweils vorliegenden Gesamtsituation enthaltenen charakteristischen
Ziigen oder Komplexqualititen. Ihnen erscheint jeweils die tierische
Handlung zugeordnet, nicht dem einzelnen Gegenstande. Aus dieser
Sachlage heraus wird nicht nur der obige Gebrauch bezw. Nicht-
gebrauch des Stockes, sondern auch das iibrige Verhalten der Tiere
verstandlich. Zum Beleg hiefiir sei nur noch auf den Kistengebrauch
hingewiesen. Die Handlung ist nicht der einzelnen Kiste zugeordnet,
die als Gegenstand gar nicht im tierischen BewuBtsein ist, sondern der
Distanzausfiillung zwischen Tier und Lieblingsfutter. Darum wird die
Kiste gelegentlich wider alle Vernunft in der Diagonale auf ihre Unter-
lage gesetzt, wodurch die Distanzausfiillung sich freilich schneller
erreichen laBt ! ; darum werden alle moglichen, im Blickfeld liegenden
Dinge als Kistenersatz verwendet : « Tisch, Stein, Blechtrommeln, Holz-
blécke und dergleichen » 2 ; darum wird eine Kiste auch ohne weiteres
auf die zu einer spitzen Pyramide aufgeschichteten Steine zu setzen
gesucht oder auf die in « Rollage » befindlichen Konservenbiichsen 3,
alles Zeichen, dal vom Tiere nur die Distanzausfiillung beachtet wird,
nicht aber die Dinghaftigkeit der ecinzelnen Steine und Kisten. Bei
dieser Auffassung hat es auch gar nichts Verwunderliches an sich,
wenn das Tier die Kiste gelegentlich auch verwendet, nicht zur Aus-
filllung einer Hohendistanz, sondern einer Seitendistanz, um also eine
nicht mehr in Reichweite befindliche Frucht auBerhalb des Gitters
zu erlangen 4, oder wenn selbst das kliigste Tier sich im Aufeinander-
setzen zweier Kisten gar nicht zu helfen weill, wenn es die zweite Kiste
hoch iiber der ersten in der Luft anzubringen sucht 3 oder nach vielen
vergeblichen und erfolglosen Versuchen die zweite Kiste unbekiimmert
um jede Statik auf die erste setzt. ¢

DaB unter solchen Umstdnden nicht mehr von einer Einsicht in
den Zweckmittelzusammenhang gesprochen werden kann und auch
nicht gesprochen werden braucht, legt sich von selbst nahe. Wenn
man natiirlich von vornherein der Auffassung ist, daB man fiir den
augenblicklichen «Zweck einer Analyse der subordinierten Ldsungs-
methoden auch den Schimpansen durch einen in derselben Lage befind-
lichen Menschen ersetzt denken » konne ?, dann wird Einsicht sehr
leicht zu finden sein. Methodisch einwandfreies Vorgehen erlaubt aber,

1 Selz, a. a. O. S. 638. 2 A a. 0. S. 627.
3 Kohler, a. a. O. S. 121. 4 Selz, a. a. O. S. 674.
5 Selz, S. 638. 6 Kohler, a. a, O. S, 112,

Selz, S. 659.



204 Moderne Theorien iiber das Unterbewubtsein

wie schon anfangs gesagt wurde, solchen Tausch nicht. Wiirde das
Tier wirklich Einsicht in den Zweckmittelzusammenhang besitzen,
dann diirfte es mit dem gleichen seiner Wahrnehmung vorliegenden
Material, mit Stocken und Kisten, nicht in so kontrastierender Weise
bald zweckmiBig, bald ginzlich unzweckmiBig verfahren.

§ 13.

Zusammenfassung der Ergebnisse des zweiten Abschnittes
ilber das unbewufite Denken.

Der zweite Abschnitt diente der Untersuchung, ob und in wie
weit dem UnterbewuBtsein eine selbstindige Tétigkeit im Sinne unbe-
wullten Denkens zugeschrieben werden diirfte. Zusammenfassend lal3t
sich hieriiber sagen :

I. Das produktive inspiratorische Denken schlie3t wie jedes mensch-
liche Denken einen bewuBten und unbewuBBten Proze3 in sich, die beide
zusammengehoren ; die Leistungen beider Arten von Vorgingen wurden
im Vorausgehenden aufgezeigt.! Man darf darum nicht so sehr von
einem unbewufiten Denken im Gegensatz zum bewufiten Denken sprechen,
als vielmehr von einem wunbewuften Prozeff im Denkvorgang als solchen.

2. Der unbewulite Prozel3 im produktiven Denken ist wegen seiner
Abhingigkeit von den Gedéchtnisresiduen psychisch-physiologischer
Natur, kein rein physiologischer Vorgang. In seiner ndheren Eigenart
kann er micht analog zu den bewuBten Denkerlebnissen als eine ginz-
lich unbewuBlt vor sich gehende T'atigkeit des Vergleiches, Ordnens und
Urteilens aufgefal3t werden, durch welche Gedanken- und Vorstellungs-
inhalte im UnterbewuBtsein aus ihrem bisherigen Zusammenhange
gelost und neu gruppiert wiirden. Ein solcher Vorgang wire nicht
nur nicht feststellbar, er wiirde auch schwerlich unbewu3t verlaufen
konnen ; denn er wiirde entsprechend der Natur des Unterbewulltseins
die Mitwirkung und darum die Erregung der seelischen und physio-
logischen Gedichtnisresiduen voraussetzen. Wenn solche Erregung
aber sonst zu einem BewuBtwerden der betreffenden Inhalte fiihrt,
kann sie ohne Widerspruch nicht auch wieder als wirkungslos fiir das
Bewultsein verlaufend angenommen werden.

3. Der unbewuf3te ProzeB3 im produktiven Denken kann bezeichnet
werden als ein durch vorausgehende bewufie Denkarbeit bedingtes, aber

1 Vgl. diese Zeitschrift, Jahrg. 1929, S. 285 ff. ; S. 291 ff ; Jahrg. 1930, S. 37 ft.



und die thomistische Psychologie 205

durch sie nicht in logisch-bewupBter Gedankenentwicklung erzieltes sich
Aufdringen meuartiger Beziehungen. Es liBt sich an diesem Vorgang
eine bewuBte, eine vorbewuBte und eine unbewuflte Seite unterscheiden.
Nach der bewuften Seite hin zeigt sich das Aufdringen der neuen
Beziehungen besonders in jenen zwei mdglichen Arten, die oben
beschrieben wurden als zufallsbedingte, determinierte Mittelabstraktion
und als Heraustreten bisher micht gekannter Beziehungen aus einem
umfassenderen, verschiedenen Gebieten angehérigen Wissensmaterial. 1
Vorbewuft kann dabei dieses Wissensmaterial genannt werden, sofern
es durch Erfassung des Denkzieles, durch wiederholte Losungsversuche,
durch sachlichen Zusammenhang mit dem gegenwirtigen Fragekom-
plex usw. zum guten Teile im Bewulltsein auflebt, oft aber auch nur
fliichtig im BewuBtsein anklingt und mehr in Bereitschaft des BewuBt-
seins steht.

Will man nicht ginzlich davon absehen, das eigentlich unbewufte
Moment des ganzen Vorgangs ndher zu charakterisieren, dann kann
eine solche Kennzeichnung nur im Zusammenhang mit obigen meta-
physischen Uberlegungen geschehen.? Wie in denselben dargelegt
wurde, wiederholt sich die Substantialitit der Menschenseele nicht mit
schematischer Gleichférmigkeit in den einzelnen Individuen, sie ist
vielmehr, entsprechend der zugehdrigen leiblichen Anlage, auch selbst
schon in ihrem spezifischen Sein modifiziert ; sie ist eine substantiale
Gestaltungskraft, die durch ihre individuelle Eigenart in dem einen
Bereich menschlich-geistiger Betitigung sich fruchtbarer entfalten kann
als in einem andern. Die Moglichkeit nun, an einem umfassenden
Wissensstoffe neuartige Beziehungen herzustellen, produktiv zu schaffen,
diirfte hierin ihre Erklirung finden. Sie wird verstindlich aus dem
auch hier giiltigen Grundsatz : Quidquid recipitur, per modum reci-
plentis recipitur. Der Wissensstoff, wie er teils durch Reproduktion,
teils durch Neuaufnahme in der Seele bewullt wird, erfihrt gleichsam
eine individuell verschiedene Beleuchtung in der Seele, und ent-
sprechend dieser Beleuchtung werden an ihm neue Beziehungen
erschaubar. Was an diesem Sichtbarwerden neuer Beziehungen unbe-
wullter Natur ist, diirfte sich im wesentlichen decken mit dem, was
in der scholastischen Terminologie am Erkenntnisvorgang als actus
primus im Gegensatz zum actus secundus bezeichnet wird, hier also

1 Vgl. ebenda.
2 Vgl. in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1930, S. 46 fi.



206 Moderne Theorien iiber das Unterbewuftsein

als Erschaubarkeit neuer Beziehungen im Gegensatz zum tatsichlichen
Schauen derselben. Das UnbewuBte im produktiven Denken wire dem-
nach nicht ein Akt unbewuBter Intuition neuer Beziehungen, sondern
die unbewulBlt geschehende Anbahnung eines bewubBten intuitiven
Erfassens derselben, die, weil in der Seele vor sich gehend, ebenso
momentan und fast zeitlos zu denken ist wie das bewulte Erlebnis der
Intuition selbst.

4. Das tierische « Denken » unterscheidet sich wesentlich von allen
menschlichen, sei es bewul3ten, sei es unbewuBten Denkvorgingen durch
das Fehlen des Dingbegriffes ! als jenes elementarsten Gedankeninhalts,
aus dem iiberhaupt erst eine begriffliche Erkenntnis hervorwachsen
kann, und ohne den auch von einer eigentlichen Abstraktions- und
Beziehungserkenntnis nicht gesprochen werden kann. Der Mensch allein
erfaBt Gegenstinde und bezieht Gegenstinde, dinghafte Gebilde auf-
einander, das Tier erfallt einen die vorliegende Gesamtsituation be-
herrschenden charakteristischen Zug, dem dann ein bestimmtes Ver-
halten von Natur aus, das heiBt in einer dem Tiere nicht einsichtigen
Weise, zugeordnet ist. Eine Beteiligung einsichtigen Verhaltens an den
Leistungen der Anthropoiden mufB3 nicht, wie Selz als Ergebnis seiner
Untersuchungen behauptet, angenommen werden. Selz kann seine
Denktheorie nur dann allen Ernstes auf die Anthropoiden anwenden,
wenn Koffka Recht hat mit der Bemerkung, daB3 die Theorie von Selz
wieder nur eine « Maschinentheorie » sei. 2 Doch diirfte diese Bemerkung
nicht zutreffend sein. Das menschliche Denken mit seinen bewuflten und
unbewuBten Prozessen, die es umschliel3t, erscheint bei Selz getreu dem
wirklichen Sachverhalt gezeichnet. Aber gerade deswegen ist es als
verfehlte und gekiinstelte Konstruktion zu bezeichnen, wenn die Gesetz-
maBigkeiten menschlichen Denkens auf tierische Leistungen {ibertragen
werden. (Schiup folgt.)

1 Dingbegriff nicht im Sinne von Substanzbegriff, sondern wie oben Jahrgang
1929, S. 164 f., im Sinne von etwas, Gegenstand u. dgl. Es lassen sich natiirlich
eine Reihe unterscheidender Verhaltungsweisen anfithren, aus denen der wesent-
liche Unterschied zwischen tierischem BewufBtsein und menschlicher Intelligenz
deutlich zu Tage tritt. (Vgl. z. B. Gredt, Elementa philosophiae, Vol. I, p. 408.)
In unserer obigen Darlegung galt es, im Zusammenhang mit den bisherigen Aus-
fiihrungen jenes unterscheidende Grundmerkmal hervorzuheben, das alle andern
Unterschiede menschlichen und tierischen Erkennens bedingt.

2 Vgl. K. Koffka, Bemerkungen zur Denkpsychologie in Psych. Forschung,
Bd. 9, 1927, S. 183.



	Moderne Theorien über das Unterbewusstsein und die thomistische Psychologie [Fortsetzung]

