
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Moderne Theorien über das Unterbewusstsein und die thomistische
Psychologie [Fortsetzung]

Autor: Klingseis, P. Rupert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moderne Theorien
über das Unterbewußtsein und die

thomistische Psychologie.

Von Dr. P. Rupert KLINGSEIS O. S. B., Lektor in St. Ottilien.

(Fortsetzung.)

§ 12.

Unbewußtes Denken und sogenanntes tierisches Denken.

Es kann nicht die Absicht der folgenden Zeilen sein, eine
umfassende Darstellung der gegenwärtigen tierpsychologischen Probleme
zu geben ; es sollen vielmehr aus den feststellbaren seelischen Vorgängen
im Tiere nur jene hervorgehoben werden, die gerne als « Denkleistungen »

in der tierpsychologischen Literatur bezeichnet werden 1
; auch von

ihnen sollen fast ausschließlich nur die sogenannten Intelligenzleistungen
der Anthropoiden zur Sprache kommen ; sie haben durch die

Untersuchungen der Anthropoidenstation auf Teneriffa systematische
Beachtung gefunden ; sie werden ferner allen Ernstes von gewissen Psychologen

auf eine Stufe mit den menschlichen Denkleistungen gestellt.
Auch Selz ist in seinem Werke, das bisher unsern Darlegungen über
das unbewußte Denken als Führer dienen konnte, bis zu einem gewissen
Grade diesem Fehler verfallen. Er glaubt von einer Einsicht in den

Zweckmittelzusammenhang beim Anthropoiden sprechen zu dürfen 2
;

er hält als Ergebnis seiner Untersuchungen die Hypothese aufrecht,
daß « die beim Menschen gefundenen Operationen der Mittelfmdung
auch das Verhalten der Anthropoiden beherrschen » 3, was mit andern
Worten eine Wesensidentität zwischen tierischem und menschlichem
Denken bedeutet. Die Wichtigkeit der Frage gibt hinreichend Anlaß
und Berechtigung, solche Ausführungen, auch wenn sie der Feder

1 Vgl. Selz, Zur Psychologie des prod. Denkens, S. 6io fi., und Köhler, Intelh
genzprüfungen an Anthropoiden, I, it. a.

2 Selz, a. a. O. S. 674.
3 A. a. O. S. 675.



Moderne Theorien über das Unterbewußtsein 193

eines angesehenen Psychologen entstammen, in ihrer Grundlage kritisch
zu prüfen. Dem von Selz gebotenen Erklärungsversuche seien einige
kritische Bemerkungen vorausgeschickt über seine methodische

Einstellung, mit der er an die psychische Analyse tierischen Verhaltens
herantritt.

I. Die tierpsychologische Betrachtungsweise von Selz.

Selz betrachtet das seelische Verhalten der Affen bereits, als ob

es von menschlicher Intelligenz getragen wäre. Er nimmt versuchsweise

an, « daß sich die Anthropoiden in den in Betracht kommenden
wesentlichen Punkten menschenähnlich verhalten. » 1 Daß entsprechend
dieser Einstellung gelegentliche Anthropomorphismen unterlaufen, daß

er z. B. ohne weiteres spricht von der Einleitung eines determinierten
Prozesses des sich Besinnens auf den anschließenden Teil der
Gesamtoperation, 2 daß er von einem Erkanntsein eines Werkzeuges (einer

Kiste) als eines ungeeigneten Mittels gegenüber dem Hauptziele spricht 3,

sei nur nebenbei erwähnt. Entscheidender ist die Frage nach dem

wissenschaftlichen Wert einer solchen Betrachtungsweise. Wie Volkelt
in seinen tierpsychologischen Untersuchungen mit Recht betont, ist
uns vom tierischen Verhalten allein das Äußere gegeben, und die Wissenschaft

ist genötigt, Schritt für Schritt von diesem Äußeren in sein

psychologisches Innere vorzudringen. 4 Selz geht den umgekehrten Weg;
er sucht das Äußere, die « Erscheinung » tierischen Verhaltens zu
verstehen durch das psychisch Innere, und weil dieses nur im
vollentwickelten menschlichen Bewußtsein der Erkenntnis zugänglich ist,
sucht er in einer mehr deduktiv-konstruktiven Form durch die

Gesetzmäßigkeiten menschlichen Denkens das tierische Verhalten zu deuten.
Ein solches Vorgehen heißt nichts anderes als « ein Schema eines

primitiven Bewußtseins konstruieren und nachträglich versuchen, ob
die Tatsachen des Tierlebens sich diesem Schema fügen. » 5 Daß ein

solcher Weg gangbar ist, daß sich so « die Entstehung der einfachen
und zusammengesetzten Operationen der Tiere, ihrer positiven
Leistungen und ihrer Fehler sich bis in feinere Einzelheiten verständlich
machen läßt »e, spricht noch nicht für die objektive Richtigkeit. Ab

posse ad esse non valet illatio, sagt die Logik. Man kann Selz nur

1 A. a. O. S. 610. 2 A. a. O. S. 668. 3 A. a. O. S. 673.
4 H. Volkelt, Über die Vorstellungen der Tiere. Leipzig 1914, S. 4.
5 A. a. O. 6 Selz, a. a. O. S. 674.



194 Moderne Theorien über das Unterbewußtsein

zugeben, daß seine Untersuchungsweise der Intelligenz der Anthropoiden
unserer menschlichen Auffassungsweise zugänglicher und bequemer
erscheint als das induktive, nur auf das tierische Verhalten allein sich
stützende Vorgehen, aber mit einem solchen Vorteil sind die
schwerwiegenden Konsequenzen, die sich ergeben, nicht aufzuwiegen. Nicht
nur bei den Anthropoiden, auch bei andern Tierarten, selbst bei Bienen
und Spinnen finden sich gleichermaßen Leistungen, die sich einfacher
verstehen ließen, wenn man ihnen eine Einsicht in das Zweckmittelverhältnis

zugrundelegen könnte. 1 Ist hier eine. psychologisch
vollwertige Erklärungsmöglichkeit gegeben ohne ein derartiges Zugeständnis
— und Volkclt hat in seiner trefflichen Untersuchung gezeigt, daß

dem so ist —, dann darf man hier wohl einen Fingerzeig sehen, nicht
allzu voreilig den dem menschlichen Bewußtseinsleben entnommenen

Begriff der Einsicht auf tierisches Verhalten zu übertragen.

II. Zur Erklärung der Intelligenzleistungen der Anthropoiden.

Wodurch unterscheidet sich prinzipiell die sogenannte tierische
Intelligenz von der des Menschen Die Auffassung neuerer Psychologen

zu dieser Frage ist verschieden. «Wasmann verlangt die Fähigkeit

zu schließen, Bühler die Fähigkeit zum Urteilen, Köhler die

Fähigkeit der Beziehungserfassung. »2 Lindworsky betont gleichfalls
die Beziehungserfassung als unterscheidendes Merkmal, denn sie ist
ihm ja der « Angelpunkt des gesamten intellektuellen Lebens ». 3 Selz

sieht den Vorsprung des Menschen vor dem Tiere darin gegeben, daß
bei ersterem « die Bildung abstrakter Begriffskomplexe, sei es mit, sei

es ohne Mitwirkung der Sprache, zur Geltung kommt. » 4

Es ist am Platze, diesen verschiedenen neueren Ansichten die
traditionell-thomistische Auffassung gegenüber zu stellen. Das System
des Aquinaten verrät eine deutliche Stellungnahme zur Frage 5, und
bei seiner bewährten Art des Philosophierens dürfen wir erwarten, daß

er auch hier uns eine brauchbare Antwort zu geben hat.

1 Vgl. Volkelt, a. a. O. S. 14 ff. Über das Verhalten der Spinne, wenn
während des Aussaugens einer Fliege eine zweite Fliege ins Netz gerät.

2 Vgl. Lindworsky, in «Stimmen der Zeit», 95. Bd. S. 390.
3 A. a. O. S. 392 ; vgl. auch inZeitschr. «DivusThomas », Jahrg. 1929, S. 164 ff.
4 Selz, a. a. O. S. 679.
5 Vgl. S. th. T q. 78 a. 4 c. ; q. 91 a. 3 ad 3 ; I II q. 74 a. 3 ad 1 ; q. 11 a. 2 c. ;

q. 15 a. 2 ; q. 17 a. 2 ad 3 ; C. G. q. 80, q. 82 ; und andere.



und die thomistische Psychologie 195

Thomas von Aquin steht nicht an, beim Tiere von einem Urteile
zu sprechen 1 und ihm auch eine Art Beziehungserfassung
zuzuschreiben. 2 Er erkennt sogar beim Tier ein Verhalten, das einem

Schlußverfahren ähnlich zu sein scheint. 3 Der Aquinate läßt aber in
seinen näheren Ausführungen keinen Zweifel, daß gleichwohl ein
unüberbrückbarer Abstand zwischen Mensch und Tier besteht ; der Unterschied

ist ihm ein wesentlicher, nicht bloß wie vielen neueren Psychologen

ein gradueller. Der Hund wendet in der Verfolgung des Wildes
keinen Syllogismus an, um von verschiedenen in Betracht kommenden

Wegrichtungen die rechte herauszufinden, von Natur aus ist schon

eine Hinordnung da auf gewisse erstaunlich fein geregelte Verhaltungsweisen,

so daß sie dem Zuschauer das Ergebnis einer bewußt

vollzogenen Schlußfolgerung zu sein scheinen. 4

Auch das tierische Urteil steht weit ab vom menschlichen. Wenn
auch von einem judicium beim Tiere gesprochen wird, handelt es sich
doch nur um einen andern Ausdruck für Instinkterkenntnis. Das

Schaf beurteilt den Wolf als seinen Feind, aber nicht, sofern in bewußter
Erkenntnis die Begriffe Wolf und Feind zusammengeordnet werden ;

sie sind von Natur aus im tierischen Bewußtsein zusammengeordnet.5
Thomas ist, wie diese Fälle zeigen, der festen Überzeugung, daß

sich sämtliche tierische Leistungen, so staunenswert sie sein mögen,
auf Zusammenwirken der sinnlichen Erkenntniskräfte mit dem Instinkt
zurückführen lassen ; er spricht darum dem Tiere das seelische

Vermögen der Potentia intellectiva ab und hiemit die Fähigkeit zu begrifflicher

Erkenntnis, die Fähigkeit auch zur erkenntnismäßigen Einsicht
in den Zweckmittelzusammenhang. Und dieser Standpunkt ist beim

Aquinaten nicht etwa apriorischer Natur, er ist das Ergebnis
hinreichender Berücksichtigung eines erfahrungsmäßig gegebenen
Tatbestandes. B

Selz will mit Köhler die nach Thomas bestehende Kluft zwischen

Mensch und Tier überbrücken. Es würde über den Rahmen der
vorgesetzten Untersuchung hinausgehen, wollten wir die von Selz gebotenen

1 I q. 83 a. i c.
2 I q. 78 a. 4 c. (virtus collativa intentionum individualium.)
3 quasi utens svllogismo divisivo, I-II q. 13 a. 2 obj. 3.
1 inquantum habent inclinationem naturalem ad quosdam ordinatissimos

processus, ibidem ad 3.
5 quia non ex collatione, sed ex naturali instinetu hoc judicat, I q. 83 a. 1 c.
6 Vgl. außer den schon angegebenen Stellen auch II S. d. 25 q. 1 a. [ ad 7.



196 Moderne Theorien über das Unterbewußtsein

Ausführungen und Begründungen im einzelnen näher verfolgen. Es
seien nur einige charakteristische Intelligenzleistungen der Anthropoiden

mit der von Selz gegebenen Erklärung herausgegriffen, soweit
dies zur Veranschaulichung des Gegensatzes zwischen tierischem
Denken und unbewußtem Denken des Menschen notwendig ist.
Zugleich wird durch eine solche Betrachtungsweise der von Thomas mehr

grundsätzlich und in rationaler Begründung vorgelegte Unterschied
zwischen menschlichem und tierischem Erkennen an wenigen konkreten
Fällen anschaulich gemacht und mehr induktiv gerechtfertigt.

Als Intelligenzleistung wird der folgenden Untersuchung der «

einfache Stockversuch » zugrunde gelegt. 1 Außerhalb des Gitters liegt
ein Wunschziel (Banane, Apfelsine) in einer Entfernung, daß es vom
Tiere mit bloßem Arme nicht hereingeholt werden kann, sondern nur
unter Benützung eines Stockes. Der Verlauf des Versuches zeigt, daß

das Tier nur dann den Stock zum Hereinziehen der Frucht benützt,
wenn er sich « mit der Frucht zugleich im Blickfeld befand oder von
ihr aus durch geringe Blickbewegungen sichtbar wurde. » Wie wird
dieser Stockgebrauch psychisch verständlich

Thomas von Aquin setzt den bewußten Gebrauch von etwas (uti)
identisch mit Einsicht haben in den Zweckmittelzusammenhang. 2 Er
spricht ihn darum den Tieren ab ; es kommt bei ihnen auch hier nur
Instinktverhalten in Betracht. 3 Läßt sich diese Auffassung für unsern
Beispielsfall halten

Nach Selz ist im tierischen Bewußtsein bereits die schematische

Antizipation einer Ausfüllung der Distanz zwischen Hand und Frucht
vorhanden. Mit dieser optischen Distanzverkürzung ist auch noch in

ganz schematischer Weise « ein zum Hereinholen geeignetes Mittel der
DistanzVerkürzung, eine ArmVerlängerung antizipiert. Das zufällige
Vorhandensein eines Stockes im Blickfeld unterstützt dann die
Aktualisierung des mit der antizipierten Armverlängerung übereinstimmenden
Wissens von der allgemeinen Stockfunktion, und diese zufallsbedingte
Mittelaktualisierung erleichtert die Mittelabstraktion, die die
Verwendung des Stockes in der vorliegenden speziellen Wafirnehmungs-
situation betrifft. » 4

Eine solche Darstellungsweise hat die Annahme zur unerläßlichen
psychologischen Voraussetzung, daß der Affe den Stock genau so als

1 Vgl. Selz, a. a. O. S. 618.
3 A. a. O. ad 2

2 I-II q. 16 a. 2 c.
1 Selz, a. a. O. S. 619.



Und die thomistische Psychologie 197

Gegenstand, als Ding wahrnimmt wie der Mensch ; nur wenn dem

Affen einzelne dinghafte Gebilde gegeben sind, kann von Mittelaktualisierung

und von Mittelabstraktion gesprochen werden. Diese Voraussetzung

liegt allen Erörterungen von Selz stillschweigend zugrunde.
Sie ist vom thomistischen Standpunkt aus, wie schon erwähnt, ohne

weiteres abzulehnen ; es wäre aber verfehlt, wollte man statt dessen

nur in kurzen Worten auf ein instinktives Verhalten der Tiere
hinweisen ; in eingehender Überlegung müssen wir zu einem richtigen
Verständnis der tierischen Gegenstandserkenntnis zu gelangen suchen ;

nur so ist es möglich, den thomistischen Gedanken zur gebührenden
Anerkennung zu verhelfen.

III. Die einzelnen konkreten Gegenstände oder Dinge
und das tierische Bewußtsein.

Schon oben in der Auseinandersetzung mit der Begriffslehre Lind-
worskys wurde auf das frühzeitige Vorhandensein des Dingbegriffes im
Kinde hingewiesen, auf die Tatsache, daß das Kind all das Konkrete,
das es sieht, hört und betastet, als ein Etwas, als Ding sieht und hört
usw. ; der Dingbegriff ergab sich als jener elementare unanschauliche
Gedanke, der in jedem Erkenntnisinhalt miteinbezogen ist. 1 Wenn
aber der Dingbegriff ein unanschaulicher Gedanke ist, wenn, wie
auch Bühler zugibt2, in der Verwendung des Dingbegriffes ein
Einschlag des reflexiven Denkens mit im Spiele sich zeigt, dann ist schon

aus diesem Grunde die Dingwahrnehmung dem Tiere abzusprechen.
Der Affe kann dann nicht Dinge sehen und hören und tasten ; sein
Sehen und Hören und Tasten muß einen beschränkteren Inhalt haben.

Gibt nun die Erfahrung Anhaltspunkte zur Erhärtung dieser mehr
apriorischen Folgerung Volkelt hat in musterhafter Weise das
Verhalten einer Spinne in verschiedenen verwandten Situationen untersucht
und daraus den Nachweis geliefert, daß den Vorstellungen der Spinne
die Dinghaftigkeit, welche den menschlichen Vorstellungsinhalten eigen
ist, nicht zukomme. 3 Sein methodisches Vorgehen läßt sich auch auf
das Verhalten der Affen anwenden und vermag hier das gleiche
Ergebnis zu erbringen. Um nicht zu weitschweifig zu werden, seien, aus
einer solchen Untersuchung nur die Hauptzüge hervorgehoben.

1 Vgl. diese Zeitschrift, Jahrg. 1929, S. 165.
2 Bühler, a. a. O. S. 397.
3 Volkelt, a. a. O.

Divus Thomas. 14



Moderne Theorien über das Unterbewußtsein

Dem obigen Beispiel vom Stockgebrauch sei ein anderer ähnlicher
Fall gegenübergestellt, wo das gleiche Tier wider Erwarten den Stock
nicht benützt ; denn die Möglichkeit, « aus dem Verhalten des Tieres
auf sein Bewußtsein von den Dingen zu schließen », liegt besonders

günstig in jenen Fällen vor, « in denen der nachweisliche Wert eines

Gegenstandes vom Tiere trotz vorhandenen Bedürfnisses nicht
ausgenützt wird. Denn hier wissen wir mit Bestimmtheit, wie das Tier
sich verhalten müßte, wenn es den Sachverhalt erkennte. Tatsächlich
aber verhält sich hier das Tier nicht so, wie wir es erwarten ». 1 Zur
Illustration diene folgender Fall : die Situation ist ganz ähnlich jener
im oben geschilderten Stockversuch ; nur liegen diesmal die Stöcke
nicht im Blickfeld, sondern auf der entgegengesetzten Seite des Gitters,
in 4 m Abstand ; sie werden zur Herabholung der Frucht nicht benutzt ;

die Entfernung allein kann nicht der Grund der Nichtbenutzung sein,
denn das Tier (Tschego mit Namen) geht sogar in seinen weiter
entfernten Schlafraum, « der mit dem Versuchskäfig durch eine kleine
offen stehende Türe verbunden ist und kehrt sofort mit einer Decke
wieder ; sie (Tschego) zwingt das Tuch durch das Gitter, schlägt mit
ihm auf die Früchte und peitscht sie heran » ; die Stöcke aber
werden trotz wiederholter Versuche, trotzdem das Tier sie sah und

sogar berührte, nicht benützt. 2

Dieses auffallend kontrastierende Verhalten nötigt die Frage auf,
ob das Tier wirklich, wie Selz und Köhler es annehmen, in beiden
Fällen die gleichen konkreten Dinge, etwa « Stöcke » sieht. Die
Verschiedenheit der Verhaltungsweise bezüglich des Stockes, der mit dem

Ziele im Blickfeld liegt und bezüglich der Stöcke, die an der dem

Ziele entgegengesetzten Wand außerhalb des Blickfeldes liegen, verdient

Beachtung. Die Stöcke werden in beiden Fällen, wie es Volkelt in
seiner Untersuchung als Grundforderung aufgestellt hat, durch «

annähernd das gleiche sinnliche Material in dem Bewußtsein des Tieres

dargestellt ». 3 Ein Hinweis auf ,Gestaltschwäche'4 genügt hier nicht ;

man muß entsprechend dem obigen Berichte Köhlers vielmehr
annehmen, daß die Stöcke in den beiden verschiedenen Situationen der

Gesichtswahrnehmung des Tieres mit gleicher Deutlichkeit vorlagen.
Es kam sogar soweit, daß bei einem am Morgen stattgefundenen Versuch

vom Tiere einer der Stöcke ergriffen und benützt wurde, und am

1 A. a. O. S. io.
3 Volkelt, a. a. O. S. 13.

2 Köhler, a. a. O. S. 30 ff.
4 Selz, a. a. O. S. 628.



und die thomistische Psychologie 199

gleichen Nachmittag wußte das Tier wieder nichts mit den in gleicher
Lage befindlichen Stöcken anzufangen, .obwohl sie (Tschego) beim

Herumgehen geradezu auf die Stöcke trat und wiederholt genau in die

Richtung blickte'. 1 Der Gegensatz dieser Situation zum ersten Fall
tritt noch deutlicher hervor, wenn Köhler selbst bemerkt, daß Tschego

zur gleichen Zeit Stäbe und verschiedene Ersatzmittel, die sie in der
Nähe der Zielregion sieht, ohne das mindeste Zögern benützte. 2

Der Grund des unzweckmäßigen Verhaltens im zweiten Falle ist
auch nicht ein etwa mangelndes vitales Interesse, etwa Appetitlosigkeit.
In beiden Situationen handelt es sich um das gleiche Ziel, eine außer
Reichweite befindliche wohlschmeckende Frucht. Daß dieses Ziel im
zweiten Falle nicht vergessen ist, vielmehr eben so gierig wie im ersten

Falle verlangt ist, geht deutlich hervor aus der Bemerkung Köhlers,
daß das Tier zu eben der Zeit, wo es die außer der Zielregion befindlichen

Stäbe als Werkzeug nicht benützt, jedes andere in der Zielregion
befindliche Ersatzmittel gebraucht und auch die erreichte Frucht mit
größtem Appetit frißt. 3

Diese näheren Umstände, wie sie sich aus beiden Fällen des

Stockgebrauches bezw. Nichtgebrauches zeigen, berechtigen zur gleichen

Folgerung, wie sie auch Volkelt aus dem Verhalten der Spinne zieht :

«Wenn das objektiv gleiche Ding (in unserm Falle die Stöcke) in einer
andern Sachkonstellation auftretend, einen gänzlich andern Einfluß
auf das Verhalten des Tieres haben, so ist es zunächst selbstverständlich,
daß diesen zwei Sachverhalten auch im Bewußtsein hier und dort nicht
das gleiche Gesamterlebnis entspricht. » 4

Man kann auch nicht annehmen, daß der fragliche Gegenstand,
der Stock, in dem einen Fall, wo er nicht beachtet wird, für ein

anderes Ding gehalten wird. Es handelt sich nicht um ein anderes

Dingerlebnis ; der Stock wird ja nach obigem Berichte sogar in die

Hand genommen ; das Tier kommt auch so nahe heran, daß es

beinahe auf den Stab treten muß. 5 Es kommt auch nicht in Betracht,
daß das Tier den Stock in seiner Dinghaftigkeit erkennt und ihn
bloß aus Laune und Widerspenstigkeit nicht benützte ; eine solche

Annahme stünde in Kontrast mit dem ganzen übrigen Verhalten
sämtlicher Tiere.

Man ist zur Annahme berechtigt, daß der Stock als einzelner

1 Köhler, a. a. O.
1 Volkelt, S. 55.

2 Ebenda. 3 A. a. O.
5 Köhler, a. a. O.



200 Moderne Theorien über das Unterbewußtsein

dinghafter Gegenstand überhaupt nicht im tierischen Bewußtsein sich
findet ; das Tier erfaßt konkrete Wahrnehmungseindrücke, konkret
vorliegende Farbeneindrücke, aber es erfaßt nicht konkrete Gegenstände
als Einzeldinge, es erfaßt nur konkrete Gesamtsituationen. « Es herrscht
und entscheidet das Ganze, nicht das Einzelne ; und es ist in dem

primitiven Bewußtsein in einem andern, eigentlicherem Sinne als in
dem entwickelten Bewußtsein nur das Ganze, nicht das Einzelne
phänomenologisch da. » 1 Würde der Stock im ersten Falle, wo er in der

Zielregion sich findet, als Einzelding erkannt, müßte er auch im andern
Falle des unzweckmäßigen Verhaltens als solches erkannt werden ;

denn er ist ja, wie oben gesagt, durch das annähernd gleiche Material
im tierischen Bewußtsein dargestellt ; es könnte darum infolge des

vielen Herumhantierens mit Stöcken nicht jedes Bekanntheitsbewußt-
sein fehlen. Daß es aber fehlt, daß der Stock im zweiten Falle in keiner
Weise beachtet wird, berechtigt zum Schlüsse, daß er in diesem Falle
nicht als jenes dinghafte Gebilde erkannt wird, das der Mensch als

Stock zu bezeichnen pflegt, und daß infolgedessen auch im ersten
Falle nicht die Erkenntnis eines als Stock zu bezeichnenden Dinges

vorliegt.

IV. Die Beschaffenheit der Erkenntnisinhalte

des tierischen Bewußtseins.

Wenn konkrete Gegenstände nicht als dinghafte Gebilde erkannt
werden, welche Erkenntnisstruktur besitzen sie dann im tierischen
Bewußtsein Mit Volkelt ist zu antworten : « Nicht dinghaft
abgegrenzte Teile und Glieder der Gesamtheit des Gegebenen beherrschen

das primitive Tun, sondern diese Gesamtheiten selber besorgen dies.

Das veränderliche, von dem das Tun des Tieres abhängt, ist nicht
das Einzelding, sondern die einheitliche Gesamtwahrnehmung. »2

Gesamtsituationen liegen also dem Handeln des Tieres zugrunde. Das

Wesen derselben wird noch verständlicher aus einem Vergleich mit
der menschlichen Wahrnehmungs- und Vorstellungsweise.3

Der Mensch nimmt, etwa auf der Straße, Häuser wahr, am offenen

Fenster einen Vogelkäfig, vorübergehende Menschen, Automobile,

1 Volkelt, a. a. O. S. 68.
2 A. a. O. S. 68.
3 Vgl. hiezu die Ausführungen bei Volkelt, S. 41 ff.



und die thomistische Psychologie 201

Hunde usw. Die einzelnen Dinge, Häuser wie Menschen usw., grenzen
sich gegeneinander ah, und sie sind auch innerlich gegliedert, das Haus

z. B. nach Stockwerken und Fenstern, der Mensch nach Körperteilen usw.

Der wahrnehmende Mensch hat hier nicht bloß den Eindruck einer
bunten Fülle von Farben oder eines Durcheinander von Tönen, er hat
konkrete Einzeldinge vor sich, die gleichsam Zentren sind, an welche

die Farben- und Tonwelt, wie wir sie mit Augen und Ohren erfassen,
restlos aufgeteilt ist.

Anders verhält es sich beim tierischen Bewußtsein. Ihm haben wir
oben die Dinghaftigkeit der erfaßten Gegenstände abgesprochen ; der
Affe sieht den Stock nicht als konkretes Einzelding, das tierische
Bewußtsein hat überhaupt keine Einzeldinge, und darum hat es nur
die bunte Welt der Farben, das Reich der Töne und Geräusche,

hineinvermengt und verbunden mit den Gerüchen usw. Es fehlt das oben

genannte Gegliedertsein der Farbeneindrücke, hier als solche eines

Hauses oder eines Fensterrahmens, dort eines Automobils, dort eines

Menschen bzw. bestimmter Gliedmaßen desselben. Wohl sieht das

Tier auch das vorübersausende Automobil oder den vorbeigehenden
Menschen, aber das bedeutet für das tierische Bewußtsein nur eine

Verschiehnng einzelner komplexer Farbeneindrücke, wobei sich das Tier
mit dem Gesichtssinn allein, ohne Zuhilfenahme anderer Sinneswahrnehmungen,

nicht zurechtfinden würde.
Das Gesagte darf indes nicht so aufgefaßt werden, als ob die

genannten Qualitäten dem Tiere nur in atomistischer Vereinzelung
gegeben wären. Auch das Tier hebt aus der Fülle der ihm vorliegenden

Qualitäten bestimmte Komplexe heraus und wendet sich ihnen zu.
Was ist aber der Ausgangspunkt dieser vomTiere vollzogenen Gliederung
des Gegebenen Die Zusammenfassung und Ordnung der Qualitäten
nach ihrer Znsammengehörigkeit zu konkreten Einzeldingen kann es dem

Gesagten zufolge nicht sein ; dazu wäre der Dingbegriff und eine

Fähigkeit zu abstrahieren notwendig. Es bleibt nur eine subjektiv
bedingte Gliederung der gegebenen Eindrücke. Diese ist mit Volkelt
in der Form zu denken, daß die dem Tiere vorliegende Gesamtsituation

wie sie sich aus der Gesamtheit der im Blickfeld liegenden
Wahrnehmungseindrücke ergibt jeweils umspannt ist « von einer alles

enthaltenden, alles zumal umfassenden Qualität » 1
; mit andern Worten :

aus der Gesamtheit der im Blickfeld liegenden Wahrnehmungsein-

1 A. a. O. S. 89.



202 Moderne Theorien über das Unterbewußtsein

drücke werden vom Tiere jene charakteristischen Züge herausgeschaut,
die das Tier in seinen vitalen Interessen unterstützen. 1

Wenden wir das auf unsern Fall vom Stockgebrauch an. Fragen
wir, worin hier der charakteristische Zug gelegen ist, so dürfen wir
dem Gesagten zufolge natürlich nicht an den Stock allein denken, wir
müssen uns die Gesamtsituation vergegenwärtigen, wie sie sich dem
Gesichtssinn des Tieres darbietet. Der Affe sieht die Frucht2, und er
sieht sie in Verbindung mit verschiedenen andern farbigen Flächen,
wir würden sagen im Zusammenhang mit der Decke, an der sie hängt,
mit der Partie des Käfigs, die im Blickfeld ist usw. Diese farbigen
Flächen haben, anthropomorph gesprochen, für den Affen nur insoweit

Interesse, als sie zur Erreichung der zu hoch hängenden Frucht
zu dienen vermögen. Die Komplexqualität, wie Volkelt im Anschluß
an die heutige Psychologie sagt, oder der charakteristische Zug, der
dem gesamten Blickfeld mit der Frucht als Zielpunkt eignet und der
allein vom Tiere aus den verschiedenen farbigen. Flächen
herausgesehen wird, ist die Brauchbarkeit eines Teiles des Blickfeldes zur
Herabholung der Frucht, zur Distanzausfüllung zwischen Tier und
Frucht.3 Daß nur das triebhafte Begehren nach der Frucht sich

in der bunten Fülle der Sehobjekte auswirkt, macht es verständlich,
daß die verschiedenartigsten Gegenstände zum Herabholen der Frucht
benützt werden, Stockfunktion erlangen, wie Selz sagt. 4 « So wird
das Ziel auch mit durch Zusammenbiegen versteifter Strohhalmen,
einem großen Stück Pappe, der Krempe eines alten Hutes oder einem
Schuh herangeholt bezw. mit einer Schleife des Seiles oder mit einer
Schlafdecke herangeschlagen. » 5

Statt mit konkreten Einzelgegenständen haben wir also beim

Anthropoiden, wie bei allen Tieren, zu rechnen mit gewissen, in der

1 Diese charakteristischen Züge sind gleich den ihnen zugeordneten
motorischen Reaktionen niedergelegt zu denken, in einer Art Gattungsgedächtnis, in
dem mit Otto Liebmann (Zur Analysis der Wirklichkeit, S. 432) der wesentliche
Bestandteil des tierischen Instinktes erblickt werden darf.

2 Auch hier kann natürlich nicht an die Frucht als konkretes Ding, sondern
nur als Komplex wahrnehmbarer Eigenschaften gedacht sein, wobei besonders
auch Geruchseigenschaften den Ausschlag geben dürften.

3 Auch Selz spricht S. 619 vom Schema einer auszufüllenden Distanz, aber
bei ihm handelt es sich um etwas einsichtig Erfaßtes, während oben gesagt sein
soll, daß dasTier triebmäßig, ohneEinsicht in die näheren, die Distanz bedingenden
Verhältnisse überhaupt nur auf Distanzausfüllung eingestellt ist.

4 Selz, S. 627.
5 Selz, a. a. O.



und die thomistische Psychologie 203

jeweils vorliegenden Gesamtsituation enthaltenen charakteristischen

Zügen oder Komplexqualitäten. Ihnen erscheint jeweils die tierische

Handlung zugeordnet, nicht dem einzelnen Gegenstande. Aus dieser

Sachlage heraus wird nicht nur der obige Gebrauch bezw.

Nichtgebrauch des Stockes, sondern auch das übrige Verhalten der Tiere
verständlich. Zum Beleg hiefür sei nur noch auf den Kistengebrauch
hingewiesen. Die Handlung ist nicht der einzelnen Kiste zugeordnet,
die als Gegenstand gar nicht im tierischen Bewußtsein ist, sondern der

Distanzausfüllung zwischen Tier und Lieblingsfutter. Darum wird die

Kiste gelegentlich wider alle Vernunft in der Diagonale auf ihre Unterlage

gesetzt, wodurch die Distanzausfüllung sich freilich schneller
erreichen läßt1 ; darum werden alle möglichen, im Blickfeld liegenden
Dinge als Kistenersatz verwendet : « Tisch, Stein, Blechtrommeln,
Holzblöcke und dergleichen »2 ; darum wird eine Kiste auch ohne weiteres
auf die zu einer spitzen Pyramide aufgeschichteten Steine zu setzen

gesucht oder auf die in « Rollage » befindlichen Konservenbüchsen 3,

alles Zeichen, daß vom Tiere nur die Distanzausfüllung beachtet wird,
nicht aber die Dinghaftigkeit der einzelnen Steine und Kisten. Bei
dieser Auffassung hat es auch gar nichts Verwunderliches an sich,

wenn das Tier die Kiste gelegentlich auch verwendet, nicht zur
Ausfüllung einer Höhendistanz, sondern einer Seitendistanz, um also eine

nicht mehr in Reichweite befindliche Frucht außerhalb des Gitters
zu erlangen 4, oder wenn selbst das klügste Tier sich im Aufeinandersetzen

zweier Kisten gar nicht zu helfen weiß, wenn es die zweite Kiste
hoch über der ersten in der Luft anzubringen sucht5 oder nach vielen
vergeblichen und erfolglosen Versuchen die zweite Kiste unbekümmert
um jede Statik auf die erste setzt. 6

Daß unter solchen Umständen nicht mehr von einer Einsicht in
den Zweckmittelzusammenhang gesprochen werden kann und auch
nicht gesprochen werden braucht, legt sich von selbst nahe. Wenn
man natürlich von vornherein der Auffassung ist, daß man für den

augenblicklichen « Zweck einer Analyse der subordinierten
Lösungsmethoden auch den Schimpansen durch einen in derselben Lage befindlichen

Menschen ersetzt denken » könne7, dann wird Einsicht sehr
leicht zu finden sein. Methodisch einwandfreies Vorgehen erlaubt aber,

1 Selz, a. a. O. S. 638. 2 A. a. O. S. 627.
3 Köhler, a. a. O. S. 121. 4 Selz, a. a. O. S. 674.
5 Selz, S. 638. « Köhler, a. a. O. S, 112,
7 Selz, S. 659.



204 Moderne Theorien über das Unterbewußtsein

wie schon anfangs gesagt wurde, solchen Tausch nicht. Würde das

Tier wirklich Einsicht in den Zweckmittelzusammenhang besitzen,
dann dürfte es mit dem gleichen seiner Wahrnehmung vorliegenden
Material, mit Stöcken und Kisten, nicht in so kontrastierender Weise

bald zweckmäßig, bald gänzlich unzweckmäßig verfahren.

§ 13.

Zusammenfassung der Ergebnisse des zweiten Abschnittes
über das unbewußte Denken.

Der zweite Abschnitt diente der Untersuchung, ob und in wie
weit dem Unterbewußtsein eine selbständige Tätigkeit im Sinne
unbewußten Denkens zugeschrieben werden dürfte. Zusammenfassend läßt
sich hierüber sagen :

1. Das produktive inspiratorische Denken schließt wie jedes menschliche

Denken einen bewußten und unbewußten Prozeß in sich, die beide

zusammengehören ; die Leistungen beider Arten von Vorgängen wurden
im Vorausgehenden aufgezeigt. 1 Man darf darum nicht so sehr von
einem unbewußten Denken im Gegensatz zum bewußten Denken sprechen,
als vielmehr von einem unbewußten Prozeß im Denkvorgang als solchen.

2. Der unbewußte Prozeß im produktiven Denken ist wegen seiner

Abhängigkeit von den Gedächtnisresiduen psychisch-physiologischer
Natur, kein rein physiologischer Vorgang. In seiner näheren Eigenart
kann er nicht analog zu den bewußten Denkerlebnissen als eine gänzlich

unbewußt vor sich gehende Tätigkeit des Vergleiches, Ordnens und
Urteilens aufgefaßt werden, durch welche Gedanken- und Vorstellungsinhalte

im Unterbewußtsein aus ihrem bisherigen Zusammenhange
gelöst und neu gruppiert würden. Ein solcher Vorgang wäre nicht
nur nicht feststellbar, er würde auch schwerlich unbewußt verlaufen
können ; denn er würde entsprechend der Natur des Unterbewußtseins
die Mitwirkung und darum die Erregung der seelischen und
physiologischen Gedächtnisresiduen voraussetzen. Wenn solche Erregung
aber sonst zu einem Bewußtwerden der betreffenden Inhalte führt,
kann sie ohne Widerspruch nicht auch wieder als wirkungslos für das

Bewußtsein verlaufend angenommen werden.

3. Der unbewußte Prozeß im produktiven Denken kann bezeichnet

werden als ein durch vorausgehende bewußte Denkarbeit bedingtes, aber

1 Vgl. diese Zeitschrift, Jahrg. 1929, S. 285 ff. ; S. 291 ff ; Jahrg. 1930, S. 37 ff.



und die thoraistische Psychologie 205

durch sie nicht in logisch-bewußter Gedankenentwicklung erzieltes sich

Aufdrängen neuartiger Beziehungen. Es läßt sich an diesem Vorgang
eine bewußte, eine vorbewußte und eine unbewußte Seite unterscheiden.

Nach der bewußten Seite hin zeigt sich das Aufdrängen der neuen

Beziehungen besonders in jenen zwei möglichen Arten, die oben

beschrieben wurden als zufallsbedingte, determinierte Mittelabstraktion
und als Heraustreten bisher nicht gekannter Beziehungen aus einem

umfassenderen, verschiedenen Gebieten angehörigen Wissensmaterial. 1

Vorbewußt kann dabei dieses Wissensmaterial genannt werden, sofern

es durch Erfassung des Denkzieles, durch wiederholte Lösungsversuche,
durch sachlichen Zusammenhang mit dem gegenwärtigen Fragekomplex

usw. zum guten Teile im Bewußtsein auflebt, oft aber auch nur
flüchtig im Bewußtsein anklingt und mehr in Bereitschaft des Bewußtseins

steht.
Will man nicht gänzlich davon absehen, das eigentlich unbewußte

Moment des ganzen Vorgangs näher zu charakterisieren, dann kann
eine solche Kennzeichnung nur im Zusammenhang mit obigen
metaphysischen Überlegungen geschehen. 2 Wie in denselben dargelegt
wurde, wiederholt sich die Substantialität der Menschenseele nicht mit
schematischer Gleichförmigkeit in den einzelnen Individuen, sie ist
vielmehr, entsprechend der zugehörigen leiblichen Anlage, auch selbst
schon in ihrem spezifischen Sein modifiziert ; sie ist eine substantiate

Gestaltungskraft, die durch ihre individuelle Eigenart in dem einen

Bereich menschlich-geistiger Betätigung sich fruchtbarer entfalten kann
als in einem andern. Die Möglichkeit nun, an einem umfassenden
Wissensstoffe neuartige Beziehungen herzustellen, produktiv zu schaffen,
dürfte hierin ihre Erklärung finden. Sie wird verständlich aus dem

auch hier gültigen Grundsatz : Quidquid recipitur, per modum reci-

pientis recipitur. Der Wissensstoff, wie er teils durch Reproduktion,
teils durch Neuaufnahme in der Seele bewußt wird, erfährt gleichsam
eine individuell verschiedene Beleuchtung in der Seele, und
entsprechend dieser Beleuchtung werden an ihm neue Beziehungen
erschaubar. Was an diesem Sichtbarwerden neuer Beziehungen
unbewußter Natur ist, dürfte sich im wesentlichen decken mit dem, was
in der scholastischen Terminologie am Erkenntnisvorgang als actus

primus im Gegensatz zum actus secundus bezeichnet wird, hier also

1 Vgl. ebenda.
2 Vgl. in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1930, S. 46 ff.



2o6 Moderne Theorien über das Unterbewußtsein

als Erschaubarkeit neuer Beziehungen im Gegensatz zum tatsächlichen
Schauen derselben. Das Unbewußte im produktiven Denken wäre demnach

nicht ein Akt unbewußter Intuition neuer Beziehungen, sondern
die unbewußt geschehende Anbahnung eines bewußten intuitiven
Erfassens derselben, die, weil in der Seele vor sich gehend, ebenso

momentan und fast zeitlos zu denken ist wie das bewußte Erlebnis der
Intuition selbst.

4. Das tierische « Denken » unterscheidet sich wesentlich von allen
menschlichen, sei es bewußten, sei es unbewußten Denkvorgängen durch
das Fehlen des Dingbegriffes 1 als jenes elementarsten Gedankeninhalts,
aus dem überhaupt erst eine begriffliche Erkenntnis hervorwachsen

kann, und ohne den auch von einer eigentlichen Abstraktions- und
Beziehungserkenntnis nicht gesprochen werden kann. Der Mensch allein
erfaßt Gegenstände und bezieht Gegenstände, dinghafte Gebilde

aufeinander, das Tier erfaßt einen die vorliegende Gesamtsituation
beherrschenden charakteristischen Zug, dem dann ein bestimmtes
Verhalten von Natur aus, das heißt in einer dem Tiere nicht einsichtigen
Weise, zugeordnet ist. Eine Beteiligung einsichtigen Verhaltens an den

Leistungen der Anthropoiden muß nicht, wie Selz als Ergebnis seiner

Untersuchungen behauptet, angenommen werden. Selz kann seine

Denktheorie nur dann allen Ernstes auf die Anthropoiden anwenden,

wenn Koffka Recht hat mit der Bemerkung, daß die Theorie von Selz

wieder nur eine « Maschinentheorie » sei. 2 Doch dürfte diese Bemerkung
nicht zutreffend sein. Das menschliche Denken mit seinen bewußten und
unbewußten Prozessen, die es umschließt, erscheint bei Selz getreu dem

wirklichen Sachverhalt gezeichnet. Aber gerade deswegen ist es als

verfehlte und gekünstelte Konstruktion zu bezeichnen, wenn die
Gesetzmäßigkeiten menschlichen Denkens auf tierische Leistungen übertragen
werden. (Schluß folgt.)

1 Dingbegriff nicht im Sinne von Substanzbegriff, sondern wie oben Jahrgang
1929, S. 164 f., im Sinne von etwas, Gegenstand u. dgl. Es lassen sich natürlich
eine Reihe unterscheidender Verhaltungsweisen anführen, aus denen der wesentliche

Unterschied zwischen tierischem Bewußtsein und menschlicher Intelligenz
deutlich zu Tage tritt. (Vgl. z. B. Gredt, Elcmenta philosophiae, Vol. I, p. 408.)
In unserer obigen Darlegung galt es, im Zusammenhang mit den bisherigen
Ausführungen jenes unterscheidende Grundmerkmal hervorzuheben, das alle andern
Unterschiede menschlichen und tierischen Erkennens bedingt.

2 Vgl. K. Koffka, Bemerkungen zur Denkpsychologie in Psych. Forschung,
Bd. 9, 1927, S. 183.


	Moderne Theorien über das Unterbewusstsein und die thomistische Psychologie [Fortsetzung]

