
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache der Einwohnung
Gottes in der Seele der Gerechten

Autor: Rudloff, Leo v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des heiligen Thomas Lehre von der

Formalursache der Einwohnung Gottes

in der Seele der Gerechten.

Von Dr. P. Leo v. RUDLOFF O. S. B., St. Joseph-Gerleve (Westfalen).

I.

Die Lehre von der besonderen Einwohnung Gottes in der Seele

der Gerechten wird vom hl. Thomas in seiner Summa theologica wie

folgt dargestellt : « Gott ist auf eine Weise in allen Dingen durch seine

Wesenheit, Macht und Gegenwart, wie die Ursache in ihren Wirkungen
ist, die an ihrer Güte teilhaben. Über dieser gewöhnlichen Weise gibt
es eine besondere, die der vernunftbegabten Natur zukommt, in der
Gott gegenwärtig ist wie das Erkannte im Erkennenden und das Geliebte

im Liebenden. » Und zwar wird diese neue Gegenwart Gottes bedingt
durch die heiligmachende Gnade. 1

Ohne Zweifel bietet diese Lehre dem Verständnis große Schwierigkeit.

Das geht schon daraus hervor, daß sie sowohl in älterer als in
neuerer Zeit die verschiedensten Erklärungen gefunden hat. Während
sich Cajetan (1468-1534) einer Erklärung enthält und Banez (1528-1604)
offen gesteht, daß diese Gegenwart Gottes in der begnadigten Kreatue
« ohne Zweifel schwer zu erklären und schwer zu verstehen ist
— was aber der Wahrheit keinen Abbruch tut »2 greifen zum ersten
Male Vasquez (1551-1604) und sein Zeitgenosse Suarez (1548-1617),
das Problem energisch auf. Ihre Lösungsversuche sind einander diar
metral entgegengesetzt, und beide polemisieren ausdrücklich gege-
« gewisse Neuere», denen sie genau die jeweils entgegengesetzte Lehrn
in den Mund legen. Nach Vasquez ist die besondere Art, gemäß der

Gott in den begnadigten Vernunftwesen gegenwärtig ist nach Weise
eines Erkannten und Geliebten, nichts anderes als eine denominatio
extrinseca. Es gibt nur eine Art der Gegenwart Gottes, nämlich die als

Wirkursache in den Wirkungen. Freilich läßt diese Grade zu, je nach-

1 I 43.
2 in I 43, 3.



176 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

dem die Geschöpfe höherer oder niederer Natur sind. Und so ist die
Gegenwart Gottes, die dadurch zustande kommt, daß Gott in einer
Seele die Gnade hervorbringt, besonders hoch und erhaben. 1

Suarez dagegen besteht darauf, daß der hl. Thomas zwei wesentlich

verschiedene Arten der Gegenwart Gottes lehre. In den Seelen der
Gerechten ist Gott in einer Weise, die wesentlich verschieden ist von
der Gegenwart der Wirkursache in den Wirkungen. In der begnadigten
Kreatur weilt Gott nach Art eines Geliebten im Liebenden. Es ist
merkwürdig, daß Suarez gänzlich die Gegenwart des Erkannten im
Erkennenden, von der doch St. Thomas mindestens so nachdrücklich
spricht, wie von der des Geliebten im Liebenden, außer acht läßt. Die
Erklärung, die Suarez für die besondere Weise göttlicher Gegenwart
gibt, läßt sich kurz so zusammenfassen : Die Liebe und Freundschaft
hat eine einigende Macht. Sehen wir nicht überall, daß der Freund
die Gegenwart des Freundes sucht Nim aber ist Gott allmächtig,
nichts kann seinen Wünschen widerstehen. Da er nun mit dem begnadigten

Geschöpfe in ein inniges Freundschaftsverhältnis tritt, ist es

dann nicht selbstverständlich, daß er sich diesem aufs innigste
verbindet 2

Zwischen diesen beiden extremen Ansichten tritt Joannes a Sancto

Thoma (1589-1644) als Schiedsrichter auf. Sowohl die Lehre des

Vasquez als die des Suarez bietet nach seiner Meinung große Schwierigkeiten.

Die des Vasquez scheint dem Text des hl. Thomas nicht gerecht
zu werden und mindert die besondere Gegenwart Gottes allzusehr herab.
Suarez dagegen kann mit seiner Doktrin das Geheimnis nicht erklären.
Denn das ist zwar wahr, daß die Freundschaft die Vereinigung sucht,
nach ihr verlangt, sie stellt sie aber nicht her, und so bleibt die Frage
letzten Endes ungelöst. Auch die Berufung auf die Allmacht Gottes
kann nicht befriedigen, da sie nicht die eigentliche und nächste Ursache

der göttlichen Gegenwart bedeutet. Diesen beiden ungenügenden
Erklärungsversuchen stellt nun Joannes a S. Thoma seine Lösung
gegenüber. Nach ihm ist die Weise, auf die Gott in der Seele der
Gerechten gegenwärtig ist, zwar verschieden von der Allgegenwart,
insofern sie dieser etwas hinzufügt, nämlich die Fähigkeit der Kreatur,
sich dem gegenwärtigen Gott durch Akte des Erkennens und Liebens
zuzuwenden ; sie setzt jedoch notwendig die Allgegenwart voraus :

«Den Kontakt und die innige Gegenwart Gottes in der Seele voraus-

1 in 18, 3 ; d. 30, c. 3. 2 lib. 12, de Trin. c. 5.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 177

gesetzt, wird Gott auf neue Weise vermittelst der Gnade gegenwärtig
als ein experimentell erkennbarer und sich dem Genüsse darbietender

Gegenstand. »1 Experimentell wird diese Erkenntnis eben durch die

Tatsache, daß Gott nicht als ein Außenstehender, sondern als ein

innigst Gegenwärtiger erfaßt wird. Er vergleicht dies mit der Art und

Weise, wie wir unsere Seele erkennen, nicht wie irgend einen anderen

Gegenstand, sondern als einen uns innersten Gegenstand, der die Wurzel
all unseres Seins und Handelns ist. 2

Bietet nun diese Darstellung des Joannes a S. Thoma eine

befriedigende Erklärung U. E. muß diese Frage verneinend
beantwortet werden. Uns scheint, daß der große Thomist bei genauerer
Betrachtung in des Vasquez Ansicht zurücksinkt. Denn auch nach ihm
verwirklicht sich die Gegenwärtigsetzung Gottes, seine Einigung mit
der Seele einzig und allein durch seine Allgegenwart, d. h. durch seine

ursächliche Wirksamkeit. Daß die Kreatur hinterher befähigt wird,
den gegenwärtigen Gott zu erfassen, ist zwar eine ganz neue, erhebende

Erscheinung, die die Gegenwart Gottes erst dem Subjekte zum Bewußtsein

bringt, ist aber nicht eine neue Art der Gegenwart, es sei denn, man
nehme diese mit Vasquez bloß als denominatio extrinseca.

Bisher nicht genügend beachtet ist die Stellungnahme der Salman-
tizenser in unserer Frage. Sie schrieben ihr umfangreiches Werk, das
Scheeben « das großartigste und vollendetste Werk der Thomistenschule »

nennt 3, von 1631 ab, können also mit Recht als jünger denn Joannes

a S. Thoma bezeichnet werden. Die Autoren gehen gewöhnlich rasch

über sie hinweg mit dem Bemerken, daß sie sich von Suarez nicht
unterscheiden. 4 Sie übersehen dabei, daß die Karmelitentheologen
zwar zu großem Teil dem Suarez, oft wörtlich, folgen, ihn aber in
einem nicht unwesentlichen Punkte modifizieren. Die Salmantizenser

fügen den Ausführungen des Suarez folgende Gedankengänge bei :

Zwischen Intellekt und Wille besteht eine weitgehende Analogie. Wenn

nun der vollkommenste Verstandesakt — der da ist die Visio beatifica

— erfordert, daß Gott mit seiner Substanz sich als Objekt mit dem

Verstände verbindet5, so ist zu erwarten, daß Gott auch in dem

1 Curs, theol. in I 43, d. 17, a. 3.
2 ib. ; vgl. a. a. O. in I 55, d. 21 a. 2.
3 Handbuch der katholischen Dogmatik I § 59, n. 1092.
4 Vgl. Gardeil, La structure de l'âme et l'expérience mystique (Paris 1927),

II, S. 35 ff.
6 Auch Suarez bringt diesen Vergleich a. a. O. n. 14, doch nur zur Illustration,

ohne ihn vollständig durchzuführen.



178 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

beseligenden Liebesakt in entsprechender Weise eine Verbindung mit
dem Willen eingeht. 1 Da nun die Liebe im Himmel und auf Erden
nicht wesentlich verschieden ist — eine Tatsache, die nicht in gleichem
Sinne von der Erkenntnis gilt, da Schauen und Glauben immer
wesentlich verschieden sind —-, würde dieselbe Einigung schon auf
Erden stattfinden können. Außerdem — und diese Bemerkung verdient
höchste Beachtung — muß eine wurzelhafte Einigung zwischen Gott und
Seele schon in der Seelensubstanz grundgelegt sein. Nähme man einmal

an, Gott gäbe einer Seele die gratia consummata, wie sie im Himmel
ist, hindere aber durch einen Akt seiner Allmacht ihren natürlichen
Ausfluß ins lumen gloriae und die visio beatifica, dann würde Gott
seiner Substanz nach der Seele gegenwärtig sein als ein wurzelhaft
erkennbarer und zu liebender Gegenstand. Nun unterscheiden sich die
Gnade des Vaterlandes und der Pilgerschaft nicht wesentlich
voneinander, sondern nur dem Grade nach. Also ist Gott gegenwärtig als
ein wurzelhaft erkennbarer Gegenstand. Und da die Liebe auch schon
hienieden wesentlich vorhanden ist wie im Himmel, würde Gott gegenwärtig

sein als nicht nur « radicaliter », sondern auch « proxime diligi-
bilis », ja als « actu » geliebt. 2

1 Curs. theol. ; de ss. Trin. myst. disp. 3, dub. 1, § 12, n. 39 : « Si semel
servanda est paritas, quae videtur postulari inter objectum intellectus et voluntatis,
tunc probabile est, quod sicut divina essentia potest uniri cum intellectu beato
in ratione verbi, ita Dei bonitas poterit etiam uniri cum voluntate beatorum in
ratione termini dilecti, seu ut suppléât defectum talis termini. Nam sicut divina
essentia est actus purus et est essentialiter intellecta ; sic etiam divina bonitas
habet esse essentialiter dilectam et actum purum in sua linea : et ideo, quemad-
modum ob illam rationem potest Deus uniri in ratione objecti intellecti ; ita ob
istam erit unibilis in ratione objecti dilecti. » vgl. ib. § 6, n. 16.

2 De ss. Trin. myst. disp. 19, dub. 5, § 2, n. 87-89 : « hoc videtur exigere
summa proportio, quae est inter intellectum et voluntatem, et perfectissimos actus
utriusque potentiae circa Deum. Si perfectissimus actus intellectus creati, quo
Deus est in illo tamquam cognitum in cognoscente (qualis est visio beatifica, vel
intellectus perfusus lumine gloriae radicato in gratia sanctificante) exigit, quod
ipsemet Deus secundum suam substantiam sit unitus illi in ratione objecti
cogniti, ac proinde quod Deus et operatio ilia sint unita secundum suam
substantiam per modum operationis et objective : etiam quando Deus est in eadem
creatura rationali, ut amatum in amante per perfectissimum actum voluntatis et
amoris, debebit Deus secundum suam substantiam esse intime praesens praedicto
actui aut virtuti illi ad amandum per modum objecti dilecti eruntque duo ista
nempe Charitas et Deus secundum suam substantiam unita per modum virtutis ama-
tivae vel amoris et objecti illius. Confirmatur et explicatur Caritas viae et
Caritas patriae est ejusdem speciei atomae ex eo quod utrobique tendit in
Deum ut est summum bonum et summe dilectum, prout est in seipso : ergo sicut
in patria, ex eo quod Deus sit in creatura rationali tamquam amatum in amante



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 179

Es ist zuzugeben, daß die Doktrin der Theologen von Salamanca

dunkel, schwer zu verstehen und auch nicht genügend durchgeführt
und aus dem hl. Thomas begründet ist. Trotzdem wird — so hoffen

wir — der zweite und dritte Teil unserer Ausführungen, die eine genaue
Analyse der Lehre des Doctor Angelicus bieten, dartun, daß die Sal-

mantizenser der Wahrheit am nächsten kommen.
Die neueren Theologen folgen meist einer oder der anderen der

genannten Theorien. Einige von ihnen seien kurz aufgeführt. An

Vasquez schließt sich Oberdoerffer 1 an, während B. Froget O. P. 2 die

Meinung des Franz Suarez teilt. Eine tiefe und aufschlußreiche Erklärung

im Sinne des Joannes a S. Thoma bringt A. Gardeil O. P. im
dritten Teil seines herrlichen zweibändigen Werkes : La structure de

l'âme et l'expérience mystique. 3 Eine Sonderstellung nimmt Scheeben

ein.4 Nach ihm besteht die Einwohnung Gottes einerseits darin, « daß

Gott in der Mitteilung der geschaffenen Gnade in höherer Weise als

bei der Erschaffung der Natur eine der seinigen nachgebildete bleibende
Vollkommenheit in der Kreatur bewirkt, indem er eine spezifische
Ähnlichkeit mit seiner Natur mitteilt, und als dauernd wirkendes

per gratiam et charitatem, colligimus, quod est ibi per realem, substantialem
praesentiam ita etiam hoc ipsum colligemus, quoties Deus in via fuerit in crea-
tura rationali, tanquam amatum in amante per praedictum amorem vel vim jam
dictam ad amandum ipsum. Confirmatur et explicatur secundo. Quoniam si per
divinam potentiam daretur in patria gratia consummata sine lumine gloriae et
visione beatifica, tunc Deus secundum suam substantiam esset illi (sc. creaturae
beatae) praesens per modum objecti radicaliter visibilis et diligibilis : sed gratia
patriae et gratia viae sunt ejusdem speciei atomae et solum différant modaliter :

ergo in via ubi deest illi virtus proxima ad videndum Deum, prout est in seipso,
erit Deus praesens realiter et secundum suam substantiam ipsi ; non quidem per
modum speciei intelligibilis, quia hoc correspondet gratiae, ut habenti vim
proximam ad videndum Deum : nec per modum objecti actu visi, quoniam isto
modo unitur cum intellectu, ut habente praedictam proximam virtutem, et actu
vidente Deum ; sed per modum objecti radicaliter visibilis (idest per suam
substantiam realiter et substantialiter illi praesentem) terminantis praedictam
habitudinem radicalem gratiae. E contra vero in eadem via, ubi est simul gratia,
virtus charitatis et amor ejusdem caritatis, erit Deus intime, realiter et
substantialiter praesens eidem creaturae rationali per modum objecti, tarn radicaliter
quam proxime diligibilis, necnon et actu dilecti. »

1 De inhabitatione Spiritus Sancti in animabus justorum. Tornaci 1890.
2 De l'habitation du Saint-Esprit dans les âmes justes d'après la doctrine

de saint Thomas d'Aquin. Paris 1900.
3 Paris 1927. Schon vorher hatte Gardeil seine Ansicht in einer Artikelreihe

der Revue thomiste 1923 (3-42, 129-141, 238-260) auseinandergesetzt.
4 Myterien des Christentums, Freiburg i. Br. 1865, § 28-30 ; Handbuch der

katholischen Dogmatik, Freiburg 1873 ff., § 169; vgl. § 125.



l8o Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

principium exemplare dieser gottartigen Vollkommenheit auf einen

speziellen Titel hin und in besonders inniger Weise auch mit seiner
Substanz der begnadigten Kreatur nahe treten und dauernd
gegenwärtig bleiben muß. Andererseits besteht die Einwohnung und

Selbstmitteilung Gottes darin, daß er durch die Gnade die Kreatur
befähigt, ihn selbst, wie er in sich ist, zu erkennen und zu lieben, und
so als einen ihr innigst gegenwärtigen Gegenstand zum Genüsse und

zur Huldigung oder als objectum finale sich ihr darbietet. »1

II.
Um die wahre Lehre des Aquinaten kennen zu lernen, darf man

sich nicht auf die Kenntnis einer Stelle beschränken, sondern muß

möglichst alle auf das Thema bezüglichen Stellen in Betracht ziehen.

Dabei ist es geraten, auf die Zeit der Abfassung der einzelnen Werke

zu achten. Oftmals enthalten die früheren Schriften eine Lehre noch

nicht so vollendet und tief durchgearbeitet, bieten dafür aber einen
wertvollen Fingerzeig für ihr Verständnis, indem sie gleichsam den

Denker in seiner Werkstatt belauschen lassen. Für unsere Frage trifft
das in eminentem Sinne zu : Die Lehre des Frühwerkes unseres heiligen
Lehrers, des Sentenzenkommentars, unterscheidet sich auffallend von
der Doktrin der späteren Werke ; dagegen bietet sie allein u. E. den

Schlüssel dar zum Verständnis der schwierigen späteren Lehre. Die
Summa contra gentes bildet sozusagen den Übergang.

In gleichem Sinne, wie an der eingangs angeführten Stelle aus

I 43, 3, äußert sich der hl. Thomas noch an drei weiteren Stellen. 2

In I 8, 3 heißt es : « Deus dicitur esse in re aliqua dupliciter. Uno modo

1 Dogmatik, § 169, n. 834. — Paul Galtier S. J. ist in seiner Schrift :

L'habitation en nous des trois personnes ; Le fait - Le mode (Paris 1928) der Ansicht,
es sei überhaupt nicht Lehre des hl. Thomas, Gott wohne in der Seele der Gerechten
wie das Erkannte im Erkennenden und das Geliebte im Liebenden. Die These
des hl. Thomas ist aber in diesem Punkte so klar und bestimmt formuliert (siehe
diese und die folgenden Seiten), daß an ihr schlechterdings nicht vorbeizukommen
ist ; es handelt sich einzig darum, sie zu erklären. Galtier setzt von vornherein
voraus,, was er nicht voraussetzen dürfte, nämlich, daß es nach dem hl. Thomas
keine habituelle Erkenntnis geben könne, die jeder aktuellen vorausgeht (s. u. S. 185).
Daher ist seine ganze ziemlich scharfe Polemik gegen Gardeil nebenaus, da er
seinen Gegner offenbar mißversteht. Tatsächlich weicht seine eigene Ansicht
kaum von der Gardeiis ab. Nur insofern berührt er sich mit Scheeben, als nach
ihm die Hervorbringung der heiligmachenden Gnade wegen ihres assimilierenden
Charakters eine besondere Gegenwart Gottes mit sich bringt.

2 Bekanntlich stammt die Prima aus den Jahren 1267-1268.



der Einwohnurg Gottes in der Seele der Gerechten l8l

per modum causae agentis, et sic est in omnibus rebus causatis ab

ipso. Alio modo sicut objectum operationis est in opérante ; quod
proprium est in operationibus animae, secundum quod cognitum est

in cognoscente et desideratum in desiderante. Hoc igitur secundo modo
Deus specialiter est in rationali creatura, quae cognoscit et diligit
illum actu vel habitu. Et quia hoc habet rationalis creatura per
gratiam, dicitur esse hoc modo in Sanctis per gratiam. » Es seien

auch die beiden anderen Stellen wörtlich angeführt. Im Kommentar
über den zweiten Korintherbrief (1259-1265) sagt Thomas (in c. VI,
16, lect. 3) : « Deus est in omnibus rebus per suam actionem, inquantum
conjungit se eis ut dans esse et conservans in esse ; in Sanctis autem

est per ipsorum sanctorum Operationen1, quia attingunt ad Deum et

quodammodo comprehendunt ipsum, quae est diligere et cognoscere ;

nam diligens et cognoscens dicitur in se habere cognita et dilecta. » Die
dritte Stelle ist zu I. Cor. Ill, 16, lect. 3 (1272-1273) : « Est consi-
derandum quod Deus est in omnibus creaturis, in quibus est per
essentiam, potentiam et praesentiam. Sed spiritaliter dicitur Deus
inhabitare tanquam in familiari domo in Sanctis, quorum mens capax est

Dei per cognitionem et amorem, etiamsi ipsi in actu non cognoscant et

diligant, dummodo habeant per gratiam habitum fidei et charitatis. »

Bei der Summa contra gentiles (1258-1260) brauchen wir uns
nicht länger aufzuhalten. Sowohl im 21. als im 23. Kapitel des vierten
Buches spricht Thomas von der Gegenwart des Heiligen Geistes als

Ursache in den Wirkungen. Es ist aber zu beachten, daß er dort gar
nicht ex professo von unserm Thema handelt, sondern das eine Mal
von den Wirkungen des Heiligen Geistes in der vernunftbegabten
Kreatur spricht, das andere Mal die Einwände gegen die Gottheit
des Heiligen Geistes widerlegt. Jedoch findet sich im angeführten
2x. Kapitel auch folgende beachtliche Stelle, die den Übergang zur
Doktrin der neueren Werke bedeutet : « Cum igitur per Spiritum
Sanctum Dei amatores efficiamur, omne autem amatum in amante est,

inquantum hujusmodi, necesse est quod per Spiritum sanctum Pater
etiam et Filius in nobis habitent. Rursum manifestum est, quod
Deus maxime amat illos, quos sui amatores per Spiritum Sanctum
constituit. Omtie autem amatum in amante est. Xecesse est igitur,
quod per Spiritum Sanctum non solum Deus sit in nobis sed etiam
nos in Deo. ...»

Eine auf den ersten Blick durchaus andere Sprache redet der

Aquinate im Sentenzenkommentar (1254-1256). Die Lehre dieses

l)ivus Thomas. 13



I»2 Des hei Iigen Thomas Lehre von der Formalursache

Werkes ist -— so scheint uns — bisher noch nicht genügend zur
Erklärung herangezogen worden. Sie läßt sich kurz auf die Formel

bringen : Deus secundum modum novum essendi, front res est in sua

similitudine, dicitur esse in nobis. 1 Jedes Geschöpf Gottes ist, da

jedes Bewirkende etwas sich Ähnliches hervorbringt, ein Ebenbild
Gottes. Somit können wir jedes Ding betrachten i. als Geschöpf und
2. als Bild Gottes. Wenn wir vor allem die erste Formalität ins Auge
fassen, so sprechen wir vom « Ausgang der Geschöpfe von ihrem

Ursprung », Fassen wir dagegen mehr die zweite Formalität ins Auge,
so ist die Rede von der « Rückkehr der Geschöpfe zu ihrem Endziel ».

So haben wir einen gewissen Kreislauf der Dinge. 2 fm Hinblick auf
den Ausgang der Dinge von Gott gibt es eine Weise der göttlichen
Gegenwart in den Geschöpfen, nämlich die der Ursache in den

Wirkungen. Diese Gegenwart wird genannt « per potentiam, prae-
sentiam et essentiam », indem unsere Vernunft in Gott Wesenheit,
Macht und Aktion unterscheidet. 3

Im Hinblick jedoch auf die Rückkehr aller Dinge zu Gott im
oben genannten Sinne gibt es — abgesehen von den unzähligen
akzidentellen Unterschieden, die eine Folge der verschiedenen Vollkommenheitsgrade

der Geschöpfe sind — zwei wesentlich verschiedene Arten
von Gegenwart Gottes in den Geschöpfen, von denen jedoch nur eine

den Kamen « Gegenwart » verdient. Es kann nämlich das Ding -— immer
als durch Verähnlichung zu Gott zurückkehrend gefaßt -— mit Gott
unmittelbar oder bloß mittelbar verbunden sein. Die meisten Dinge
sind mit Gott nur mittelbar verbunden, indem sie unmittelbar mit
ihrem eigenen Wesen, ihrer Idee verbunden sind, die ein Ebenbild Gottes
ist. Da aber die geschaffenen Wesenheiten in unendlichem Abstand
unter Gott stehen, kann in eigentlichem Sinne hier von « Gegenwart »

nicht die Rede sein ; die Dinge sind vielmehr unendlich weit von Gott
entfernt. Anders verhält es sich mit der zweiten Art. Bei dieser ist
das Geschöpf mit Gott unmittelbar seiner Substanz nach verbunden,
und das geschieht durch die formelle Verähnlichung — das übernatürliche

Ebenbild Gottes •— durch die heiligmachende Gnade. 4 So allein
kann von « Verbundensein » mit Gott, von « Gegenwärtigsein » ge-

1 vgl. I d. 15 q. 4 a. x sol.
2 I d. 14 q. 2 a. 2 sol.
3 I d. 37 q. 1 a. 2 sol. et ad 3 ; in der Summa theol. erklärt Thomas diesen

Ausdruck etwas anders ; vgl. I 8, 3.
4 I d. 37 q. 1 a. 2 sol. ; I d. 14 q. 2 a. 2.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 183

sprochen werden. «Wie nämlich bei der natürlichen Zeugung das

Erzeugte nur im letzten Stadium des Zeugungsprozesses mit dem

Erzeuger in der Gleichheit der Art verbunden wird, so gibt es ein

unmittelbares Verbundensein mit Gott nur durch das letzte
Stadium, den höchsten Grad der Mitteilung göttlicher Güte. »

1 Diese

Stelle ist schwer verständlich und, kann man sagen, auf den ersten

Blick verblüffend. Sieht man doch nicht gleich ein, was der Vergleich
zwischen der wirklichen Verbindung mit Gott und der ideellen des

Erzeugten mit dem Erzeuger bedeutet. Und doch ist die Stelle von
höchster Bedeutung und erschließt das Verständnis für die Lehre des

Sentenzenkommentars. Allerdings stellt Thomas hier hohe Anforderungen
an die Abstraktionsfähigkeit und das spekulative Vermögen seiner

Jünger. Der tiefe Sinn kann nur der folgende sein : Wie das Gezeugte
im Endstadium des Zeugungsprozesses mit seinem Wesen, seiner Idee

verbunden ist, jener Idee, die sich auch im generans verwirklicht
findet, so ist das mit der heiligmachenden Gnade gezierte Geschöpf
mit der Idee Gottes verbunden, ist mit ihr eins, da es an diesem Wesen

teil hat. Nun ist aber Gott nicht ein Ding, das nur an einer Idee

(einem Wesen) teil hat, sondern Gott ist Idee, seine Idee, die subsi-
stierende Gottesidee. Demzufolge ist die Kreatur, die mit der Gottesidee

verbunden, eins ist (wie der gezeugte Mensch eins ist mit der Idee

des Menschen, sie in sich realisiert), mit dem lebendigen Gott selber

verbunden, eins. 2 Man vergleiche hierzu die Lehre des hl. Thomas

von der Individuation subsistierender Formen : In jeder geistigen Natur
kann es nur ein einziges Individuum geben. Wenn auf übernatürliche
Weise ein niederes Wesen an einem höheren teil hat, so folgt daraus
eine zugleich ideelle und reelle, wirkliche und wahrhafte Verbundenheit.

Was heißt nämlich bei geistigen Dingen einander gegenwärtig sein

Von örtlichem Beieinanderweilen kann doch nicht die Rede sein. Also
bloß von geistigem Zusammengehören. Wenn also ein Geistwesen « zu
Gott gehört », weil es ihm ähnlich ist, dann ist es bei Gott und Gott
bei ihm.

1
« Sicut enim in generatione natnrali generatum non conjungitur generanti

in similitudine speciei nisi in ultimo generationis, ita etiam in participationibu s

divinae bonitatis non est immediata conjunctio ad Deum per primos effectus,
quibus in esse naturae subsistimus, sed per Ultimos, quibus fini adhaeremus » ;

1 d. 14 q. 2 a. 2 sol.
2 Würde das Geschöpf — was unmöglich ist — vollständig Gott gleich werden,

so müßte es eben Gott selber, mit ihm identisch werden. Wird es aber, wie
tatsächlich der Fall ist, ihm bloß ähnlich, so ist es « bei » Gott.



184 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

Somit haben wir -— da die anderen Dinge, wenn man sie als zu
Gott zurückkehrend betrachtet, vielmehr unendlich von Gott entfernt,
als ihm gegenwärtig sind — zwei wesentlich verschiedene Arten göttlicher
Gegenwart in den Dingen 1 : In allen Dingen ist Gott wie die Ursache
in den Wirkungen (und insofern ist diese Art für alle anderen Arten
Voraussetzung). 2 In der mit der heiligmachenden Gnade geschmückten
vernunftbegabten Kreatur wohnt Gott « wie in seinem Ebenbild ».

III.
«Deus est in creatura rationali gratia ornata sicut cognitum in

cognoscente et amatum in amante » ; « Deus est in ea prout res est in
sua similitudine » : das sind zwei Thesen, die sich auf den ersten Blick
auszuschließen scheinen. Dennoch tun sie es nicht. Wir werden im
folgenden nachzuweisen suchen, daß beide Thesen im Grunde
dasselbe besagen, daß nur die Ausdrucksweise der neueren Werke (Summa
theol. und Schriftkommentare) tiefer durchdacht ist und mehr das

Wesen trifft.
Zunächst ergibt ein noch genaueres Studium des

Sentenzenkommentars, daß auch die Gegenwart « wie im Ebenbilde » nicht ohne

jede Beziehung auf Erkennen und Lieben ist. Eben aus den Gaben,
die uns mit Gott verbinden, geht eine experimentelle Gotteserkenntnis

hervor 3, indem das Geschöpf vermittelst der übernatürlichen Gaben

(heiligmachende Gnade, Gabe der Weisheit und Liebe) und gewissermaßen

über sie hinweg Gott selber mit seiner Handlung ergreift. 4

Daher macht nicht die natürliche Gotteserkenntnis, noch auch die
Erkenntnis durch eine fides informis Gott dem Geschöpf gegenwärtig 5,

anderseits ist auch kein aktuelles Erkennen dazu erforderlich, sondern

1 Wir sprechen nicht von der Gegenwart Gottes in Christo.
2 I d. 37 q. 1 a. 2 ad 3.
3 Vgl. I d. 14 q. 2 a. 2 ad 3.
4 « Secundo creatura attingit ad ipsum Deum secundum substantiam suam

consideratum et non secundum similitudinem tantum ; et hoc est per operationem,
scilicet quando aliquis fide adhaeret ipsi primae veritati et caritate ipsi summae
bonitati. » I d. 37 q. 1 a. 2 sol. : « persona divina non potest haberi a nobis
nisi vel secundum fructum perfectum, et sic habetur per donum gloriae ; aut
secundum fructum imperfectum, et sic habetur per donum gratiae gratum
facientis ; vel potius sicut id, per quod fruibili conjungimur, inquantum ipsae
personae divinae quadam sui sigillatione in animabus nostris relinquunt quaedam
dona, quibus formaliter fruimur scilicet amore et sapientia. » X d. 14 q. 2 a. 2 ad 2 ;

vgl. ib. a. i sol. I.
5 Vgl. I d. 14 q. 2 a. 2 ad 3.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten I85

es genügt die habituelle Gotteserkenntnis, « inquantum scilicet in dono

collato, quod est habitus, repraesentatur proprium divinae personae
sicut in similitudine ». 1

Die zuletzt angeführte Stelle bietet nun die Handhabe, die beiden

divergierenden Thesen vollständig in Einklang zu bringen. Denn aus

zwei, zu Beginn des zweiten Abschnittes angeführten Stellen, der aus
I 8, 3 und der aus dem Kommentar in I. Cor. III 16, lect. 3, geht hervor,
daß Thomas auch, wenn er in den späteren Werken von der Einwohnung
Gottes « sicut cognitum in cognoscente et amatum in amante » spricht,
vor allem die habituelle, nicht so sehr die aktuelle Erkenntnis und
Liebe im Auge hat : « Hoc igitur secundo modo Deus specialiter est

in rationali creatura, quae cognoscit et diligit illum actu vel habitu. »

« Spiritaliter dicitur Deus inhabitare tanquam in familiari domo in
Sanctis, quorum mens capax est Dei per cognitionem et amorem,
etiamsi ipsi in actu non cognoscant et diligant, dummodo habeant per
gratiam habitum fidei et charitatis. » Gott wohnt also in dem begnadigten
Geschöpfe wie ein habituell erkannter und geliebter Gegenstand. Doch
der habitus dieses Erkennens hat noch die besondere Eigentümlichkeit,
daß er nicht durch einen vorhergehenden Erkenntnisakt erworben ist.
Sondern bei dieser Erkenntnis geht der habitus jedem Akt voraus. Und
darin berührt sich die übernatürliche Gotteserkenntnis mit der
experimentellen, unwissenschaftlichen habituellen Erkenntnis, die die Seele

von sich selber hat 2, bei der « ex notitia (habituali) procedit intelligere
(actuale) et non e converso ». 3 Wenn man daher die drei Potenzen :

memoria, intelligentia, voluntas, durch die nach S. Augustinus die
Seele das Bild der Dreifaltigkeit in sich trägt, hingeordnet betrachtet
auf Gott als Objekt, dann ist das Bild der Dreifaltigkeit besonders

vollkommen, hauptsächlich deswegen, weil — ähnlich wie bei der
Selbsterkenntnis der Seele — die Reihenfolge (ordo) gewahrt ist, « quia ex

1 I d. 15 q. 4 a. 1 ad 1. Hier ist der Ort, darauf hinzuweisen, daß der
hl. Thomas die ganze Frage (im Sentenzenkommentar vielleicht noch mehr als in
der Summa) unter dem Gesichtspunkt der Sendung der göttlichen Personen
behandelt. Er lehrt, daß die übernatürlichen Gaben nicht bloß mit Gott, sondern
mit den einzelnen göttlichen Personen verbinden, insofern die Weisheit dem
Sohne und die Liebe dem Heiligen Geiste verähnlicht, wenngleich es sich dabei
bloß um eine Appropriatio handelt (vgl. I d. 15 q. 2 a. un. ad 2, 4, 5, 6) ; wir gehen
darauf nicht näher ein, um den Grundgedanken klarer ins Licht zu stellen.

2 I 87, 1 ; de Ver. 10, 8 ; s. u. S. 187.
3 I d. 3 q. 4 a. 4 sol. ; vgl. ad 1 et ad 2 ; ib. a. 5 ; de Ver. 10, 8 ; ib. 18,

3 ad g etc.



186 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

memoria procedit intelligentia, eo quod ipse (Deus) est per essentiam
in anima et tenetur ab ipsa non per acquisitionem ». 1

Es ist also Lehre des hl. Thomas, daß in der Seele vor aller
aktuellen Erkenntnis eine habituelle Erkenntnis ihrer selbst -und — im
Gnadenstand - - Gottes grundgelegt ist. Es ist das Verdienst des

Joannes a S. Thoma, sowie des P. A. Gardeil, darauf mit Nachdruck
hingewiesen zu haben. Bevor sich irgend etwas in den Seelenfähig-
keiten offenbart, ist —- um mit den Worten des P. Gardeil zu
sprechen — im Seelengrunde, in der Seelensubstanz eine Subjekt-Objekt-
Einigung vollzogen : eine Einigung zwischen der Seele als Subjekt und
der gleichen Seele als Objekt durch ihre Natur, eine Einigung zwischen
der Seele als Subjekt und Gott als Objekt durch die Gnade. 2

Die Selbsterkenntnis der Seele bietet uns also die Handhabe, die
Weise zu erforschen, in der Gott als Objekt in der begnadigten Seele

gegenwärtig ist. Wodurch kommt nun diese experimentelle Erkenntnis
der Seele ihrer selbst zustande Es gibt nach der Lehre der Schule
eine doppelte Art von Selbsterkenntnis : eine direkte und eine reflexe.
Direkt erkennen sich selber die » formae subsistentes », die reinen Geister :

Gott, actus purus ; die Engel, actus intermedii, « habentes aliquid de

potentia et actu ». 3 Das Beispiel der Engel ist für uns besonders

instruktiv. Zunächst ist der Engel seinem Wesen nach «

Selbsterkenntnis in actu primo », deswegen, weil er eine Form ist, die sich
selber immateriell besitzt (Gredt). 4 Der Engel ist eben ein « intelli-
gibile in actu primo ». Wenn nun wahr ist, was die Scholastik lehrt :

« cognoscens in actu est ipsum cognitum in actu » 5, m. a. W. « cognosces

est esse ipsum cognoscibile in actu », dann muß also ein Wesen,
das aus sich « intelligibile in actu primo » ist, zugleich auch « intelligens
in actu primo » sein.

Aus dieser Wesensbeschaffenheit des Engels folgt nun, daß seine

Erkenntnisfähigkeit, sein Intellekt aus der Substanz schon aktuiert
und von eben der Substanz informiert hervorgeht. « Intellectus
angeli, quia habet essentiam quae est actus in genere intelligibiliuin
sibi praesentem, potest intclligere id quod est intelligibile apud ipsum,

1 I it. 3 q. 4 a. 4 sol. ; vgl. ib. a. 5 sol.
2 Vgl. Gardeil, a. a. O. S. 64.
3 de Ver. 8, 6.
4 Vgl. Elementa phil. arist.-thom. 4 (Freiburg i. Br. 1926), n. 466, 3.
5 Vgl. S. Thom. in III, de anima lect. 10 ; 4 d. 49 q. 2 a. 1 sol. ; q. disp. de

spir. creati a. 10 ad 3 ; I 87, 1 ad 3.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 187

scilicet essentiam suam per seipsam ». 1 «... Si aliquid, in genere
intelligibilium se habeat ut forma intelligibilis subsistens, intelliget
seipsum. » 2 Hier müssen wir nun auf der Hut sein, daß uns nicht
unvermerkt körperliche Vorstellungen unterlaufen. Was bedeutet es,

wenn es heißt : Intellectus angeli habet essentiam actu intelligibilem
sibi praesentem Wir sind allzusehr geneigt, uns diese Präsenz örtlich,
körperlich vorzustellen, den Intellekt im Geiste haftend zu fassen, wie
das Auge im Kopfe. Doch es ist nichts verkehrter als das. Denn
zunächst gibt es solche Verhältnisse bei Geistern nicht, wo alles rein

intelligibel ist, und zweitens würde dadurch die Potenz noch nicht
erkenntnismäßig innerlich informiert sein. 3 Die Sache verhält sich
vielmehr so, daß dieser bestimmte Intellekt seiner innersten Konstitution
nach ein zu dem bestimmten Wesen gehörender ist, von dem bestimmten
Wesen informiert, aktuiert, diesem bestimmten Wesen konnaturcll
und proportioniert ist. Wo wir also eine so und so beschaffene

Erkenntnisfähigkeit haben, da ist sie notwendig von einem so und so

beschaffenen Wesen informiert, da ist notwendig ein so und so

beschaffenes Wesen ihm gegenwärtig. Eine Ähnlichkeit ganz besonderer

Art waltet zwischen Fähigkeit und Wesen ob. Und diese Ähnlichkeit
ist die Ursache, daß der Potenz jene Wesenheit aktuierend und
informierend gegenwärtig ist.

Die Selbsterkenntnis der menschlichen Seele ist komplizierter.
Sicherlich ist sie nicht so wie die der Engel, weil die Seele nicht actu
subsistiert, sondern mit dem Leibe vereinigt ist. Daher « verhält sich
der menschliche intellectus possibilis unter den intelligiblen Dingen
wie die Materie unter den sensiblen » 4, und kann die Seele sich selber

nur reflexiv erkennen, d. h. indem sie erst etwas anderes erkennt und
dann über diesen Erkenntnisakt und sein Prinzip reflektiert. 5 Eine
solche Selbsterkenntnis ist entweder wissenschaftlich, indem der Intellekt

direkt sein Augenmerk auf die Seele lenkt und zur Erkenntnis
ihres Wesens fortschreitet, oder aber es handelt sich um jene
unwissenschaftliche experimentelle Erkenntnis « in particulari », die jeden
Erkenntnisakt begleitet, « secundum quod Socrates vel Plato percipit se

habere animam intellectivam, ex hoc, quod percipit se intelligere 6 ».

1 de Ver. 8, 6. 2 I 56, 1.
3 Auch von einer Wirksamkeit in genere causae efficientis kann gar nicht

die Rede sein ; eine solche kommt der Seelensubstanz ja überhaupt nicht zu.
4 de Ver. 8, 6 ; vgl. ib. 10, 8.
5 Vgl. ib. 2, 2 ad 2. 6 I 87, 1.



i88 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

Von der unwissenschaftlichen Selbsterkenntnis der Seele lehrt nun —
wie oben gesagt — der hl. Thomas, daß sie « habitu » vor aller aktuellen
Erkenntnis schon im Wesen der Seele grundgelegt sei : « Quantum ad

cognitionem habitualem, sic dico, quod anima per essentiam suam se

videt ». 1 Im Grunde ihres Wesens ist also die menschliche Seele eben

so veranlagt wie der Engel. Freilich bleibt diese Erkenntnis beim
Menschen gleichsam gebunden. 2 Irgendwie tritt sie aber in jeden
Erkenntnisakt mit ein, weil die Immaterialität der menschlichen Seele

durch die Vermittlung des tätigen Verstandes sich in der species intel-
ligibilis findet : « Lumen intellectus agentis per seipsum a nobis intel-
ligitur, inquantum est ratio specierum intelligibilium, faciens eas intelligibles

actu. »3

Nun gehen wir noch eine Stufe weiter. Was oben von der

Erkenntnisfähigkeit gesagt wurde, gilt auch vom Erkenntnisakte. Denn
was im Wesen und in der Potenz in actu primo grundgelegt ist, das

findet sich in actu secundo im Akte. Wir dürfen uns somit auch dann
nicht von körperlich-örtlichen Vorstellungen leiten lassen, wenn es sich

um die Information eines Erkenntnisaktes durch ein Objekt handelt.
Auch ist diese Information keine causalitas efficiens, sondern eine reine
causalitas formalis extrinseca. Wie also die Potenz von einer bestimmten
Wesenheit informiert ist, deswegen, weil sie diesem Wesen entsprechend,
proportioniert, in ihrer Weise ähnlich ist, so ist ebenfalls ein bestimmter
so und so beschaffener Erkenntnisakt notwendig von der entsprechenden
Wesenheit informiert, hat sie zum Terminus, ist ein Haben, ein
Besitzen dieses Wesens. Wenn freilich das erkannte Wesen aus sich
nicht « intelligible in actu secundo » ist, so wird es nicht unmittelbar
vom Erkenntnisakt ergriffen, besessen, sondern in seiner Idee, die nun
ein Produkt des Verstandes selber ist. Handelt es sich aber um ein
Wesen, das aus sich, von Natur ein « intelligible » oder, besser gesagt,
ein « intellectum in actu secundo » ist, also um Gott, dann ist ein ihm
proportionierter Erkenntnisakt seiner inneren Konstitution und Struktur
nach ein Haben, ein Besitzen dieses Wesens, ein Besitzen Gottes. Wo
dieser Akt ist, da ist Gott ihm gegenwärtig. Denn gegenwärtig sein

heißt unter Geistern nichts anderes als zusammengehören. So geartet
ist mm die Visio beatifica. Wenn Gott ein Geschöpf durch Eingießung

5 Vgl. Joann. a S. Th. in I 43 d. 17 a. 3, n. 10 ; in q. 55 d. 21 a. 2, n. 12 u. 13.
6 de Ver. 10, 8 ad 10, in contr.
4 de Ver. 10, 8.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 189

des Glorienlichtes befähigt, den Akt der Visio beatifica zu setzen,
dann ist er ihm nach Art einer species (impressa und) expressa
gegenwärtig, eben deswegen, weil die actio der visio beatifica jener Idee,
die Gott selber ist, so proportioniert ist, daß sie sie notwendig zum
terminus hat.

Nun muß aber dieses Verhältnis zu der Gottesidee, zu Gott schon

in der Gnade grundgelegt sein, denn die Gottesschau geht konnaturell
aus der Kreatur hervor, d. h. sie geht aus der Kreatur hervor, die ihrer
Substanz nach an Gottes Natur und Wesen teil hat. Durch diese

Konnaturalität, ich möchte sagen, Kongenialität zu Gott, die die

begnadigte Kreatur eben durch die heiligmachende Gnade hat, ist sie

schon zur Erkenntnis Gottes hingeordnet, schon zu ihr determiniert.
Also •— und das ist das Resultat unserer Untersuchung — die Verähn-

lichung mit Gott, in der die heiligmachende Gnade besteht, ist
gleichbedeutend mit einem Hingeordnetsein auf die Erkenntnis Gottes, ist
gleichbedeutend mit habitueller, wurzelhafter Gotteserkenntnis. Ähnlich
wie die Seele von Natur aus eine wurzelhafte Selbsterkenntnis ist und
ihr Intellekt ein wurzelhaftes Erkennen der Seelensubstanz ist, so ist
die begnadigte Seele eine wurzelhafte Gotteserkenntnis. Nur ein großer
Unterschied ist dabei zu beachten : Kann die wurzelhafte
Selbsterkenntnis der Seele doch irgendwie in den Akt übergehen, so bleibt
die wurzelhafte Gotteserkenntnis vollständig gebunden. Das erklärt
sich leicht daraus, daß — wie gesagt — die Immaterialität der Seele

durch die Vermittelung des Intellectus agens die Phantasmata erleuchtet
und so « intelligibilia actu » macht, während das Phantasma in keiner
Weise eine Immaterialität, wie die der durch die Gnade erhobenen
Seele aufnehmen kann, auch nicht « per modum entis vialis ».

Wir können uns das Verhältnis der begnadigten Seele zu Gott
durch einen Vergleich klarmachen, der natürlich den Erbfehler aller
seiner Brüder teilt, daß er nämlich hinkt und nicht gepreßt werden

darf, im Übrigen aber wohl die Sache klären zu können scheint : Das
Verhältnis der Seele zu Gott ist durch die heiligmachende Gnade dem

Verhältnis ähnlich, in dem die Erkenntnisfähigkeit, die potentia intel-
lectiva zur Seelensubstanz steht. Wie diese ihrer inneren Konstitution
und Struktur nach hingeordnet ist, die entsprechende Substanz zu
erkennen, Erkenntnis dieser Substanz in actu primo ist, so ist die

begnadigte Seele auf Gott als Objekt hingeordnet, ist Gotteserkenntnis
in actu primo. Man könnte — natürlich ohne den Ausdruck zu

pressen — sagen : Sicut potentia intellectiva emanat (wir wissen, wie



190 Des heiligen Thomas Lehre von der Formal Ursache

dieses « emanat » zu verstehen istex substantia spirituali, sic anima
gratia ornata emanat quodammodo ex Deo, i. e. pertinet ad Deum.

Nun haben wir zuletzt fast nur von der Erkenntnis gesprochen
und die Liebe bei Seite gelassen. Aber um das Prinzip ins rechte Licht
zu rücken, war das notwendig. Daß Gott in der Seele der Gerechten
wohnt, auch nach Weise eines radicaliter und habitualiter geliebten
Gegenstandes, ergibt sich leicht daraus, daß durch die Verähnlichung
mit Gott nun Gott der Seele als im höchsten Grade konvenient, d. h.

gut erscheinen muß, in ähnlicher Weise konvenient, wie sie sich selbst
erscheint. Wie also die Seele außer ihrem Willen, der aus ihrer Substanz

hervorgeht, keines Habitus bedarf, um sich selbst zu lieben, so bedarf
auch die heilige Seele zur Liebe Gottes keines anderen Habitus, als
ihres durch die Caritas erhobenen Willens, der aus der durch die
Gnade erhobenen Substanz hervorgeht. Sind doch nach Thomas die

göttlichen Tugenden gleichsam neue Potenzen.
Verhalten sich somit Erkennen und Lieben parallel, so ist es doch

möglich — mehr wage ich in einer so schwierigen Frage nicht zu
sagen —, daß ein Unterschied insofern besteht, als für die Liebe ein
solches Hindernis wegfällt, in den Akt überzugehen, wie es für die
Gotteserkenntnis besteht. Wenigstens sind die Theologen durchweg
der Ansicht, daß durch die Liebe, und damit durch die Gabe der

Weisheit, ein Experimentum Dei gegeben sei. 2 Radicaliter wäre demnach

Gott in der Seele der Gerechten sowohl als Gegenstand des

Erkennens als auch des Liebens, actualiter aber nur als Gegenstand des

Liebens.
Fassen wir das Ergebnis unserer Ausführungen kurz zusammen :

Nach der Lehre des hl. Thomas ist Gott in den Seelen der Gerechten

auf eine ganz neue Weise gegenwärtig, die an sich nichts mit der

Gegenwart Gottes in allen Dingen als Wirkursache zu tun hat. Die
neue Existenzweise Gottes in den begnadigten Geschöpfen ist die eines

radicaliter und habitualiter erkannten und geliebten Gegenstandes.
Denn durch die heiligmachende Gnade wird die Seele zu einer höheren,

geistigeren Einigung mit Gott erhoben, einer Einigung, nicht wie die

1 « non quasi substantia per veram actionem (potentias) produceret
efficienter sed quia substantia ex essentia sua exigit naturaliter, ut compro-
ducantur. » Gredt, a. a. O. 763. 1. « Emanatio respectu essentiae non est actio,
sed naturalis connexio » ; Joannes a S. Thoma, Phil. nat. Ill p. q. 2 a. 2.

2 Siehe oben S. 17S ; vgl. III d. 35 q. 2 a. 1 sol. 3 ; II-II 45. 2 ; Joannes a
S. Thoma a. a. O. in I-II q. 70 ; d. 18 a. 4, n. 6 ff.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten IÇI

der Wirkung mit der Ursache, sondern wie die eines Geistes mit einem

anderen Geiste. Die Seele wird zu Gott erhoben nicht als zu einem

Agens, sondern als zu einem Geiste, einer subsistierenden Idee. Das

schließt ein doppeltes Element in sich : i. Ein ontologisches : Die Seele

wird zur geistigen Höhe Gottes erhoben, verwirklicht in sich, soweit
das möglich ist, die Idee Gottes, so, wie sie von Natur in sich die Idee
des eigenen Wesens (die im Geiste Gottes existiert) verwirklicht.

Die Erhebung der Seele schließt 2. ein logisches Element in sich :

Denn die Seele wird zur subsistierenden Gottesidee als zu einem Objekt
erhoben, wie sie von Natur auf ihr eigenes Wesen als Objekt
hingeordnet ist.

Die beiden Elemente sind in Wirklichkeit ein einziges, nur im
Verstand unterschieden. Denn jede subsistierende Form ist dadurch,
daß sie in sich eine (im göttlichen Geiste existierende) Idee verwirklicht,
auf dieselbe Idee als Objekt hingeordnet.

Durch diese Verähnlichung mit Gott ist zugleich auch die habituelle
Gottesliebe gegeben, da Gott nun der Seele im höchsten Grade

konvenient ist, ähnlich wie sich die Seele selbst konvenient ist.
Somit lehrt der hl. Thomas im Sentenzenkommentar und in seinen

späteren Werken im Grunde dasselbe. Aber die Ausdrucksweise in den

späteren Werken ist tiefer, rührt mehr an das Wesen der Sache, da
sie das durchaus Neuartige, Geistige der Gegenwart Gottes in den
Gerechten ins rechte Licht rückt und ihren Sinn, ihr Ziel erkennen

läßt, nämlich die Kreatur zur Gottesschau zu führen und diese schon

in ihr gleichsam zu begründen. Anderseits dient die Ausdrucksweise
des Sentenzenkommentars dazu, das Verständnis der schwierigen Lehre

zu erleichtern.


	Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten

