Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache der Einwohnung
Gottes in der Seele der Gerechten

Autor: Rudloff, Leo v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762185

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Des heiligen Thomas Lehre von der
Formalursache der Einwohnung Gottes
in der Seele der Gerechten.

Von Dr. P. Leo v. RUDLOFF 0.S:B,, St. Joseph-Gerleve (Westfalen).

L

Die Lehre von der besonderen Einwohnung Gottes in der Seele
der Gerechten wird vom hl. Thomas in seiner Summa theologica wie
folgt dargestellt : « Gott ist auf eizne Weise in allen Dingen durch seine
Wesenheit, Macht und Gegenwart, wie die Ursache in ihren Wirkungen
ist, die an ihrer Giite teilhaben. Uber dieser gewdhnlichen Weise gibt
es eine besondere, die der vernunftbegabten Natur zukommt, in der
Gott gegenwdrtig 1st wie das Evkannte im Erkennenden und das Geliebte
im Liebenden.» Und zwar wird diese neue Gegenwart Gottes bedingt
durch die heiligmachende Gnade. !

Ohne Zweifel bietet diese Lehre dem Verstandnis groBe Schwierig-
keit. Das geht schon daraus hervor, dal3 sie sowohl in dlterer als in
neuerer Zeit die verschiedensten Erklirungen gefunden hat. Waihrend
sich Cajetan (1468-1534) einer Erklirung enthilt und Bafiez (1528-1604)
offen gesteht, daBl diese Gegenwart Gottes in der begnadigten Kreatue
«ohne Zweifel schwer zu erkliren ... und schwer zu verstehen ist
— was aber der Wahrheit keinen Abbruch tut » 2 greifen zum ersten
Male Vasquez (1551-1604) und sein Zeitgenosse Swuarez (1548-1617),
das Problem energisch auf. Ihre Lésungsversuche sind einander diar
metral entgegengesetzt, und beide polemisieren ausdriicklich gege-
« gewisse Neuere », denen sie genau die jeweils entgegengesetzte Lehrn
in den Mund legen. Nach Vasquez ist die besondere Art, gemill der
Gott in den begnadigten Vernunftwesen gegenwairtig ist nach Weise
eines Erkannten und Geliebten, nichts anderes als eine denominatio
extrinseca. Es gibt nur eine Art der Gegenwart Gottes, namlich die als
Wirkursache in den Wirkungen. Freilich 148t diese Grade zu, je nach-

LI 43 % %in I 43, 3.



176 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

dem die Geschopfe hoherer oder niederer Natur sind. Und so ist die
Gegenwart Gottes, die dadurch zustande kommt, dafl Gott in einer
Seele die Gnade hervorbringt, besonders hoch und erhaben. !

Suarez dagegen besteht darauf, daB der hl. Thomas zwei wesentlich
verschiedene Arten der Gegenwart Gottes lehre. In den Seelen der
Gerechten ist Gott in einer Weise, die wesentlich verschieden ist von
der Gegenwart der Wirkursache in den Wirkungen. In der begnadigten
Kreatur weilt Gott nach Art eines Geliebten im Liebenden. Es ist
merkwiirdig, daBl Suarez ginzlich die Gegenwart des Erkannten im
Erkennenden, von der doch St. Thomas mindestens so nachdriicklich
spricht, wie von der des Geliebten im Liebenden, auller acht li3t. Die
Erklirung, die Suarez fiir die besondere Weise gottlicher Gegenwart
gibt, 1aBt sich kurz so zusammenfassen : Die Liebe und Freundschaft
hat eine einigende Macht. Sehen wir nicht iberall, daB der Freund
die Gegenwart des Freundes sucht ? Nun aber ist Gott allméichtig,
nichts kann seinen Wiinschen widerstehen. Da er nun mit dem begna-
digten Geschopfe in ein inniges Freundschaftsverhiltnis tritt, ist es
dann nicht selbstverstandlich, dall er sich diesem aufs innigste
verbindet ? 2

Zwischen diesen beiden extremen Ansichten tritt Joannes a Sancto
Thoma (1589-1644) als Schiedsrichter auf. Sowohl die lehre des
Vasquez als die des Suarez bietet nach seiner Meinung grofle Schwierig-
keiten. Die des Vasquez scheint dem Text des hl. Thomas nicht gerecht
zu werden und mindert die besondere Gegenwart Gottes allzusehr herab.
Suarez dagegen kann mit seiner Doktrin das Geheimnis nicht erklédren.
Denn das ist zwar wahr, dal die Freundschaft die Vereinigung sucht,
nach ihr verlangt, sie stellt sie aber nicht her, und so bleibt die Frage
letzten Endes ungelést. Auch die Berufung auf die Allmacht Gottes
kann nicht befriedigen, da sie nicht die eigentliche und ndchste Ursache
der gottlichen Gegenwart bedeutet. Diesen beiden ungeniigenden
Erkliarungsversuchen stellt nun Joannes a S. Thoma seine Losung
gegeniiber. Nach ihm ist die Weise, auf die Gott in der Seele der
Gerechten gegenwirtig ist, zwar verschieden von der Allgegenwart,
insofern sie dieser etwas hinzufiigt, nimlich die Fihigkeit der Kreatur,
sich dem gegenwirtigen Gott durch Akte des Erkennens und Liebens
zuzuwenden ; sie setzt jedoch notwendig die Allgegenwart voraus :
«Den Kontakt und die innige Gegenwart Gottes in der Seele voraus-

1inI8, 3;d. 30, c. 3. 2 lib. 12, de Trin. c. 3.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 177

gesetzt, wird Gott auf neue Weise vermittelst der Gnade gegenwirtig
als ein experimentell erkennbarer und sich dem Genusse darbietender
Gegenstand. » ' Experimentell wird diese Erkenntnis eben durch die
Tatsache, daB Gott nicht als ein AuBenstehender, sondern als ein
innigst Gegenwirtiger erfalt wird. Er vergleicht dies mit der Art und
Weise, wie wir unsere Seele erkennen, nicht wie irgend einen anderen
Gegenstand, sondern als einen uns innersten Gegenstand, der die Wurzel
all unseres Seins und Handelns ist. 2

Bietet nun diese Darstellung des Joannes a S. Thoma eine
befriedigende Erklirung ? U. E. muB diese Frage verneinend beant-
wortet werden. Uns scheint, daB der groBe Thomist bei genauerer
Betrachtung in des ‘Vasquez Ansicht zuriicksinkt. Denn auch nach ihm
verwirklicht sich die Gegenwartigsetzung Gottes, seine Einigung mit
der Secle einzig und allein durch seine Allgegenwart, d. h. durch seine
ursachliche Wirksamkeit. Dall die Kreatur hinterher befihigt wird,
den gegenwirtigen Gott zu erfassen, ist zwar eine ganz neue, erhebende
Erscheinung, die die Gegenwart Gottes erst dem Subjekte zum Bewul3t-
sein bringt, ist aber nicht eine neue Art der Gegenwart, es sei denn, man
nehme diese mit Vasquez bloB als denominatio extrinseca.

Bisher nicht geniigend beachtet ist die Stellungnahme der Salman-
tizenser in unserer Frage. Sie schrieben ihr umfangreiches Werk, das
Scheeben « das groflartigste und vollendetste Werk der Thomistenschule »
nennt 3, von 1631 ab, kénnen also mit Recht als jiinger denn Joannes
a S. Thoma bezeichnet werden. Die Autoren gehen gewdhnlich rasch
iiber sie hinweg mit dem Bemerken, dall sie sich von Suarez nicht
unterscheiden. * Sie iibersehen dabei, dall die Karmelitentheologen
zwar zu grollem Teil dem Suarez, oft wortlich, folgen, ihn aber in
einem nicht unwesentlichen Punkte modifizieren. Die Salmantizenser
fiigen den Ausfithrungen des Suarez folgende Gedankenginge bei :
Zwischen Intellekt und Wille besteht eine weitgehende Analogie. Wenn
nun der vollkommenste Verstandesakt — der da ist die Visio beatifica
— erfordert, dall Gott mit seiner Substanz sich als Objekt mit dem
Verstande verbindet 5, so ist zu erwarten, dall Gott auch in dem

1 Curs. theol. in I 43, d. 17, a. 3.

21ib.; vgl. a. a. O.in I 55, d. 21 a. 2.

3 Handbuch der katholischen Dogmatik I § 59, n. 1092.

4 Vgl. Gardeil, La structure de I'Ame et I'expérience mystique (Paris 1927),
II, S. 35 f.

5 Auch Suarez bringt diesen Vergleich a. a. O. n. 14, doch nur zur Illustration,
ohne 1hn vollstindig durchzufithren.



178 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

beseligenden Liebesakt in entsprechender Weise eine Verbindung mit
dem Willen eingeht.! Da nun die Liebe im Himmel und auf Erden
nicht wesentlich verschieden ist — eine Tatsache, die nicht in gleichem
Sinne von der Erkenntnis gilt, da Schauen und Glauben immer
wesentlich verschieden sind —, wiirde dieselbe Einigung schon auf
Erden stattfinden kénnen. AuBerdem — und diese Bemerkung verdient
héchste Beachtung — muf eine wurzelhafte Etnigung zwischen Gott und
Seele schon in der Seelensubstanz grundgelegt sein. Nihme man einmal
an, Gott gibe einer Seele die gratia consummata, wie sie im Himmel
ist, hindere aber durch einen Akt seiner Allmacht ihren natiirlichen
AusfluB ins lumen gloriae und die visio beatifica, dann wiirde Gott
seiner Substanz nach der Seele gegenwirtig sein als ein wurzelhaft
erkennbarer und zu liebender Gegenstand. Nun unterscheiden sich die
Gnade des Vaterlandes und der Pilgerschaft nicht wesentlich von-
einander, sondern nur dem Grade nach. Also ist Go#t gegenwdrtig als
ein wurzelhaft erkennbarer Gegenstand. Und da die Liebe auch schon
hienieden wesentlich vorhanden ist wie im Himmel, wiirde Gott gegen-
wirtig sein als nicht nur «radicaliter », sondern auch « proxime diligi-
bilis », ja als «actu» geliebt. 2

1 Curs. theol. ; de ss. Trin. myst. disp. 3, dub. 1, § 12, n. 39 : « Si semel ser-
vanda est paritas, quae videtur postulari inter objectum intellectus et voluntatis,
tunc probabile est, quod sicut divina essentia potest uniri cum intellectu beato
in ratione verbi, ita Dei bonitas poterit etiam uniri cum voluntate beatorum in
ratione termini dilecti, seu ut suppleat defectum talis termini. Nam sicut divina
essentia est actus purus et est essentialiter intellecta ; sic etiam divina bonitas
habet esse essentialiter dilectam et actum purum in sua linea : et ideo, quemad-
modum ob illam rationem potest Deus uniri in ratione objecti intellecti ; ita ob
istam erit unibilis in ratione objecti dilecti.» wvgl. ib. § 6, n. 16.

2 De ss. Trin. myst. disp. 19, dub. 5, § 2, n. 87-89 : « ... hoc videtur exigere
summa proportio, quae est inter intellectum et voluntatem, et perfectissimos actus
utriusque potentiae circa Deum. ... Si perfectissimus actus intellectus creati, quo
Deus est in illo tamquam cognitum in cognoscente (qualis est visio beatifica, vel
intellectus perfusus lumine gloriae radicato in gratia sanctificante) exigit, quod
ipsemet Deus secundum suam substantiam sit unitus illi in ratione objecti
cogniti, ac proinde quod Deus et operatio illa sint unita secundum suam sub-
stantiam per modum operationis et objective : etiam quando Deus est in eadem
creatura rationali, ut amatum in amante per perfectissimum actum voluntatis et
amoris, debebit Deus secundum suam substantiam esse intime praesens praedicto
actui aut virtuti illi ad amandum per modum objecti dilecti eruntque duo ista
nempe charitas et Deus secundum suam substantiam unita per modum virtutis ama-
tivae vel amoris et objecti illius. Confirmatur et explicatur .... Caritas viae et
caritas patriae est ejusdem speciei atomae ... ex eo quod utrobique tendit in
Deum ut est summum bonum et summe dilectum, prout est in seipso : ergo sicut
in patria, ex eo quod Deus sit in creatura rationali tamquam amatum in amante



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 179

Es ist zuzugeben, dal die Doktrin der Theologen von Salamanca
dunkel, schwer zu verstehen und auch nicht geniigend durchgefiihrt
und aus dem hl. Thomas begriindet ist. Trotzdem wird — so hoffen
wir — der zweite und dritte Teil unserer Ausfithrungen, die eine genaue
Analyse der Lehre des Doctor Angelicus bieten, dartun, daB3 die Sal-
mantizenser der Wahrheit am nachsten kommen.

Die neueren Theologen folgen meist einer oder der anderen der
genannten Theorien. Einige von ihnen seien kurz aufgefithrt. An
Vasquez schlieBt sich Oberdoerffer * an, wihrend B. Froget O.P.?2 die
Meinung des Franz Suarez teilt. Eine tiefe und aufschluBreiche Erkli-
rung im Sinne des Joannes a S. Thoma bringt A. Gardeil O.P. im
dritten Teil seines herrlichen zweibdndigen Werkes : La structure de
I’ame et 'expérience mystique. ® Eine Sonderstellung nimmt Scheeben
ein. # Nach ihm besteht die Einwohnung Gottes einerseits darin, « dal3
Gott in der Mitteilung der geschaffenen Gnade in hoherer Weise als
bei der Erschaffung der Natur eine der seinigen nachgebildete bleibende
Vollkommenheit in der Kreatur bewirkt, indem er eine spezifische
Ahnlichkeit mit seiner Natur mitteilt, und als dauernd wirkendes

per gratiam et charitatem, colligimus, ... quod est ibi per realem, substantialem
praesentiam ... ita etiam hoc ipsum colligemus, quoties Deus in via fuerit in crea-
tura rationali, tanquam amatum in amante per praedictum amorem vel vim jam
dictam ad amandum ipsum. Confirmatur et explicatur secundo. Quoniam si per
divinam potentiam daretur in patria gratia consummata sine lumine gloriae et
visione beatifica, tunc Deus secundum suam substantiam esset illi (sc. creaturae
beatae) praesens per modum objecti radicaliter visibilis et diligibilis : sed gratia
patriae et gratia viae sunt ejusdem speciei atomae et solum differunt modaliter :
ergo in via ubi deest illi virtus proxima ad videndum Deum, prout est in seipso,
erit Deus praesens realiter et secundum suam substantiam ipsi; non quidem per
modum speciei intelligibilis, quia hoc correspondet gratiae, ut habenti wvim
proximam ad videndum Deum : nec per modum objecti actu visi, quoniam isto
modo unitur cum intellectu, ut habente praedictam proximam virtutem, et actu
vidente Deum ; sed per modum objecti vadicaliter visibilis (idest per suam sub-
stantiam realiter et substantialiter illi praesentem) terminantis praedictam
habitudinem radicalem gratiae. E contra vero in eadem via, ubi est simul gratia,
virtus charitatis et amor ejusdem caritatis, erit Deus intime, realiter et sub-
stantialiter praesens eidem creaturae rationali per modum objecti, tam radicaliter
quam proxime diligibilis, necnon et actu dilecti. »

1 De inhabitatione Spiritus Sancti in animabus justorum. Tornaci 1890.

2 De I'habitation du Saint-Esprit dans les Ames justes d’aprés la doctrine
de saint Thomas d’Aquin. Paris 1900.

3 Paris 1927. Schon vorher hatte Gardeil seine Ansicht in einer Artikel-
reihe der Revue thomiste 1923 (3-42, 129-141, 238-260) auseinandergesetzt.

4 Myterien des Christentums, Freiburg i. Br. 1865, § 28-30; Handbuch der
katholischen Dogmatik, Freiburg 1873 ff., § 169; vgl. § 125.



180 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

principium exemplare dieser gottartigen Vollkommenheit auf einen
speziellen Titel hin und in besonders inniger Weise auch mit seiner
Substanz der begnadigten Kreatur nahe treten und dauernd gegen-
wartig bleiben mull. ... Andererseits besteht die Einwohnung und
Selbstmitteilung Gottes darin, daf er durch die Gnade die Kreatur
befihigt, ihn selbst, wie er in sich ist, zu erkennen und zu lieben, und
so als einen ihr innigst gegenwirtigen Gegenstand zum Genusse und
zur Huldigung oder als objectum finale sich ihr darbietet. »?

IT.

Um die wahre Lehre des Aquinaten kennen zu lernen, darf man
sich nicht auf die Kenntnis einer Stelle beschrinken, sondern muf}
moglichst alle auf das Thema beziiglichen Stellen in Betracht ziehen.
Dabei ist es geraten, auf die Zeit der Abfassung der einzelnen Werke
zu achten. Oftmals enthalten die fritheren Schriften eine Lehre noch
nicht so vollendet und tief durchgearbeitet, bieten dafiir aber einen
wertvollen Fingerzeig fiir ihr Verstdndnis, indem sie gleichsam den
Denker in seiner Werkstatt belauschen lassen. Fiir unsere Frage trifft
das in eminentem Sinne zu : Die Lehre des I'rithwerkes unseres heiligen
Lehrers, des Sentenzenkommentars, unterscheidet sich auffallend von
der Doktrin der spiteren Werke ; dagegen bietet sie allein u. E. den
Schliissel dar zum Verstindnis der schwierigen spiteren Lehre. Die
Summa contra gentes bildet sozusagen den Ubergang.

In gleichem Sinne, wie an der eingangs angefiihrten Stelle aus
I 43, 3, 4uBert sich der hl. Thomas noch an drei weiteren Stellen. *
In I 8, 3 hei3t es : « Deus dicitur esse in re aliqua dupliciter. Uno modo

! Dogmatik, § 169, n. 834. — Paul Galtier S.]. ist in seiner Schrift :
L’habitation en nous des trois personnes ; Le fait — Le mode (Paris 1928) der Ansicht,
es sei iiberhaupt nicht Lehre des hl. Thomas, Gott wohne in der Seele der Gerechten
wie das Erkannte im Erkennenden und das Geliebte im Liebenden. Die These
des hl. Thomas ist aber in diesem Punkte so klar und bestimmt formuliert (siche
diese und die folgenden Seiten), daf3 an ihr schlechterdings nicht vorbeizukommen
ist ; es handelt sich einzig darum, sie zu erklidren. Galtier setzt von vornherein
voraus, was er nicht voraussetzen durfte, nimlich, daB3 es nach dem hl. Thomas
keine habituelle Erkenntnis geben konne, die jeder aktuellen vorausgeht (s.u.S. 185).
Daher ist seine ganze ziemlich scharfe Polemik gegen Gardeil nebenaus, da er
seinen Gegner offenbar miBlversteht. Tatsichlich weicht seine eigene Ansicht
kaum von der Gardeils ab. Nur insofern beriihrt er sich mit Scheeben, als nach
ihm die Hervorbringung der heiligmachenden Gnade wegen ihres assimilierenden
Charakters eine besondere Gegenwart Gottes mit sich bringt.

? Bekanntlich stammt die Prima aus den Jahren 1267-1268.



der Einwohnurg Gottes in der Seele der Gerechten 181

per modum causae agentis, et sic est in omnibus rebus causatis ab
ipso. Alio modo sicut objectum operationis est in operante ; quod
proprium est in operationibus animae, secundum quod cognitum est
in cognoscente et desideratum in desiderante. Hoc igitur secundo modo
Deus specialiter est in rationali creatura, quae cognoscit et diligit
illum actu vel habitu. Et quia hoc habet rationalis creatura per
gratiam, ... dicitur esse hoc modo in sanctis per gratiam.» Es seien
auch die beiden anderen Stellen wortlich angefithrt. Im Kommentar
iiber den zweiten Korintherbrief (1259-1265) sagt Thomas (in c. VI,
16, lect. 3) : « Deus est in omnibus rebus per suam actionem, inquantum
conjungit se eis ut dans esse et conservans in esse ; tn sanclis autem
est per ipsorum sanctorum operationem, quia attingunt ad Deum et
quodammodo comprehendunt ipsum, quae est diligere et cognoscere ;
nam diligens et cognoscens dicitur in se habere cognita et dilecta. » Die
dritte Stelle ist zu I. Cor. IIl, 106, lect. 3 (1272-1273) : « Est ... consi-
derandum quod Deus est in omnibus creaturis, in quibus est per
essentiam, potentiam et praesentiam. ... Sed spiritaliter dicitur Deus
inhabitare tanquam in familiari domo in sanctis, quorum mens capax est
Dei per cognitionem et amorem, etiamsi ipsl in actu non cognoscant et
diligant, dummodo habeant per gratiam habitum fidei et charitatis. »

Bei der Summa contra gentiles (1258-1260) brauchen wir uns
nicht langer aufzuhalten. Sowohl im 21. als im 23. Kapitel des vierten
Buches spricht Thomas von der Gegenwart des Heiligen Geistes als
Ursache in den Wirkungen. Es ist aber zu beachten, dal er dort gar
nicht ex professo von unserm Thema handelt, sondern das eine Mal
von den Wirkungen des Heiligen Geistes in der vernunftbegabten
Kreatur spricht, das andere Mal die Einwdnde gegen die Gottheit
des Heiligen Geistes widerlegt. Jedoch findet sich im angefiihrten
21. Kapitel auch folgende beachtliche Stelle, die den Ubergang zur
Doktrin der neueren Werke bedeutet : « Cum igitur per Spiritum
Sanctum Deil amatores efficiamur, omne autem amatum in amante est,
inquantum hujusmodi, necesse est quod per Spiritum sanctum Pater
etiam et Filius in nobis habitent. ... Rursum manifestum est, quod
Deus maxime amat illos, quos sui amatores per Spiritum Sanctum
constituit. ... Ommne autem amatum in amante est. Necesse est igitur,
quod per Spiritum Sanctum non solum Deus sit in nobis sed etiam
nos in Deo. ...»

Eine auf den ersten Blick durchaus andere Sprache redet der
Aquinate im Sentenzenkommentar (1254-1256). Die Lehre dieses

Diyus Thomas. 13



182 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

Werkes ist — so scheint uns — bisher noch nicht geniigend zur
Erklirung herangezogen worden. Sie lifit sich kurz auf die Formel
bringen : Deus secundum modum novum essendi, prout res est in sua
sumilitudine, dicitur esse in nobis.! Jedes Geschipf Gottes ist, da
jedes Bewirkende etwas sich Ahnliches hervorbringt, ein Ebenbild
Gottes. Somit kénnen wir jedes Ding betrachten 1. als Geschopf und
2. als Bild Gottes. Wenn wir vor allem die erste FFormalitit ins Auge
fassen, so sprechen wir vom «Ausgang der Geschépfe von ihrem
Ursprung ». Fassen wir dagegen mehr die zweite Formalitit ins Auge,
so ist die Rede von der « Riickkehr der Geschépfe zu ihrem Endziel ».
So haben wir einen gewissen Kreislauf der Dinge. 2 Im Hinblick auf
den Ausgang der Dinge von Gott gibt es eine Weise der gottlichen
Gegenwart in den Geschopfen, nimlich die der Ursache in den
Wirkungen. Diese Gegenwart wird genannt «per potentiam, prae-
sentiam et essentiam », indem unsere Vernunft in Gott Wesenheit,
Macht und Aktion unterscheidet. ®

Im Hinblick jedoch auf die Riickkehr aller Dinge zu Gott im

oben genannten Sinne gibt es — abgesehen von den unzihligen akzi-
dentellen Unterschieden, die eine Folge der verschiedenen Vollkommen-
heitsgrade der Geschopfe sind — zwel wesentlich verschiedene Arten

von Gegenwart Gottes in den Geschopfen, von denen jedoch nur eine
den Namen « Gegenwart » verdient. Es kann nidmlich das Ding — immer
als durch Veridhnlichung zu Gott zuriickkehrend gefalit — mit Gott
unmittelbar oder bloB mittelbar verbunden sein. Die meisten Dinge
sind mit Gott nur mittelbar verbunden, indem sie unmittelbar
threm eigemen Wesen, threr 1dee verbunden sind, die ein Ebenbild Gottes
ist. Da aber die geschaffenen Wesenheiten in unendlichem Abstand
unter Gott stehen, kann in eigentlichem Sinne hier von « Gegenwart »
nicht die Rede sein ; die Dinge sind vielmehr unendlich weit von Gott
entfernt. Anders verhilt es sich mit der zweiten Art. Bei dieser ist
das Geschopf mit Gott unmittelbar seiner Substanz nach verbunden,
und das geschieht durch die formelle Veriahnlichung — das iibernatiir-
liche Ebenbild Gottes — durch die heiligmachende Gnade.* So allein
kann von « Verbundensein » mit Gott, von «Gegenwirtigsein » ge-

L ygl. Id. 15 q. 4 a. 1 sol.

21d.14q.2a.2sol

31d.37q.1a.2s0l etad 3;in der Summa theol. erklirt Thomas diesen
Ausdruck etwas anders; vgl. I 8, 3.

41d.37q.1a.2s0l.;Id. 14q.2 a. 2.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 183

sprochen werden. «Wie ndmlich bei der natiirlichen Zeugung das
Erzeugte nur im letzten Stadium des Zeugungsprozesses mit dem
Erzeuger in der Gleichheit der Art verbunden wird, so gibt es ein
unmittelbares Verbundensein mit Gott ... nur durch das letzte
Stadium, den hochsten Grad der Mitteilung gottlicher Giite. » ' Diese
Stelle ist schwer verstindlich und, kann man sagen, auf den ersten
Blick verbliiffend. Sieht man doch nicht gleich ein, was der Vergleich
zwischen der wirklichen Verbindung mit Gott und der ideellen des
Erzeugten mit dem Erzeuger bedeutet. Und doch ist die Stelle von
hichster Bedeutung und erschliefit das Verstindnis fiir die Lehre des
Sentenzenkommentars. Allerdings stellt Thomas hier hohe Anforderungen
an die Abstraktionsfihigkeit und das spekulative Vermogen seiner
Junger. Der tiefe Sinn kann nur der folgende sein : Wie das Gezeugte
im Endstadium des Zeugungsprozesses mit seinem Wesen, seiner Idee
verbunden ist, jener Idee, die sich auch im generans verwirklicht
findet, so ist das mit der heiligmachenden Gnade gezierte Geschopf
mit der Idee Gottes verbunden, ist mit ihr eins, da es an diesem Wesen
teil hat. Nun ist aber Gott nicht ein Ding, das nur an einer Idee
(cinem Wesen) teil hat, sondern Gott ist Idee, seine Idee, die subsi-
stievende Gotlesidee. Demzufolge ist die Kreatur, die mit der Gottesidece
verbunden, eins ist (wie der gezeugte Mensch eins ist mit der Idece
des Menschen, sie in sich realisiert), mit dem lebendigen Gott selber
verbunden, eins. > Man vergleiche hierzu die Lehre des hl. Thomas
von der Individuation subsistierender I'ormen : In jeder geistigen Natur
kann es nur ein einziges Individuum geben. Wenn auf {ibernatiirliche
Weise ein niederes Wesen an einem hoéheren teil hat, so folgt daraus
eine zugleich ideelle und reelle, wirkliche und wahrhafte Verbundenheit.

Was heillt namlich bei geistigen Dingen einander gegenwirtig sein ?
Von drtlichem Beieinanderweilen kann doch wnicht die Rede sein. Also
blo von geistigem Zusammengehéren. Wenn also ein Geistwesen « zu
Gott gehort », weil es ihm édhnlich ist, dann ist es be: Gott und Gott
bei ihm.

1 « Sicut enim in generatione naturali generatum non conjungitur generanti
in similitudine speciei nisi in ultimo generationis, ita etiam in participationibus
divinae bonitatis non est immediata conjunctio ad Deum per primos effectus,
quibus in esse naturae subsistimus, sed per ultimos, quibus fini adhaeremus » ;
I d. 14q.2a.2sol

2 Wirde das Geschdpf — was unmoglich ist — vollstandig Gott gleich werden,
so millte es eben Gott selber, mit ihm identisch werden, Wird es aber, wie tat-
siichlich der Fall ist, ihm blof3 dhnlich, so ist es « bei » Gott.



184 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

Somit haben wir — da die anderen Dinge, wenn man sie als zu
Gott zuriickkehrend betrachtet, vielmehr unendlich von Gott entfernt,
als ihm gegenwirtig sind — zwei wesentlich verschiedene Arten gottlicher
Gegenwart in den Dingen !: In allen Dingen ist Gott wie die Ursache
in den Wirkungen (und insofern ist diese Art fiir alle anderen Arten
Voraussetzung). 2 In der mit der heiligmachenden Gnade geschmiickten
vernunftbegabten Kreatur wohnt Gott « wie in seinem Ebenbild ».

ITI.

«Deus est in creatura rationali gratia ornata sicut cognitum in
cognoscente et amatum in amante » ; « Deus est in ea prout res est in
sua similitudine » : das sind zwei Thesen, die sich auf den ersten Blick
auszuschlieBen scheinen. Dennoch tun sie es nicht. Wir werden im
folgenden nachzuweisen suchen, daB beide Thesen im Grunde das-
selbe besagen, daBl nur die Ausdrucksweise der neueren Werke (Summa
theol. und Schriftkommentare) tiefer durchdacht ist und mehr das
Wesen trifft.

Zunichst ergibt ein noch genaueres Studium des Sentenzen-
kommentars, daBl auch die Gegenwart « wie im Ebenbilde » nicht ohne
jede Beziehung auf Erkennen und Lieben ist. Eben aus den Gaben,
die uns mit Gott verbinden, geht eine experimenielle Gotteserkenntnis
hervor 2, indem das Geschopf vermittelst der iibernatiirlichen Gaben
(heiligmachende Gnade, Gabe der Weisheit und Liebe) und gewisser-
maflen iber sie hinweg Gott selber mit seiner Handlung ergreift. *
Daher macht nicht die natiirliche Gotteserkenntnis, noch auch die
Erkenntnis durch eine fides informis Gott dem Geschépf gegenwirtig 3,
anderseits ist auch kein aktuelles Erkennen dazu erforderlich, sondern

1 Wir sprechen nicht von der Gegenwart Gottes in Christo.

2I1d.37q9q.1a.z2ad 3.

3 Vgl. I1d. 14q. 2a.2ad 3.

4 «Secundo creatura attingit ad ipsum Deum secundum substantiam suam
consideratum et non secundum similitudinem tantum ; et hoc est per operationem,
scilicet quando aliquis fide adhaeret ipsi primae veritati et caritate ipsi summae
bonitati.» I d. 37 q. 1 a. 2 sol. : « persona ... divina non potest haberi a nobis
nisi vel secundum fructum perfectum, et sic habetur per donum gloriae; aut
secundum fructum imperfectum, et sic habetur per donum gratiae gratum
facientis ; vel potius sicut id, per quod fruibili conjungimur, inquantum ipsae
pevsonae divinae quadam sui sigillatione in animabus nostris relinquunt quaedam
dona, quibus formaliter fruimur scilicet amore et sapientia.» 1d. 14q.2 a. 2 ad 2 ;
vgl. ib. a. 1 sol. 1.

5 Vgl. I1d. 14 q. 2 a. 2 ad 3.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 185

es geniigt die habituelle Gotteserkenntnis, «inquantum scilicet in dono
collato, quod est habitus, repraesentatur proprium divinae personae
sicut in similitudine ». 1

Die zuletzt angefiihrte Stelle bietet nun die Handhabe, die beiden
divergierenden Thesen vollstindig in Einklang zu bringen. Denn aus
zwei, zu Beginn des zweiten Abschnittes angefiihrten Stellen, der aus
I 8, 3 und der aus dem Kommentar in I. Cor. IIT 16, lect. 3, geht hervor,
daB3 Thomas auch, wenn er in den spateren Werken von der Einwohnung
Gottes «sicut cognitum in cognoscente et amatum in amante » spricht,
vor allem die habituelle, nicht so sehr die aktuelle Erkenntnis und
Liebe im Auge hat: «Hoc igitur secundo modo Deus specialiter est
in rationali creatura, quae cognoscit et diligit illum actu vel habitu. »
« Spiritaliter dicitur Deus inhabitare tanquam in familiari domo in
sanctis, quorum mens capax est Dei per cognitionem et amorem,
etiamsi ipsi in actu non cognoscant et diligant, dummodo habeant per
gratiam habitum fidei et charitatis. » Gott wohnt also in dem begnadigten
Geschopfe wie ein habituell erkannter und geliebter Gegenstand. Doch
der habitus dieses Erkennens hat noch die besondere Eigentiimlichkeit,
daBl er nicht durch einen vorhergehenden Erkenntnisakt erworben ist.
Sondern bei dieser Erkenntnis geht der habitus jedem Akt voraus. Und
darin beriihrt sich die iibernatiirliche Gotteserkenntnis mit der experi-
mentellen, unwissenschaftlichen habituellen Erkenntnis, die die Seele
von sich selber hat 2, bei der « ex notitia (habituali) procedit intelligere
(actuale) et non e converso ».* Wenn man daher die drei Potenzen :
memoria, intelligentia, voluntas, durch die nach S. Augustinus die
Seele das Bild der Dreifaltigkeit in sich trdgt, hingeordnet betrachtet
auf Gott als Objekt, dann ist das Bild der Dreifaltigkeit besonders
vollkommen, hauptsichlich deswegen, weil — dhnlich wie bei der Selbst-
erkenntnis der Seele — die Reihenfolge (ordo) gewahrt ist, « quia ex

1Td. 15 q. 4a. 1 ad 1. Hier ist der Ort, darauf hinzuweisen, daB der
hl. Thomas die ganze Frage (im Sentenzenkommentar vielleicht noch mehr als in
der Summa) unter dem Gesichtspunkt der Sendung der gottlichen Personen
behandelt. Er lehrt, daf3 die Gbernatiirlichen Gaben nicht bloB mit Gott, sondern
mit den einzelnen géttlichen Personen verbinden, insofern die Weisheit dem
Sohne und die Liebe dem Heiligen Geiste verdhnlicht, wenngleich es sich dabei
bloB um eine Appropriatio handelt (vgl. I d. 15 q. 2 a. un. ad 2, 4, 5, 6); wir gehen
darauf nicht naher ein, um den Grundgedanken klarer ins Licht zu stellen.
2187 1;de Ver. 10, 8; s. u. S. 187.
314d. 3 q- 4 a. 4 sol.; vgl. ad 1 et ad z; ib. a. 5; de Ver. 10, 8; ib. 18,
o etc.



86 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

memoria procedit intelligentia, eo quod ipse (Deus) est per essentiam
in anima et tenetur ab ipsa non per acquisitionem ». !

Es ist also Lehre des hl. Thomas, dal3 in der Seele wvor aller
aktuellen Erkenntnis eine habituelle Erkenntnis ihrer selbst und — im
Gnadenstand — Gottes grundgelegt ist. Es i1st das Verdienst des
Joannes a S. Thoma, sowie des P. A. Gardeil, darauf mit Nachdruck
hingewiesen zu haben. Bevor sich irgend etwas in den Seelenfihig-
keiten offenbart, ist — um mit den Worten des P. Gardeil zu
sprechen — im Seelengrunde, in der Seelensubstanz cine Subjekt-Objekt-
Einigung vollzogen : eine Einigung zwischen der Seele als Subjekt und
der gleichen Seele als Objekt durch ihre Natur, eine Einigung zwischen
der Seele als Subjekt und Gott als Objekt durch die Gnade. 2

Die Selbsterkenntnis der Seele bietet uns also die Handhabe, die
Weise zu erforschen, in der Gott als Objekt in der begnadigten Seele
gegenwartig ist. Wodurch kommt nun diese experimentelle Erkenntnis
der Seele ihrer selbst zustande ? Es gibt nach der Iehre der Schule
eine doppelte Art von Selbsterkenntnis : eine direkte und eine reflexe.
Direkt erkennen sich selber die « formae subsistentes », die reinen Geister :
Gott, actus purus ; die Engel, actus intermedii, « habentes aliquid de
potentia et actu».® Das Beispiel der Engel ist fiir uns besonders
instruktiv. Zunichst ist der IEngel seinem Wesen nach «Selbst-
erkenntnis in actu primo », deswegen, weil er eine IFForm ist, die sich
selber immateriell besitzt (Gredt).* Der Engel ist eben ein «intelli-
gibile in actu primo». Wenn nun wahr ist, was die Scholastik lehrt :
« cognoscens in actu est ipsum cognitum in actu» 3, m. a. W. « cognos-
cere est esse ipsum cognoscibile in actu», dann mul} also ein Wesen,
das aus sich «intelligibile in actu primo » ist, zugleich auch «intelligens
in actu primo » sein.

Aus dieser Wesensbeschaffenheit des Engels folgt nun, dal} seine
Erkenntnisfihigkeit, sein Intellekt aus der Substanz schon aktuiert
und von eben der Substanz informiert hervorgeht. « Intellectus
angeli, quia habet essentiam quae est actus in genere intelligibilium
sibi praesentem, potest intelligere id quod est intelligibile apud ipsum,

Id.3q.4a.4so0l;vgl ib. a. 5 sol.

Vgl. Gardetl, a. a. O. S. 04.

de Ver. 8, 6.

Vgl. Elementa phil. arist.-thom. ? (Freiburg i. Br. 1920), n. 406, 3.

Vgl. S. Thom. in III, de anima lect. 10; 4 d. 49 q. 2 a. 1 sol.; q. disp. (e
spir. creat. a. 10 ad 3; I 87, 1 ad 3.

Lo -



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 187

scilicet essentiam suam ... per seipsam ». ! « ... Si aliquid in genere
intelligibilium se habeat ut forma intelligibilis subsistens, intelliget
seipsum. » 2 Hier miissen wir nun auf der Hut sein, dal uns nicht
unvermerkt korperliche Vorstellungen unterlaufen. Was bedeutet es,
wenn es heilit : Intellectus angeli habet essentiam actu intelligibilem
sibi pracsentem ? Wir sind allzusehr geneigt, uns diese Prisenz ortlich,
korperlich vorzustellen, den Intellekt im Geiste haftend zu fassen, wie
das Auge im Kopfe. Doch es ist nichts verkehrter als das. Denn
zunichst gibt es solche Verhidltnisse bei Geistern nicht, wo alles rein
intelligibel ist, und zweitens wiirde dadurch die Potenz noch nicht
erkenntnismiBig innerlich informiert sein. ® Die Sache verhilt sich viel-
mehr so, dal} dieser bestimmte Intellekt seiner innersten Konstitution
nach ein zu dem bestimmten Wesen gehdrender ist, von dem bestimmten
Wesen informiert, aktulert, diesem bestimmten Wesen konnaturell
und proportioniert ist. Wo wir also eine so und so beschaffene
Erkenntnisfihigkeit haben, da ist sie notwendig von einem so und so
beschaffenen Wesen informiert, da st notwendig ein so und so
beschaffenes Wesen thm gegenwirtig. Eine Ahnlichkeit ganz besonderer
Art waltet zwischen Fihigkeit und Wesen ob. Und diese Ahnlichkeit
ist die Ursache, daBl der Potenz jene Wesenheit aktuierend und infor-
mierend gegenwirtig ist.

Die Selbsterkenntnis der menschlichen Seele ist komplizierter.
Sicherlich ist sie nicht so wie die der Engel, weil die Seele nicht actu
subsistiert, sondern mit dem Leibe vereinigt ist. Daher « verhilt sich
der menschliche intellectus possibilis unter den intelligiblen Dingen
wie die Materie unter den sensiblen » 4, und kann die Seele sich selber
nur reflexiv erkennen, d. h. indem sie erst etwas anderes erkennt und
dann iiber diesen Erkenntnisakt und sein Prinzip reflektiert. 3 Eine
solche Selbsterkenntnis ist entweder wissenschaftlich, indem der intel-
lekt direkt sein Augenmerk auf die Seele lenkt und zur Erkenntnis
ihres Wesens fortschreitet, oder aber es handelt sich um jene unwissen-
schaftliche experimentelle Erkenntnis «in particulari», die jeden Er-
kenntnisakt begleitet, « secundum quod Socrates vel Plato percipit se
habere animam intellectivam, ex hoc, quod percipit se intelligere 6 ».

1 de Ver. 8, 6. 21 356, 1.

3 Auch von einer Wirksamkeit in genere causae efficientis kann gar nicht
die Rede sein ; eine solche kommt der Seelensubstanz ja tiberhaupt nicht zu.

1 de Ver. 8, 6; vgl. ib. 10, 8.

5 Vgl. ib. 2, 2 ad 2. 6 187, 1.



188 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

Von der unwissenschaftlichen Selbsterkenntnis der Seele lehrt nun —
wie oben gesagt — der hl. Thomas, daf} sie « habitu » vor aller aktuellen
Erkenntnis schon im Wesen der Seele grundgelegt sei: « Quantum ad
cognitionem habitualem, sic dico, quod anima per essentiam suam se
videt ». 1 Im Grunde ihres Wesens ist also die menschliche Seele eben
so veranlagt wie der Engel. Freilich bleibt diese Erkenntnis beim
Menschen gleichsam gebunden. ? Irgendwie tritt sie aber in jeden
Erkenntnisakt mit ein, weil die Immaterialitit der menschlichen Seele
durch die Vermittlung des titigen Verstandes sich in der species intel-
ligibilis findet : « Lumen intellectus agentis per seipsum a nobis intel-
ligitur, inquantum est ratio specierum intelligibilium, faciens eas intelli-
gibiles actu. » 3

Nun gehen wir noch eine Stufe weiter. Was oben von der
Erkenntnisfihigkeit gesagt wurde, gilt auch vom Erkenntnisakte. Denn
was im Wesen und in der Potenz in actu primo grundgelegt ist, das
findet sich in actu secundo im Akte. Wir diirfen uns somit auch dann
nicht von kérperlich-rtlichen Vorstellungen leiten lassen, wenn es sich
um die Information eines Erkenntnisaktes durch ein Objekt handelt.
Auch ist diese Information keine causalitas efficiens, sondern eine reine
causalitas formalis extrinseca. Wie also die Potenz von einer bestimmten
Wesenheit informiert ist, deswegen, weil sie diesem Wesen entsprechend,
proportioniert, in ihrer Weise dhnlich ist, so ist ebenfalls ein bestimmter
so und so beschaffener Erkenntnisakt notwendig von der entsprechenden
Wesenheit informiert, hat sie zum Terminus, ist ein Haben, ein
Besitzen dieses Wesens. Wenn freilich das erkannte Wesen aus sich
nicht «intelligibile in actu secundo » ist, so wird es nicht unmittelbar
vom Erkenntnisakt ergriffen, besessen, sondern in seiner Idee, die nun
ein Produkt des Verstandes selber ist. Handelt es sich aber um ein
Wesen, das aus sich, von Natur ein «intelligibile » oder, besser gesagt,
ein «intellectum in actu secundo » ist, also um Gott, dann ist ein ihm
proportionierter Erkenntnisakt seiner inneren Konstitution und Struktur
nach ein Haben, ein Besitzen dieses Wesens, ein Besitzen Gottes. Wo
dieser Akt ist, da ist Gott ihm gegenwartig. Denn gegenwirtig sein
heiBt unter Geistern nichts anderes als zusammengehoren. So geartet
ist nun die Visio beatifica. Wenn Gott ein Geschépf durch EingieBung

5 Vgl. Joann. aS. Th.in143d. 17a.3,n. 10;inq. 55 d. 21 a. 2, n. 12 u. I3.
8 de Ver. 10, 8 ad 10, in contr.
* de Ver. 10, 8.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 189

des Glorienlichtes befihigt, den Akt der Visio beatifica zu setzen,
dann ist er ithm nach Art einer species (impressa und) expressa gegen-
wdrtig, eben deswegen, weil die actio der visio beatifica jener Idee,
die Gott selber ist, so proportioniert ist, daf3 sie sie notwendig zum
terminus hat.

Nun muB aber dieses Verhiltnis zu der Gottesidee, zu Gott schon
in der Gnade grundgelegt sein, denn die Gottesschau geht konnaturell
aus der Kreatur hervor, d. h. sie geht aus der Kreatur hervor, die ihrer
Substanz nach an Gottes Natur und Wesen teil hat. Durch diese
Konnaturalitit, ich mochte sagen, Kongenialitit zu Gott, die die
begnadigte Kreatur eben durch die heiligmachende Gnade hat, ist sie
schon zur Erkenntnis Gottes hingeordnet, schon zu ihr determiniert.
Also — und das ist das Resultat unserer Untersuchung — die Verdhn-
Lichung mit Gott, in der die heiligmachende Gnade besteht, ist gleich-
bedeutend mit einem Hingeordnetsein auf die Erkenntnis Gottes, ist
gleichbedeutend mit habstueller, wurzelhafter Gotteserkenntnis. Ahnlich
wie die Seele von Natur aus eine wurzelhafte Selbsterkenntnis ist und
ihr Intellekt ein wurzelhaftes Erkennen der Seelensubstanz ist, so ist
die begnadigte Seele eine wurzelhafte Gotteserkenntnis. Nur ein groBer
Unterschied ist dabei zu beachten : Kann die wurzelhafte Selbst-
erkenntnis der Seele doch irgendwie in den Akt {ibergehen, so bleibt
die wurzelhafte Gotteserkenntnis vollstindig gebunden. Das erklart
sich leicht daraus, daB — wie gesagt — die Immaterialitit der Seele
durch die Vermittelung des Intellectus agens die Phantasmata erleuchtet
und so «intelligibilia actu » macht, wiahrend das Phantasma in keiner
Weise eine Immaterialitit, wie die der durch die Gnade erhobenen
Seele aufnehmen kann, auch nicht « per modum entis vialis ».

Wir kénnen uns das Verhiltnis der begnadigten Seele zu Gott
durch einen Vergleich klarmachen, der natiirlich den Erbfehler aller
seiner Briider teilt, daB er nadmlich hinkt und nicht gepre8t werden
darf, im Ubrigen aber wohl die Sache kliren zu kénnen scheint : Das
Verhiltnis der Seele zu Gott ist durch die heiligmachende Gnade dem
Verhiltnis ahnlich, in dem die Erkenntnisfihigkeit, die potentia intel-
lectiva zur Seelensubstanz steht. Wie diese ihrer inneren Konstitution
und Struktur nach hingeordnet ist, die entsprechende Substanz zu
erkennen, Erkenntnis dieser Substanz in actu primo ist, so ist die
begnadigte Seele auf Gott als Objekt hingeordnet, ist Gotteserkenntnis
in actu primo. Man koénnte — natiirlich ohne den Ausdruck zu
pressen — sagen : Sicut potentia intellectiva emanat (wir wissen, wie



190 Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache

dieses « emanat » zu verstehen ist ') ex substantia spirituali, sic anima
gratia ornata emanat quodammodo ex Deo, i. e. pertinet ad Deum.

Nun haben wir zuletzt fast nur von der Erkenntnis gesprochen
und die Liebe bei Seite gelassen. Aber um das Prinzip ins rechte Licht
zu riicken, war das notwendig. Dall Gott in der Seecle der Gerechten
wohnt, auch nach Weise eines radicaliter und habitualiter geliebten
Gegenstandes, ergibt sich leicht daraus, daB durch die Verihnlichung
mit Gott nun Gott der Seele als im hoéchsten Grade konvenient, d. h.
gut erscheinen mul}, in dhnlicher Weise konvenient, wie sie sich selbst
erscheint. Wie also die Seele auBer ihrem Willen, der aus ihrer Substanz
hervorgeht, keines Habitus bedarf, um sich selbst zu lieben, so bedart
auch die heilige Seele zur Liebe Gottes keines anderen Habitus, als
ihres durch die Caritas erhobenen Willens, der aus der durch die
Gnade erhobenen Substanz hervorgeht. Sind doch nach Thomas die
gottlichen Tugenden gleichsam neue Potenzen.

Verhalten sich somit Erkennen und Lieben parallel, so ist es doch
moglich — mehr wage ich in einer so schwierigen Frage nicht zu
sagen —, dal} ein Unterschied insofern besteht, als fiir die Liebe ein
solches Hindernis wegfillt, in den Akt tiberzugehen, wie es fiir die
Gotteserkenntnis besteht. Wenigstens sind die Theologen durchweg
der Ansicht, da3 durch die Liebe, und damit durch die Gabe der
Weisheit, ein Experimentum Dei gegeben sei. > Radicaliter wire dem-
nach Gott in der Seele der Gerechten sowohl als Gegenstand des
Erkennens als auch des Liebens, actualiter aber nur als Gegenstand des
Liebens.

FFassen wir das Ergebnis unserer Ausfithrungen kurz zusammen :
Nach der Lehre des hl. Thomas ist Gott in den Seelen der Gerechten
auf eine ganz neue Weise gegenwirtig, die an sich nichts mit der
Gegenwart Gottes in allen Dingen als Wirkursache zu tun hat. Die
neue Existenzweise Gottes in den begnadigten Geschdpfen ist die eines
radicaliter und habitualiter erkannten und geliebten Gegenstandes.
Denn durch die heiligmachende Gnade wird die Seele zu einer héheren,
geistigeren Einigung mit Gott erhoben, einer Einigung, nicht wie die

! «non quasi substantia ... per veram actionem (potentias) produceret

efficienter ..., sed quia substantia ex essentia sua exigit naturaliter, ut compro-
ducantur. » Gredt, a. a. O. 763. 1. « Emanatio respectu essentiae non est actio,
sed naturalis connexio » ; Joannes a S. Thoma, Phil. nat. III p. q. 2 a. 2.

2 Siehe oben S. 178 ; vgl. IIT d. 35 q. 2 a. 1 sol. 3; II-IT 45, 2; Joannes a
S. Thoma a.a. O.in I-IT q. 70 ; d. 18 a. 4, n. 6 fi.



der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten 191

der Wirkung mit der Ursache, sondern wie die eines Geistes mit einem
anderen Geiste. Die Seele wird zu Gott erhoben nicht als zu einem
Agens, sondern als zu einem Geiste, einer subsistierenden Idee. Das
schlieBt ein doppeltes Element in sich : 1. Ein onfologisches : Die Secle
wird zur geistigen Hohe Gottes erhoben, verwirklicht in sich, soweit
das moglich ist, die Idee Gottes, so, wie sie von Natur in sich die Idee
des cigenen Wesens (die im Geiste Gottes existiert) verwirklicht.

Die Erhebung der Seele schlieit 2. ein logisches Element in sich :
Denn die Seele wird zur subsistierenden Gottesidee als zu einem Objekt
erhoben, wie sie von Natur auf ihr eigenes Wesen als Objekt hin-
geordnet ist.

Die beiden Elemente sind in Wirklichkeit ein einziges, nur im
Verstand unterschieden. Denn jede subsistierende Form ist dadurch,
dal} sie in sich eine (im géttlichen Geiste existierende) [dee verwirklicht,
auf dieselbe Idee als Objekt hingeordnet.

Durch diese Verihnlichung mit Gott ist zugleich auch die habituelle
Gottesliebe gegeben, da Gott nun der Seele im hochsten Grade
konvenient ist, dhnlich wie sich die Seele selbst konvenient ist.

Somit lehrt der hl. Thomas im Sentenzenkommentar und in seinen
spateren Werken im Grunde dasselbe. Aber die Ausdrucksweise in den
spateren Werken ist tiefer, rithrt mehr an das Wesen der Sache, da
sie das durchaus Neuartige, Geistige der Gegenwart Gottes in den
Gerechten ins rechte Licht riickt und ihren Sinn, ihr Ziel erkennen
lalt, namlich die Kreatur zur Gottesschau zu fithren und diese schon
in ihr gleichsam zu begriinden. Anderseits dient die Ausdrucksweise
des Sentenzenkommentars dazu, das Verstidndnis der schwierigen Lehre
zu erleichtern.



	Des heiligen Thomas Lehre von der Formalursache der Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten

