
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Messopfer - Kreuzesopfer [Fortsetzung]

Autor: Rohner, Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meßopfer — Kreuzesopfer.
Von Dr. Gebhard ROHNER, Domkapitular in St. Gallen.

(Fortsetzung.)

II.

Die Gegenwart Christi im heiligen Sakrament.

Das wahre Opfer Christi am Kreuze ist im heiligen Sakramente
enthalten und darum gegenwärtig, und zwar nicht bloß wie in einem
Zeichen oder in einem Bilde, sondern in Wahrheit und Wirklichkeit
(St. Thom. III 75, i). Doch wie

1. Der heilige Lehrer sagt kurz und bündig : « modo penitus super-
naturali », auf ganz und gar übernatürliche Weise. Deshalb kann diese

Art der Gegenwart vom Menschenverstände auf Erden niemals in sich

erkannt werden. Nur der heilige Glaube erfaßt sie, und auch er nur
sehr unvollkommen. « Weil sie ganz und gar übernatürlich ist, kann
sie secundum se nur vom göttlichen Verstände erkannt werden. Der
verklärte erschaffene Verstand, der Anteil hat an der Klarheit der

göttlichen Erkenntnis, schaut sie in der Wesenheit Gottes. So lange
wir auf Erden sind, erkennt sie unser Verstand nur durch den Glauben,
wie alle übrigen göttlichen Geheimnisse. »1 Daher können wir von der

Gegenwart Christi im heiligen Sakramente eigentlich nur erklären, wie
sie nicht ist.

2. St. Thom. (III 75, i ad 4) sagt zuerst : « Christus ist in diesem

Sakramente gegenwärtig nicht nach Art der körperlichen Gegenwart,
d. h. nicht nach der einem Körper eigenen Weise, nicht so, wie er in
seiner sichtbaren Gestalt ist, sondern geistiger, unsichtbarer Weise

(spiritualiter i. e. invisibili modo et virtute spiritus). »

1 III 76, 7 : « Quia modus essendi, quo Christus est in hoc sacramcnto, est
penitus supernaturalis, a supernaturali intellectu, sc. divino, secundum se visibilis
est, et per consequens ab intellectu beato vel angeli vel hominis, qui secundum
partieipatam claritatem divini intellectus videt ea, quae supernaturalia sunt per
visionem divinae essentiae. Ab intellectu autem hominis viatoris non potest
conspici nisi per fidem sicut et cetera supernaturalia. »



146 Meßopfer — Kxeuzesopfer

3. Denn er ist im heiligen Sakramente « per modum substantiae »

(III 76, 3), d. h. nicht nach Art der ausgedehnten Quantität, der es
natürlicher Weise eigen ist, ganz im ganzen und die einzelnen Teile
in den einzelnen Teilen zu sein, sondern nach Art der Substanz, der es.

von Natur aus zukommt, ganz im ganzen und ganz in jedem Teile zu
sein. In der heiligen Hostie ist der Leib Christi ganz und in jedem
Teile derselben ganz gegenwärtig, « und zwar gleicherweise, ob die
Dimensionen wirklich geteilt sind oder in der Tat ungeteilt bleiben.
Aber so lange die heilige Hostie ungeteilt bleibt, ist Christi Leib nicht
etwa vielmal unter der Gestalt des Brotes gegenwärtig, sondern nur
einmal, weil die Vielheit erst nach der Teilung eintritt. Wenn aber
die Teilung wirklich geschieht, ist Christi Leib so oft gegenwärtig als
die Hostie in Teile geteilt wird. » 1 Desgleichen ist auch die « quantitas
dimensiva » des Leibes Christi in diesem Sakramente nicht nach der
ihr natürlich eigenen Art, sondern auch « per modum substantiae » ;

daher ist sie ganz in der heiligen Hostie und in jedem Teile derselben

ganz. 2 Diese Lehre von der Gegenwart « per modum substantiae »

ist nach dem heiligen Lehrer der entscheidende Punkt der geheimnisvollen

Daseinsweise Christi im heiligen Sakramente. Sie ist aber « penitus
supernaturalis » und kann daher der Phantasie und dem natürlichen
Menschenverstände nie nahe gebracht, sondern nur im Glauben an
Gottes Offenbarung festgehalten werden. Daß es sich in Wirklichkeit
so verhält, schließt der hl. Thom. unmittelbar aus den Verwandlungsworten,

«quae sunt effectiva in hoc sacramento » (III 76, 1). «Die
unmittelbare Wirkung der Verwandlung ist die Substanz des Leibes
Christi, nicht dessen « quantitas dimensiva », was daraus erhellt, daß die
ausgedehnte Quantität des Brotes auch nach der Konsekration bleibt
und nur die Substanz des Brotes verwandelt wird. » 3

Aus dieser entscheidenden Wahrheit ergibt sich nach St. Thom. :

1 III 76, 3 u. ad 1 : « Et hoc indifferenter, sive sint dimensiones actu divisae
vel etiam sint actu indivisae, divisibiles vero potentia. Numerus sequitur
divisionem. Et ideo quamdiu quantitas manet indivisa actu corpus Christi
non est pluries sub dimensionibus panis, sed toties, in quot partes dividitur. »

2 III 76, 4 ad 1 : « Quantitas dimensiva corporis Christi est in hoc sacramento
non secundum proprium modum, sed per modum substantiae, cujus natura est
tota in toto, et tota in qualibet parte. »

3 III 76, 4 : « Conversio quae est in hoc sacramento directe terminatur ad
substantiam corporis Christi, non autem ad dimensiones ejus ; quod patet ex
hoc ; quod quantitas dimensiva panis remanet, facta consecratione, sola substantia
panis transeunte. »



Meßopfer — Kreuzesopfer 147

a) die wichtige Lehre, was im heiligen Sakramente « ex vi ver-
borum vel sacramenti », und was « ex vi naturalis connexionis vel
concomitantiae » enthalten ist. Da die Worte der Konsekration das

bewirken, was sie bedeuten — sie bedeuten aber direkt die Substanz
des geopferten Leibes und die Substanz des am Kreuze vergossenen
Blutes Christi —, deshalb ist in Kraft der Worte (vi verborum) die
Substanz des Leibes und Blutes im heiligen Sakramente enthalten und

gegenwärtig, alles übrige in Christus aber in Kraft der natürlichen,
unzertrennlichen Verbindung mit dem Leibe und Blute Christi, also

z. B. die Akzidenzien des Leibes und Blutes, die geistige Seele, die

Gottheit, dië Verklärung Christi.
b) Ferner ergibt sich (III 76,5), daß Christus im heiligen Sakramente

nicht « örtlicher » Weise, « non sicut in loco, non localiter » gegenwärtig
ist, und zwar weder circumscriptive noch definitive ; denn beides besagt
eine « praesentia localis » ; circumscriptive, wie z. B. unser Leib an
einem Orte ist, so daß die Teile desselben nach ihrem Maße örtlich
auseinander liegen ; definitive, wie z. B. unsere Seele im Leibe und
darum an einem bestimmten Orte und nur an demselben, nicht auch

anderswo sich befindet. Sie ist zwar ganz im ganzen Leibe und ganz
in jedem Teile desselben, aber immerhin so, daß sie nicht außerhalb
des Leibes ist. Christi Leib ist aber nicht bloß derart im heiligen
Sakramente gegenwärtig. Gewiß ist er in der ganzen Hostie ganz und
in jedem Teile derselben ganz enthalten, aber so, daß er dennoch

zugleich im Himmel in sua specie visibili (St. Thom.) und secundum

naturalem modum existendi (Trident.), und auch auf vielen andern
Altären in sacramento zugegen ist. Er ist also nicht definitive in der

heiligen Hostie, sondern vollständig unabhängig von den heiligen
Gestalten, ähnlich wie Gott selber wahrhaft und wirklich in den

Geschöpfen gegenwärtig, aber nicht von ihnen abhängig ist (III 76,
6 ad 3).

« Daß aber der Leib Christi nicht über die Gestalt der Hostie
hinausreicht, oder daß er nicht auch an einem anderen Teile des Altares
ist, rührt nicht daher, daß er im heiligen Sakramente definitive oder

circumscriptive zugegen wäre, sondern daher, daß er daselbst zu sein

anfing durch die Verwandlung des Brotes. »1 « Dadurch ist jedoch die

1 III 76, 5 ad 1 : « Quod autem corpus Christi non est extra superficiem
sacramenti nec est in alia parte altaris, non pertinet ad hoc quod sit ibi definitive
vel circumscriptive, sed ad hoc, quod incepit ibi esse per consecrationem panis. »



148 Meßopfer — Kreuzesopfer

Substanz des Leibes Christi nicht etwa das Subjekt der Dimensionen
des Brotes geworden, wie es die Substanz des Brotes war und
deshalb zu jenem Orte in Beziehung trat durch die eigenen Dimensionen.
Der Leib Christi dagegen hat diese Beziehung durch fremde Dimensionen.

Umgekehrt aber stehen die eigenen Dimensionen des Leibes
Christi in Beziehung zu jenem Orte mittelst der Substanz des Leibes.
Darum ist der Leib Christi in diesem Sakramente in keinerlei Weise

,localiter' ».1 Wenn man also behauptete, Christi Leib sei daselbst
« definitive » gegenwärtig, so würde die geheimnisvolle Art der Gegenwart

Christi in diesem Sakramente vollständig zerstört.
c) Aber noch weiter Aus diesem « modus penitus supernaturalis »

ergibt sich auch, daß Christi Leib im heiligen Sakramente « immobi-
liter » gegenwärtig ist, und zwar einmal in bezug auf die örtliche
Bewegung — in quantum ad motum localem — (III 76, 6). «Was
nicht örtlich irgendwo ist, wird auch nicht örtlich bewegt an und für
sich, sondern höchstens durch die Bewegung dessen, in dem es ist. » 2

Wenn daher das heilige Sakrament z. B. in Prozession von einem Orte
zum andern getragen wird, so bezieht sich diese Bewegung von Ort
zu Ort auf die heiligen Gestalten, welche vom Orte abhängig sind,
nicht aber auf den Leib Christi, welcher vom Orte unabhängig ist.
Freilich ist durch die Wesensverwandlung der Leib Christi unter den

heiligen Gestalten wahrhaft gegenwärtig und bekommt dadurch « eine

gewisse Beziehung » (quamdam habitudinem) zu denselben 3, doch so,
daß nicht etwa eine Abhängigkeit eintritt. Alle Bewegung ist nur
« ratione specierum ». Immerhin muß die Phantasie aufmerksam

gemacht werden, daß sie sich Christus im heiligen Sakramente nicht
wie tot vorstelle. Er ist daselbst lebendig und alle Bewegung, die
ihm in sich zukommt, hat er auch in diesem Sakramente ; aber jede

Abhängigkeit von den heiligen Gestalten und von dem sie umgebenden
Orte muß ausgeschlossen bleiben, weil der Leib Christi daselbst ist
« per modum substantiae ».

1 III 76, 5 : « Non tarnen substantia corporis Christi est subjectum illarum
dimensionum, sicut erat substantia panis, quae comparabatur ad locum ilium
mediantibus propriis dimensionibus. Substantia corporis Christi autem compa-
ratur ad locum ilium mediantibus dimensionibus alienis Unde nullo modo

corpus Christi est in hoc sacramento localiter. »

2 III 76, 6 : « Quod non est in loco, non movetur per se in loco, sed solum
ad motum ejus in quo est. »

3 III 76, 6 : « Per hoc quod dicimus, ipsum esse sub hoc sacramento, signi-
ficatur quaedam habitudo ejus ad hoc sacramentum. »



Meßopfer — Ureuzesopfer 149

Ferner ist Christus im heiligen Sakramente « immobiliter quantum
ad quamcunque aliam mutationem » (III 76, 6), z. B. wenn er aufhört,
unter den heiligen Gestalten zu sein. Dieses « Aufhören zu sein » hat
seinen Grund nur darin, daß die Gestalten dieses Sakramentes zu sein

aufhören 1, nicht etwa weil er von ihnen abhängig wäre, sondern weil
die Beziehung des Leibes Christi zu den heiligen Gestalten aufgehoben

wird, ähnlich wie Gott aufhört, der Herr des Geschöpfes zu sein, weil
dieses aufhört. 2 Dadurch wird Gott nicht im geringsten verändert ; so

auch der Leib Christi, wenn er « propter species desinentes » aufhört,
im Sakramente gegenwärtig und wirksam zu sein. Auch der Opferakt
Christi in diesem Sakramente, wodurch er die Früchte des Kreuzesopfers

uns zuwendet, erfährt in sich nicht die geringste Veränderung,
auch wenn er aufhört, in uns zu wirken. Die Veränderung ist nur
in den heiligen Gestalten, weil sie aufhören, oder in uns, weil wir
aufhören, per fidem et devotionem mit ihm uns zu vereinigen.

Ob dieses Verhältnis des Leibes Christi zu den heiligen Gestalten
eine « relatio realis » oder nur « relatio rationis cum fundamento in re »

sei, darüber spricht sich der hl. Thomas nicht aus ; er nennt es nur
« habitudo quaedam ». Aus dem Vergleiche desselben mit der Beziehung
des Schöpfers zu den Geschöpfen, möchte man meinen, es sei eine

« relatio rationis ». Er nennt es aber nicht so, damit man nicht etwa
daraus schließe, Christi Leib sei nicht wahrhaft und wirklich, sondern

nur nach unserer Vorstellung im heiligen Sakramente gegenwärtig. Weil
das Verhältnis aber durch die Wesensverwandlung entsteht und darum
sicher eine « relatio realis » der heiligen Gestalten zum heiligen Leibe

Christi als « continens ad contentum » eintritt, möchte man annehmen,
daß auch die « habitudo contenti ad continens » eine « relatio realis » sei.

St. Thomas heißt sie aber nicht ausdrücklich so, damit nicht etwa
die Vorstellung aufkomme, Christi Leib sei abhängig von den Gestalten.
Es ist eben eine ganz eigene « habitudo », welche mit den unserm
natürlichen Verstände bekannten Beziehungen nicht auf gleiche Stufe

gesetzt werden darf. Sie entsteht aus dem Geheimnisse der Wesens-

1 III 76, 6 : « Cum Christus habeat de se esse indeficiens et incorruptibile,
non desinit esse sub hoc sacramento, neque per hoc quod ipsum desinat esse,

neque etiarn per motum localem sui, sed solum per hoc quod species hujus sacra-
menti desinunt esse. »

2 III 76, 6 ad 3 : « Speciebus cessantibus desinit esse corpus Christi sub eis,
non quia ab eis dependeat, sed quia tollitur habitudo corporis ad illas species,

per quem modum Deus desinit esse Dominus creaturae desinentis. »

Divus Thomas. 11



150 Meßopfer — Kreuzesopfer

Verwandlung, wird also geheimnisvoll bleiben. Für jeden Fall muß
nach St. Thomas jede Abhängigkeit des Leibes Christi von den Gestalten
ausgeschlossen werden. Wenn nun Christus « immobiliter » in der
heiligen Eucharistie gegenwärtig ist, so ergibt sich daraus folgerichtige
daß er daselbst enthalten ist, erhaben über Raum und Zeit, erhaben
über die Gesetze von Ort und Zeit, unabhängig von denselben. Denn
« nullo modo est ibi localiter » (III 76, 5), also erhaben über den Raum.
Er ist daselbst « immobiliter », also erhaben über die Zeit. Denn die

Zeit ist « numerus motus secundum prius et posterius ». Wenn daher

jede Bewegung ausgeschlossen ist, dann auch das Maß der Bewegung.
Dieses « Gegenwärtigsein » des Leibes Christi, erhaben über Raum

und Zeit, ist ein « modus essendi penitus supernaturalis ». Es ist daher
ein vergebliches Bemühen, mit der Phantasie und dem natürlichen
Verstände die Sache sich vorstellen zu wollen. Es ist eine ganz eigene

Art der Gegenwart, welche uns nur durch die Wesensverwandlung, also

durch die Offenbarung Gottes bekannt ist und deshalb nur mit dem
Glauben erfaßt werden kann. Nach unserer natürlichen Erkenntnis
bezeichnen wir jedes « Gegenwärtigsein » als in Zeit und Raum ; das

sagt uns klar und bestimmt der geläufige Ausdruck : « hic et nunc », hier
und jetzt. Was gegenwärtig ist « in loco », ist es auch « in tempore »

und umgekehrt. Weil nun die heiligen Gestalten wirklich in Ort und
Zeit gegenwärtig sind, der Leib Christi aber unter diesen Gestalten,
so reden wir von der Gegenwart des Leibes Christi unwillkürlich immer
in Ausdrücken von körperlicher Gegenwart, also von Zeit und Raum.
Aber wir müssen stets vor Augen haben, daß diese Ausdrücke nur gelten
« ratione specierum », nicht « ratione corporis Christi contenti sub specie-
bus ». Nach dem hl. Thomas besteht ein ausgemachter Widerspruch
darin, daß ein Körper « secundum naturalem modum existendi » (Trid.)
zugleich an verschiedenen Orten gegenwärtig ist, nicht aber darin, daß
derselbe Körper an einem Orte nach seiner natürlichen Seinsweise, also in
Raum und Zeit, an andern Orten aber erhaben über Raum und Zeit,
«in sacramento » zugegen ist. Auch das Tridentinum redet auf gleiche
Weise.1 Der Ausdruck « praesens esse in sacramento oder sacramen-

1 Trident, sessio XIII, cap. 1. « Neque enim haec inter se pugnant, ut ipse
Salvator noster semper ad dexteram Patris in coelis assideat juxta modum existendi
naturalem et ut multis nihilominus aliis in locis sacramentaliter praesens sua
substantia nobis adsit, ea existendi ratione, quam etsi verbis exprimere vix possumus,
possibilem tarnen Deo esse, cogitatione per fidem illustrata assequi possumus
et constantissime credere debemus. »



Meßopfer — Kreuzesopfer 151

taliter » dient nicht etwa dazu, um Widersprüche zu verdecken, sondern

dazu, um das Geheimnis Gottes mit menschlichen Worten wiederzugeben.
Durch das Geheimnis des Wesensverwandlung und deshalb durch

Gottes Offenbarung werden wir notwendig dazu geführt, eine zweifache

Gegenwart in diesem Sakramente wohl zu unterscheiden, nämlich die

Gegenwart nach unserem menschlichen Begriffe, welche nicht anders
als in Raum und Zeit aufgefaßt werden kann, und dann die Gegenwart
nach Gottes Begriff, welche erhaben ist über Zeit und Raum ; es ist
die Gegenwart «in aeternitate ». Nach unserm Begriffe von Gegenwart
sind die heiligen Gestalten von Brot und Wein und die Wirkungen des

heiligen Sakramentes in uns gegenwärtig ; denn beides ist « hic et nunc ».

Wir bringen « hic et nunc » das Opfer dar, wir empfangen « hic et
nunc » die Wirkungen des heiligen Sakramentes. Nach Gottes Begriff
von Gegenwart ist der Leib Christi oder « Christus passus » im Sakramente

zugegen. Diese zweifache Gegenwart wird mit den gleichen
menschlichen Worten ausgedrückt, obwohl ein unendlich großer Unterschied

zwischen beiden Begriffen besteht. Wenn Gott zu uns redet,
gebraucht er menschliche Worte — sonst könnten wir ihn gar nicht
verstehen — ; aber damit verbindet er seine göttlichen Begriffe. Diese

erfassen wir nur durch den heiligen Glauben. Wenn wir aber die Worte,
durch welche Gott seine Geheimnisse uns offenbart, nur nach menschlichen

Begriffen auffassen, ziehen wir Gottes Geheimnisse in den Bannkreis

unserer Phantasie und des natürlichen Menschenverstandes herab,
beurteilen die Gedanken Gottes nach unsern Gedanken, währenddem sie

doch himmelhoch über uns erhaben sind. Es soll umgekehrt geschehen.
Gott läßt sich in unserer Sprache zu uns herab, um uns durch den
Glauben zu seinen Gedanken zu erheben. Wir sollen uns zu seinen
Geheimnissen hiaufziehen lassen, damit wir Anteil haben an seiner

göttlichen Erkenntnis und über Zeit und Raum in die Ewigkeit erhoben
und vorbereitet werden für die « visio mysteriorum Dei » ; sonst wird
die Theologie kalt, eiskalt.

Das alles gilt auch vom Begriffe der Gegenwart Christi im heiligen
Sakramente. Durch den Glauben läßt uns Gott teilnehmen an seinem

Begriffe von Gegenwart. Wenn es darüber keine Offenbarung Gottes

gäbe, wir also dem natürlichen Verstände überlassen wären, so würden
wir ohne weiteres urteilen-: es ist ein Widerspruch, daß das Leiden
Christi im heiligen Sakramente gegenwärtig und doch zugleich
vergangen ist, weil wir eben natürlicher Weise keinen andern Begriff von
Gegenwart körperlicher Dinge haben, als den in Zeit und Raum.



152 Meßopfer — Kreuzesopfer

Nach Gottes Begriff gibt es also ein « Gegenwärtigsein », welches
das « Vergangensein » nach unserem Begriffe nicht ausschließt. Beides
ist miteinander vereinbar, ist göttliche Tatsache. Wenn daher St. Thomas
mit den heiligen Vätern und das Trident, immer reden von der « passio
Christi praeterita significata per hoc sacramentum », so verstehen sie

das « praeterita » nach unserm Begriffe von Gegenwart in Zeit und
Raum ; denn so sind nur die getrennten heiligen Gestalten und die

Wirkungen des heiligen Sakramentes in uns gegenwärtig, das Leiden
Christi aber ist vergangen. Wenn aber der heilige Lehrer sagt : « illud
verum sacrificium crucis oder passio Christi oder Christus passus con-
tinetur in hoc sacramento, non solum ut in figura vel in signo, sed in
rei veritate », so versteht er das « Enthaltensein » und deshalb «

Gegenwärtigsein » nach dem Begriffe Gottes von Gegenwart, « in aeternitate »,

« modo penitus supernaturali ». Aus dem Ausdrucke « passio praeterita »

darf nicht geschlossen werden : also ist « Christus passus » in keiner
Weise « secundum rei veritatem » gegenwärtig, sondern nur « ut in
signo ». Das hieße das Geheimnis der Wesensverwandlung zerstören.

Daher darf, ja muß vom « Vergangensein » und « Gegenwärtigsein »

des Leidens Christi im heiligen Sakramente gesprochen werden.

Vergangen ist es und bleibt es nach unserem Begriffe, in Zeit und Raum,
gegenwärtig wird es nach Gottes Begriff von Gegenwart, « in aeternitate ».

Das « Vergangensein » in Zeit und Raum ist nicht eine Vernichtung,
ist keine « annihilatio », sondern der Übergang von der Daseinsweise in
der Zeit zur Daseinsweise in der Ewigkeit, welchen der Volksmund am
Neujahr allemal in anschaulicher Weise ausdrückt mit dem Spruche :

Es ist wieder ein Jahr ins Meer der Ewigkeit versunken. Dem Auge
Gottes ist nichts zukünftig und vergangen, alles ist ihm gegenwärtig.
Nun kommt Gott und sagt uns : Was für Euch vergangen ist, mache

ich durch meine Allmacht, durch die Wesensverwandlung unter den
Gestalten des Brotes und Weines auch für Euch wieder gegenwärtig ;
aber dadurch, daß es im heiligen Sakramente auch für Euch zugegen
ist, hört es nicht auf, nach Eurem Begriffe vergangen zu sein, es bleibt
auch unter den sakramentalen Gestalten nur gegenwärtig «in
aeternitate ». Doch hüte man sich wohl, daraus zu schließen : also ist Christus
im heiligen Sakramente nur in unserer Vorstellung, nur in unserem
Glauben gegenwärtig. Das wäre eine neue Täuschung der Phantasie.
Diese geheimnisvolle Gegenwart, erhaben über Zeit und Raum, ist eine

wahre und wirkliche. So wahr als die sichtbaren Gestalten in Zeit
und Raum da sind, eben so wahr, ja noch viel wahrer ist « Christus



Meßopfer — kreuzesopfer 153

passus » unter denselben Gestalten zugegen « secundum modum aeterni-
tatis ». Wer diese zweifache Art der Gegenwart nicht vor Augen hat,
wird von der menschlichen Phantasie durch beständige Widersprüche
arg gequält. Besonders treibt sie argen Mißbrauch mit dem Wörtchen
« zugleich ». Wenn z. B. « Christus passus » im heiligen Sakramente
enthalten ist, aber «zugleich» auch «Christus glorificatus », so möchte
die Phantasie und der natürliche Menschenverstand sogleich wieder
einen Widerspruch finden. Er ist scheinbar und löst sich, wenn man
erwägt, daß das « zugleich » ohne weiteren Zusatz « zu gleicher Zeit »

bedeutet. Das kann aber auf die Gegenwart unter den heiligen Gestalten

nicht angewendet werden, weil dort Zeit und Raum ausgeschlossen sind.

Es kann sich nur auf die Gestalten selber beziehen, welche wirklich
in Zeit und Raum sind ; es kann nur bedeuten, daß Christus passus
et glorificatus unter denselben Gestalten, also nur « ratione specierum »

zu gleicher Zeit zugegen sind. Dadurch wird aber das Verhältnis des

Leidens Christi und seiner Verklärung untereinander oder zueinander

nicht im geringsten beeinflußt. Unter den Gestalten ist Christus nach
dem Begriffe Gottes von Gegenwart enthalten, also erhaben über Zeit
und Raum, darum nicht etwa nebeneinander zu gleicher Zeit, sondern

nacheinander, gerade so wie es war, als das Leiden Christi geschah und
die Verklärung darauf folgte. Das Verhältnis zueinander ist ein
nacheinander, aber nicht etwa in Zeit und Raum, sondern im ungeteilten
« nunc aeternitatis ». Was also « zugleich » ist, in demselben Augenblicke,
zur selben Zeit, ist alles nur « ratione specierum », nicht « ratione Christi
contenti sub speciebus ». Deshalb ist auch die Angst und Furcht
unbegründet, man müsse annehmen, Christi I.eib sei im heiligen Sakramente
« zu gleicher Zeit » tot und lebendig, zu gleicher Zeit von der Seele

informiert und nicht informiert. In Wirklichkeit ist alles so lieblich
geordnet. Da ist « beata passio Christi nec non et ejus ab inferis
resurrectio, sed et ejus in coelos gloriosa ascensio » (Canon Missae),
« totum opus redemptionis nostrae » (St. Thom.) unter denselben
sakramentalen Gestalten enthalten, nicht im Verhältnis von « Nebeneinander »,

sondern in der Ordnung von « Nacheinander », in geregelter Aufeinanderfolge,

wie es vor Gottes Augen in Wahrheit und Wirklichkeit ist.
Diese sakramentale Gegenwart nach Gottes Begriff erklärt auch,

warum es ohne jeglichen Belang ist, ob die Konsekrationsworte in der
Form unserer Zukunft (pro vobis effundetur) oder in der Form unserer
Gegenwart (pro vobis effunditur) oder in der Form unserer Vergangenheit
(pro vobis effusus) ausgedrückt werden. Es sind menschliche Worte,



154 Meßopfer — Kreuzesopfer

aber von Gott gesprochen, enthalten darum eine göttliche Wahrheit,
daß nämlich der Leib und das Blut Christi nach Gottes Begriff und
Gegenwart im heiligen Sakramente enthalten sind. Vor Gottes Augen
aber sind unsere Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit ein ungeteiltes
« nunc aeternitatis », obwohl die Ordnung des Nacheinander und
Aufeinander darin vollkommen gewahrt bleibt.

Freilich ist es dem menschlichen Verstände unmöglich, sich einen

Begriff der göttlichen Art von Gegenwart zu bilden, und auch dem

gläubigen Sinne geht es schwer, sich über unsern Begriff zu erheben.
Das ist wohl der Grund, warum St. Thomas und das Tridentinum nur
selten den Ausdruck gebrauchen « Christus passus », oder : das Leiden
Christi ist im heiligen Sakramente gegenwärtig, sondern viel häufiger
« continetur », ist enthalten darin. Aus diesem Grunde dürfte die Frage
am Platze sein, ob es nicht besser wäre, anstatt von Mysteriengegenwart,

von Mysterieninhalt zu reden. Die Gefahr vor Mißverständnissen
wäre sicher viel geringer.

Bei dieser Gelegenheit sei noch die philosophische Frage berührt,
ob durch Gottes Allmacht eine vergangene Handlung, ein vergangener
Zustand « in individuo » reproduziert werden könne oder nicht. Weil
die meisten Philosophen darin einen inneren Widerspruch finden, will
man dadurch auch die Vergegenwärtigung des Leidens Christi im
heiligen Sakramente als unmöglich erweisen. Doch diese philosophische
Frage hat mit dem, was im heiligen Geheimnisse geschieht, gar nichts
zu tun. Der Philosoph kann die erwähnte Frage nur lösen nach dem
menschlichen Begriffe von Gegenwart und Vergangenheit, also in Zeit
und Raum ; sonst überschreitet er sein Gebiet und tritt unbefugterweise

in das theologische über. Die Gegenwart im heiligen Sakramente
aber ist eine übernatürliche, welche der Theologe nur durch die
Offenbarung Gottes kennt. Mag daher der Philosoph seine Frage in seiner

Art lösen, wie er will, die Vergegenwärtigung des Leidens Christi im
Sakramente wird dadurch nicht berührt. Überdies ist es eine durchaus
falsche Vorstellung, als ob durch die Wesensverwandlung eine «

Reproduktion » des Leidens Christi stattfinde. Schon früher ist in der

Theologie disputiert worden, ob durch die Konsekration eine « adductio »

oder « productio » des Leibes Christi geschehe. Weder das eine noch
das andere ist der Fall. Beides ist eine Frage der Phantasie, welche
da gar nicht mitzusprechen hat. Durch die Wesensverwandlung wird
das Brot in die « substantia praeexistens corporis Christi crucifixi »

verwandelt und darum nicht neu hervorgebracht, sondern unter den



Meßopfer — Kreuzesopfer 155

Gestalten gegenwärtig gemacht « modo penitus supernaturali ». Vor der
Konsekration war « Christus passus » Gott allein wahrhaft und wirklich
gegenwärtig « in aeternitate », erhaben über Zeit und Raum. Im heiligen
Sakramente wird er auch für uns zugegen, aber auch erhaben über
Zeit und Raum, und bleibt in sich vergangen. Nochmals sei es betont,
daß die Gegenwart « in aeternitate » wahrhaft und physisch, nicht bloß
in Gottes Gedanken ist. St. Thomas tritt klar und bestimmt dafür ein. 1

d) Aus der Lehre, daß der Leib Christi in der Eucharistie « per
modum substantiae » gegenwärtig ist, ergibt sich endlich, daß er
daselbst « impassibili modo », leidensunfähig ist. Er ist eben nicht in
eigener, sondern in fremder Gestalt im heiligen Sakramente zugegen.
Die sakramentalen Gestalten sind es, welche leiden, nicht aber der

Leib Christi. 2 Wenn daher jene berührt, gebrochen, mit den Zähnen

zermalmt, zertreten werden, so berührt dies alles den Leib Christi nicht,
prout est in propria specie.

Zur tieferen Erklärung dieser leidensunfähigen Seinsweise im heiligen
Sakramente frägt der hl. Thomas bei dieser Gelegenheit, ob die Apostel
beim letzten Abendmahle unter den sakramentalen Gestalten den

sterblichen Leib Christi genossen haben, und antwortet darauf : « Beim
letzten Abendmahle war es derselbe Leib Christi, den die Apostel mit
leiblichen Augen « in propria specie » sahen, und den sie « in specie
sacramenti » genossen. Sie sahen aber « in propria specie » den leidensfähigen

und sterblichen Leib. Also war es auch der sterbliche Leib,
der ihnen im Sakramente gereicht wurde. Aber er war « impassibili
modo » im heiligen Sakramente, der in sich leidensfähig war, wie auch

unsichtbarer Weise, der in sich sichtbar war. »3

Ja, St. Thomas sagt noch weiter : Wenn man damals am
Karfreitage das heilige Sakrament aufbewahrt hätte, dann wäre Christus
im Sakramente gestorben (d. h. seine Seele hätte sich vom Leibe

1 I 14, 13 : « Unde omnia quae sunt in tempore, sunt Deo praesentia, non
solum ea ratione qua habet rationes rerum apud se praesentes, ut quidam dicunt,
sed quia ejus intuitus fertur ab aeterno supra omnia prout sunt in sua praesen-
tialitate. »

2 11181,3:« Species illae sunt quae patiuntur, non vero ipsum corpus Christi. »

3 III 81, 3: «Idem corpus erat, quod a drscipulis tunc in propria specie
videbatur, et in specie sacramenti sumebatur. Non autem erat impassibile secundum

quod in propria specie videbatur. Unde nec ipsum corpus Christi, quod
in specie sacramenti dabatur, impassibile erat. Impassibili tarnen modo erat
sub specie sacramenti, quod in se erat passibile, sicut invisibiliter, quod in se

erat visibile. »



156 Meßopfer — Kreuzesopfer

getrennt), hätte aber nicht gelitten, z. B. durch die Nägel, durch die
Geißeln, durch das Anspeien usw. 1 Also das Leiden von außen mußte
damals von Christi Leib im heiligen Sakramente ausgeschlossen werden,
nicht aber das innere Leiden, noch auch der Tod. Warum Weil
Christi Leib « per modum substantiae » im Sakramente zugegen ist.

Aus dem gleichen Grunde müssen wir sagen : Nach der Auferstehung
ist es derselbe Leib, der aus dem Grabe hervorgegangen und den wir
im Sakramente genießen. Seit der Auferstehung ist der Leib Christi
verklärt ; also genießen wir in der heiligen Kommunion auch den

verklärten Leib Christi ; aber nicht deshalb ist er im Sakramente
« modo impassibili et invisibili », weil er verklärt ist, sondern eben weil

er daselbst « per modum substantiae » ist. Doch hüte man sich wohl,
daraus, daß jetzt der verklärte Leib Christi im Sakramente gegenwärtig
ist, zu folgern : also ist nicht auch «Christus passus » darin enthalten.
Denn es kann nicht scharf genug vor Augen gehalten werden, daß

beim letzten Abendmahle der sterbliche Leib Christi nicht « vi verborum »,

nicht in Kraft der Konsekrationsworte im Sakramente zugegen war,
sondern « vi concomitantiae, vi naturalis connexionis », und ebenso,
daß nach der Auferstehung (also jetzt) der verklärte Leib Christi nicht
« vi verborum, sondern ebenfalls nur « vi concomitantiae » darin
enthalten ist. Vor und nach der. Auferstehung bewirken nämlich die

Verwandlungsworte ein und dasselbe. Sie bewirken, was sie bedeuten und
bezeichnen. Das ist aber vor und nach der Auferstehung dasselbe,
nämlich « Christus passus » oder « illud verum sacrificium crucis ». Es
ist deshalb zum mindesten sehr ungenau und mißverständlich, wenn
man sagt : Jetzt ist kein anderer als der verklärte Leib Christi im
heiligen Sakramente gegenwärtig. Man müßte sogleich unterscheiden :

vi concomitantiae concedo, vi verborum nego. Es täuschen sich

sowohl jene, welche meinen, daß « vi verborum » der jetzt leidende
und sterbende Heiland unter den Gestalten des Sakramentes zugegen
sei, — Christus leidet jetzt nicht mehr, er hat gelitten — wie auch jene,
welche dafürhalten, daß « vi yerborum » der verklärte Leib Christi im
Sakramente enthalten sei. Weder das eine noch das andere ist wahr,
sondern « vi sacramenti » ist enthalten « Christus passus » —merke die

Perfect-Form —), «vi naturalis connexionis » beim letzten Abendmahle
der sterbliche, nach der Auferstehung (also jetzt) der verklärte Leib
Christi, in jedem Falle « impassibili modo ».

1 loco citât.



Meßopfer — Kreuzesopfer 157

Dem ist nicht etwa entgegen die Lehre der heiligen Väter, die
ihren Ausdruck in dem wunderschönen Worte des heiligen Papstes
Gregor d. Gr. gefunden hat : « Christus in suo mysterio pro nobis
iterum patitur ». Durch den Zusatz « in suo mysterio » erklärt er, daß

er nicht von einem neuen Leiden Christi in sich rede, sondern von dem

vergangenen Kreuzestode, der aber in geheimnisvoller Weise, doch wahrhaft

und wirklich, im heiligen Sakramente gegenwärtig gemacht wird,
gegenwärtig nicht nach unserem, sondern nach Gottes Begriff von
Gegenwart. Das Wörtchen «iterum» bezieht sich zunächst auf die
Gestalten des Sakramentes ; denn « species sunt, quae iterantur », so oft
das Geheimnis gefeiert wird ; bezieht sich auch auf die Wirkung des

Leidens Christi ; denn diese Wirkung wiederholt sich in uns, so oft
das geheimnisvolle Opfer dargebracht wird.

Nach all diesen Ausführungen wird es nun möglich, die Einwürfe
der Gegner ins richtige Licht zu stellen.

III.
Die Einwürfe der Gegner.

I. Das « Oberrheinische Pastoralblatt », Jahrgang 1927, Heft 10
und 11, bringt aus der Feder des hochw. Herrn Dr. /. Ries, Regens
in St. Peter, Freiburg, Breisgau, einen Artikel mit der Überschrift
« Die Meßapplikation nach der Lehre des hl. Thomas ». In demselben

wird viermal hingewiesen auf die gleichnamige Abhandlung, die zuerst
im « Divus Thomas » 1924 und 1925 und nachher als Sonderabdruck
erschienen ist. Offenbar wollte Dr. Ries mit seinem Artikel Stellung
nehmen gegen die Ausführungen im «Divus Thomas » und nachweisen,
daß der hl. Thomas doch etwas anderes über die « Meßapplikation »

gelehrt habe. Nebst vielem Guten und Wahren steht darin manches

Schiefe, das nicht ohne Widerspruch hingenommen werden darf.
1. Zuerst wendet sich der hochw. Herr Kritiker gegen den Satz :

« Das heilige Meßopfer ist einfach das Sakrament des heiligen Kreuzesopfers

», indem er meint, dieser Ausdruck sei zum mindesten .miß¬

verständlich, insofern hier das Wort Sakrament in einem Sinne genommen
werde, der nicht vollständig dem scharfumschriebenen Begriff « Sakrament

» entspreche, weshalb für diesen Satz ein Beleg bei Thomas sich
schwerlich finden dürfte.

Durch die früheren Darlegungen («Divus Thomas», 1930, Heft 1)

ist nun aber erwiesen, daß sich der hochw. Herr Kritiker arg getäuscht



158 Meßopfer — Kreuzesopfer

hat. Es sei nur hingedeutet auf den dort ausführlich behandelten Satz
des hl. Thomas : « Eucharistia est sacramentum perfectum dominicae
passionis tamquam continens ipsum Christum passum » (III 73, 5 ad 2).
Der Beleg aus Thomas ist damit gegeben, und zwar nimmt St. Thomas
dort das Wort « Sakrament » im « scharfumschriebenen Begriffe ». Die
Eucharistie ist eben ein Sakrament, zu dessen Wesen freilich — im
Unterschiede von den übrigen sechs Sakramenten — der Charakter
des Opfers und der Seelenspeise gehört. Sie ist ein Speiseopfer (« Divus
Thomas», 1930, 1).

« Als Sinnbild des Leidens Christi hat das heilige Meßopfer rationem
sacrificii » — ganz richtig ; aber es ist nicht ein leeres Sinnbild, sondern
enthält auch, was es versinnbildet, enthält « Christum passum » und so

ist es ein eigentliches Sakrament.
« Aber — heißt es weiter — die Wirkungsweise des heiligen

Meßopfers ist eine ganz andere als die der Sakramente. Sacramenta effi-

ciunt quod figurant. Sie sind nicht allein sinnfällige Zeichen, sondern

eigentliche Ursachen dessen, was sie bezeichnen. Das heilige Meßopfer ist
nun gewiß ein Sinnbild des Leidens Christi, aber es bringt dieses Leiden
Christi nicht wirksam hervor, so daß Christus aufs neue in jedem Meßopfer

sein Leiden wiederholte. » Welch arge Täuschung und
Verwechslung Gewiß ist es wahr, sehr wahr, daß die Sakramente eigentliche

Instrumentalursachen dessen sind, was sie bezeichnen. Aber dieser
Grundsatz erfüllt sich buchstäblich in der Eucharistie als Opfer. Nur
muß man richtig vor Augen haben, was das Sakrament bezeichnet.
Das heilige Meßopfer wird durch die Konsekrationsworte dargebracht.
Was bedeuten und bezeichnen nun die Verwandlungsworte in
allererster Linie Doch wohl die Verwandlung des Brotes und Weines in
den heiligsten Leib und das heiligste Blut Christi, und zwar in den

geopferten Leib und das geopferte Blut des Herrn. Also wird durch
die Konsekrationsworte in allererster Linie diese Verwandlung auch
bewirkt. Es ist aber arge Täuschung, wenn man meint, durch die

Wesensverwandlung werde der Leib Christi « hervorgebracht ». Er braucht
ja nicht hervorgebracht zu werden ; er existiert ja vorher schon ; die

Verwandlung geschieht « in corpus Christi praeexistens ». Durch die

Transsubstantiation wird der Leib Christi, der vorher schon anderswo

gegenwärtig war, auch für uns unter den heiligen Gestalten vergegenwärtigt,

ist darin enthalten « operans nostram propitiationem cum Deo

et factum eibum viatorum ». So wahr daher durch die Verwandlungsworte

der Leib und das Blut Christi im heiligsten Sakramente gegen-



Meüopfer — kreuzesopfer r59

wärtig gemacht werden, ebenso wahr auch das vergangene Leiden

Christi, « Christus passus », und so wenig durch die Konsekrationsworte
der Leib und das Blut Christi hervorgebracht werden, ebensowenig wird
das Leiden Christi wirksam hervorgebracht ; es wird als unser Versöhnungsopfer

gegenwärtig gemacht ; aber deswegen leidet Christus nicht von

neuem in jedem heiligen Meßopfer. Dieses setzt das blutige Leiden
des Herrn voraus, so wie es am Kreuze geschah. Durch die
Konsekration wird es für uns die « causa universalis ». Dadurch beginnt das

Leiden Christi (passio quae praeteriit) in uns wirksam zu sein als Opfer
und als Seelenspeise, als Speiseopfer.

Es bleibt daher fest, daß das heilige Meßopfer einfach das Sakrament

des Kreuzesopfers ist, wodurch die Früchte des Kreuzesopfers
uns zugewendet werden, wie es im Artikel des « Divus Thomas » klar
und bestimmt ausgeführt wurde.

2. Um so merkwürdiger mutet es an, wenn der hochw. Herr
Kritiker (S. 243) weiter fährt : « Zwar will Rohner den Ausdruck

,Zuwendung der Früchte des heiligen Meßopfers' nicht gelten lassen. »

Das ist eine Fälschung, welche um so auffallender erscheint, als unmittelbar

nach dem obigen Satze der Text aus « Divus Thomas » wörtlich
angeführt wird, worin ausdrücklich steht, was Rohner nicht gelten
lassen will, nämlich daß die Zuwendung der Früchte des heiligen
Meßopfers durch den Priester geschehe. Den Ausdruck : « Zuwendung der
Früchte des heiligen Meßopfers » will und muß Rohner gelten lassen,

sonst würde er das innerste Wesen der heiligen Messe leugnen. Die
Früchte des heiligen Meßopfers und deswegen des heiligen Kreuzesopfers

werden von Christus, dem höchsten Opferpriester, selber und
allein den einzelnen Gläubigen zugewendet, aber erst, nachdem der
menschliche Priester das heilige Meßopfer, diese « causa universalis »,

den einzelnen zugewendet, appliziert hat. Die Aufgabe des Priesters
ist die Darbringung und Zuwendung des Opfers, nicht der Opferfrüchte ;

diese werden durch die dem heiligen Meßopfer innewohnende Kraft in
den einzelnen hervorgebracht und bewirkt. Es ist durchaus unrichtig,
wenn der hochw. Herr Kritiker (S. 244, 5) weiter sagt : « Wenn der

Priester die Früchte der heiligen Messe bestimmten Personen zuwendet,
so appliziert er für sie die heilige Messe. » Das gerade Gegenteil

ist wahr. Wenn der Priester die heilige Messe bestimmten Personen

appliziert, dann werden denselben die Früchte des heiligen Meßopfers
und deshalb des Kreuzesopfers zugewendet, aber nicht vom Priester,
sondern von Christus selber. Das alles ist im « Divus Thomas », 1924-25



i6o Meßopfer — Kreuzesopfer

und noch ausführlicher 1928, 1, bewiesen und beleuchtet. Es ist nur
bedauerlich, daß katholische Kritiker Sachen beurteilen, die sie nicht
einmal gelesen zu haben scheinen.

3. Zur Bestimmung des Begriffes « Meßapplikation » trägt die
Unterscheidung zwischen dem Opfer und den Gebeten bei der heiligen
Messe gar nichts bei (S. 244-45). Die Meßapplikation bezieht sich nur
auf das « opus operatum ». Daß der Priester in der heiligen Messe

im Namen der ganzen Kirche und der einzelnen Glieder derselben

betet, ist eine ganz andere Frage. Wenn auch da von « Applikation »

geredet werden will, so hat sie mit der Meßapplikation gar nichts zu
tun. Es trägt höchstens dazu bei, daß eine Begriffsverwirrung eintritt.
Das zeigt sich so recht klar, wenn der hochw. Herr Kritiker (S. 245)
schreibt : « Zum ,opus operatum' rechnet übrigens der heilige Thomas
nicht bloß das eigentliche sacrificium oder sacramentum ccclesiae,
sondern auch das Almosen, also etwa das Meßstipendium, das gegeben

wurde oder sonst eine Handlung, die den Verstorbenen zu Nutzen
kommen soll. » Was hat dies alles mit der Meßapplikation zu tun
An jener Stelle redet St. Thomas von der Wirksamkeit der « suffragia »

für die Verstorbenen. Er führt aus, daß z. B. ein Almosen, das einer
frommen Person gegeben wird, daß sie für die Verstorbenen bete, auch
« opus operatum » genannt werden könne ; ebenso ein Meßalmosen, weil
dadurch der Priester angeregt wird, das heilige Meßopfer darzubringen.
Doch ein solches « opus operatum » hat mit dem « opus operatum »

der heiligen Messe nichts zu tun, wenn von « Meßapplikation » die
Rede ist.

4. Weiterhin beschäftigt sich der hochw. Herr Kritiker mit der
Frage über die verschiedenen Arten und Opferfrüchte der heiligen
Messe, über den objektiven und subjektiven Wert des heiligen Opfers ;
dann mit der Frage, ob eine heilige Messe für viele appliziert ebensoviel

Wirkung habe, wie wenn sie für eine einzelne Person appliziert werde.
Dabei führt er — mit Unrecht — den hl. Thomas für die verneinende

Meinung an. Endlich redet er vom Meßstipendium.
Da alle dabei unterlaufenden Unklarheiten und Unrichtigkeiten

aus der falschen Ansicht hervorgehen, als ob der Priester die Früchte
des heiligen Opfers den einzelnen zuzuwenden habe, nicht das Opfer
selber, so hat es keinen Wert, auf die einzelnen Punkte einzugehen,
nachdem wiederholt schon ausführlich im « Divus Thomas » darüber

geschrieben worden ist. Zu bedauern ist nur, daß junge Theologen
nicht klarer über das heilige Meßopfer unterrichtet werden.



Meßopfer — Kxeuzesopfer l6l

II. In der «Zeitschrift für katholische Theologie », Innsbruck, 1928,
Heft 3, brachte Hochw. Herr P. Umberg, S. J., Professor an der
Universität zu Innsbruck, einen Aufsatz, betitelt : « Die These von der

Mysteriengegenwart. » In demselben nimmt er Stellung gegen die Lehre,
daß das heilige Meßopfer ein und dasselbe Opfer ist wie das Kreuzesopfer.

Der Artikel ist zunächst gerichtet gegen Hochw. Herrn Dr.
P. Casel O. S. B., in Maria Laach, welcher bekanntlich einer der

tüchtigsten Vertreter der Lehre von der « Mysteriengegenwart » ist,
der Lehre nämlich, daß in der Eucharistie, in den übrigen Sakramenten,
in den Sakramentalien und in der ganzen katholischen Liturgie unter
den sakramentalen Zeichen und liturgischen Riten die Geheimnisse

unserer Erlösung und Heiligung nicht bloß als Gedächtnis, sondern in
real-mystischer Wirklichkeit gefeiert und darum von den Gläubigen
mitgefeiert, miterlebt werden. Voran steht die Lehre, daß im heiligen
Meßopfer der Erlösungstod Christi wahrhaft und wirklich, wenn auch
« sacramentaliter » gegenwärtig gemacht werde, darin enthalten sei, daß
also das heilige Meßopfer ein und dasselbe Opfer wie das Kreuzesopfer
sei. Da diese letztere Lehre auch im « Divus Thomas » wiederholt
verteidigt wurde, ist der Artikel von Umberg auch gegen ihn gerichtet.
Unterdessen hat nun Casel im «Jahrbuch für Liturgie-Wissenschaft»
{1928 (8) S. 145-224) auf den genannten Artikel von Umberg eine

Antwort gegeben, und zwar in so musterhafter Art, daß eigentlich
eine weitere Antwort im « Divus Thomas » überflüssig erscheint. Schritt
für Schritt folgt Casel all den Einwürfen von Umberg und überall wird
in überlegener Weise die falsche Auffassung bloßgelegt. Casel zeigt
darin eine staunenswerte Kenntnis der heiligen Väter und ihrer
Auffassungsweise, zeigt sich als tüchtigster Kenner der Lehren des

hl. Thomas, zeigt sich so tief eingelebt in die Liturgie der heiligen
Kirche, verbunden mit der Heiligen Schrift, daß, wer mehrmals die
beiden entgegengesetzten Abhandlungen liest und überlegt, unschwer
den Meister in der Sache herausfindet.

Es seien einige wenige Bemerkungen gestattet.
1. Zur Behandlung der heiligen Väter.
Das Merkwürdigste leistet Umberg in der Erklärung des hl. Johannes

Chrysostomus. Er bringt aus ihm die Stelle (in ep. 2 ad Tim. hom. 2, 4) :

« Das Meßopfer ist dasselbe, wer immer es auch darbringe, ob Paulus
oder Petrus ; es ist dasselbe, das Christus seinen Jüngern gab und das

jetzt die Priester vollziehen ; dieses ist um nichts geringer als jenes,



IÔ2 Meßopfer — Kreuzesopter

weil auch dieses nicht Menschen darbringen, sondern eben der selbst,
der jenes dargebracht hat. Denn gleichwie die Worte, die Gott gesprochen
hat, dieselben sind wie jene, die jetzt der Priester sagt, so ist auch
das Opfer dasselbe, wie auch die Taufe, die er geschenkt hat. » Es
besteht also — so folgert Umberg aus diesen Worten — zwischen

unserem Meßopfer und dem Abendmahlopfer dieselbe Einheit wie
zwischen unseren Konsekrationsworten und jenen Christi. Nun aber
sind die Akte, durch die wir die heiligen Worte sprechen,
physischnumerisch verschieden von den Worten, die aus des Herrn Mund
kamen. Aber, bitte, Chrysostomus versteht doch unter den Worten,
die Christus gesprochen und welche Petrus und Paulus sprechen, nicht
die Worte als physische Wirkung der Sprachorgane — als solche sind
sie gewiß physisch-numerisch verschieden —, sondern die Worte nach
ihrem Sinne, nach ihrer Bedeutung, also den Sinn und die Bedeutung
der Konsekrationsworte. Dieser Sinn, diese Bedeutung ist aber doch
wahrhaft numerisch dieselbe, und darum auch die physische,
sakramentale Wirkung dieser Konsekrationsworte eine und dieselbe, nämlich
die Gegenwärtigsetzung ein und desselben Opfers am Kreuze. Darum
ist das Opfer, das in der heiligen Messe dargebracht wird, ein und
dasselbe, ob Christus oder Paulus oder Petrus die Konsekrationsworte

aussprechen. Also das reine Gegenteil ist aus dem Texte des

hl. Johannes Chrysostomus zu folgern, als Umberg es tut.
Dasselbe gilt vom Vergleiche des hl. Chrysostomus mit der heiligen

Taufe. Gewiß der äußere Taufakt und die innere Gnadenwirkung in
den Täuflingen sind bei den verschiedenen Taufen numerisch verschieden.
Aber ob Petrus oder Paulus taufe, ob Andreas oder Michael getauft
werde, die innere Ursache, die im sakramentalen und durch den
sakramentalen Ritus wirkt, ist eine und dieselbe, nämlich das Leiden
Christi. Durchaus falsch ist somit der Schluß, den Umberg mit den
Worten zieht : Also ist noch viel mehr das Meßopfer vom Kreuzesopfer

numerisch verschieden. Aus den Worten des heiligen Kirchenlehrers

folgt das gerade Gegenteil.
2. Zu den philosophisch-theologischen Einwürfen.
Umberg strengt sich an, alle scheinbaren Widersprüche zusammenzustellen,

die sich aus der wirklichen Gegenwart des Leidens und des

Todes Christi im heiligen Sakramente ergeben müßten, z. B. daß
Christus zu gleicher Zeit tot und lebendig, daß der Leib Christi zu
gleicher Zeit von der Seele informiert und nicht informiert wäre usw.

Ganz richtig bemerkt Casel dazu (S. 19, 5) : « Di.e vielberufenen



Meßopfer — K.reuzesopfer 163

« Denkschwierigkeiten » der Mysterienlehre sind nicht größer als die

der realen Präsenz. Wenn es Gott möglich ist, die eine Substanz

des Leibes und Blutes Christi zugleich an vielen Orten der Erde
sakramental gegenwärtig werden zu lassen, obwohl « multilocatio absolute

répugnât », so ist es nicht einzusehen, weshalb Gottes Allmacht
nicht die Tat Christi zugleich mit seiner substantiellen Gegenwart
sakramental gegenwärtig machen kann. »

In der Tat könnte man mit dem Zusammenstellen scheinbarer

Widersprüche alle Geheimnisse Gottes zerstören. Es ist vollständig
richtig, wenn Casel weiter schreibt (S. 201) : « Es ist eine, wir wollen

sagen, seltsame Methode, wonach man nämlich der gegnerischen Ansicht
Folgerangen zuschreibt, die aus seinen eigenen Mißverständnissen
hervorkommen und dann durch Lächerlichmachung dieser Folgerungen glaubt,
die These des Gegners widerlegt zu haben. » Alle theologischen
Einwürfe, die Umberg macht, haben ihren Ursprung darin, daß er es nicht
versteht, die natürliche und sakramentale Seinsweise auseinander zu
halten. «Daraus geht seine ganze Konfusion hervor» (Casel, S. 197).

Er verwechselt beständig unseren natürlichen Begriff von Gegenwart
in Zeit und Raum, und den Begriff Gottes von Gegenwart über Zeit
und Raum. Zwar versucht er zu beweisen, daß die Gegenwart Christi
im Sakramente eine zeitliche sei. Er beruft sich dafür auf die

allgemeine Lehre der Theologen, daß, wenn zur Zeit des Todes Christi
konsekriert worden wäre, « vi verborum » nur der heilige Leib unter
der Gestalt des Brotes gegenwärtig gewesen wäre. «Also — so folgert
er — ist die Beziehung der Zeit von der sakramentalen Gegenwart
Christi in der Eucharistie nicht ausgeschlossen. » Diese Folgerung ist
eine arge Täuschung. Jene Tatsache beweist nur, was im heiligen
Sakramente « vi verborum » und was « vi concomitantiae » gegenwärtig
ist. Ob aber vi verborum oder vi concomitantiae, alles ist in der

Eucharistie nicht in Zeit und Raum, sondern erhaben über dieselben

gegenwärtig. Die äußere Handlung des Meßritus und die Wirkung
« in nobis » ist in der Zeit, nicht aber der Inhalt des Sakramentes,
das Leiden Christi oder Christus passus.

Allen diesen Einwürfen Umbergs gegenüber gibt es eigentlich nur
eine Antwort, nämlich « nego suppositum ». Die Voraussetzung ist falsch.
Aus einer falschen Voraussetzung können nur falsche Folgerungen sich

ergeben. So oft von « zu gleicher Zeit », « im gleichen Augenblicke » die
Rede ist, wiederholt sich seine falsche Voraussetzung ; desgleichen wenn
er von einem « Wiederkehren » des Todes Christi im Sakramente spricht.



164 Meßopfer — Kxeuzesopfer

Dieser Ausdruck besagt entweder eine Reproduktion oder eine Adduktion
in loco et tempore und ist daher auf die Rechnung der Phantasie
zurückzuweisen.

3. Zu den Einwürfen aus St. Thomas.

Da führt Umberg vor allem den Satz des heiligen Lehrers an —
der die Lehre aller Theologen ist — : « Sacramenta novae legis efficiunt

quod significant ». Dazu sagt er : « Wir können ihn richtig so

ausdrücken : Omne sacramentum id omne idque solum efficit, quod signi-
ficat tamquam a se (ut a causa instrumentali) hic et nunc efficiendum.
Diesen Sinn und nur diesen hat dieser Fundamentalsatz der ganzen
Sakramentslehre bei allen Theologen. » — Da spricht Umberg ein

großes Wort gelassen aus. Sehr gut bemerkt dazu Casel (S. 179) :

« Es ist nur erstaunlich, daß ein ,Fundamentalsatz' der Theologie so

unklar und mißverständlich ist, daß er einer Umschreibung und Ergänzung

bedarf (die allerdings vollständig falsch ist und die Klarheit nur
trübt). » Doch zunächst sei abgesehen von der willkürlichen Auslegung
des Satzes. Nehmen wir an, sie sei richtig, und wenden wir den Satz

auf das heilige Meßopfer an.
Was bezeichnen denn die Konsekrationsworte tamquam hic et nunc

facienda Umberg meint nur die Mitteilung der Gnade. Ist das

richtig Aber bezeichnen denn die Worte der Wandlung nicht — wie

schon oben gegen Dr. Ries bemerkt wurde — in allererster Linie die

Verwandlung des Brotes und Weines in den heiligen Leib und das

heilige Blut Christi Haben sie also nicht zu allererst diese Verwandlung

zu bewirken und dadurch die Gegenwärtigsetzung des Opferleibes
und des Opferblutes des Herrn, so daß nach der Konsekration im

heiligsten Sakramente wahrhaft und wirklich « Christus passus » oder

« illud verum sacrificium crucis » darin enthalten ist Also die « passio

Christi » wird zuerst gegenwärtig gemacht — freilich gegenwärtig nach

Gottes Begriff von Gegenwart, hic et nunc praesens solum ratione
specierum — und dann wird die Gnade hic et nunc in den Gläubigen

hervorgebracht. Also ist falsch, wenn Umberg sagt : als res praesens
und darum als contenta et hic et nunc facienda, kennt St. Thomas nur
die einigende Gnade. Er verwechselt beständig die Wirkung der

Konsekrationsworte mit der Wirkung, welche das durch eben dieselben

Verwandlungsworte gegenwärtig gesetzte Opfer Christi in den Gläubigen

hervorbringt. Beides ist Wirkung des Sakramentes ; es muß aber die
eine von der andern wohl unterschieden werden. Die äußern Gestalten
nennt St. Thomas das « sacramentum tantum ». Die erste Wirkung des



Meliopfer — Kreuzesopfer I65

Sakramentes nennt er « res et sacramentum » ; « Res », weil signifieata
et contenta in Sacramento ; « res et sacramentum », weil es noch weitere

Wirkung bezeichnet und als Ursache bewirkt, nämlich die Versöhnung
mit Gott und die Heiligung, und diese zweite Wirkung des Sakramentes
nennt St. Thomas « res tantum ». Das erste, « sacramentum tantum »

ist die Ursache des zweiten, nämlich des « res et sacramentum » ; das

erste und zweite zusammen sind die Ursache des dritten, nämlich des

« res tantum » (III 73, 1 ad 3 ; vergleiche III 84, x ad 3). Zur
Unterscheidung der Eucharistie von den übrigen Sakramenten lügt St. Thomas
bei : « Im Sakramente der Eucharistie ist das, was « res et sacramentum »

ist (nämlich der Leib Christi und sein Leiden unter den heiligen
Gestalten), das ist ipsa materia (d. h. eben unter den heiligen
Gestalten) ; das aber, was « res tantum » ist, das ist im Empfänger,
nämlich die Gnade, welche mitgeteilt wird» (III 73, 1 ad 3). Umberg
täuscht sich daher, wenn er in der Eucharistie nur redet von der

Gnadenwirkung in den Gläubigen und nicht auch — und zwar zuerst

-— von der Wirkung der Konsekrationsworte, die im Sakramente
bleibend enthalten ist. « Sacramenta efficiunt quod significant » muß

buchstäblich verstanden werden, ohne jegliche Einschränkung.
St. Thomas formuliert den Satz öfter : « Sacramenta continent quod
significant ». Die Eucharistie bezeichnet das Leiden Christi ; also enthält
es dasselbe auch.

Aber Umberg beruft sich dagegen auf St. Thomas, der mit der

ganzen Theologie sagt : « Dieses Sakrament bezeichnet ein Dreifaches :

Das eine in bezug auf etwas Vergangenes, insofern es das Gedächtnis
des Leidens des Herrn ist, welches ein wahres Opfer war, das andere

in bezug auf etwas Gegenwärtiges, nämlich die kirchliche Einheit, das

dritte in bezug auf etwas Zukünftiges, insofern durch dieses Sakrament
die ewige Glorie im Himmel vorgebildet wird» (III 73, 4). Daraus
schließt Umberg : Die Passion steht da als vergangen und nicht
gegenwärtig, und die Glorie als zukünftig nicht gegenwärtig ; nur die

einigende Gnade als gegenwärtig. Also ist nach Thomas das Leiden
Christi und die Glorie durch das Sakrament wohl bezeichnet, aber

nicht bewirkt, noch enthalten. Also darf man sich nicht auf den Satz

berufen : « Sacramenta efficiunt quae significant » und daraus schließen,
daß das Leiden Christi vergegenwärtigt werde.

Wenn diese Beweisführung wahr wäre, würde sich ergeben, daß

St. Thomas mit sich im ärgsten Widerspruch stünde, wenn er sagt :

In hoc sacramento continetur Christus passus, und zwar bewirkt durch

Divus Thomas. 12



l66 Miüopfer — K.reuzesopfer

die Konsekrationsworte, und ferner, wenn er sagt, daß die ewige Glorie
durch dieses Sakrament nicht bloß bezeichnet, sondern auch bewirkt wird
(III 79, 2). Vgl. Casel, S. 189-90. Die Beweisführung ist unrichtig.
Denn die Eucharistie bezeichnet jenes Dreifache, bewirkt es auch, aber

so wie sie es bezeichnet. Gewiß ist die « passio Christi », welche durch
das Sakrament bezeichnet wird, vergangen ; aber dieses vergangene
Leiden wird gegenwärtig gemacht und ist im Sakramente enthalten,
bleibt aber vergangen nach unserem Begriffe von Gegenwart in tempore
et loco, wird gegenwärtig nach Gottes Begriff von Gegenwart, nämlich
erhaben über Zeit und Raum. Ebenso ist die Glorie im Himmel

zukünftig zwar in sich, in ihrer Vollendung, als « acquisita », durch das

Sakrament wird sie aber bezeichnet als « acquirenda » und als solche auch
bewirkt und gegenwärtig gemacht, einmal weil die Ursache der ewigen
Glorie im Sakramente enthalten ist, nämlich das Leiden Christi, und

dann, weil diese Ursache durch das Sakrament auch den Anfang der

ewigen Glorie in uns bewirkt, nach dem Worte des hl. Paulus (Rom. 6,
23) : « Gratia Dei est vita aeterna », d. h. inchoatio vitae aeternae,
und nach dem Worte des Herrn (Joh. 6, 55) : «Wer mein Fleisch ißt
und mein Blut trinkt, der hat das ewige Leben », d. h. den Anfang,
die Wurzel, den Keim des ewigen Lebens. Und St. Thomas schreibt

(III 79, 2 ad x) : « Das Leiden Christi, in dessen Kraft dieses Sakrament

wirkt, ist zwar die hinreichende Ursache der ewigen Glorie, aber nicht
so, daß wir durch dasselbe sogleich in die ewige Glorie eingeführt
werden, sondern wir müssen zuerst mit Christus leiden und dann mit
ihm verherrlicht werden (Rom. 8) ; so führt uns auch dieses Sakrament
nicht sogleich in die ewige Seligkeit, sondern gibt uns die Kraft, dahin

zu gelangen, und deshalb heißt es « viaticum », Wegzehrung ».

Aus dem ergibt sich, daß die Eucharistie die ewige Glorie genau
so bewirkt, wie sie dieselbe bezeichnet, wie sie auch die « passio Christi »

genau so enthält und gegenwärtig macht, wie sie dieselbe bezeichnet.
Es bleibt daher fest und unzweifelhaft, daß « sacramenta efficiunt quod
significant ». Übrigens darf noch hinzugefügt werden — mit Casel,
S. 178 —, daß die drei Dinge, welche das Sakrament nach St. Thomas

bezeichnet, im Grunde nicht drei Dinge, sondern eins sind, wie
derselbe heilige Lehrer bemerkt, wenn er abschließend sagt : « Et hoc

modo sacramentum significat tria praedicta, secundum quod quodam
ordine unum sunt» (III 60, 3 ad x). Sie sind aufeinander hingeordnet
und bringen eine Wirkung hervor. Das vergangene Leiden Christi,
im Sakramente gegenwärtig gemacht, ist die « causa sanctificationis



Meßopfer — Kreuzesopfer 167

nostrae » ; die Gnade, in uns bewirkt, ist die « forma sanctificationis
nostrae » ; die zukünftige Glorie ist « ultimus finis sanctificationis
nostrae ».

4. Zur Erklärung des Tridentinum durch Umberg.
Da muß man sich nur verwundern über die gekünstelte und

gedrehte Erklärung. Casel hat Recht, wenn er sie « Konsequenz-
macherei » nennt. Man frägt sich unwillkürlich : Brauchen denn die

Lehren eines Konzils eine solche gezwungene Auslegung. Man bekommt
den Eindruck, das Konzil muß so gelehrt haben, koste es, was es wolle.
Wie klar ist doch die Lehre des Tridentinums vom Verhältnis des

Meßopfers zum Kreuzesopfer, die es ausdrückt mit dem Satze : « Una
eademque hostia est, idem nunc offerens. » Aber nach Umberg darf
damit nicht eine physisch-numerische Einheit, sondern höchstens eine
« intentionale » ausgesprochen sein. Eine und dieselbe Opfergabe
Am Kreuze war die Opfergabe der blutende Leib Christi ; also ist er
auch die Opfergabe, die im heiligen Meßopfer enthalten ist und

geopfert wird. Es kann nicht der verklärte Leib Christi sein ; denn der
verklärte Leib des Herrn kann niemals Opfergabe, hostia sein. « Aber
es gibt — sagt Umberg — keinen andern Leib mehr als den verklärten. »

Doch es gab einen andern, den Opferleib Christi am Kreuze, und dieser,
den es gab, ist im heiligsten Sakramente wahrhaft und wirklich
gegenwärtig und enthalten. Una eademque hostia Idem Christus continetur
et incruente immolatur, qui in ara crucis cruente se ipsum obtulit.
Aber auch idem nunc offerens. Das ist doch einer, der einen Opferakt
setzt, und zwar einen und denselben Opferakt. Also haben wir in der

heiligen Messe und am Kreuze ein und dasselbe Opfer. Nur die Weise

zu opfern ist verschieden. Am Kreuze ward Christus geopfert «in
propria specie », daher blutig und in tempore et loco ; in der heiligen
Messe sub aliéna specie, in specie sacramenti und darum unblutig und
erhaben über Zeit und Ort.

Was für eine unnatürliche Zwängerei braucht es, bis Umberg
« einen in sich blutigen Opferakt und einen in sich unblutigen aus

dem Konzil herausbringt. Immer dasselbe Mißverständnis, die

Verwechslung der natürlichen und der sakramentalen Seinsweise Das
Konzil kennt nur einen Opferakt, idem nunc offerens et tunc.

Aber das bereitet « Denkschwierigkeiten ». Das ist eine harte Rede,

wer kann sie hören Wem Denkschwierigkeiten Nur der Phantasie
und dem natürlichen Menschenverstände. Dieser muß sich gefangen

geben unter das Joch des Glaubens, der sich auf Gottes Offenbarung,



i68 Meßopfer — Kreuzesopfer

auf Gottes Gedanken stützt. Im Übrigen sei nochmals auf die
vortreffliche Abhandlung Casels hingewiesen.

6. Zusammenfassung.
Wenn Umberg (S. 372) sagt : « Der Beweis für die Lehre, daß der

Erlösungstod im heiligen Meßopfer enthalten und gegenwärtig ist, daß
also das heilige Meßopfer ein und dasselbe Opfer ist, wie das Kreuzesopfer,

ist nicht erbracht und kann wohl überhaupt nicht erbracht
werden », so mag das seine persönliche Meinung sein. Wer aber
aufmerksam und ohne Vorurteile die Beweisführung Casels und anderer

erwägt, wird sich mit Freuden sagen, der Beweis ist erbracht, die
Einwürfe Umbergs sind lauter Mißverständnisse, und wird wünschen, es

möchten recht viele zu dieser Erkenntnis kommen. Man fühlt es, wie
entscheidend für die vorliegende Frage die Lehre des hl. Thomas über
die physische Wirksamkeit der Menschheit Christi und der heiligen
Sakramente ist. Casels Auffassung ist eigentlich nichts anderes als

« ein Ernst machen » mit dieser Lehre in der ganzen liturgischen
Bewegung unserer Zeit. St. Thomas hat seine Lehre geschöpft aus der
Fleiligen Schrift, besonders aus St. Paulus, aus den heiligen Vätern und
der Tradition, welche sich besonders in der Liturgie der Kirche so

herrlich offenbart. Casels und seiner Mitarbeiter Verdienst ist es, diesen

Nachweis geleistet zu haben, indem sie die Quellen, aus denen St. Thomas

geschöpft und die er systematisch und theologisch bearbeitet hat,
wieder ausführlich vorführen. Und es ist gut so. Denn die Sprache
der heiligen Väter, die Sprache der Liturgie beleuchten vorzüglich die
Lehre des hl. Thomas, wie umgekehrt seine Lehre hinwieder die Väter
beleuchtet. Durch diese Verbindung wird die theologische Wissenschaft
über das heilige Meßopfer und die heiligen Sakramente eine fruchtbare
Erneuerung und Auffrischung und Neubelebung und Vertiefung erfahren,
und das ist notwendig.

Freilich ist mit der bisherigen Arbeit Casels und seiner vielen
Mitarbeiter erst ein viel versprechender Anfang gemacht. Es müssen noch
manche Unklarheiten und Ungenauigkeiten in der Auffassung und in
der Ausdrucksweise gehoben werden.

Es seien auch dazu einige Bemerkungen gestattet.
a) Im Vorausgehenden ist schon einmal erwähnt worden, ob es

nicht besser wäre, wenn statt « Mysteriengegenwart » der Ausdruck
«Mysterieninhalt » gebraucht würde. Das Wort « Gegenwart» verführt so

leicht, an Gegenwart in Zeit und Raum zu denken, und wenn es nach
der Erfahrung sogar für geschulte Theologen so schwer hält, sich darüber



Meßopfer — Kxeuzesopfer

zu erheben, um wie viel mehr werden Ungeschulte dadurch zu ganz
falschen Auffassungen kommen, was beim Ausdrucke Mysterieninhalt
viel weniger der Fall ist.

b) Die große Schwierigkeit wird immer die sakramentale Seinsweise

Christi bilden ; sie ist eben « penitus supernaturalis ». Gerade deshalb

muß das Bestreben dahingehen, dafür die besten menschlichen
Ausdrücke zu finden, die dem Glauben an die Geheimnisse am ehesten

entsprechen. Ob nun mit dem Ausdrucke « -pneumatisch » das Richtige
getroffen wurde, möchte man bezweifeln. Warum nicht einen deutschen

Ausdruck gebrauchen « Geist » sagt doch ebensoviel wie « Pneuma ».

In den deutschen Übersetzungen der Heiligen Schrift wird das griechische
Wort immer mit « Geist » wiedergegeben.

Was soll der Ausdruck « Pneuma Christi »

Was soll der « pneumatische Christus »

Was soll die « passio Christi » in « pneumatischer Form »

Diese Ausdrücke sind unklar und auch der Inhalt ist nicht klar.

Freilich, wenn man die ganze Abhandlung Casels aufmerksam erwägt,
kann man mühevoll finden, was er damit sagen will, nämlich daß die

Verbindung des Christen mit Christus, welche durch den Glauben und
die heiligen Sakramente bewirkt wird, « ein objektiver Zustand, nicht
etwa ein Gefühl persönlicher Hingabe, sondern ein objektives Verhältnis
ist ». Das ist sehr wahr, und ein großes Verdienst Casels ist es, daß

er diese Wahrheit so bestimmt und energisch gegen die phantastische
Auffassung vieler moderner Theologen betont hat. Aber volle Klarheit
kommt in die genannten Ausdrücke Casels erst durch die entwickelte
Lehre vom Heiligen Geiste. Einen Anfang macht Casel, wenn er (S. 195)

schreibt : « Das Pneuma Christi, das in allen Sakramenten wirkt, ist
das Pneuma zur Erlösung und Heiligung der Kirche. Er ist also die

Frucht der Passion, hervorgegangen aus dem Leiden Christi und der

Verklärung des Herrn. Deshalb heißt er das Pneuma Christi »

Viel deutlicher wäre dieser ganze Satz schon dadurch, daß statt
« Pneuma » der Heilige Geist eingesetzt würde. « Der Geist Christi, der

in allen Sakramenten wirkt, ist der Heilige Geist. Er ist die Frucht
des Leidens Christi. Darum heißt er der Geist Christi. » Joh. 7, 39 :

« Dies sprach er von dem Geiste, den die an ihn Glaubenden empfangen
sollten. Noch war der Heilige Geist nicht gegeben, weil Jesus noch

nicht verherrlicht war. Nach seiner Verklärung sandte er den heiligen
Geist den Aposteln und der ganzen Kirche. Er wurde alsdann mit der

heiligen Taufe allen Christen mitgeteilt und wirkt in allen Sakramenten. »



170 Meßopfer — kreuzesopftr

c) Die ganze Ausführung Casels bekommt so gleichsam ein anderes

Aussehen. Da sollte also eingesetzt werden mit der Lehre vom Heiligen
Geiste. Eine schönere Darstellung derselben findet man kaum anderswo
als bei St. Thomas, Contra Gentes, lib. 4, cap. 15-26. Z. B. Pneuma
Christi oder Spiritus Christi erklärt er daselbst, cap. 24 : «Non autem

potest dici Spiritus Sanctus esse spiritus Christi ex hoc solo, quod eum
habuit tamquam homo secundum illud : « Jesus plenus Spiritu S.

regressus est a Jordane » (Luc. 4, 3) ; dicitur enim : « quoniam estis

filii, misit Deus Spiritum filii sui in corda vestra. » Ex hoc ergo
Spiritus Sanctus nos facit filios Dei, in quantum est Spiritus filii Dei.
Sic igitur Spiritus Sanctus est Spiritus Christi, in quantum est filius Dei
naturalis quod non est nisi per originem Spiritus Sancti a filio Dei. »

In einem doppelten Sinne und aus einem doppelten Grunde ist also

der Heilige Geist der Geist Christi (Pneuma Christi), und das ist wohl
auseinander zu halten. Der Heilige Geist geht vom Vater und vom
Sohne aus als die göttliche persönliche Liebe, und darum werden alle
Werke der Liebe und Gnade Gottes nach außen in besonderer Weise
dem Heiligen Geiste zugeschrieben (appropriiert). Cfr. St. Thomas,
S. c. G. IV c. 21.

d) Nun wissen wir aus der Offenbarung Gottes weiter : Die « unio
hypostatica », die Vereinigung der menschlichen Natur mit der zweiten
Person der heiligsten Dreifaltigkeit ist geschehen « in persona », nicht
« in natura ». Deshalb bekennen wir : Der Sohn Gottes ist Mensch

geworden, nicht der Vater und nicht der Heilige Geist. Aber diese

wunderbare Verbindung hat die ganze heiligste Dreifaltigkeit bewirkt.
Dieses Werk der göttlichen Liebe wird aber « per modum appropria-
tionis » dem Heiligen Geiste zugeschrieben. Daher heißt es im
Glaubensbekenntnisse : « Qui conceptus est de Spiritu Sancto ».

e) Ferner hat dadurch der Heilige Geist die menschliche Natur
Christi ganz und gar erfüllt. « Jesus plenus Spiritu Sancto » (Luc. 4, 3),
und St. Paulus schreibt (Coloss. 2, 9) : « In ipso habitat plenitudo
divinitatis corporaliter. » Dazu sagt St. Thomas (in commentario ad

hunc locum) : « Inhabitatio Dei, qua sanctos inhabitat, est per opera-
tionem sed in Christo habitat per assumptionem hominis in uni-
tatem personae. Unde quidquid pertinet ad hominem, totum inhabi-
tatur a Deo, et ideo caro et mens inhabitatur, quia ambo sunt unita
verbo. »

Die ganze menschliche Natur Christi ist also wie vergöttlicht
worden. Sie hat den Heiligen Geist nicht bloß secundum mensuram,



Meßopfer — Kreuzesopfer 171

wie die Heiligen, empfangen, sondern eben « secundum plenitudinem ».

Wenn man nun statt « divinitas » per appropriationem setzt « den

Heiligen Geist », dann haben wir « die Fülle des Heiligen Geistes ».

In dieser Fülle des Heiligen Geistes hat nun Christus das ganze Werk
der Erlösung vollbracht. Darum heißt es Hebr. 9, 14 : « Qui per

Spiritum Sanctum semetipsum obtulit immaculatum Deo. » Also das

Kreuzesopfer hat Christus in der Kraft und in der Fülle des Heiligen
Geistes dargebracht.

/) Aber noch mehr Christus hat alle Werke der Erlösung
vollzogen, um dadurch auch den Menschen den Heiligen Geist wieder zu

verdienen, welcher durch die Sünde der Welt verloren gegangen war.
Der Heilige Geist als unser « donum Dei altissimi » ist die Frucht des

ganzen Erlösungswerkes. Darum heißt es : « Der Heilige Geist war den
Menschen noch nicht gegeben, weil Jesus noch nicht verherrlicht war »

(Joh. 7, 39). Die Weisheit Gottes wollte ihn in der Fülle erst nach der

Himmelfahrt wieder geben. Am Pfingstfeste ist er über die Apostel
und die Kirche ausgegossen worden : « Sie alle wurden erfüllt vom
Heiligen Geiste » (Act. 2, 4 ; 4, 31) ; seither wird er allen mitgeteilt
•« per fidem et fidei sacramenta » ; « de plenitudine ejus omnes nos acce-

pimus » (Joh. X, 16). Das ist nun für die vorliegende Frage entscheidend.

g) Der Heilige Geist und alle seine Gnaden werden uns nur durch
die Menschheit Christi mitgeteilt. Nicht die geringste Gnade zum
Heile kommt uns zu außer durch dieselbe. Nicht als ob der Heilige
Geist es nicht ohne dies tun könnte. Aber die Weisheit Gottes verlangt,
daß alles, was uns durch Christus den menschgewordenen Gottessohn

im Heiligen Geiste zum ewigen Heile verdient wurde, auch durch die

menschliche Natur und alle Heilstaten Christi uns zugewendet werde.

Der Heilige Geist gebraucht die Menschheit Christi gleichsam als das

Werkzeug, wodurch er die Menschen heiligen will. Der Heilige Geist

ist daher die causa principalis der Mitteilung der Erlösungsgnaden, die
Menschheit Christi die causa instrumentalis. Die ganze Apostelgeschichte
und die Briefe der heiligen Apostel, besonders des hl. Paulus, sind ein

fortlaufendes Zeugnis für diese Wahrheit.
« Hic est qui baptizat in Spiritu Sancto » (Matth. 3, 11 ; Marc. 1, 8 ;

Luc. 3, 16 ; Joh. 1, 33 ; Act. x, 5 ; 2, 4 ; 11, 16 ; 19, 4). Charitas Dei
diffusa est in cordibus nostris per Spiritum Sanctum (Rom. V 5). Diese

Wirkungen in uns werden also sowohl dem Heiligen Geiste als dem

menschgewordenen Gottessohne als Ursache zugeschrieben, aber dem

Heiligen Geiste als Hauptursache, Christo als Mittelursache.



172 Meßopter — Kreuzesopfer

h) Ferner : Alle Wirkungen einer Ursache sind der Ursache ähnlich.
« Omne agens agit sibi simile ». Daher sind auch alle Gnadenwirkungen
in uns sowohl ein Abbild des Heiligen Geistes wie auch der Menschheit
Christi. Besonders von der Mittelursache sagt St. Thomas (III 62, 4) :

« Virtus principalis agentis, quae operatur in instrumente, proportionality
instrumento. » Deshalb finden wir, daß der Heilige Geist in uns ganz
genau entsprechend den Handlungen der Menschheit Christi wirkt ;

oder anders ausgedrückt : Die Wirksamkeit des Heiligen Geistes will
in uns zunächst erreichen, daß wir Christo ähnlich, in Christus
umgestaltet, Christo einverleibt werden, daß wir mit Christus mit-leben,
mit-leiden, mit-sterben, mit-begrahen werden, mit Christus auferstehen,
und dadurch der Gottheit ähnlich seien, das consortium divinae naturae
erlangen.

Wenn der Heilige Geist die menschliche Natur Christi und alle
seine Geheimnisse als Werkzeuge gebraucht, dann muß man also sagen,
sie sind verae causae efficientes et exemplares. So sagt St. Thomas

(III 56, X ad 3) von der Auferstehung Christi : « Resurrectio Christi non
est, proprie loquendo, causa meritoria nostrae resurrectionis, sed est

causa efficiens et exemplaris. Efficiens quidem, inquantum humanitas
Christi, secundum quam resurrexit, est quodammodo instrumentum
Divinitatis ejus (i. e. Spiritus Sancti per appropriationem), et operatur
in virtute ejus. Et ideo sicut alia, quae Christus in sua humanitate

fecit vel passus est, ex virtute Divinitatis ejus (i. e. Spiritus Sancti) sunt
nobis salutaria, ita et resurrectio Christi est causa efficiens nostrae
resurrectionis virtute divina (i. e. Spritus Sancti), cujus est proprium
mortuos vivificare : quae quidem virtus praesentialiter attingit omnia loca

et tempora, et talis contactus virtualis sufficit ad rationem hujus efficientiae. »

Wie nun die Auferstehung Christi eine causa efficiens et exemplaris
ist, so auch alle übrigen Heilshandlungen der Menschheit Christi, aber

in virtute Spiritus Sancti. Wenn nun der Heilige Geist also in uns
wirkt, dann ist er in uns gegenwärtig secundum suam substantiam
divinam ; denn die Ursache ist dort gegenwärtig, wo sie unmittelbar
wirkt (III 64, 1). Die Menschheit Christi und seine Heilshandlungen
aber wirken in uns, obwohl die Menschheit Christi nicht in uns
gegenwärtig ist secundum suam substantiam humanam, sondern nur per
contactum virtualem. Es ist daher nicht eine Gegenwart der menschlichen

Natur Christi in uns nach unserem Begriffe von Gegenwart in tempore
et loco, sondern eine Gegenwart, die erhaben ist über Zeit und Ort ;

es ist eine ganz eigene, uns unbegreifliche, eine praesentia per contactum



Meßopfer — Kreuzesopfer 173

virtualem, welche menschliche Worte nicht auszudrücken vermögen.
Aber es bleibt unzweifelhaft, daß die Menschheit Christi und seiner

Erlösungstaten « verae causae efficientes et exemplares » unseres .Heiles
sind, causae instrumentales in der Hand des Heiligen Geistes.

i) Deshalb ist es geratener, um unnötige Mißverständnisse zu

verhüten, nicht von « Gegenwart Christi als Mensch » in uns,zu sprechen,
außer es werde immer hinzugefügt, wie St. Paulus es tut, « per fidem
et charitatem ». Denn dieser « contactus virtualis » zwischen Christus und

uns wird tatsächlich hergestellt nur per fidem et charitatem. « Christus
habitat in cordibus nostris per fidem » (Ephes. 3, 17). Durch den

Glauben wird der « contactus virtualis » begonnen, durch die Liebe
Gottes vollendet. Wenn St. Paulus vom « Wohnen Christi in uns per
fidem » spricht, versteht er die fides formata per charitatem ; erst dann
kann von einem bleibendem, dauerndem Wirken Christi in uns die
Rede sein, wie das lebendige Wirken des Weinstockes in der Rebe es

ist ; erst dann haben wir das ewige Leben in uns ; erst dann ist es von
uns wahr : « Oui manet in charitate, in Deo manet et Deus in eo »

(1. Joh. 4, 16). Also durch den Glauben und die Liebe wird ein solcher

« contactus virtualis » zwischen uns und der Menschheit Christi
hergestellt, so daß Christus in uns lebt und wirkt, d. h. Divinitas Christi
oder Spiritus Sanctus in Christo oder Spiritus Christi als causa principalis

und die Menschheit Christi als causa instrumentalis per contactum
virtualem. Das ist's wohl, was Casel unter dem Ausdrucke « der
pneumatische Christus » versteht. Aber wie viel klarer wird das ganze
Geheimnis durch die Lehre vom Heiligen Geiste

k) Endlich muß noch hinzugefügt werden mit St. Thomas (III 62,

5) : « Est autem duplex instrumentum ; unum quidem separatum, ut
baculus, aliud autem conjunctum, ut manus. Per instrumentum autem

conjunctum movetur instrumentum separatum, sicut baculus per
manum. Principalis autem causa efficiens gratiae est ipse Dens (i. e.

Spiritus Sanctus), ad quem comparatur humanitas Christi sicut
instrumentum conjunctum, sacramentum autem sicut instrumentum separatum.
Et ideo oportet quod virtus salutifera a Divinitate Christi (i. e. a

Spiritu Sancto) per ejus humanitatem in ipsa sacramenta derivetur.
Manifestum est autem, quod Christus liberavit nos a peccatis nostris

praecipue per suam passionem, non solum efficienter et meritorie, sed

etiam satisfactorie. Unde manifestum est, quod sacramenta Ecclesiae

specialiter habent virtutem ex passione Christi, cujus virtus quodammodo
nobis copulatur per susceptionem sacramentorum. »



174 Meßopfer — Kreuzesopter

Bei der Mitteilung der Erlösungsgnaden geht also die Heilskraft
aus vom Heiligen Geiste als der causa principalis, von ihm durch die
Menschheit Christi als der causa instrumentalis conjuncta in die heiligen
Sakramente als der causa instrumentalis separata und durch alle diese

Ursachen als einer Ursache in unsere Herzen als Wirkung. Diese ganze
Wirksamkeit ist eine physische, nachdem von unserer Seite die Verbindung

mit den wirkenden Ursachen « per fidem et devotionem »

hergestellt ist, und nach dem Maße der « fides et devotio » wird auch das

Maß der Wirksamkeit der Ursachen bestimmt. Dies gilt von allen

heiligen Sakramenten. Für die Eucharistie ist des besondern zu merken,
daß in ihr nicht bloß der Heilige Geist secundum suam substantiam
divinam gegenwärtig ist und wirkt, sondern auch — infolge der
Wesensverwandlung — die Menschheit Christi (und seiner Heilstaten) secundum

suam substantiam humanam.
Wenn der Heilige Geist und Christus als Mensch ohne die Sakramente

in uns wirken, dann wird unsere Verbindung mit ihnen durch
den Glauben allein hergestellt, wie z. B. wenn wir gläubig beten. Wenn
sie aber durch die Sakramente wirken, dann wird die genannte
Verbindung durch den gläubigen Empfang der heiligen Sakramente

vollzogen, wie durch die ganze Feier der Liturgie.
Wenn wir zur Gottesmutter oder den Heiligen beten, dann wird

wieder durch dieses Gebet unsere Verbindung mit den Heilsursachen
erwirkt und sogleich beginnt der Heilige Geist und die Menschheit
Christi in uns zu wirken, aber per intercessionem B. V. et sanctorum.

Diese wenigen Andeutungen möchten die Aufmerksamkeit auf die

so wichtige Lehre vom Heiligen Geiste und seiner Wirksamkeit zu

unserem Heile lenken, in der Hoffnung, es möchte dadurch noch mehr
Klarheit und Bestimmtheit in die Lehre von der « Mysteriengegenwart »

oder vom Mysterieninhalt kommen.


	Messopfer - Kreuzesopfer [Fortsetzung]

