Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Messopfer - Kreuzesopfer [Fortsetzung]
Autor: Rohner, Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MeBopfer — Kreuzesopfer.

Von Dr. Gebhard ROHNER, Domkapitular in St. Gallen.

(Fortsetzung.)

II.

Die Gegenwart Christi im heiligen Sakrament.

Das wahre Opfer Christi am Kreuze ist im heiligen Sakramente
enthalten und darum gegenwirtig, und zwar nicht bloB wie in einem
Zeichen oder in einem Bilde, sondern in Wahrheit und Wirklichkeit
(St. Thom. IIT 75, 1). Doch wie ?

1. Der heilige Lehrer sagt kurz und biindig : « modo penitus super-
naturali », auf ganz und gar iibernatiirliche Weise. Deshalb kann diese
Art der Gegenwart vom Menschenverstande auf Erden niemals in sich
erkannt werden. Nur der heilige Glaube erfallt sie, und auch er nur
sehr unvollkommen. « Weil sie ganz und gar iibernatiirlich ist, kann
sie secundum se nur vom géttlichen Verstande erkannt werden. Der
verklarte erschaffene Verstand, der Anteil hat an der Klarheit der
gottlichen Erkenntnis, schaut sie in der Wesenheit Gottes. So lange
wir auf Erden sind, erkennt sie unser Verstand nur durch den Glauben,
wie alle {ibrigen gdottlichen Geheimnisse. » 1 Daher kénnen wir von.der
Gegenwart Christi im heiligen Sakramente eigentlich nur erklidren, wie
sie nicht ist.

2. St. Thom. (IIT 75, 1 ad 4) sagt zuerst : « Christus ist in diesem
Sakramente gegenwirtig nicht nach Art der korperlichen Gegenwart,
d. h. nicht nach der einem Korper eigenen Weise, nicht so, wie er in
seiner sichtbaren Gestalt ist, sondern geistiger, unsichtbarer Weise
(spiritualiter i. e. invisibili modo et virtute spiritus). »

1 IIT 76, 7: « Quia modus essendi, quo Christus est in hoc sacramento, est
penitus supernaturalis, a supernaturali intellectu, sc. divino, secundum se visibilis
est, et per consequens ab intellectu beato vel angeli vel hominis, qui secundum
participatam claritatem divini intellectus videt ea, quae supernaturalia sunt per
visionem divinae essentiae. Ab intellectu autem hominis viatoris non potest
conspici nisi per fidem sicut et cetera supernaturalia. »



146 Metopfer — Kreuzesopfer

3. Denn er ist im heiligen Sakramente « per modum substantiae »
(III 76, 3), d. h. nicht nach Art der ausgedehnten Quantitit, der es
natiirlicher Weise eigen ist, ganz im ganzen und die einzelnen Teile
in den einzelnen Teilen zu sein, sondern nach Art der Substanz, der es
von Natur aus zukommt, ganz im ganzen und ganz in jedem Teile zu
sein. In der heiligen Hostie ist der Leib Christi ganz und in jedem
Teile derselben ganz gegenwirtig, «und zwar gleicherweise, ob die
Dimensionen wirklich geteilt sind oder in der Tat ungeteilt bleiben.
Aber so lange die heilige Hostie ungeteilt bleibt, ist Christi Leib nicht
etwa vielmal unter der Gestalt des Brotes gegenwartig, sondern nur
einmal, weil die Vielheit erst nach der Teilung eintritt. Wenn aber
die Teilung wirklich geschieht, ist Christi Leib so oft gegenwirtig als
die Hostie in Teile geteilt wird. » ! Desgleichen ist auch die « quantitas
dimensiva » des Leibes Christi in diesem Sakramente nicht nach der
ihr natiirlich eigenen Art, sondern auch « per modum substantiae » ;
daher ist sie ganz in der heiligen Hostie und in jedem Teile derselben
ganz. 2 Diese Lehre von der Gegenwart «per modum substantiae »
ist nach dem heiligen Lehrer der entscheidende Punkt der geheimnis-
vollen Daseinsweise Christi im heiligen Sakramente. Sie ist aber « penitus
supernaturalis » und kann daher der Phantasie und dem natiirlichen
Menschenverstande nie nahe gebracht, sondern nur im Glauben an
Gottes Offenbarung festgehalten werden. DaB es sich in Wirklichkeit
so verhilt, schlieBt der hl. Thom. unmittelbar aus den Verwandlungs-
worten, «quae sunt effectiva in hoc sacramento» (III 76, 1). «Die
unmittelbare Wirkung der Verwandlung ist die Substanz des Leibes
Christi, nicht dessen « quantitas dimensiva », was daraus erhellt, daB die
ausgedehnte Quantitidt des Brotes auch nach der Konsekration bleibt
und nur die Substanz des Brotes verwandelt wird. »3

Aus dieser entscheidenden Wahrheit ergibt sich nach St. Thom. :

1 11T 76, 3 u. ad 1 : « Et hoc indifferenter, sive sint dimensiones actu divisae
vel etiam sint actu indivisae, divisibiles vero potentia. ... Numerus sequitur
divisionem. Et ideo quamdiu quantitas manet indivisa actu ..., corpus Christi
non est pluries sub dimensionibus panis, sed toties, in quot partes dividitur. »

2 III 76, 4 ad 1 : « Quantitas dimensiva corporis Christi est in hoc sacramento
non secundum proprium modum, sed per modum substantiae, cujus natura est
tota in toto, et tota in qualibet parte. »

3 III 76, 4: «Conversio quae est in hoc sacramento directe terminatur ad
substantiam corporis Christi, non autem ad dimensiones ejus; quod patet ex
hoc ; quod quantitas dimensiva panis remanet, facta consecratione, sola substantia
panis transeunte. »



Metiopfer — Kreuzesopfer I47

a) die wichtige Lehre, was im heiligen Sakramente «ex vi ver-
borum vel sacramenti», und was «ex vi naturalis connexionis vel
concomitantiae » enthalten ist. Da die Worte der Konsekration das
bewirken, was sie bedeuten — sie bedeuten aber direkt die Substanz
des geopferten Leibes und die Substanz des am Kreuze vergossenen
Blutes Christi —, deshalb ist in Kraft der Worte (vi verborum) die
Substanz des Leibes und Blutes im heiligen Sakramente enthalten und
gegenwirtig, alles iibrige in Christus -aber in Kraft der natiirlichen,
unzertrennlichen Verbindung mit dem lLeibe und Blute Christi, also
z. B. die Akzidenzien des Leibes und Blutes, die geistige Seele, die
Gottheit, die Verklirung Christi.

b) Ferner ergibt sich (III76, 5), dal Christus im heiligen Sakramente
nicht « értlicher » Weise, «non sicut in loco, non localiter » gegenwirtig
ist, und zwar weder circumscriptive noch definitive ; denn beides besagt
eine « praesentia localis » ; circumscriptive, wie z. B. unser Leib an
einem Orte ist, so daB3 die Teile desselben nach ithrem MaBe ortlich
auseinander liegen ; definitive, wie z. B. unsere Seele im Leibe und
darum an einem bestimmien Orte und nur an demselben, nicht auch
anderswo sich befindet. Sie ist zwar ganz im ganzen Leibe und ganz
in jedem Teile desselben, aber immerhin so, dal3 sie nicht auBerhalb
des Leibes ist. Christi Leib ist aber nicht bloB derart im heiligen
Sakramente gegenwirtig. Gewif ist er in der ganzen Hostie ganz und
in jedem Teile derselben ganz enthalten, aber so, dal3 er dennoch zu-
gleich im Himmel in sua specie visibili (St. Thom.) und secundum
naturalem modum existendi (Trident.), und auch auf vielen andern
Altdren in sacramento zugegen ist. Er ist also nicht definitive in der
heiligen Hostie, sondern vollstindig unabhidngig von den heiligen
Gestalten, dhnlich wie Gott selber wahrhaft und wirklich in den
Geschopfen gegenwirtig, aber nicht von ihnen abhingig ist (III 76,
6 ad 3). '

«DaBl aber der Leib Christi nicht iiber die Gestalt der Hostie
hinausreicht, oder daf3 er nicht auch an einem anderen Teile des Altares
ist, rithrt nicht daher, dal er im heiligen Sakramente definitive oder
circumscriptive zugegen wire, sondern daher, dall er daselbst zu sein
anfing durch die Verwandlung des Brotes. »! « Dadurch ist jedoch die

LIIT 76, 5 ad 1: «Quod autem corpus Christi non est extra superficiem
sacramenti nec est in alia parte altaris, non pertinet ad hoc quod sit ibi definitive
vel circumscriptive, sed ad hoc, quod incepit ibi esse per consecrationem panis. »



148 Mefiopfer — Kreuzesopfer

Substanz des Leibes Christi nicht etwa das Subjekt der Dimensionen
des Brotes geworden, wie es die Substanz des Brotes war ... und
deshalb zu jenem Orte in Beziehung trat durch die eigenen Dimensionen.
Der Leib Christi dagegen hat diese Beziehung durch fremde Dimen-
sionen. Umgekehrt aber stehen die eigenen Dimensionen des Leibes
Christi in Beziehung zu jenem Orte mittelst der Substanz des Leibes.
Darum ist der Leib Christi in diesem Sakramente in keinerlei Weise
Jocaliter ».! Wenn man also behauptete, Christi Leib sei daselbst
« definitive » gegenwirtig, so wiirde die geheimnisvolle Art der Gegen-
wart Christi in diesem Sakramente vollstindig zerstort.

¢) Aber noch weiter ! Aus diesem « modus penitus supernaturalis »
ergibt sich auch, daB Christi Leib im heiligen Sakramente «immobi-
liter » gegenwirtig ist, und zwar einmal in bezug auf die ortliche
Bewegung — in quantum ad motum localem — (IIT 76, 6). «Was
nicht ortlich irgendwo ist, wird auch nicht ortlich bewegt an und fiir
sich, sondern hochstens durch die Bewegung dessen, in dem es ist. » 2
Wenn daher das heilige Sakrament z. B. in Prozession von einem Orte
zum andern getragen wird, so bezieht sich diese Bewegung von Ort
zu Ort auf die heiligen Gestalten, welche vom Orte abhingig sind,
nicht aber auf den Leib Christi, welcher vom Orte unabhingig ist.
Freilich ist durch die Wesensverwandlung der Leib Christi unter den
heiligen Gestalten wahrhaft gegenwirtig und bekommt dadurch «eine
gewisse Beziehung » (quamdam -habitudinem) zu denselben 3, doch so,
dal nicht etwa eine Abhdngigkeit eintritt. Alle Bewegung ist nur
«ratione specierum» Immerhin muf die Phantasie aufmerksam
gemacht werden, dal3 sie sich Christus im heiligen Sakramente nicht
wie tot vorstelle. Er ist daselbst lebendig und alle Bewegung, die
ihm ¢n sich zukommt, hat er auch in diesem Sakramente ; aber jede
Abhidngigkeit von den heiligen Gestalten und von dem sie umgebenden
Orte muB3 ausgeschlossen bleiben, weil der Leib Christi daselbst ist
« per modum substantiae ».

1.III 76, 5: « Non tamen substantia corporis Christi est subjectum illarum
dimensionum, sicut erat substantia panis, ... quae comparabatur ad locum illuwi
mediantibus propriis dimensionibus. Substantia corporis Christi autem compa-
ratur ad locum illum mediantibus dimensionibus alienis .... Unde nullo modo
corpus Christi est in hoc sacramento localiter. »

2 TII 76, 6: «Quod non est in loco, non movetur per se in loco, sed solum
ad motum ejus in quo est. »

8 III 76, 6: « Per hoc quod dicimus, ipsum esse sub hoc sacramento, signi-
ficatur qunedam habitudo ejus ad hoc sacramentum, »



MeBopter — Kreuzesopfer I49

Ferner ist Christus im heiligen Sakramente « immobiliter quantum
ad quamcunque aliam mutationem » (IIT 76, 6), z. B. wenn er aufhoért,
unter den heiligen Gestalten zu sein. Dieses « Aufhéren zu sein » hat
seinen Grund nur darin, daB die Gestalten dieses Sakramentes zu sein
aufhoren !, nicht etwa weil er von ihnen abhingig wire, sondern weil
die Beziehung des Leibes Christi zu den heiligen Gestalten aufgehoben
wird, dhnlich wie Gott aufhort, der Herr des Geschépfes zu sein, weil
dieses aufhort. 2 Dadurch wird Gott nicht im geringsten veréndert ; so
auch der Leib Christi, wenn er « propter species desinentes» aufhort,
im Sakramente gegenwirtig und wirksam zu sein. Auch der Opferakt
Christi in diesem Sakramente, wodurch er die Friichte des Kreuzes-
opfers uns zuwendet, erfihrt ¢n sich nicht die geringste Verinderung,
auch wenn er aufhért, in uns zu wirken. Die Verdnderung ist nur
in den heiligen Gestalten, weil sie aufhoren, oder in uns, weil wir auf-
héren, per fidem et devotionem mit ihm uns zu vereinigen.

Ob dieses Verhiltnis des Leibes Christi zu den heiligen Gestalten
eine «relatio realis » oder nur «relatio rationis cum fundamento in re »
sel, dariiber spricht sich der hl. Thomas nicht aus; er nennt es nur
« habitudo quaedam ». Aus dem Vergleiche desselben mit der Beziehung
des Schopfers zu den Geschopfen, méchte man meinen, es sei eine
«relatio rationis ». Er nennt es aber nicht so, damit man nicht etwa
daraus schlieBe, Christi Leib sei nicht wahrhaft und wirklich, sondern
nur nach unserer Vorstellung im heiligen Sakramente gegenwirtig. Weil
das Verhiltnis aber durch die Wesensverwandlung entsteht und darum
sicher eine «relatio realis» der heiligen Gestalten zum heiligen Leibe
Christi als « continens ad contentum » eintritt, méchte man annehmen,
daBl auch die « habitudo contenti ad continens » eine « relatio realis » sei.
St. Thomas heil3t sie aber nicht ausdriicklich so, damit nicht etwa
die Vorstellung autkomme, Christi Leib sei abhdngig von den Gestalten.
Es ist eben eine ganz eigene «habitudo», welche mit den unserm
natiirlichen Verstande bekannten Beziehungen nicht auf gleiche Stufe
gesetzt werden darf. Sie entsteht aus dem Geheimnisse der Wesens-

1 IIT 76, 6: « Cum Christus habeat de se esse indeficiens et incorruptibile,
non desinit esse sub hoc sacramento, neque per hoc quod ipsum desinat esse,
neque etiam per motum localem sui, sed solum per hoc quod species hujus sacra-
menti desinunt esse. »

2 III 76, 6 ad 3: « Speciebus cessantibus desinit esse corpus Christi sub eis,
non quia ab eis dependeat, sed quia tollitur habitudo corporis ad illas species,
per quem modum Deus desinit esse Dominus creaturae desinentis. »

Divus Thomas. 11



150 MefBopfer — Kreuzesopfer

verwandlung, wird also geheimnisvoll bleiben. Fiir jeden Fall mul}
nach St. Thomas jede Abhdngigkeit des Leibes Christi von den Gestalten
ausgeschlossen werden. Wenn nun Christus «immobiliter » in der
heiligen Eucharistie gegenwirtig ist, so ergibt sich daraus folgerichtig,
daB er daselbst enthalten ist, erhaben iiber Raum und Zeit, erhaben
iiber die Gesetze von Ort und Zeit, unabhingig von denselben. Denn
«nullo modo est ibi localiter » (III 76, 5), also erhaben iiber den Raum.
Er ist daselbst « immobiliter », also erhaben iiber die Zeit. Denn die
Zeit ist « numerus motus secundum prius et posterius». Wenn daher
jede Bewegung ausgeschlossen ist, dann auch das Maf der Bewegung.

Dieses « Gegenwirtigsein » des Leibes Christi, erhaben {iber Raum
und Zeit, ist ein « modus essendi penitus supernaturalis ». Es ist daher
ein vergebliches Bemiihen, mit der Phantasie und dem natiirlichen
Verstande die Sache sich vorstellen zu wollen. Es ist eine ganz eigene
Art der Gegenwart, welche uns nur durch die Wesensverwandlung, also
durch die Offenbarung Gottes bekannt ist und deshalb nur mit dem
Glauben erfaflit werden kann. Nach unserer natiirlichen Erkenntnis
bezeichnen wir jedes « Gegenwirtigsein » als in Zeit und Raum ; das
sagt uns klar und bestimmt der geldufige Ausdruck : «hic et nunc », hier
und jetzt. Was gegenwirtig ist «in loco », ist es auch «in tempore »
und umgekehrt. Weil nun die heiligen Gestalten wirklich in Ort und
Zeit gegenwartig sind, der Leib Christi aber unfer diesen Gestalten,
so reden wir von der Gegenwart des Leibes Christi unwillkiirlich immer
in Ausdriicken von koérperlicher Gegenwart, also von Zeit und Raum.
Aber wir miissen stets vor Augen haben, dall diese Ausdriicke nur gelten
« ratione specierum », nicht « ratione corporis Christi contenti sub specie-
bus ». Nach dem hl. Thomas besteht ein ausgemachter Widerspruch
darin, daB ein Korper « secundum naturalemn modum existendi » (Trid.)
zugleich an verschiedenen Orten gegenwartig ist, nicht aber darin, daB
derselbe Korper an einem Orte nach seiner natiirlichen Seinsweise, also in
Raum und Zeit, an andern Orten aber erhaben iiber Raum und Zeit,
«in sacramento » zugegen ist. Auch das Tridentinum redet auf gleiche
Weise. 1 Der Ausdruck «praesens esse in sacramento oder sacramen-

1 Trident. sessio XIII, cap. 1. « Neque enim haec inter se pugnant, ut ipse
Salvator noster semper ad dexteram Patris in coelis assideat juxta modum existendi
naturalem et ut multis nihilominus aliis in locis sacramentaliter praesens sua sub-
stantia nobis adsit, ea existendi ratione, quam etsi verbis exprimere vix possumus,
possibilem tamen Deo esse, cogitatione per fidem illustrata assequi possumus
et constantissime credere debemus. »



MeBopfer — Kreuzesopfer IS5

taliter » dient nicht etwa dazu, um Widerspriiche zu verdecken, sondern
dazu, um das Geheimnis Gottes mit menschlichen Worten wiederzugeben.

Durch das Geheimnis des Wesensverwandlung und deshalb durch
Gottes Offenbarung werden wir notwendig dazu gefiihrt, eine zweifache
Gegenwart in diesem Sakramente wohl zu unterscheiden, nimlich die
Gegenwart nach unserem menschlichen Begriffe, welche nicht anders
als in Raum und Zeit aufgefallt werden kann, und dann die Gegenwart
nach Gottes Begriff, welche erhaben ist iiber Zeit und Raum ; es ist
die Gegenwart «in aeternitate ». Nach unserm Begriffe von Gegenwart
sind die heiligen Gestalten von Brot und Wein und die Wirkungen des
heiligen Sakramentes in uns gegenwirtig ; denn beides ist « hic et nunc ».
Wir bringen «hic et nunc» das Opfer dar, wir empfangen «hic et
nunc » die Wirkungen des heiligen Sakramentes. Nach Gottes Begriff
von Gegenwart ist der Leib Christi oder « Christus passus» im Sakra-
mente zugegen. Diese zweifache Gegenwart wird mit den gleichen
menschlichen Worten ausgedriickt, obwohl ein unendlich groler Unter-
schied zwischen beiden Begriffen besteht. Wenn Gott zu uns redet,
gebraucht er menschliche Worte — sonst kénnten wir ithn gar nicht
verstehen — ; aber damit verbindet er seine géttlichen Begriffe. Diese
erfassen wir nur durch den heiligen Glauben. Wenn wir aber die Worte,
durch welche Gott seine Geheimnisse uns offenbart, nur nach mensch-
lichen Begriffen auffassen, ziehen wir Gottes Geheimnisse in den Bann-
kreis unserer Phantasie und des natiirlichen Menschenverstandes herab,
beurteilen die Gedanken Gottes nach unsern Gedanken, wihrenddem sie
doch himmelhoch iiber uns erhaben sind. Es soll umgekehrt geschehen.
Gott 1dBt sich in unserer Sprache zu uns herab, um uns durch den
Glauben zu seinen Gedanken zu erheben. Wir sollen uns zu seinen
Geheimnissen hiaufziehen lassen, damit wir Anteil haben an seiner
gottlichen Erkenntnis und iiber Zeit und Raum in die Ewigkeit erhoben
und vorbereitet werden fiir die « visio mysteriorum Dei » ; sonst wird
die Theologie kalt, eiskalt.

Das alles gilt auch vom Begriffe der Gegenwart Christi im heiligen
Sakramente. Durch den Glauben 1iBt uns Gott teilnehmen an seinem
Begriffe von Gegenwart. Wenn es dariiber keine Offenbarung Gottes
gibe, wir also dem natiirlichen Verstande iiberlassen wiren, so wiirden
wir ohne weiteres urteilen : es ist ein Widerspruch, daB das Leiden
Christi im heiligen Sakramente gegenwirtig und doch zugleich ver-
gangen ist, weil wir eben natiirlicher Weise keinen andern Begriff von
Gegenwart korperlicher Dinge haben, als den in Zeit und Raum.



152 Metiopfer — Kreuzesopfer

Nach Gottes Begriff gibt es also ein « Gegenwirtigsein », welches
das « Vergangensein » nach unserem Begriffe nicht ausschlieft. Beides
ist miteinander vereinbar, ist géttliche Tatsache. Wenn daher St. Thomas
mit den heiligen Vitern und das Trident. immer reden von der « passio
Christi praeterita significata p.er hoc sacramentum », so verstehen sie
das «praeterita» nach unserm Begriffe von Gegenwart in Zeit und
Raum ; denn so sind nur die getrennten heiligen Gestalten und die
Wirkungen des heiligen Sakramentes in uns gegenwairtig, das Leiden
Christi aber ist vergangen. Wenn aber der heilige Lehrer sagt : «illud
verum sacrificium crucis oder passio Christi oder Christus passus con-
tinetur in hoc sacramento, non solum ut in figura vel in signo, sed in
rel veritate », so versteht er das « Enthaltensein » und deshalb « Gegen-
wartigsein » nach dem Begriffe Gottes von Gegenwart, « in aeternitate »,
«modo penitus supernaturali ». Aus dem Ausdrucke « passio praeterita »
darf nicht geschlossen werden : also ist «Christus passus» in keiner
Weise «secundum rei veritatem » gegenwartig, sondern nur «ut in
signo ». Das hiefle das Geheimnis der Wesensverwandlung zerstéren.

Daher darf, ja mull vom « Vergangensein » und « Gegenwirtigsein »
des Leidens Christi im heiligen Sakramente gesprochen werden. Ver-
gangen ist es und bleibt es nach unserem Begriffe, in Zeit und Raum,
gegenwirtig wird es nach Gottes Begriff von Gegenwart, « in aeternitate ».
Das « Vergangensein » in Zeit und Raum ist nicht eine Vernichtung,
ist keine « annihilatio », sondern der Ubergang von der Daseinsweise in
der Zeit zur Daseinsweise in der Ewigkeit, welchen der Volksmund am
Neujahr allemal in anschaulicher Weise ausdriickt mit dem Spruche :
Es ist wieder ein Jahr ins Meer der Ewigkeit versunken. Dem Auge
Gottes ist nichts zukiinftig und vergangen, alles ist ihm gegenwirtig.
Nun kommt Gott und sagt uns: Was fiir Euch vergangen ist, mache
ich durch meine Allmacht, durch die Wesensverwandlung unter den
Gestalten des Brotes und Weines -auch fiir Euch wieder gegenwdrtig ;
aber dadurch, dall es im heiligen Sakramente auch fiirr Euch zugegen
ist, hort es nicht auf, nach Eurem Begriffe vergangen zu sein, es bleibt
auch unter den sakramentalen Gestalten nur gegenwirtig «in aeter-
nitate ». Doch hiite man sich wohl, daraus zu schlieBen : also ist Christus
im heiligen Sakramente nur in unserer Vorstellung, nur in unserem
Glauben gegenwirtig. Das wire eine neue Tduschung der Phantasie.
Diese geheimnisvolle Gegenwart, erhaben iiber Zeit und Raum, ist eine
wahre und wirkliche. So wahr als die sichtbaren Gestalten in Zeit
und Raum da sind, eben so wahr, ja noch viel wahrer ist « Christus



MeBopfer — Kreuzesopfer I53

passus » unter denselben Gestalten zugegen « secundum modum aeterni-
tatis ». Wer diese zweifache Art der Gegenwart nicht vor Augen hat,
wird von der menschlichen Phantasie durch bestindige Widerspriiche
arg gequilt. Besonders treibt sie argen Milbrauch mit dem Wértchen
«zugleich». Wenn z. B. «Christus passus» im heiligen Sakramente
enthalten ist, aber «zugleich » auch «Christus glorificatus », so mochte
die Phantasie und der natiirliche Menschenverstand sogleich wieder
einen Widerspruch finden. Er ist scheinbar und 16st sich, wenn man
erwagt, daB das «zugleich » ohne weiteren Zusatz «zu gleicher Zeit »
bedeutet. Das kann aber auf die Gegenwart unter den heiligen Gestalten
nicht angewendet werden, weil dort Zeit und Raum ausgeschlossen sind.
Es kann sich nur auf die Gestalten selber beziehen, welche wirklich
in Zeit und Raum sind ; es kann nur bedeuten, daB3 Christus passus
et glorificatus unter denselben Gestalten, also nur «ratione specierum »
zu gleicher Zeit zugegen sind. Dadurch wird aber das Verhdltnis des
Leidens Christi und seiner Verkldrung wumtereinander oder zueinander
nicht im geringsten beeinfluBt. Unter den Gestalten ist Christus nach
dem Begriffe Gottes von Gegenwart enthalten, also erhaben iiber Zeit
und Raum, darum #nicht etwa nebeneinander zu gleicher Zeit, sondern
nacheinander, gerade so wie es war, als das Leiden Christi geschah und
die Verklirung darauf folgte. Das Verhdltnis zueinander ist ein nach-
etnander, aber nicht etwa in Zeit und Raum, sondern im ungeteilten
«nunc aeternitatis ». Was also « zugleich » ist, in demselben Augenblicke,
zur selben Zeit, ist alles nur « ratione specierum », nicht « ratione Christi
contenti sub speciebus ». Deshalb ist auch die Angst und Furcht unbe-
griindet, man miisse annehmen, Christi Leib sei im heiligen Sakramente
«zu gleicher Zeit» tot und lebendig, zu gleicher Zeit von der Seele
informiert und nicht informiert. In Wirklichkeit ist alles so lieblich
geordnet. Da ist «beata passio Christi nec non et ejus ab inferis
resurrectio, sed et ejus in coelos gloriosa ascensio» (Canon Missae),
« totum opus redemptionis nostrae » (St. Thom.) unter denselben sakra-
mentalen Gestalten enthalten, nicht im Verhiltnis von « Nebeneinander »,
sondern in der Ordnung von « Nacheinander », in geregelter Aufeinander-
folge, wie es vor Gottes Augen in Wahrheit und Wirklichkeit ist.
Diese sakramentale Gegenwart nach Gottes Begriff erklirt auch,
warum es ohne jeglichen Belang ist, ob die Konsekrationsworte in der
Form unserer Zukunft (pro vobis effundetur) oder in der Form unserer
Gegenwart (pro vobis effunditur) oder in der Form unserer Vergangenheit
(pro vobis effusus) ausgedriickt werden. Es sind menschliche Worte,



I54 Metiopfer — Kreuzesopfer

aber von Gott gesprochen, enthalten darum eine goéttliche Wahrheit,
daBl nidmlich der Leib und das Blut Christi nach Gottes Begriff und
Gegenwart im heiligen Sakramente enthalten sind. Vor Gottes Augen
aber sind unsere Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit ein ungeteiltes
«nunc aeternitatis », obwohl die Ordnung des Nacheinander und Auf-
einander darin vollkommen gewahrt bleibt.

Freilich ist es dem menschlichen Verstande unmoglich, sich einen
Begriff der gottlichen Art von Gegenwart zu bilden, und auch dem
glaubigen Sinne geht es schwer, sich iiber unsern Begriff zu erheben,
Das ist wohl der Grund, warum St. Thomas und das Tridentinum nur
selten den Ausdruck gebrauchen « Christus passus », oder : das Leiden
Christi ist im heiligen Sakramente gegenwdrtig, sondern viel haufiger
« continetur », ist enthalten darin. Aus diesem Grunde diirfte die Frage
am Platze sein, ob es nicht besser wire, anstatt von Mysteriengegen-
wart, von Mysterieninhalt zu reden. Die Gefahr vor MiBverstindnissen
wire sicher viel geringer.

Bei dieser Gelegenheit sei noch die philosophische Frage beriihrt,
ob durch Gottes Allmacht eine vergangene Handlung, ein vergangener
Zustand «in individuo » reproduziert werden kénne oder nicht. Weil
die meisten Philosophen darin einen inneren Widerspruch finden, will
man dadurch auch die Vergegenwirtigung des Leidens Christi im
heiligen Sakramente als unmoglich erweisen. Doch diese philosophische
Frage hat mit dem, was im heiligen Geheimnisse geschieht, gar nichts
zu tun. Der Philosoph kann die erwdhnte Frage nur 16sen nach dem
menschlichen Begriffe von Gegenwart und Vergangenheit, also in Zeit
und Raum ; sonst iiberschreitet er sein Gebiet und tritt unbefugter-
weise in das theologische iiber. Die Gegenwart im heiligen Sakramente
aber ist eine iibernatiirliche, welche der Theologe nur durch die Offen-
barung Gottes kennt. Mag daher der Philosoph seine Frage in seiner
Art losen, wie er will, die Vergegenwirtigung des Leidens Christi im
Sakramente wird dadurch nicht berithrt. Uberdies ist es eine durchaus
falsche Vorstellung, als ob durch die Wesensverwandlung eine « Repro-
duktion » des Leidens Christi stattfinde. Schon frither ist in der
Theologie disputiert worden, ob durch die Konsekration eine « adductio »
oder «productio» des Leibes Christi geschehe. Weder das eine noch
das andere ist der Fall. Beides ist eine Frage der Phantasie, welche
da gar nicht mitzusprechen hat. Durch die Wesensverwandlung wird
das Brot in die «substantia praeexistens corporis Christi crucifixi»
verwandelt und darum nicht #nex hervorgebracht, sondern unter den



Mebopfer — Kreuzesopfer 155

Gestalten gegenwirtig gemacht « modo penitus supernaturali ». Vor der
Konsekration war « Christus passus » Gott alletn wahrhaft und wirklich
gegenwirtig « in aeternitate », erhaben tiber Zeit und Raum. Im heiligen
Sakramente wird er auch fiir uns zugegen, aber auch erhaben iiber
Zeit und Raum, und bleibt in sich vergangen. Nochmals sei es betont,
dafl die Gegenwart «in aeternitate » wahrhaft und physisch, nicht blo3
in Gottes Gedanken ist. St. Thomas tritt klar und bestimmt dafiir ein. !

d) Aus der Lehre, dal der Leib Christi in der Eucharistie « per
modum substantiae » gegenwartig ist, ergibt sich endlich, dafl er da-
selbst « ¢mpassibile modo », leidensunfahig ist. Er ist eben nicht in
eigener, sondern in fremder Gestalt im heiligen Sakramente zugegen.
Die sakramentalen Gestalten sind es, welche leiden, nicht aber der
Leib Christi. 2 Wenn daher jene beriihrt, gebrochen, mit den Zihnen
zermalmt, zertreten werden, so beriihrt dies alles den Leib Christi nicht,
prout est in propria specie.

Zur tieferen Erkliarung dieser leidensunfihigen Seinsweise im heiligen
Sakramente frigt der hl. Thomas bei dieser Gelegenheit, ob die Apostel
beim letzten Abendmahle unter den sakramentalen Gestalten den
sterblichen Leib Christi genossen haben, und antwortet darauf : « Beim
letzten Abendmahle war es derselbe Leib Christi, den die Apostel mit
leiblichen Augen «in propria specie» sahen, und den sie «in specie
sacramenti » genossen. Sle sahen aber «in propria specie » den leidens-
fahigen und sterblichen Leib. Also war es auch der sterbliche Leib,
der ihnen im Sakramente gereicht wurde. Aber er war «impassibili
modo » im heiligen Sakramente, der in sich le'idensféihig war, wie auch
unsichtbarer Weise, der in sich sichtbar war. » 3 '

Ja, St. Thomas sagt noch weiter : Wenn man damals am Kar-
freitage das heilige Sakrament aufbewahrt hitte, dann ware Christus
im Sakramente gestorben (d. h. seine Seele hatte sich vom Leibe

11 14, 13: « Unde omnia quae sunt in tempore, sunt Deo praesentia, non
solum ea ratione qua habet rationes rerum apud se praesentes, ut quidam dicunt,
sed quia ejus intuitus fertur ab aeterno supra omnia prout sunt in sua praesen-
tialitate. »

2 TI181, 3 : « Species illae sunt quae patiuntur, non vero ipsum corpus Christi. »

3 IIT 81, 3: «Idem corpus erat, quod a discipulis tunc in propria specie
videbatur, et in specie sacramenti sumebatur. Non autem erat impassibile secun-
dum quod in propria specie videbatur. ... Unde nec ipsum corpus Christi, quod
in specie sacramenti dabatur, impassibile erat. Impassibili tamen modo erat
sub specie sacramenti, quod in se erat passibile, sicut invisibiliter, quod in se
erat visibile. »



156 Mebopfer — Kreuzesopfer

getrennt), hitte aber nicht gelitten, z. B. durch die Néagel, durch die
Geilleln, durch das Anspeien usw.! Also das Leiden von auflen muBte
damals von Christi Leib im heiligen Sakramente ausgeschlossen werden,
nicht aber das innere Leiden, noch auch der Tod. Warum ? Weil
Christi Leib «per modum substantiae » im Sakramente zugegen ist.

Aus dem gleichen Grunde miissen wir sagen : Nach der Auferstehung
ist es derselbe Leib, der aus dem Grabe hervorgegangen und den wir
im Sakramente genieBen. Seit der Auferstehung ist der Leib Christi
verkldrt ; also genieBen wir in der heiligen Kommunion auch den
verklarten lLeib Christi; aber nicht deshalb ist er im Sakramente
«modo impassibili et invisibili », weil er verklirt ist, sondern eben weil
er daselbst « per modum substantiae » ist. Doch hiite man sich wohl,
daraus, daB3 jetzt der verklirte Leib Christi im Sakramente gegenwirtig
ist, zu folgern : also ist nicht auch « Christus passus » darin enthalten.
Denn es kann nicht scharf genug vor Augen gehalten werden, dal3
beim letiten Abendmabhle der sterbliche Leib Christi nicht « vi verborum »,
nicht in Kraft der Konsekrationsworte im Sakramente zugegen war,
sondern «vi concomitantiae, vi naturalis connexionis », und ebenso,
daB nach der Auferstehung (also jetzt) der verklirte Leib Christi nicht
«vi verborum, sondern ebenfalls nur «vi concomitantiae » darin ent-
halten ist. Vor und nach der Auferstehung bewirken ndmlich die Ver-
wandlungsworte ein und dasselbe. Sie bewirken, was sie bedeuten und
bezeichnen. Das ist aber vor und nach der Auferstehung dasselbe,
namlich «Christus passus » oder «illud verum sacrificium crucis». Es
ist deshalb zum mindesten sehr ungenau und miBverstindlich, wenn
man sagt: Jetzt ist kein anderer als der verklarte Leib Christi im
heiligen Sakramente gegenwirtig. Man miillte sogleich unterscheiden :
vi concomitantiae = concedo, vi verborum = nego. Es tduschen sich
sowohl jene, welche meinen, daBl «vi verborum » der jetzt leidende
und sterbende Heiland unter den Gestalten des Sakramentes zugegen
sei, — Christus leidet jefzf nicht mehr, er hat gelitten — wie auch jene,
welche dafiirhalten, dall « vi verborum » der verklarte Leib Christi im
Sakramente enthalten sei. Weder das eine noch das andere ist wahr,
sondern « vi sacramenti » ist enthalten « Christus passus » ( —merke die
Perfect-Form —), « vi naturalis connexionis » beim letzten Abendmahle
der sterbliche, nach der Auferstehung (also jetzt) der verklirte Leib
Christi, in jedem Falle «impassibili modo ».

1 loco citat.



MetGopfer — Kreuzesopfer 157

Dem ist nicht etwa entgegen die Lehre der heiligen Viter, die
thren Ausdruck in dem wunderschénen Worte des heiligen Papstes
Gregor d. Gr. gefunden hat: «Christus in suo mysterio pro nobis
iterum patitur ». Durch den Zusatz «in suo mysterio » erklart er, daB3
er nicht von einem neuen Leiden Christi in sich rede, sondern von dem
vergangenen Kreuzestode, der aber in geheimnisvoller Weise, doch wahr-
haft und wirklich, im heiligen Sakramente gegenwirtig gemacht wird,
gegenwirtig nicht nach unserem, sondern nach Gottes Begriff von
Gegenwart. Das Wortchen «iterum » bezieht sich zunichst auf die
Gestalten des Sakramentes ; denn « species sunt, quae iterantur », so oft
das Geheimnis gefeiert wird ; bezieht sich auch auf die Wirkung des
Leidens Christi; denn diese Wirkung wiederholt sich in uns, so oft
das geheimnisvolle Opfer dargebracht wird.

Nach all diesen Ausfithrungen wird es nun mdoglich, die Einwiirfe
der Gegner ins richtige Licht zu stellen.

I1I.
Die Einwiirfe der Gegner.

I. Das « Oberrheinische Pastoralblatt », Jahrgang 1927, Heft 10
und 11, bringt aus der Feder des hochw. Herrn Dr. J. Ries, Regens
in St. Peter, Freiburg, Breisgau, einen Artikel mit der Uberschrift
« Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas» In demselben
wird viermal hingewiesen auf die gleichnamige Abhandlung, die zuerst
im «Divus Thomas » 1924 und 1925 und nachher als Sonderabdruck
erschienen ist. Offenbar wollte Dr. Ries mit seinem Artikel Stellung
nehmen gegen die Ausfithrungen im « Divus Thomas » und nachweisen,
daBl der hl. Thomas doch etwas anderes iiber die « MeBapplikation »
gelehrt habe. Nebst vielem Guten und Wahren steht darin manches
Schiefe, das nicht ohne Widerspruch hingenommen werden darf.

1. Zuerst wendet sich der hochw. Herr Kritiker gegen den Satz :
« Das heilige MeBopfer ist einfach das Sakrament des heiligen Kreuzes-
opfers », indem er meint, dieser Ausdruck sei zum mindesten /-
verstandlich, insofern hier das Wort Sakrament in einem Sinne genommen
werde, der nicht vollstindig dem scharfumschriebenen Begriff « Sakra-
ment » entspreche, weshalb fiir diesen Satz ein Beleg bei Thomas sich
schwerlich finden diirfte.

Durch die fritheren Darlegungen (« Divus Thomas », 1930, Heft 1)
ist nun aber erwiesen, daf3 sich der hochw. Herr Kritiker arg getduscht



158 Metiopfer — Kreuzesopfer

hat. Es sei nur hingedeutet auf den dort ausfithrlich behandelten Satz
des hl. Thomas : « Eucharistia est sacramentum perfectum dominicae
passionis tamquam continens ipsum Christum passum » (ITI 73, 5 ad 2).
Der Beleg aus Thomas ist damit gegeben, und zwar nimmt St. Thomas
dort das Wort « Sakrament » im « scharfumschriebenen Begriffe ». Die
Eucharistie ist eben ein Sakrament, zu dessen Wesen freilich — im
Unterschiede von den iibrigen sechs Sakramenten — der Charakter
des Opfers und der Seelenspeise gehort. Sie ist ein Speiseopfer (« Divus
Thomas », 1930, I1).

« Als Sinnbild des Leidens Christi hat das heilige Mefopfer rationem
sacrificii » — ganz richtig ; aber es ist nicht ein Jeeres Sinnbild, sondern
enthdlt auch, was es versinnbildet, enthdlt « Christum passum » und so
ist es ein eigentliches Sakrament.

« Aber — heil3t es weiter — die Wirkungsweise des heiligen Mel3-
opfers ist eine ganz andere als die der Sakramente. Sacramenta effi-
ciunt quod figurant. Sie sind nicht allein sinnfillige Zeichen, sondern
eigentliche Ursachen dessen, was sie bezeichnen. Das heilige MeBopfer ist
nun gewi3 ein Sinnbild des Leidens Christi, aber es bringt dieses Leiden
Christi nicht wirksam hervor, so dal3 Christus aufs neue in jedem MeB-
opfer sein lLeiden wiederholte.» Welch arge Téduschung und Ver-
wechslung ! Gewil} ist es wahr, sehr wahr, da3 die Sakramente eigent-
liche Instrumentalursachen dessen sind, was sie bezeichnen. Aber dieser
Grundsatz erfillt sich buchstablich in der Eucharistie als Opfer. Nur
mull man richtig vor Augen haben, was das Sakrament bezeichnet.
Das heilige MeBopfer wird durch die Konsekrationsworte dargebracht.
Was bedeuten und bezeichnen nun die Verwandlungsworte in aller-
erster Linie 7 Doch wohl die Verwandlung des Brotes und Weines in
den heiligsten Leib und das heiligste Blut Christi, und zwar in den
geopferten Leib und das geopferte Blut des Herrn. Also wird durch
die Konsekrationsworte in allererster Linie diese Verwandlung auch
bewirkt. Es ist aber arge Téduschung, wenn man meint, durch die
Wesensverwandlung werde der Leib Christi « hervorgebracht ». Er braucht
ja nicht hervorgebracht zu werden ; er existiert ja vorher schon ; die
Verwandlung geschieht «in corpus Christi praeexistens ». Durch die
Transsubstantiation wird der Leib Christi, der vorher schon anderswo
gegenwartig war, auch fiir uns unter den heiligen Gestalten vergegen-
wdrtigt, ist darin enthalten « operans nostram propitiationem cum Deo
et factum cibum viatorum ». So wahr daher durch die Verwandlungs-
worte der Leib und das Blut Christi im heiligsten Sakramente gegen-



Mefopfer — Kreuzesopfer 159

wartig gemacht werden, ebenso wahr auch das vergangene Leiden
Christi, « Christus passus », und so wenig durch die Konsekrationsworte
der Leib und das Blut Christi kervorgebracht werden, ebensowenig wird
das Leiden Christi wirksam hervorgebracht ; es wird als unser Versohnungs-
opfer gegenwirtig gemacht ; aber deswegen leidet Christus nicht von
neuem in jedem heiligen MeBopfer. Dieses setzt das blutige Leiden
des Herrn voraus, so wie es am Kreuze geschah. Durch die Konse-
kration wird es fiir uns die « causa universalis ». Dadurch beginnt das
Leiden Christi (passio quae practeriit) in uns wirksam zu sein als Opfer
und als Seelenspeise, als Speiseopfer.

Es bleibt daher fest, dal3 das heilige MeBopfer einfach das Sakra-
ment des Kreuzesopfers ist, wodurch die Friichte des Kreuzesopfers
uns zugewendet werden, wie es im Artikel des « Divus Thomas » klar
und bestimmt ausgefithrt wurde.

2. Um so merkwiirdiger mutet es an, wenn der hochw. Herr
Kritiker (S. 243) weiter fiahrt: «Zwar will Rohner den Ausdruck
,Zuwendung der Friichte des heiligen MeBopfers’ nicht gelten lassen. »
Das ist eine Filschung, welche um so auffallender erscheint, als unmittel-
bar nach dem obigen Satze der Text aus « Divus Thomas» wortlich
angefithrt wird, worin ausdriicklich steht, was Rohner nicht gelten
lassen will, nimlich daBl die Zuwendung der Friichte des heiligen MeB-
opfers durch den Priester geschehe. Den Ausdruck : « Zuwendung der
Friichte des heiligen MeBopfers » will und muB3 Rohner gelten lassen,
sonst wiirde er das innerste Wesen der heiligen Messe leugnen. Die
Friichte des heiligen MeBopfers und deswegen des heiligen Kreuzes-
opfers werden von Christus, dem hochsten Opferpriester, selber und
allein den einzelnen Gldubigen zugewendet, aber erst, nachdem der
menschliche Priester das heilige MeBopfer, diese «causa universalis »,
den einzelnen zugewendet, appliziert hat. Die Aufgabe des Priesters
ist die Darbringung und Zuwendung des Opfers, nicht der Opferfriichte ;
diese werden durch die dem heiligen MeBopfer innewohnende Kraft in
den einzelnen hervorgebracht und bewirkt. Es ist durchaus unrichtig,
wenn der hochw. Herr Kritiker (S. 244, 5) weiter sagt: « Wenn der
Priester die Friichte der heiligen Messe bestimmten Personen zuwendet,

.. so appliziert er fiir sie die heilige Messe. » Das gerade Gegenteil
ist wahr. Wenn der Priester die heilige Messe bestimmten Personen
appliziert, dann werden denselben die Friichte des heiligen MeBopfers
und deshalb des Kreuzesopfers zugewendet, aber nicht vom Priester,
sondern von Christus selber. Das alles ist im « Divus Thomas », 1924-25



160 Mebopfer — Kreuzesopfer

und noch ausfiithrlicher 1928, 1, bewiesen und beleuchtet. Es ist nur
bedauerlich, da3 katholische Kritiker Sachen beurteilen, die sie nicht
einmal gelesen zu haben scheinen.

3. Zur Bestimmung des Begriffes « MeBapplikation » trigt die
Unterscheidung zwischen dem Opfer und den Gebeten bei der heiligen
Messe gar nichts bei (S. 244-45). Die MeBapplikation bezieht sich nur
auf das «opus operatum». Dall der Priester in der heiligen Messe
im Namen der ganzen Kirche und der einzelnen Glieder derselben
betet, ist eine ganz andere Frage. Wenn auch da von « Applikation »
geredet werden will, so hat sie mit der MeBapplikation gar nichts zu
tun. Es tragt hochstens dazu bei, daB3 eine Begriffsverwirrung eintritt.
Das zeigt sich so recht klar, wenn der hochw. Herr Kritiker (S. 245)
schreibt : « Zum ,opus operatum’ rechnet iibrigens der heilige Thomas
nicht bloB das eigentliche sacrificium oder sacramentum ecclesiae,
sondern auch das Almosen, also etwa das MeB3stipendium, das gegeben
wurde oder sonst eine Handlung, die den Verstorbenen zu Nutzen
kommen soll. » Was hat dies alles mit der MeBapplikation zu tun ?
An jener Stelle redet St. Thomas von der Wirksamkeit der « suffragia »
fiir die Verstorbenen. Er fithrt aus, da3 z. B. ein Almosen, das einer
frommen Person gegeben wird, daB sie fiir die Verstorbenen bete, auch
« opus operatum » genannt werden koénne ; ebenso ein MeBalmosen, weil
dadurch der Priester angeregt wird, das heilige MeBopfer darzubringen.
Doch ein solches «opus operatum » hat mit dem «opus operatum »
der heiligen Messe nichts zu tun, wenn von « MeBapplikation » die
Rede ist.

4. Weiterhin beschiftigt sich der hochw. Herr Kritiker mit der
Frage {iiber die verschiedenen Arten und Opferfriichte der heiligen
Messe, iiber den objektiven und subjektiven Wert des heiligen Opfers ;
dann mit der Frage, ob eine heilige Messe fiir viele appliziert ebensoviel
Wirkung habe, wie wenn sie fiir eine einzelne Person appliziert werde.
Dabei fiithrt er — mit Unrecht — den hl. Thomas fiir die verneinende
Meinung an. Endlich redet er vom MefBstipendium.

Da alle dabei unterlaufenden Unklarheiten und Unrichtigkeiten
aus der falschen Ansicht hervorgehen, als ob der Priester die Friichie
des heiligen Opfers den einzelnen zuzuwenden habe, nicht das Opfer
selber, so hat es keinen Wert, auf die einzelnen Punkte einzugehen,
nachdem wiederholt schon ausfiihrlich im « Divus Thomas » dariiber
geschrieben worden ist. Zu bedauern ist nur, daBl junge Theologen
nicht klarer iiber das heilige MeBopfer unterrichtet werden.



Metopfer — Kreuzesopfer 161

II. In der « Zeitschrift fiir katholische Theologie », Innsbruck, 1928,
Heft 3, brachte Hochw. Herr P. Umberg, S. J., Professor an der
Universitat zu Innsbruck, einen Aufsatz, betitelt ;: « Die These von der
Mysteriengegenwart. » In demselben nimmt er Stellung gegen die Lehre,
dall das heilige MeBopfer ein und dasselbe Opfer ist wie das Kreuzes-
opfer.

Der Artikel ist zunidchst gerichtet gegen Hochw. Herrn Dr.
P. Casel O.S.B., in Maria Laach, welcher bekanntlich einer der
tiichtigsten Vertreter der Lehre von der «Mysteriengegenwart » ist,
der Lehre nédmlich, dal in der Eucharistie, in den iibrigen Sakramenten,
in den Sakramentalien und in der ganzen katholischen Liturgie unter
den sakramentalen Zeichen und liturgischen Riten die Geheimnisse
unserer Erlésung und Heiligung nicht bloB als Gedachtnis, sondern in
real-mystischer Wirklichkeit gefeiert und darum von den Glaubigen
mitgefeiert, miterlebt werden. Voran steht die Lehre, daf im heiligen
MeBopfer der Erlosungstod Christi wahrhaft und wirklich, wenn auch
« sacramentaliter » gegenwartig gemacht werde, darin enthalten sei, daf
also das heilige MeBopfer ein und dasselbe Opfer wie das Kreuzesopfer
sei. Da diese letztere Lehre auch im « Divus Thomas » wiederholt ver-
teidigt wurde, ist der Artikel von Umberg auch gegen ihn gerichtet.
Unterdessen hat nun Casel im « Jahrbuch fiir Liturgie-Wissenschaft »
(x928 (8) S. 145-224) auf den genannten Artikel von Umberg eine
Antwort gegeben, und zwar in so meisterhafter Art, daB eigentlich
eine weitere Antwort im « Divus Thomas » iiberfliissig erscheint. Schritt
fiir Schritt folgt Casel all den Einwiirfen von Umberg und iiberall wird
in iberlegener Weise die falsche Auffassung bloBgelegt. Casel zeigt
darin eine staunenswerte Kenntnis der heiligen Viter und ihrer Auf-
fassungsweise, zeigt sich als tiichtigster Kenner der Lehren des
hl. Thomas, zeigt sich so tief eingelebt in die Liturgie der heiligen
Kirche, verbunden mit der Heiligen Schrift, daB, wer mehrmals die
beiden entgegengesetzten Abhandlungen liest und iiberlegt, unschwer
den Meister in der Sache herausfindet.

Es seien einige wenige Bemerkungen gestattet.

1. Zur Behandlung der heiligen Viter.

Das Merkwiirdigste leistet Umberg in der Erklirung des hl. Johannes
Chrysostomus. Er bringt aus ihm die Stelle (in ep. 2 ad Tim. hom. 2, 4) :
«Das MeBopfer ist dasselbe, wer immer es auch darbringe, ob Paulus
oder Petrus ; es ist dasselbe, das Christus seinen Jiingern gab und das
jetzt die Priester vollziehen ; dieses ist um nichts geringer als jenes,



162 Metbopfer — Kreuzesopter

weil auch dieses nicht Menschen darbringen, sondern eben der selbst,
der jenes dargebracht hat. Denn gleichwie die Worte, die Gott gesprochen
hat, dieselben sind wie jene, die jetzt der Priester sagt, so ist awuch
das Opfer dasselbe, wie auch die Taufe, die er geschenkt hat.» Es
besteht also — so folgert Umberg aus diesen Worten — zwischen
unserem MeBopfer und dem Abendmahlopfer dieselbe Einheit wie
zwischen unseren Konsekrationsworten und jenen Christi. Nun aber
sind die Akfe, durch die wir die heiligen Worte sprechen, physisch-
numerisch verschieden von den Worten, die aus des Herrn Mund
kamen. Aber, bitte, Chrysostomus versteht doch unter den Worten,
die Christus gesprochen und welche Petrus und Paulus sprechen, nicht
die Worte als physische Wirkung der Sprachorgane — als solche sind
sie gewil3 physisch-numerisch verschieden —, sondern die Worte nach
threm Sinne, nach ihrer Bedeutung, also den Sinn und die Bedeutung
der Konsekrationsworte. Dieser Sinn, diese Bedeutung ist aber doch
wahrhaft numerisch dieselbe, und darum auch die physische, sakra-
mentale Wirkung dieser Konsekrationsworte eine und dieselbe, nimlich
die Gegenwartigsetzung ein und desselben Opfers am Kreuze. Darum
ist das Opfer, das in der heiligen Messe dargebracht wird, ein und
dasselbe, ob Christus oder Paulus oder Petrus die Konsekrations-
worte aussprechen. Also das reine Gegenteil ist aus dem Texte des
hl. Johannes Chrysostomus zu folgern, als Umberg es tut.

Dasselbe gilt vom Vergleiche des hl. Chrysostomus mit der heiligen
Taufe. Gewill der duBere Taufakt und die innere Gnadenwirkung in
den Tauflingen sind bei den verschiedenen Taufen numerisch verschieden.
Aber ob Petrus oder Paulus taufe, ob Andreas oder Michael getauft
werde, die immnere Uprsache, die im sakramentalen und durch den
sakramentalen Ritus wirkt, ist eine und dieselbe, namlich das Leiden
Christi. Durchaus falsch ist somit der SchluB8, den Umberg mit den
Worten zieht: Also ist noch viel mehr das MeBopfer vom Kreuzes-
opfer numerisch verschieden. Aus den Worten des heiligen Kirchen-
lehrers folgt das gerade Gegenteil.

2. Zu den philosophisch-theologischen Einwiirfen.

Umberg strengt sich an, alle scheinbaren Widerspriche zusammen-
zustellen, die sich aus der wirklichen Gegenwart des Leidens und des
Todes Christi im heiligen Sakramente ergeben miilten, z. B. da@
Christus zu gleicher Zeit tot und lebendig, dal der Leib Christi zu
gleicher Zeit von der Seele informiert und nicht informiert wire usw.

Ganz richtig bemerkt Casel dazu (S. 19, 5): «Die vielberufenen



Mebopter — Kreuzesopfer 103

« Denkschwierigkeiten » der Mysterienlehre sind nicht gréfer als die
der realen Priasenz. ... Wenn es Gott moglich ist, die eine Substanz
des Leibes und Blutes Christi zugleich an vielen Orten der Erde
sakramental gegenwartig werden zu lassen, obwohl « multilocatio abso-
lute repugnat », so ist es nicht einzusehen, weshalb Gottes Allmacht
nicht die Tat Christi zugleich mit seiner substantiellen Gegenwart
sakramental gegenwirtig machen kann. »

In der Tat kénnte man mit dem Zusammenstellen scheinbarer
Widerspriiche alle Geheimnisse Gottes zerstéren. Es ist vollstindig
richtig, wenn Casel weiter schreibt (S. 201): « Es ist eine, wir wollen
sagen, seltsame Methode, wonach man namlich der gegnerischen Ansicht
Folgerungen zuschreibt, die aus seinen eigenen MifBverstandnissen hervor-
kommen und dann durch Licherlichmachung dieser Folgerungen glaubt,
die These des Gegners widerlegt zu haben. » Alle theologischen Ein-
wiirfe, die Umberg macht, haben ihren Ursprung darin, daB er es nicht
versteht, die natiirliche und sakramentale Seinsweise auseinander zu
halten. «Daraus geht seine ganze Konfusion hervor» (Casel, S. 197).
Er verwechselt bestindig unseren natiirlichen Begriff von Gegenwart
in Zeit und Raum, und den Begriff Gottes von Gegenwart iiber Zeit
und Raum. Zwar versucht er zu beweisen, dafl die Gegenwart Christi
im Sakramente eine zeitliche sei. Er beruft sich dafiir auf die all-
gemeine Lehre der Theologen, dafl, wenn zur Zeit des Todes Christi
konsekriert worden wire, « vi verborum » nur der heilige Leib unter
der Gestalt des Brotes gegenwartig gewesen wire. « Also — so folgert
er — ist die Beziehung der Zeit von der sakramentalen Gegenwart
Christi in der Eucharistie nicht ausgeschlossen.» Diese Folgerung ist
eine arge Tduschung. Jene Tatsache beweist nur, was im heiligen
Sakramente «vi verborum » und was «vi concomitantiae » gegenwirtig
ist. Ob aber vi verborum oder vi concomitantiae, alles ist in der
Eucharistie nicht in Zeit und Raum, sondern erhaben iiber dieselben
gegenwirtig. Die duBere Handlung des MeBritus und die Wirkung
«in nobis» ist in der Zeit, nicht aber der Inhalt des Sakramentes,
das Leiden Christi oder Christus passus.

Allen diesen Einwiirfen Umbergs gegeniiber gibt es eigentlich nur
etne Antwort, namlich « nego suppositum ». Die Voraussetzung ist falsch.
Aus einer falschen Voraussetzung kénnen nur falsche Folgerungen sich
ergeben. So oft von «zu gleicher Zeit», «im gleichen Augenblicke » die
Rede ist, wiederholt sich seine falsche Voraussetzung ; desgleichen wenn
er von einem « Wiederkehren » des Todes Christi im Sakramente spricht.



104 Me6Bopfer — Kreuzesopfer

Dieser Ausdruck besagt entweder eine Reproduktion oder eine Adduktion
in loco et tempore und ist daher auf die Rechnung der Phantasie
zuriickzuweisen.

3. Zu den Einwiirfen aus St. Thomas.

Da fithrt Umberg vor allem den Satz des heiligen Lehrers an —
der die Lehre aller Theologen ist — : « Sacramenta novae legis efficiunt
quod significant ». Dazu sagt er: « Wir koénnen ihn richtig so aus-
driicken : Omne sacramentum id omne idque solum efficit, quod signi-
ficat tamquam a se (ut a causa instrumentali) hic et nunc efficiendum.
Diesen Sinn und #nu#r diesen hat dieser Fundamentalsatz der ganzen
Sakramentslehre bei allen Theologen.» — Da spricht Umberg ein
groBes Wort gelassen aus. Sehr gut bemerkt dazu Casel (S. 179):
« Es ist nur erstaunlich, daB3 ein ,Fundamentalsatz’ der Theologie so
unklar und miBverstandlich ist, daB er einer Umschreibung und Ergin-
zung bedarf (die allerdings vollstandig falsch ist und die Klarheit nur
triibt). » Doch zunichst sei abgesehen von der willkiirlichen Auslegung
des Satzes. Nehmen wir an, sie sei richtig, und wenden wir den Satz
auf das heilige MeBopfer an.

Was bezeichnen denn die Konsekrationsworte tamquam hic et nunc
facienda ? Umberg meint nur die Mitteilung der Gnade. Ist das
richtig ? Aber bezeichnen denn die Worte der Wandlung nicht — wie
schon oben gegen Dr. Ries bemerkt wurde — in allererster Linie die
Verwandlung des Brotes und Weines in den heiligen Leib und das
heilige Blut Christi ? Haben sie also nicht zu allererst diese Verwand-
lung zu bewirken und dadurch die Gegenwirtigsetzung des Opferleibes
und des Opferblutes des Herrn, so daBl nach der Konsekration im
heiligsten Sakramente wahrhaft und wirklich «Christus passus » oder
«illud verum sacrificium crucis » darin enthalten ist ? Also die « passio
Christi » wird zuerst gegenwartig gemacht — freilich gegenwirtig nach
Gottes Begriff von Gegenwart, hic et nunc praesens solum ratione
specierum — und dann wird die Gnade hic et nunc in den Gldubigen
hervorgebracht. Also ist falsch, wenn Umberg sagt : als res praesens
und darum als contenta et hic et nunc facienda, kennt St. Thomas nur
die einigende Gnade. Er verwechselt bestindig die Wirkung der
Konsekrationsworte mit der Wirkung, welche das durch eben dieselben
Verwandlungsworte gegenwirtig gesetzte Opfer Christi in den Glaubigen
hervorbringt. Beides ist Wirkung des Sakramentes ; es muf aber die
eine von der andern wohl unterschieden werden. Die duBern Gestalten
nennt St. Thomas das « sacramentum tantum ». Die erste Wirkung des



Mebopfer — Kreuzesopfer 165

Sakramentes nennt er «res et sacramentum »; « Res», weil significata
et contenta in sacramento ; «res et sacramentum », weil es noch weitere
Wirkung bezeichnet und als Ursache bewirkt, ndmlich die Verséhnung
mit Gott und die Heiligung, und diese zweite Wirkung des Sakramentes
nennt St. Thomas «res tantum ». Das erste, «sacramentum tantum »
ist die Ursache des zweiten, nidmlich des «res et sacramentum » ; das
erste und zweite zusammen sind die Ursache des dritten, namlich des
«res tantum » (IIT 73, T ad 3 ; vergleiche III 84, 1 ad 3). Zur Unter-
scheidung der Eucharistie von den tibrigen Sakramenten fiigt St. Thomas
bei : « Im Sakramente der Eucharistie ist das, was « res et sacramentum »
ist (namlich der Leib Christi und sein Leiden unter den heiligen
Gestalten), das ist ipsa materia (d. h. eben unter den heiligen
Gestalten) ; das aber, was «res tantum » ist, das ist im Empfinger,
namlich die Gnade, welche mitgeteilt wird » (IIT 73, 1 ad 3). Umberg
tiuscht sich daher, wenn er in der Eucharistie nur redet von der
Gnadenwirkung in den Gldubigen und nicht auch — und zwar zuerst
— von der Wirkung der Konsekrationsworte, die im Sakramente
bleibend enthalten ist. «Sacramenta efficiunt quod significant » mull
buchstdblich verstanden werden, ohne jegliche Einschrinkung.
St. Thomas formuliert den Satz o6fter: « Sacramenta continent quod
significant ». Die Eucharistie bezeichnet das Leiden Christi ; also enthalt
es dasselbe auch. .

Aber Umberg beruft sich dagegen auf St. Thomas, der mit der
ganzen Theologie sagt : « Dieses Sakrament bezeichnet ein Dreifaches :
Das eine in bezug auf etwas Vergangenes, insofern es das Gedéachtnis
des Leidens des Herrn ist, welches ein wahres Opfer war, das andere
in bezug auf etwas Gegenwirtiges, nimlich die kirchliche Einheit, das
dritte in bezug auf etwas Zukiinftiges, insofern durch dieses Sakrament
die ewige Glorie im Himmel vorgebildet wird » (ITI 73, 4). Daraus
schlieft Umberg : Die Passion steht da als vergangen und nicht gegen-
wiartig, und die Glorie als zukiinftig nicht gegenwirtig; nur die
einigende Gnade als gegenwirtig. Also ist nach Thomas das Leiden
Christi und die Glorie durch das Sakrament wohl bezeichnet, aber
nicht bewirkt, noch enthalten. Also darf man sich nicht auf den Satz
berufen : « Sacramenta efficiunt quae significant » und daraus schlieen,
daBl das Leiden Christi vergegenwirtigt werde.

Wenn diese Beweisfithrung wahr wire, wiirde sich ergeben, daf}
St. Thomas mit sich im &drgsten Widerspruch stiinde, wenn er sagt:
In hoc sacramento continetur Christus passus, und zwar bewirk! durch

Divus Thomas. 12



166 MeBopfer — Kreuzeso)fer

die Konsekrationsworte, und ferner, wenn er sagt, dal} die ewige Glorie
durch dieses Sakrament wnicht blofS bezeichnet, sondern auch bewirkt wird
(IIT 79, 2). Vgl. Casel, S. 189-9go. Die Beweisfithrung ist unrichtig.
Denn die Eucharistie bezeichnet jenes Dreifache, bewirkt es auch, aber
so wie sie es bezeichnet. Gewild ist die « passio Christi», welche durch
das Sakrament bezeichnet wird, vergangen ; aber dieses vergangene
Leiden wird gegenwartig gemacht und ist im Sakramente enthalten,
bleibt aber vergangen nach unserem Begriffe von Gegenwart in tempore
et loco, wird gegenwirtig nach Gottes Begriff von Gegenwart, nimlich
erhaben iiber Zeit und Raum. Ebenso ist die Glorie im Himmel
zukiinftig zwar in sich, in ihrer Vollendung, als «acquisita », durch das
Sakrament wird sie aber bezeichnet als « acquirenda » und als solche auch
bewirkt und gegenwirtig gemacht, einmal weil die Ursache der ewigen
Glorie im Sakramente enthalten ist, namlich das Leiden Christi, und
dann, weil diese Ursache durch das Sakrament auch den Anfang der
ewigen Glorie 7z uns bewirkt, nach dem Worte des hl. Paulus (Rom. 6,
23) : «Gratia Deil est vita aeterna », d. h. inchoatio vitae aeternae,
und nach dem Worte des Herrn (Joh. 6, 55) : « Wer mein Fleisch it
und mein Blut trinkt, der hat das ewige Leben», d. h. den Anfang,
die Wurzel, den Keim des ewigen Lebens. Und St. Thomas schreibt
(IIT 79, 2 ad 1) : « Das Leiden Christi, in dessen Kraft dieses Sakrament
wirkt, ist zwar die hinreichende Ursache der ewigen Glorie, aber nicht
so, daBl wir durch dasselbe sogleich in die ewige Glorie eingefiihrt
werden, sondern wir miissen zuerst mit Christus leiden und dann mit
ihm verherrlicht werden (Rom. 8) ; so fithrt uns auch dieses Sakrament
nicht sogleich in die ewige Seligkeit, sondern gibt uns die Kraft, dahin
zu gelangen, und deshalb heiBt es « viaticum », Wegzehrung ».

Aus dem ergibt sich, dal die Eucharistie die ewige Glorie genau
so bewirkt, wie sie dieselbe bezeichnet, wie sie auch die « passio Christi »
genan so enthilt und gegenwirtig macht, wie sie dieselbe bezeichnet.
Es bleibt daher fest und unzweifelhaft, da3 « sacramenta efficiunt quod
significant ». Ubrigens darf noch hinzugefiigt werden — mit Casel,
S. 178 —, daB die drei Dinge, welche das Sakrament nach St. Thomas
bezeichnet, im Grunde nicht drei Dinge, sondern eins sind, wie der-
selbe heilige Lehrer bemerkt, wenn er abschlieBend sagt: «Et hoc
modo sacramentum significat tria praedicta, secundum quod quodam
ordine unum sunt » (ITI 60, 3 ad 1). Sie sind aufeinander hingeordnet
und bringen eine Wirkung hervor. Das vergangene Leiden Christi,
im Sakramente gegenwirtig gemacht, ist die «causa sanctificationis



Mebopfer — Kreuzesopfer 167

nostrae » ; die Gnade, n uns bewirkt, ist die « forma sanctificationis
nostrae » ; die zukiinftige Glorie ist «ultimus finis sanctificationis
nostrae ».

4. Zur Erklirung des Tridentinum durch Umberg.

Da muB man sich nur verwundern iiber die gekiinstelte und
gedrehte Erklirung. Casel hat Recht, wenn er sie « Konsequenz-
macherei » nennt. Man friagt sich unwillkiirlich : Brauchen denn die
Lehren eines Konzils eine solche gezwungene Auslegung. Man bekommt
den Eindruck, das Konzil muf so gelehrt haben, koste es, was es wolle.
Wie klar ist doch die Lehre des Tridentinums vom Verhiltnis des
MeBopfers zum Kreuzesopfer, die es ausdriickt mit dem Satze : « Una
eademque hostia est, idem nunc offerens.» Aber nach Umberg darf
damit nicht eine physisch-numerische Einheit, sondern héchstens eine
«intentionale » ausgesprochen sein. Eine und dieselbe Opfergabe !
Am Kreuze war die Opfergabe der blutende Leib Christi; also ist er
auch die Opfergabe, die im heiligen MeBopfer enthalten ist und
geopfert wird. Es kann nicht der verkldrte Leib Christi sein ; denn der
verkliarte Leib des Herrn kann niemals Opfergabe, hostia sein. « Aber
es gibt — sagt Umberg — keinen andern Leib mehr als den verklirten, »
Doch es gab einen andern, den Opferleib Christi am Kreuze, und dieser,
den es gab, ist im heiligsten Sakramente wahrhaft und wirklich gegen-
wirtig und enthalten. Una eademque hostia ! Idem Christus continetur
et incruente immolatur, qui in ara crucis cruente se ipsum obtulit.
Aber auch idem nunc offerens. Das ist doch einer, der einen Opferakt
setzt, und zwar einen und denselben Opferakt. Also haben wir in der
heiligen Messe und am Kreuze ein und dasselbe Opfer. Nur die Weise
zu opfern ist verschieden. Am Kreuze ward Christus geopfert «in
propria specie », daher blutig und in tempore et loco ; in der heiligen
Messe sub aliena specie, in specie sacramenti und darum unblutig und
erhaben iiber Zeit und Ort.

Was fiir eine unnatiirliche Zwingerei braucht es, bis Umberg
«einen i sich blutigen Opferakt und einen #n sich unblutigen aus
dem Konzil herausbringt. Immer dasselbe MiB3verstindnis, die Ver-
wechslung der natiirlichen und der sakramentalen Seinsweise! Das
Konzil kennt nur einen Opferakt, idem nunc offerens et tunc.

Aber das bereitet « Denkschwierigkeiten ». Das ist eine harte Rede,
wer kann sie héren ? Wem Denkschwierigkeiten ? Nur der Phantasie
und dem natiirlichen Menschenverstande. Dieser mul} sich gefangen
geben unter das Joch des Glaubens, der sich auf Gottes Offenbarung,



108 Metbopfer — Kreuzesopfer

auf Gottes Gedanken stiitzt. Im Ubrigen sei nochmals auf die vor-
treffliche Abhandlung Casels hingewiesen.

6. Zusammenfassung.

Wenn Umberg (S. 372) sagt: « Der Beweis fiir die Lehre, dall der
Erlésungstod im heiligen MeBopfer enthalten und gegenwirtig ist, dal3
also das heilige MeBopfer ein und dasselbe Opfer ist, wie das Kreuzes-
opfer, ist nicht erbracht und kann wohl iiberhaupt nicht erbracht
werden », so mag das seine persdnliche Meinung sein. Wer aber auf-
merksam und ohne Vorurteile die Beweisfithrung Casels und anderer
erwigt, wird sich mit Freuden sagen, der Beweis ist erbracht, die Ein-
wiirfe Umbergs sind lauter MiBverstindnisse, und wird wiinschen, es
mochten recht viele zu dieser Erkenntnis kommen. Man fithlt es, wie
entscheidend fiir die vorliegende Frage die Lehre des hl. Thomas {iber
die physische Wirksamkeit der Menschheit Christi und der heiligen
Sakramente ist. Casels Auffassung ist eigentlich nichts anderes als
«ein Ernst machen» mit dieser Lehre in der ganzen liturgischen
Bewegung unserer Zeit. St. Thomas hat seine Lehre geschopft aus der
Heiligen Schrift, besonders aus St. Paulus, aus den heiligen Vitern und
der Tradition, welche sich besonders in der Liturgie der Kirche so
herrlich oftenbart. Casels und seiner Mitarbeiter Verdienst ist es, diesen
Nachweis geleistet zu haben, indem sie die Quellen, aus denen St. Thomas
geschopft und die er systematisch und theologisch bearbeitet hat,
wieder ausfithrlich vorfithren. Und es ist gut so. Denn die Sprache
der heiligen Viter, die Sprache der Liturgie beleuchten vorziiglich die
Lehre des hl. Thomas, wie umgekehrt seine Lehre hinwieder die Viter
beleuchtet. Durch diese Verbindung wird die theologische Wissenschaft
iiber das heilige MeBopfer und die heiligen Sakramente eine fruchtbare
Erneuerung und Auffrischung und Neubelebung und Vertiefung erfahren,
und das ist notwendig.

Freilich ist mit der bisherigen Arbeit Casels und seiner vielen Mit-
arbeiter erst ein viel versprechender Anfang gemacht. Es miissen noch
manche Unklarheiten und Ungenauigkeiten in der Auffassung und in
der Ausdrucksweise gehoben werden.

Es seien auch dazu einige Bemerkungen gestattet.

a) Im Vorausgehenden ist schon einmal erwihnt worden, ob es
nicht besser wire, wenn statt « Mysteriengegenwart» der Ausdruck
«Mysterieninhalt » gebraucht wiirde. Das Wort « Gegenwart » verfiihrt so
leicht, an Gegenwart in Zeit und Raum zu denken, und wenn es nach
der Erfahrung sogar fiir geschulte Theologen so schwer hilt, sich dariiber



MeBopfer — Kreuzesopfer 109

zu erheben, um wie viel mehr werden Ungeschulte dadurch zu ganz
falschen Auffassungen kommen, was beim Ausdrucke Mysterieninhalt
viel weniger der Fall ist.

b) Die groBe Schwierigkeit wird immer die sakramentale Seinsweise
Christi bilden ; sie ist eben « penitus supernaturalis ». Gerade deshalb
mufl das Bestreben dahingehen, dafiir die besten menschlichen Aus-
driicke zu finden, die dem Glauben an die Geheimnisse am echesten
entsprechen. Ob nun mit dem Ausdrucke « pnewmatisch » das Richtige
getroffen wurde, mochte man bezweifeln. Warum nicht einen deutschen
Ausdruck gebrauchen ? «Geist » sagt doch ebensoviel wie « Pneuma ».
In den deutschen chrsetzungen der Heiligen Schrift wird das griechische
Wort immer mit « Geist » wiedergegeben.

Was soll der Ausdruck « Pneuma Christi » ?

Was soll der « pneumatische Christus » ?

Was soll die «passio Christi » in « pneumatischer Form » ¢

Diese Ausdriicke sind unklar und auch der Inhalt ist nicht klar.
Freilich, wenn man die ganze Abhandlung Casels aufmerksam erwigt,
kann man miihevoll finden, was er damit sagen will, nimlich dal3 die
Verbindung des Christen mit Christus, welche durch den Glauben und
die heiligen Sakramente bewirkt wird, «ein objektiver Zustand, nicht
etwa ein Gefiill personlicher Hingabe, sondern ein objektives Verhiltnis
ist ». Das ist sehr wahr, und ein groBes Verdienst Casels ist es, da
er diese Wahrheit so bestimmt und energisch gegen die phantastische
Auffassung vieler moderner Theologen betont hat. Aber volle Klarheit
kommt in die genannten Ausdriicke Casels erst durch die entwickelte
Lehre vom Heiligen Geiste. Einen Anfang macht Casel, wenn er (S. 195)
schreibt : « Das Pneuma Christi, das in allen Sakramenten wirkt, ist
das Pneuma zur Erlosung und Heiligung der Kirche. Er ist also die
Frucht der Passion, hervorgegangen aus dem Leiden Christi und der
Verklirung des Herrn. Deshalb heiflt er das Pneuma Christi ....»
Viel deutlicher wire dieser ganze Satz schon dadurch, dal3 statt
« Pneuma » der Heilige Geist eingesetzt wiirde. « Der Geist Christi, der
in allen Sakramenten wirkt, ist der Heilige Geist. Er ist die Frucht
des Leidens Christi. Darum heiBit er der Geist Christi.» Joh. 7, 39:
« Dies sprach er von dem Geiste, den die an ihn Glaubenden empfangen
sollten. Noch war der Heilige Geist nicht gegeben, weil Jesus noch
nicht verherrlicht war. Nach seiner Verklirung sandte er den heiligen
Geist den Aposteln und der ganzen Kirche. Er wurde alsdann mit der
heiligen Taufe allen Christen mitgeteilt und wirkt in allen Sakramenten. »



I70 MeBopfer — Kreuzesopfer

¢) Die ganze Ausfithrung Casels bekommt so gleichsam ein anderes
Aussehen. Da sollte also eingesetzt werden mit der Lehre vom Heiligen
Geiste. Eine schonere Darstellung derselben findet man kaum anderswo
als bei St. Thomas, Contra Gentes, lib. 4, cap. 15-26. Z. B. Pneuma
Christi oder Spiritus Christi erklart er daselbst, cap. 24 : « Non autem
potest dici Spiritus Sanctus esse spiritus Christi ex hoc solo, quod eum
habuit tamquam homo secundum illud: « Jesus plenus Spiritu S.
regressus est a Jordane» (Luc. 4, 3); dicitur enim : «quoniam estis
filii, misit Deus Spiritum filii sui in corda vestra.» Ex hoc ergo
Spiritus Sanctus nos facit filios Dei, in quantum est Spiritus filii Dei. . ..
Sic igitur Spiritus Sanctus est Spiritus Christi, in quantum est filius Dei
naturalis ... quod non est nisi per originem Spiritus Sancti a filio Dei. »
In einem doppelten Sinne und aus einem doppelten Grunde ist also
der Heilige Geist der Geist Christi (Pneuma Christi), und das ist wohl
auseinander zu halten. Der Heilige Geist geht vom Vater und vom
Sohne aus als die gottliche personliche Liebe, und darum werden alle
Werke der Liebe und Gnade Gottes nach auflen in besonderer Weise
dem Heiligen Geiste zugeschrieben (appropriiert). Cfr. St. Thomas,
S.c. G. IV c. 21.

d) Nun wissen wir aus der Offenbarung Gottes weiter : Die « unio
hypostatica », die Vereinigung der menschlichen Natur mit der zweiten
Person der heiligsten Dreifaltigkeit ist geschehen «in persona », nicht
«in natura». Deshalb bekennen wir: Der Sohn Gottes ist Mensch
geworden, nicht der Vater und nicht der Heilige Geist. Aber diese
wunderbare Verbindung hat die ganze heiligste Dreifaltigkeit bewirkt.
Dieses Werk der gottlichen Liebe wird aber « per modum appropria-
tionis » dem Heiligen Geiste zugeschrieben. Daher heif3t es im Glaubens-
bekenntnisse : « Qui conceptus est de Speritu Sancto ».

¢) Ferner hat dadurch der Heilige Geist die menschliche Natur
Christi ganz und gar erfiillt. « Jesus plenus Spiritu Sancto » (Luc. 4, 3),
und St. Paulus schreibt (Coloss. 2, g): «In ipso habitat plenitudo
divinitatis corporaliter.» Dazu sagt St. Thomas (in commentario ad
hunc locum) : « Inhabitatio Dei, qua sanctos inhabitat, est per opera-
tionem ... sed in Christo habitat per assumptionem hominis in uni-
tatem personae. Unde quidquid pertinet ad hominem, totum inhabi-
tatur a Deo, et ideo caro et mens inhabitatur, quia ambo sunt unita
verbo. »

Die ganze menschliche Natur Christi ist also wie vergottlicht
worden. Sie hat den Heiligen Geist nicht bloB secundum mensuram,



Metopfer — Kreuzesopfer 171

wie die Heiligen, empfangen, sondern eben «secundum plenitudinem ».
Wenn man nun statt «divinitas» per appropriationem setzt «den
Heiligen Geist », dann haben wir «die Fiille des Heiligen Geistes ».
In dieser Fiille des Heiligen Geistes hat nun Christus das ganze Werk
der Erlosung vollbracht. Darum heillt es Hebr. 9, 14: «Qui per
Spiritum Sanctum semetipsum obtulit immaculatum Deo.» Also das
Kreuzesopfer hat Christus in der Kraft und in der Fiille des Heiligen
Geistes dargebracht.

f) Aber noch mehr! Christus hat alle Werke der Erlosung voll-
zogen, um dadurch auch den Menschen den Heiligen Geist wieder zu
verdienen, welcher durch die Siinde der Welt verloren gegangen war.
Der Heilige Geist als unser «donum Dei altissimi» ist die Frucht des
ganzen Erlosungswerkes. Darum heilt es: « Der Heilige Geist war den
Menschen noch nicht gegeben, weil Jesus noch nicht verherrlicht war »
(Joh. 7, 39). Die Weisheit Gottes wollte ihn in der Fiille erst nach der
Himmelfahrt wieder geben. Am Pfingstfeste ist er iiber die Apostel
und die Kirche awusgegossen worden : «Sie alle wurden erfiillt vom
Heiligen Geiste » (Act. 2, 4; 4, 31); seither wird er allen mitgeteilt
« per fidem et fidei sacramenta »; «de plenitudine ejus omnes nos acce-
pimus » (Joh. 1, 16). Das ist nun fiir die vorliegende Frage entscheidend.

g) Der Heilige Geist und alle seine Gnaden werden uns nur durch
die Menschheit Christi mitgeteilt. Nicht die geringste Gnade zum
Heile kommt uns zu auller durch dieselbe. Nicht als ob der Heilige
Geist es nicht ohne dies tun konnte. Aber die Weisheit Gottes verlangt,
daB3 alles, was uns durch Christus den menschgewordenen Gottessohn
im Heiligen Geiste zum ewigen Heile verdient wurde, auch durch die
menschliche Natur und alle Heilstaten Christi uns zugewendet werde.
Der Heilige Geist gebraucht die Menschheit Christi gleichsam als das
Werkzeug, wodurch er die Menschen heiligen will. Der Heilige Geist
ist daher die causa principalis der Mitteilung der Erlésungsgnaden, die
Menschheit Christi die causa instrumentalis. Die ganze Apostelgeschichte
und die Briefe der heiligen Apostel, besonders des hl. Paulus, sind ein
fortlaufendes Zeugnis fiir diese Wahrheit. '

« Hic est qui baptizat in Spiritu Sancto » (Matth. 3, 11 ; Marc. 1, 8 ;
Luc. 3, 16 ; Joh. 1, 33; Act. 1, 5, 2, 4; 11, 16; 19, 4). Charitas Dei
diffusa est in cordibus nostris per Spiritum Sanctum (Rom. V 5). Diese
Wirkungen iz uns werden also sowohl dem Heiligen Geiste als dem
menschgewordenen Gottessohne als Ursache zugeschrieben, aber dem
Heiligen Geiste als Hauptursache, Christo als Mittelursache.



172 MeBopter — Kreuzesopfer .

h) Ferner : Alle Wirkungen einer Ursache sind der Ursache dhnlich.
« Omne agens agit sibi simile ». Daher sind auch alle Gnadenwirkungen
i uns sowohl ein Abbild des Heiligen Geistes wie auch der Menschheit
Christi. Besonders von der Mittelursache sagt St. Thomas (III 62, 4) :
« Virtus principalis agentis, quae operatur in instrumento, proportionatur
instrumento. » Deshalb finden wir, daBl der Heilige Geist in uns ganz
genau entsprechend den Handlungen der Menschheit Christi wirkt ;
oder anders ausgedriickt: Die Wirksamkeit des Heiligen Geistes will
in uns zundchst erreichen, da wir Christo dhnlich, in Christus umge-
staltet, Christo einverleibt werden, daB3 wir mit Christus mit-leben,
mit-leiden, mit-sterben, mit-begraben werden, mit Christus auferstehen,
und dadurch der Gottheit dhnlich seien, das consortium divinae naturae
erlangen. |

Wenn der Heilige Geist die menschliche Natur Christi und alle
seine Geheimnisse als Werkzeuge gebraucht, dann muf3 man also sagen,
sie sind verae causae efficientes et exemplares. So sagt St. Thomas
(III 56, 1 ad 3) von der Auferstehung Christi : « Resurrectio Christi non
est, proprie loquendo, causa meritoria nostrae resurrectionis, sed est
causa efficiens et exemplaris. Efficiens quidem, inquantum humanitas
Christi, secundum quam resurrexit, est quodammodo instrumentum
Divinitatis ejus (i. e. Spiritus Sancti per appropriationem), et operatur
in virtute ejus. Et ideo sicut alia, quae Christus in sua humanitate
fecit vel passus est, ex virtute Divinitatis ejus (1. e. Spiritus Sancti) sunt
nobis salutaria, ita et resurrectio Christi est causa efficiens nostrae
resurrectionis virtute divina (i. e. Spritus Sancti), cujus est proprium
mortuos vivificare : quae quidem virtus praesentialiter attingit omnia loca
et tempora, et talis contactus virtualis sufficit ad vationem hujus efficientiae. »
Wie nun die Auferstehung Christi eine causa efficiens et exemplaris
ist, so auch alle iibrigen Heilshandlungen der Menschheit Christi, aber
in virtute Spiritus Sancti. Wenn nun der Heilige Geist also in uns
wirkt, dann ist er in uns gegenwdrtig secundum suam substantiam
divinam ; denn die Ursache ist dort gegenwirtig, wo sie wunmittelbar
wirkt (III 64, 1). Die Menschheit Christi und seine Heilshandlungen
aber wirken in uns, obwohl die Menschheit Christi nicht in uns gegen-
wirtig ist secundum suam substantiam humanam, sondern nur per
contactum virtualem. Es ist daher nicht eine Gegenwart der menschlichen
Natur Christi in uns nach unserem Begriffe von Gegenwart in tempore
et loco, sondern eine Gegenwart, die erhaben ist iiber Zeit und Ort ;
es ist eine ganz eigene, uns unbegreifliche, eine praesentia per contactum



Metiopfer — Kreuzesopfer 173

virtualem, welche menschliche Worte nicht auszudriicken vermogen.
Aber es bleibt unzweifelhaft, dafl die Menschheit Christi und seiner
Erlosungstaten « verae causae efficientes et exemplares » unseres Heiles
sind, causae instrumentales in der Hand des Heiligen Geistes.

i) Deshalb ist es geratener, um unnétige MiBverstindnisse zu
verhiiten, nicht von « Gegenwart Christi als Mensch » én uns,zu sprechen,
auBer es werde immer hinzugefiigt, wie St. Paulus es tut, « per fidem
et charitatem ». Denn dieser « contactus virtualis » zwischen Christus und
uns wird fatsdchlich hergestellt nur per fidem et charitatem. «Christus
habitat in cordibus nostris per fidem » (Ephes. 3, 17). Durch den
Glauben wird der «contactus virtualis » begonnen, durch die Liebe
Gottes vollendet. Wenn St. Paulus vom « Wohnen Christi in uns per
fidem » spricht, versteht er die fides formata per charitatem ; erst dann
kann von einem bleibendem, dauerndem Wirken Christi in uns die
Rede sein, wie das lebendige Wirken des Weinstockes in der Rebe es
ist ; erst dann haben wir das ewige Leben in uns ; erst dann ist es von
uns wahr: «Qui manet in charitate, in Deo manet et Deus in eo»
(1. Joh. 4, 16). Also durch den Glauben und die Liebe wird ein solcher
« contactus virtualis » zwischen uns und der Menschheit Christi her-
gestellt, so dal3 Chrisius in uns lebt und wirkt, d. h. Divinitas Christi
oder Spiritus Sanctus in Christo oder Spiritus Christi als causa princi-
palis und die Menschheit Christi als causa instrumentalis per contactum
virtualem. Das ist’s wohl, was Casel unter dem Ausdrucke «der pneu-
matische Christus » versteht. Aber wie viel klarer wird das ganze
Geheimnis durch die Lehre vom Heiligen Geiste !

k) Endlich muf3 noch hinzugefiigt werden mit St. Thomas (III 62,
5) 1 «Est autem duplex instrumentum ; unum quidem separatum, ut
baculus, aliud autem conjunctum, ut manus. Per instrumentum autem
conjunctum movetur instrumentum separatum, sicut baculus per
manum. Principalis autem causa efficiens gratiae est ipse Deus (i. e.
Spiritus Sanctus), ad quem comparatur humanitas Christy sicut instru-
mentum conjunctum, sacramentum autem sicut instrumentum separatum.
Et ideo oportet quod virtus salutifera a Divinitate Christi (i. e. a
Spiritu Sancto) per ejus humanitatem in ipsa sacramenta derivetur. ...
Manifestum est autem, quod Christus liberavit nos a peccatis nostris
praecipue per suam passionem, non solum efficienter et meritorie, sed
etiam satisfactorie. ... Unde manifestum est, quod sacramenta Ecclesiae
specialiter habent virtutem ex passione Christi, cujus virtus quodammodo
nobis copulatur per susceptionem sacramentorum. »



174 MebBopfer — Kreuzesopter

Bei der Mitteilung der Erlosungsgnaden geht also die Heilskraft
aus vom Heiligen Geiste als der causa principalis, von ihm durch die
Menschheit Christi als der causa instrumentalis conjuncta in die heiligen
Sakramente als der causa instrumentalis separata und durch alle diese
Ursachen als ezner Ursache in unsere Herzen als Wirkung. Diese ganze
Wirksamkeit ist eine physische, nachdem von unserer Seite die Verbin-
dung mit den wirkenden Ursachen «per fidem et devotionem » her-
gestellt ist, und nach dem Mafe der «fides et devotio» wird auch das
Mafi der Wirksamkeit der Ursachen bestimmt. Dies gilt von allen
heiligen Sakramenten. Fiir die Eucharistie ist des besondern zu merken,
daB in ihr nicht blo8 der Heilige Geist secundum suam substantiam
divinam gegenwidrtig ist und wirkt, sondern auch — infolge der Wesens-
verwandlung — die Menschheit Christi (und seiner Heilstaten) secundum
suam substantiam humanam.

Wenn der Heilige Geist und Christus als Mensch ohne die Sakra-
mente in uns wirken, dann wird unsere Verbindung mit ihnen durch
den Glauben allein hergestellt, wie z. B. wenn wir gliubig beten. Wenn
sie aber durch die Sakramente wirken, dann wird die genannte Ver-
bindung durch den gléubigen Empfang der heiligen Sakramente voll-
zogen, wie durch die ganze Feier der Liturgie.

Wenn wir zur Gottesmutter oder den Heiligen beten, dann wird
wieder durch dieses Gebet unsere Verbindung mit den Heilsursachen
erwirkt und sogleich beginnt der Heilige Geist und die Menschheit
Christi in uns zu wirken, aber per intercessionem B. V. et sanctorum.

Diese wenigen Andeutungen mochten die Aufmerksamkeit auf die
so wichtige Lehre vom Heiligen Geiste und seiner Wirksamkeit zu
unserem Heile lenken, in der Hoffnung, es méchte dadurch noch mehr
Klarheit und Bestimmtheit in die Lehre von der « Mysteriengegenwart »
oder vom Mysterieninhalt kommen.




	Messopfer - Kreuzesopfer [Fortsetzung]

