
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.
Von G. M. MANSER O. P.

(Fortsetzung.)

1 6.

Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede,

b) Die Entwicklung der Realdistinctio bis zu Thomas.

Die wissenschaftliche Entwicklung eines Problems hat oft einen

langen Weg durchzuwandern. Sie muß nicht selten mit Jahrhunderten
rechnen. Der Weg ist sicher um so länger und mühsamer, als die Frage
tiefer und schwieriger ist. Die Geschichte zeigt, daß kein Problem

voraussetzungslos ist. Sie bezeugt vielmehr, daß die großen Fragen,
von gewissen Voraussetzungen ausgehend, allmählich zu bestimmteren
Ansätzen sich weiter entwickelten, um dann schließlich, kämpfend und
ringend, aus fast chaotischem Dunkel und verwirrenden Verwechslungen
ihre endgültige, klare, präzise Gestaltung zu erhalten.

Die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz ist älter als der
Thomismus. Er hat sie von Vorgängern übernommen. Ihre erste

Entwicklungsgeschichte ist auch heute bei weitem noch nicht lückenlos

geschrieben. Daß man ihren Ursprung bis auf Aristoteles
zurückzuführen suchte, ist nicht erstaunlich. Ihr tief metaphysischer Charakter
könnte auf den Meister der Metaphysik hinweisen. Aber zu einem
Vaterschaftsbeweise reicht das nicht. Seien wir im Gegenteil vorsichtig.
Dennoch hat man vielleicht dem Stagiriten neuestens wieder zu wenig
zugeschrieben. Zwei Momente scheinen uns unbestreitbar. Das erste :

in seiner Lehre von Akt und Potenz ', deren Schöpfer er gewesen, liegt
die tiefste Voraussetzung der Realdistinctio. Die letztere ist nichts
anderes als eine logische konsequente Durch- und Weiterbildung der
Lehre von Akt und Potenz bis zu den letzten und tiefsten Konsequenzen.
Daß Aristoteles diese Konsequenzen bewußt selber gezogen, behaupten
wir damit nicht. Aber wir haben bei ihm, damit berühren wir das

1 VIII. Met. c. i-io. (II. 564-72).

Divus Thomas. 9



1X8 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

zweite Moment, doch noch mehr : gewisse Ansätze für die Realdistinctio,
aus denen sie sich herausentwickeln konnte und tatsächlich
herausentwickelt hat. Wir möchten bei ihm zwei Begriffspaare hervorheben,
die als genauere Ausgestaltung der Akt-Potenzlehre zur Realdistinctio
als Wurzelunterschied zwischen Gott und Kreatur führen mußten,
wenngleich Aristoteles selber noch nicht soweit kam. Die beiden

Begriffspaare, die eine besondere Rolle spielten, liegen in der
Unterscheidung des Stagiriten zwischen kategorial-transzendentalem und
notwendig-möglichem Sein.

a) Die Unterscheidung zwischen kategorialem und transzendentalem

Sein. Im zweiten Buche der Anälytica-Posteriora bespricht
Aristoteles in mehreren Kapiteln die zwei Beweisführungen : den
Existenzbeweis eines Dinges — das oti eutt, und den Wesensbeweis

— das £GTi. Jedermann leuchtet ein, daß die Unterscheidung
beider noch nicht notwendig eine Realdistinctio zwischen Essenz und
Existenz bedingt. Von Gott, in dem Essenz und Existenz nach aller
Ansicht identisch sind, stellen wir beide Fragen getrennt. 1 Und daß

Aristoteles in dem Werke, wo er von der Beweisführung, also einem

logischen Probleme redet, in erster Linie nur an eine Unterscheidung
in der Erkenntnisordnung dachte, scheint auch mir plausibel. 2 Auch
der berühmte Satz : etwas anderes ist das Wesen des Menschen und
etwas anderes seine Existenz : « xi oè r( ectiv avOpwuo; xa\ to eivai avGpto-

7IGV x/Lo »3, kann mit einer bloß logischen Distinctio noch erklärt
werden. Aber nicht mehr die nachfolgende Begründung. Existenzbeweis

und Wesensbeweis, so meint der Stagirite, sind in den nach

Gattungen verschiedenen Dingen, also in der Kategorialwelt, verschieden,
weil das Wesen keines Dinges das Sein selbst ist, denn das Sein fällt
nicht unter den Gattungsbegriff: «Tô 8'sîvai où* où La oùSev; ; où yàp

Yévo; tô cv. » 4 Hier in dieser Begründung greift Aristoteles eminent
in die Realordnung hinüber, in die Ordnung der primae intentiones.
Im Kategorialdinge sind Essenz und Existenz nicht dasselbe, weil seine

Wesenheit nicht das Sein selbst ist. Kein Zweifel mehr, es handelt sich

um eine Realdistinctio. 5

1 II. Anal. Post. c. i. (I. 153. 41).
2 Roland-Gosselin O.P., Le «de ente et essentia» de saint Thomas

d'Aquin, 138.
3 Ib. c. 7. (158. 30). 4 Ib. (158. 33).
5 Dem scheint Aristoteles wiederholt zu widersprechen oder einen anderen

Sinn zu geben. So, wenn er in VII. Met. 3 (II. 560. 21) sagt : die Seele und ihr
Sein ist dasselbe ; aber Menschsein und Mensch ist nicht dasselbe, es wäre denn.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefs:en Unterschiede IIÇ

Aristoteles fügt keine weitere Erklärung bei. Aber sie liegt nach
seiner Auffassung des Verhältnisses von ens transcendentale und ens

categoriale nahe. Das Sein als solches besagt nur Sein. Es kann daher
unmöglich genus oder Klassenbegriff sein, denn jede Differenzierung
wäre selbst wieder « Sein », also keine Differenzierung. Daher, das Sein

folgt allen Kategorien, ist aber als solches in keiner1, weil sie als

Kategorien nicht das Sein sind, sondern durch Teilnahme an demselben
ein bestimmt-beschränktes Sein haben. Beschränkt, determiniert2, also

gemessen wird es in jeder Kategorie durch ihre respektive Wesenheit.

Ist die Wesenheit in der Kategorie Messendes und die Existenz das

Gemessene, Begrenzte, so können beide nicht real dasselbe sein, folglich
auch nicht der Existenzialbeweis und Wesensbeweis

Daher hat nicht bloß Cajetan 3 in der obigen Stelle die Realdistinctio
vorgefunden, sondern auch Thomas von Aquin. 4 Ging der Aquinate
über Aristoteles hinaus Ja und Nein. Der Stagirite konstatierte
bloß den Realunterschied von Essenz und Existenz in jedem Kategorial-
dinge. Von Gott sagt er nichts. Thomas rollt in der Interpretation
der Stelle gleich unser ganzes Problem auf, in dem Sinne : in jedem

begrenzten Wesen — Kategorialdinge — sind Wesenheit und Existenz
real verschieden, weil es nur partizipiertes Sein besitzt; in Gott allein, der

das Sein selbst ist, sind Essenz und Existenz real identisch. 5 Gilt der

daß jemand die Seele für den Menschen hielte : « -fo/r, u.lv yào xal pj/p, etvai xatiröv,
àvôpwxw SÈ xal àVjpwxo: où tautöv ei tjp xal f( pj/r; ä'vöpwno; Xsyßrperat. » Unseres
Erachtens spricht hier Aristoteles gar nicht von unserer Frage. Er spricht nur
von dem Wesen der Dinge « to tc rjv elvai » (v. 20), das in den geistigen Formen, wie
« Seele », die Form allein ist, in den körperlichen Dingen Form und Materie.
Daher ist in dem Menschen die Seele nicht das Wesen des Menschen, es sei denn,
daß jemand dafür halte, die Seele allein sei der Mensch.

1 IX. Met. 2. (II. 576. 36.)
2 Vgl. VI. Met. c. 1-3 ; III. Met. c. 1 ff.
3 In Anal. Post. II. c. 6. (Ed. Lugduni, 1572, p. 579).
4 « Secundum commune sapientium dictum, necessarium est, quod ornne i. e.

primum totum, quod per demonstrationem demonstratur, sit ipsum quia est, nisi
forte aliquis dicat, quod hoc ipsum quia est sit substantia alicujus rei. Hoc autem
est impossibile. Hoc enim ipsum, quod est esse, non est substantia vel essentia

alicujus rei in genere existentis. Alioquin oporteret, quod hoc, quod dico ens, esset

genus. - Ens autem non est genus. Et propter hoc etiam Dens non est
in genere. » In II. Anal. Post. lect. 6 (Ed. Vivès, 22. 247).

5
« Sed aliud est quod quid est homo et esse hominem. In solo enim primo

essendi principio, quod est essentialiter ens, ipsum esse et quidditas ejus est unum
et idem ; in omnibus autem aliis, quae sunt entia per participationem, oportet,
suod sit aliud esse et quidditas entis. Non est ergo possibile, quod eadem demon-
btratione demonstret aliquis quid est et quia est. » Ibid.



120 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

Nachsatz — von Gott — auch für Aristoteles Thomas glaubt es,

weil er ihm die Creatio zuschreibt. 1 Ob mit Recht, ist eine andere

Frage. Seine ewige Welt und der Versuch, den Gestirnen die Potenzia-
lität abzusprechen2, sprechen eher dagegen. Hätte Aristoteles die
Creatio gelehrt, so wäre er in der griechischen Philosophie sicher der

einzige. 3 Jedenfalls hat er die Frage, ob in Gott allein Essenz und
Existenz real identisch seien, stillschweigend übergangen und damit das

Problem in seiner Totalität ungelöst gelassen Er gründet seinen

Beweis für die Realdistinctio überhaupt nur auf die konstitutive
Seinsordnung der Dinge und läßt die Wirkursächlichkeit ganz außer acht.
Vielleicht ist auch das vielsagend

b) Nicht so unmittelbar, aber mittelbar um so tieferen Einfluß
auf die Entwicklung der Realdistinctio übte ein anderes aristotelisches

Begriffspaar, nämlich die Unterscheidung von ens-necessarium und ens-

contingens. Dieser Einfluß war um so nachhaltiger, als er logisch ein

anderes Begriffspaar im Gefolge hatte, das ens-simplex und ens-compo-
situm. Nicht so unmittelbar war dieser Einfluß, weil Aristoteles unseres
Wissens nie selber aus den genannten Begriffen die Realdistinctio
gefolgert hat. Das taten erst spätere Zeiten, und zwar nicht ohne

ganz fatale Verwechslungen, denen zum Teil auch Moderne zum Opfer
gefallen sind. Die Ursache dieser Konfusionen lag in der Vermengung
der logischen und ontologischen Ordnung, die beide ein ens necessarium
und contingens kennen, welche sich aber ganz voneinander
unterscheiden.

a) In der « logischen oder Aussageordnung » umfaßt das «

necessarium » die vier ersten Praedicabilia — Gattungs-, Arts-, Differenz- und

Eigentümlichkeitsbegriff —, die einem Subjekte innerlich notwendig
zukommen, weil sie entweder das Wesen — ti s<jt. — des Dinges

aussagen oder eine wesentliche Eigentümlichkeit, welche aus dem Wesen
sich ergibt und ihm folgt. 1 Kontingent ist dagegen ein Prädikat, das

dem Subjekt zukommt, ihm aber auch nicht zukommen kann, also ihm
« zufällig » ist — (jup.ß£ßY|xö; — und deshalb accidens logicum genannt

1 S. Theol. I. 46. 1.
2 I. de Coelo, c. 9 u. c. 12 ; allerdings rechnet er die ewige Welt anderwärts

zu den diskutierbaren Fragen. So I. Top. c. 9 (I. 178. 48 u. 179. 8).
3 Ich trete liier nicht näher auf diese schwierige Frage ein. Ich bemerke

nur, daß selbst Philon's Stellung, der doch als Jude das Alte Testament kannte,
nicht klar ist zu unserer Frage.

4 I. Top. c. 4 (I. 174 ss.).



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 121

wird. 1 Da die Existenz jeder gewordenen Substanz, trotzdem sie sub-
stanziell ist, dem Subjekte innesein und nicht innesein kann, gehört sie

in der Aussageordnung zum accidens logicum. Sie gehört aber nicht
zum accidens ontologicum, weil sie substanzieller Teil des Subjektes ist
und folglich nicht eines Subjektes bedarf, um in demselben zu sein.

ß) In der ontologischen oder « Seinsordnung » haben das ens neces-
sarium und contingens eine völlig andere Bedeutung. Ein notwendiges
Sein — àvafxaïov — kann nicht anders sich verhalten als wie es ist,
nicht « so » und « so », « anders » und « anders » sein, weil es notwendig
so ist, wie es ist. 2 Es ist nicht in potentia zum «Anderssein» und daher

muß, sagt der Stagirite, das erste absolut notwendige Sein, von dem

andere relativ notwendige Seins abhangen, absolut einfach — simplex —
sein.3 Dagegen kann das kontingente oder potenzielle Wesen — Suvarov

— an sich : « sein » und « nicht sein », « so » oder « anders sein » 4, und
wenn es wirklich ist, kann es wieder « nicht sein ». Es ist also notwendig
zusammengesetzt aus Akt und Potenz 5 und vergänglich und deshalb eben

contingens, entweder akzidentell, oder auch substanziell. 6 Hier in dieser

aristotelischen Auffassung hegt ein wichtiger Ansatz für die spätere
Entwicklung der Realdistinctio von Essenz-Existenz. Ist jedes Gewordene

zusammengesetzt aus Akt und Potenz, weil es die Existenz von
einem andern erhalten, so kann und muß die Existenz zur Essenz sich

verhalten wie das Empfangene zum Empfangenden, weil die Existenz
nicht aus der Essenz gegeben ist wie in Gott.

In der aristotelischen Unterscheidung zwischen kategorialem und

transzendentalem, notwendigem und kontingentem, einfachem und
zusammengesetztem Sein finden wir die aristotelischen Ansätze für die

folgende Entwicklung der Realdistinction von Wesenheit und Existenz
in den Kreaturen zum Unterschied von Gott. Wir wollen den Versuch

machen, das historisch nachzuweisen. Wir können dabei zwei Ent-
wicklungslinien unterscheiden, die zuletzt in eine dritte einmünden.
Die erste zieht sich in der abendländischen Frühscholastik von Boëthius
hinauf bis ins XIII. Jahrhundert. Die zweite durchzieht die arabisch-

jüdische Philosophie. Beide, anfangs des XIII. Jahrhunderts sich

vereinigend, bilden die dritte Linie, die in Thomas von Aquin sich abschließt.

1 Ib. (I. 175. 21). 2 III. Met. 5 (II. 511. 18).
3

« Mute to Trpro-ov xai xvipi«; àvafxaTov to xttXoov sotiv. » IV. Met. 5 (II. 5i8. 31).
4 « To âpa SuvaTov efvat èvSé/STai xai clvai xai pr) sivat. » VIII. Met. 8 (II. 571. 17).
5 Ib. c. 10 (II. 572, 43 ss.).
« VIII. Met. 8. (II. 571. 18).



122 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

1. Von Manlius Boëthius bis ins XIII. Jahrhundert.

Die Zukunft wird gerade hinsichtlich dieser Entwicklungslinie noch
viele Lücken ausfüllen müssen. Vielleicht werden uns die Sentenzen

und Summen des XII. Jahrhunderts, die nur in Handschriften
vorliegen, manch überraschende Resultate ergeben. Vorläufig müssen wir
uns mit drei Namen begnügen.

Manlius Boëthius (f 525) wird an die Spitze der Anhänger der
Realdistinctio gestellt. Niemand wird später so häufig zitiert wie er.

Er soll zuerst für Essenz und Existenz die Formel : « quod est » und
« quo est » geprägt haben. Schon das ist zu viel behauptet, denn wir
haben bei ihm nur die Formel « quod est » und « esse ». Berühmt ist
sein Satz : « Diversum est esse et quod est. »1 Wäre da das « esse »

gleichbedeutend mit « Existenz » und das « quod est » mit « Essenz »,

dann brauchten wir nicht weiter zu disputieren. Allein dem ist nicht
so. Beide haben bei ihm einen anderen Sinn, sogar mehrere
verschiedene Sinne.

In seinem Werke de Trinitate verhalten sich « quod est » und « esse »

in den zusammengesetzten Substanzen zueinander wie Teilwesen und
Ganzwesen, d. h. das « quod est » ist z. B. in der aus Materie und Form
zusammengesetzten Substanz die Form, das « esse » die aus Materie und
Form bestehende Ganzwesenheit. 2 Selbstverständlich ist da zwischen
Teil und Ganzem ein Realunterschied. In Gott freilich fällt, vermöge
seiner absoluten Einfachheit, die Form mit der göttlichen Substanz

zusammen. Daher des Boëthius typischer Satz : « Deus vero hoc ipsum
,quod est', Deus est. » 3 Ganz in diesem Sinne hat später auch Gilbertus
Porretanus in seinem Kommentar den Boëthius interpretiert. 4

In seinem dunklen Briefe an den Diakon Johannes, bekannt unter
dem Titel : De hebdomadibus 5, hat er dem « quod est » und « esse » einen
anderen Sinn gegeben, der sich unserer Frage weit mehr nähert. Mit
der Absicht, zu erklären, warum die kreatürlichen Substanzen, trotzdem
sie Substanzen sind, dennoch nicht das substanziale Bonum an sich sind,
geht er von einem ganz aristotelischen Gedanken aus : der Participatio
des kategorialen Seins am ens transcendentale. Das transcendentale Sein

1 De hebdomadibus. P. L. 64. 1311.
2 De Trinit. c. 2 (P. L. 64. 1250).
3 Ib. c. 4 (1252).
4 In librum de Trinit. P. I.. 64. 1266.
5 P. L. 64. 1311-14.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 123

als solches kann an nichts teilnehmen, weil nichts ihm fremd ist, da

alles, an was es teilnähme, wieder Sein wäre : « ipsum vero esse nihil
aliud praeter se habet admixtum. »1 So genommen, ist es überhaupt
noch nicht real existierend : « ipsum enim esse nondum est. » Dagegen
insofern das Sein in der Kategorie zu einem « quod est » geworden,
d. h. durch eine bestimmte angenommene Form subsistiert, also zu
einem konkreten « aliquid » geworden, kann es anderes, das eben nicht
dasselbe « aliquid » ist, partizipieren : « at ,vero quod est Accepta essendi

forma est atque consistit, ,quod est' participare aliquo potest. »2 Offenbar

ist da bei Boëthius das « quod est » nicht anderes als das Suppositum
und das « esse » das, wodurch es ist. Sie verhalten sich zueinander,
der Vergleich ist von Boëthius, wie Concretum und Abstractum, die in
keinem kategorialen Dinge real dasselbe sind — z. B. Mensch und
Menschheit —, von denen aber das erstere sein Sein hat durch die
Teilnahme am letztern. Daher der Doppelsatz bei Boëthius: « Omne

simplex, esse suum, et id quod est unum habet. Omni composito aliud
est esse, aliud ipsum est. » 3 Wäre im ens simplex das « quod est » nicht
das Sein selbst, sagt Thomas in seinem Kommentar 4, dann wäre es

eben nicht simplex.
Daß hier im Gesagten nicht formell die Rede ist von der Real-

distinctio von Essenz und Existenz, leuchtet ein. In diesem Sinne
stimmen wir Roland-Gosselin zu. 5 Aber hat Boëthius mit unserem
Probleme gar nichts zu tun Wie konnten in diesem Falle alle Späteren,
auch solche, die Kommentare zu De hebdomadibus schrieben, wie
Thomas von Aquin, auf ihn sich berufen 6 Haben alle ihn
mißverstanden Möglich wäre es, denn Boëthius ist dunkel und dunkel will
er in seinem Briefe an Johannes sein, wie er eingangs selber erklärt.

Allein so verhält sich die Sache doch wohl nicht. Vielmehr liegt
in seiner Theorie etwas, aus dem die Realdistinctio von Wesenheit und
Existenz gefolgert werden konnte und mußte. Wir haben in seinem

kreatürlich-real existierenden Suppositum, das er « quod est » nennt,
eine bloße Teilnahme an dem Sein selbst, das auch nach ihm nur in
Gott real verwirklicht ist. Jede Teilnahme, wie der Name besagt, belastet
das Teilnehmende mit einer Beschränkung. Wo eine Beschränkung
ist, da ist auch ein Beschränkendes und ein Beschränktes, die als Akt

1 Ib. 1311. 2 Ib. 3 Ib. •

4 In librum Boëtii de hebdomadibus, c. 2 (Ed. Vives, 28. 473).
5 Vgl. Le «de ente et essentia« de S. Thomas, p. 145.
6 Vgl. Thomas, I. 50. 2 ad 3 ; 75. 5 ; de spiritualibus creaturis a. 1 ad 8.



124 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

und Potenz real verschieden sind. Die beiden Momente hat Boëthius in
dem Suppositum selber angedeutet als das Wassein und die Existenz :
« est vero quod est accepta essendi forma, est atque consistit » und
wieder : « est enim aliquid, cum esse susceperit » ; und wieder : « Omne

,quod est' participât eo, quod est esse ut sit ; alio participât, ut aliquid
sit. » 1 Wir haben also in dem kreatürlich partizipierten Suppositum
eine Doppelteilnahme am absoluten Sein : die eine, welche in der Form
besteht, die als Wesenheit bestimmend und beschränkend ist : « forma
est determinativa ipsius esse », sagt Thomas im Kommentar zu
Boëthius. 2 Sie ist es auch, die der Substanz das subsistere bestimmt
und als Spezialform ein Suppositum vom anderen unterscheidet. 3

Somit wird das ganze aktuelle Sein, die Existenz, von der Wesenheit

gemessen, beschränkt.

Folglich liegt virtuell schon bei Boëthius der tiefere Grund, warum
kein kreatürliches Suppositum — quod est — mit dem Sein als solchem
real identisch sein kann und notwendig zusammengesetzt sein muß in
seiner Participatio, und diese in seiner Zusammensetzung von Wesenheit
und Existenz.

Wesentlich im gleichen Sinne hat viel später Gilbertus Porretanus

(f II54) Stellung bezogen zu unserer Frage in seinem Kommentar
zu Boëthius. 4 Unseres Wissens war er in der Frühscholastik der erste,
der das « quod est » und « quo est » gebraucht hat.

Auch der große Theologe und Mystiker Hugo von St. Victor
(1096-1141) scheint sich für unsere Probleme interessiert zu haben,

obgleich man ihn bis dato kaum erwähnte. 5 Letzteres fällt um so

mehr auf, als er klarer die Frage ins Auge faßte als alle Bisherigen.
Zwar spricht auch er nicht ausdrücklich von Essenz und Existenz, nicht
einmal von « quod est » und « quo est ». Er bedient sich des boëthianischen
« quod est » und « esse ». Aber seine Stellung ist unvergleichlich
lichtvoller. Da wo er ex professo den Unterschied zwischen Gott einerseits
und den geistigen und körperlichen Geschöpfen anderseits behandelt,
statuiert er zwischen beiden eine Distinctio in dem Sinne : in Gott

1 De hebilomad. ib.
2 In lib. de hebdomadibus c. 2. (28. 473).
3 Thomas ib, : « Unaquaeque enim illarum (formarum), inquantum distin-

guitur ab alia, quaedam specialis forma est participais ipsum esse et sic nulla
earum erit vere simplex. Id autem erit solum vere simplex, quod non participât
esse, non quidem inhaerens sed subsistens (se. Deus) ».

4 In librum quomodo substantiae bonae sint. P. L. 64. 131,3 ss.
5 Vgl. a Divus Thomas», Bd. 8 (1930), H. 1, S. 98-99.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 125

sind « quod est » und « esse » real dasselbe, im Geschöpfe real
verschieden. 1 Daß er von der Realordnung redet, bestätigt schon der

Titel des Kapitels : « De tribus rerum differentiis. » Bei ihm ist in
erster Linie das « esse » klar fixiert. Es ist nicht das ens transcen-

dentale, sondern das Existenzialsein, denn es ist, wie er selber sagt, das

esse, welches das Geschöpf von Gott als Ursache erhielt, das von der
Ursache in das Geschöpf als aktuelle Wirkung überging und das zu sein

anfing und das daher dem Geschöpfe anderswoher kam : « quod aliunde
ad esse venit et ex causa praecedente in actum profluxit ut esse inci-
peret. » Demgegenüber kann das « quod est » als das id, das existierend

wird und das schon bei Boëthius immer eine « forma » bedeutete und
das hier der Existenz direkt gegenübergestellt wird, nicht anders

gedacht werden als die Wesenheit. Alle bisherigen Vertreter der Real-
distinctio haben mehr und weniger klar aristotelische Gedanken
verarbeitet. Das ist unserer Meinung nach auch bei den'folgenden der Fall-

Ii. Der Entwicklungsgang in der arabisch-jüdischen Philosophie.

Vielleicht wird man sich daran stoßen, daß wir in der Entwicklungsgeschichte

der Realdistinctio dem Neuplatonismus keinen besonderen

Platz einräumen. Und das, trotzdem große Scholastiker des XIII. Sae-

culums, sogar Thomas von Aquin, auf neuplatonische Gedankengänge
bei Begründung der berühmten Distinctio sich beriefen. Wir leugnen
nicht, daß man nicht auch in gewissen neuplatonischen Werken
vereinzelte Anhaltspunkte für unsere Frage finden kann. Ob sie aber dem

wahren Geiste des Neuplatonismus, so, wie wir ihn heutzutage nach

viel gründlicheren historischen Forschungen kennen, entsprossen sind,
oder vielmehr als Fremdelemente in denselben hineingetragen wurden,
das ist eine ganz andere Frage. Wir konnten uns nie überzeugen, daß

der Geist der ersten neuplatonisch-römischen Schule Plotins (204-269)
die grundlegend ist für den ganzen nachherigen Neuplatonismus, der

1 « Sunt autem in rebus alia, quae nec principium habent nec linem et haec
aeterna nominantur ; alia, quae principium quidem habent, sed nullo fine clauduntur
et dicuntur perpctua ; alia quae initium habent et finem et haec sunt temporalia.
In primo ordine id constituimus, cui non aliud est esse et id quod est, id est, cujus
causa et effectus diversa non sunt : quod non aliunde, sed a semetipso subsistere
habet : ut est solius naturae genitor et artifex. Illud vero, cui aliud est esse et id
quod est i. e. quod aliunde ad esse venit et ex causa praecedente in actum profluxit
ut esse inciperet, natura est, quae mundum continet omnem. » Erud. didasc. 1. I.
c. 7. (P. L. 176. 745).



126 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

Realdistinctio günstig sein konnte. Der eminent monistisch-emana-
tistische Zug dieses Systems und dann vor allem die Auffassung : Gott
wäre überhaupt über jedem Sein und das Sein wäre erst dem voùç, dem

Erstemanierten, zuzuteilen 1, scheint doch der Theorie : Gott und
Kreatur unterscheiden sich, weil in Gott Essenz und Existenz identisch
und in der Kreatur real verschieden sind, nicht sonderlich günstig zu
sein. Von der zweiten neuplatonischen-sytischen Schule Jamblichs

(t 333) brauche ich nichts zu sagen. In der dritten atheniensischen

Schule mit Proclus (410-485) an der Spitze, vollzog sich bereits eine

starke aristotelische Infiltration im Neuplatonismus, die in Manlius
Boëthius und teilweise auch in dem berühmten Liber de causis zum
Ausdrucke kam, während Pseudo-Dionysius, der ebenfalls mit dem
Verfasser de causis der Schule des Proclus angehört, den reineren
Neuplatonismus vertritt. Man begreift, daß Dionysius, der unterdessen
ein « Pseudo-Dionysius » geworden, vorsichtiger als früher und im
Lichte des prokleischen Systems, das er verkörperte, interpretiert wird.
Tatsächlich aber scheint, wie Roland-Gosselin richtig bemerkt2, sowohl

Proclus selber in seiner Institutio theologica 3, als auch der Verfasser

de Causis 4 Gott dén absolut Einen noch ganz im plotinischen Sinne
als etwas Seinsloses aufgefaßt zu haben. Der Neuplatonismus als solcher
scheidet daher für uns als Quelle der Realdistinctio aus.

In der arabischen Philosophie steht als Vertreter der Realdistinctio
im Vordergrunde Avicenna — Ibn Sina (f 1037). Auch er hat aristotelische

Ideen verarbeitet. Seiner Beweisführung liegen die Begriffe des

ens necessarium und contingens zugrunde. Weil Gott das absolut
notwendige Sein ist, das keine Ursache hat, noch aus seiner Wesenheit sein

und nicht sein kann, sondern innerlich notwendig ist5, muß die Existenz
« eine Bedingung für die Konstitution der Wesenheit des notwendig
Seienden » sein, d. h. die Wesenheit ist die Existenz selbst. 6 Dagegen
ist jedes ens contingens aus seiner Wesenheit so, daß es sein und nicht
sein kann, und wenn es ist, muß es eine Ursache haben, die ihm die

Existenz gibt. 7 Das Dasein kommt ihm also von außen als etwas der

1 En. 5. 1. 3 c. 12 ; En. 6. I. 9 c. 6.
2 Le «ente et essentia», 148.
3 Instit. theol. (Ed. Didot, in der Ausgabe Plotins) CXV ; CXIX ; CXXIII.
4 De Causis, éd. Bardenhewer, § 20.
5 M. Horten, « Die Metaphysik Avicennas », übersetzt (aus dem Arabischen)

und erklärt. Halle 1907, S. 62.
6 Das. S. 512.
7 Das. S. 63.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 127

Wesenheit Fremdes hinzu. 1 Sowohl die arabisch-deutsche, als auch die

früheren arabisch-lateinischen Übersetzungen der Metaphysik Avicennas

bezeugen unleugbar die Realdistinctio von Essenz und Existenz in

jedem ens contingens. 2 Und wohlverstanden, es handelt sich um die

aktualisierte Wesenheit und Existenz, denn, lehrt Avicenna, auch in
den ewig hervorgebrachten Seins — solche hatte Avicenna angenommen

—, die also immer aktuell existierten, ist diese Compositio von Essenz

und Existenz als Akt und Potenz vorhanden. 3 Und vielleicht bestätigt
nichts mehr die Realität dieser Compositio als seine irrtümliche
Behauptung : die Existenz sei in allen Kreaturen nur ein zur Wesenheit

hinzugetretenes A ccidens. 1 Hier verwechselt also Ibn Sina das Accidens

logicum und ontologicum oder praedicabile. und praedicamentale. Wahr
ist es, daß die Existenz jedes ens contingens zum fünften Praedicabile

zur zufälligen Aussageweise gehört. Falsch ist es, daß die Existenz
der kreatürlichen Substanz ein Accidens praedicamentale ens in alio
sei. Sie bildet vielmehr ein substanzielles Mitprinzip der aus Wesenheit
und Dasein aktualisierten Substanz.

Hat Avicenna für seine seltsame Theorie Vorlagen benützt Woher
hat er seine Auffassung von der Existenz als Accidens Wir sind
darüber noch sehr unvollkommen unterrichtet. Nach Averroes hätte
Avicenna aus den Lehren der spekulativen islamitischen Theologen
geschöpft. 5 Diese scheinen allerdings, abgerechnet die Existenz als

Accidens, ziemlich allgemein, auf Grund der Kontingenz der Welt und
der Creatio, die Realdistinctio von Essenz und Existenz verteidigt zu

haben. Ihnen folgte später, so scheint es, Algazel (f im) in seiner

Destructio philosophiae, den Siger bekanntlich mit Thomas in Beziehung
brachte. Es wäre das jene Mittelstellung : Realdistinctio ohne Existenz
als Accidens Aber woher Avicennas Fassung : Realdistinctio mit

1 Das. 512-13 ; 49.
2 Horten, op. cit. S. 48-49 ; 62-69 ; 512-13. Vgl. die lateinische Übersetzung

der Metaphysik. Venedig 1908 ; Met. I. 7 u. 8 ; IV. 1. 2. 3 ; VIII. 3-6 ; IX. 1. 4.
3 « Quod enim respectu suiipsius habet, aliud est ab alio quod habet ab alio

a se et ex his duobus acquiritur ei esse id quod est, et ideo nihil est, quod omnino
sit expoliatum ab omni eo, quod est Potentin et possibilitate respectu sui ipsius, nisi
necesse esse. » Met. I. 8. 74 a. Vgl. dazu Rotand'-Gosselin, Le « de ente et essentia »,

p. 154; derselbe «De distinctione inter essentiam et esse apud Avicennam et
D. Thomam. » Xenia thomistica (1925), v. III. p. 285.

4 Horten, das. 69; 512-13.
6 Vgl. M. Horten, Die Hauptlehren des Averroës nach seiner Schrift die

Widerlegung des Gazali. Bonn, 1913, S. 189. 5 (arabisch-deutsche Übersetzung).



128 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

Existenz als Accidens Es gab auch vereinzelte Korantheologen, welche
der Existenz der kontingenten Dinge im Sinne Heraklits nur ein

«Augenblickssein» gaben.1 Aber so hat Avicenna die Existenz durchaus
nicht aufgefaßt. M. Horten hat ziemlich überzeugend nachgewiesen,
daß Avicennas ganze Theorie schon in Alfarabis (f 950) Buch der
« Ringsteine » vorlag. 2 Woher hatte sie Alfarabi Das ist vorläufig
schwer zu sagen. Vielleicht könnte man an einen Einfluß des Neu-
platonismus denken, der in seiner stark monistischen Tendenz die
irdische Substanz überhaupt nur als ein Conglomérat akzidenteller

Formen auffaßte, — wenigstens Plotin. Hierüber muß die Zukunft
weiteres Licht verbreiten.

Einen scharfen Gegner erhielt Avicenna und die Realdistinctio
überhaupt in Averroes — Ibn Roschd (f 1198). Er stellt die

Kontingenz der Welt als solcher überhaupt in Frage. 3 Weiter ist es

eine falsche Lehre, wenn Avicenna behauptet, « das Dasein, das
Existieren des Dinges trete zur Wesenheit von außen real hinzu und
verhalte sich in ihr wie ein äußeres Accidens ». 4 Auch den Satz : das

Kontingente enthalte eine Vielheit, läßt er nicht gelten. 5 Averroës war
also offenbar überhaupt ein Gegner der Realdistinctio von Wesenheit und
Existenz, auf den sich daher später die lateinischen Averroisten, wie

Siger von Brabant und Jandunus, mit Recht berufen konnten.
Merkwürdigerweise wird der Rabbi Mosis Maimonides (f 1204)

unter den Anhängern der Realdistinctio völlig übergangen. Und doch
hat er Avicennas Lehre mit voller Klarheit, und formell von Essenz

und Existenz redend, wieder aufleben lassen und den Realunterschied

von Essenz und Existenz in den Kreaturen zur Unterscheidung von
Gott gemacht. 6

1 Vgl. Horten, Die philosophischen Probleme der spekulativen Theologie im
Islam. Bonn 1910, S. 65-67.

2 Vgl. M. Horten, Das Buch der Ringsteine Farabis. Beitr. zur Geschichte
der Phil, des Mittelalters. B. V. H. 3 (1906), S. io-n.

3 M. Horten (arabisch-deutsche Übersetzung der distinctio destructionis),
Hauptlehren des Averroës, 189. 6-26.

4 Das. 204, 26 ; 205. 12 ; 167. 35.
5 Das. 167. 1233. Horten's deutsche Übersetzung stimmt diesbezüglich mit

dem Texte der frühern lateinischen Übersetzungen durchaus überein.
6 « Notum est, existentiam esse Entis accidens ideoque rem esse adventitiam

ipsius quidditatis Entis, sed non in Deo, id quod darum est et manifestum in iis
quae existentiae suae causam habent. In eo vero, qui existentiae suae nullam
causam habet, existentia nihil aliud est, quam ipsius essentia. » Rabbi Mosis
Majmonidis «liber Doctor Perplexorum » (ed. Basileae 1629). P. I. cap. 57. p. 93.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 129

III. Die Realdistinctio im XIII. Jahrhundert bis Thomas von Aquin.

Vorläufig steht Wilhelm von Auvergne oder Guillelmus Parisiensis
1249), der vom Jahre 1223 an machtvoll, zuerst als Lehrer, dann

als Bischof von Paris, in die Ereignisse der Pariser Universität
eingriff, an der Spitze dieser dritten Entwicklungslinie. 1 In seinen beiden

vor 1230 verfaßten Werken «de Trinitate » und ade Universo » nimmt
er wesentlich im gleichen Sinne Stellung zu unserer Frage. In ihm laufen
die beiden vorigen Entwicklungslinien faktisch zusammen, teilweise

sogar durcheinander, mit einer genaueren Präzision der Formeln und
Termini.

Mit ausdrücklicher Berufung auf Boëthius greift er den Gedanken

vom Unterschiede des kategorialen Seins und dem Sein an sich wieder
auf. In Gott, dem das Sein, und daher auch das Bonum substantialiter
zukommt, sind Wesenheit und Existenz ein und dasselbe : « sint res una

per omnem modum ». 2 Das ist auch der Grund der absoluten Einfachheit
Gottes 3, während in den Engeln zwar keine Compositio von Materie
und Form ist, wohl aber, wie Boëthius gelehrt, die Compositio von
« quod est » und « quo est », oder « hoc et hoc ». 4 Den partizipierten
Dingen kommt das Sein und folglich auch das Gute nur per attribu-
tionem accidentalem zu, d. h. weil sie ihr Sein von außen s, von einer
Ursache haben 6, liegt es nicht in ihrer Wesenheit selbst, sondern es ist
ihnen zufällig, sodaß sie aus einer Zweilieit bestehen : aus Sein und
Potenz.7 Sie sind zusammengesetzt aus dem « quod est » und « quo est ».

1 Vgl. St. Schindele, Beiträge zur Metaphysik des Wilhelm von Auvergne.
München 1900, S. 10 ff.

2 De Trinit. (Ed. Aurcliae 1674), c. 1 p. 2 b, « ad hunc modum et ens, cujus
essentia est ei esse et cujus essentiam praedicamus cum dicimus est : ita ut ipsum
et ejus esse quod assignamus cum dicimus est, sint res una per omnem modum. »

3 Ib. c. 1 p. 1 b.
4 « Quia omne simplex esse suum et id quod est unum habet. Quod est dicere,

quia in vere simplici, de quo ipse (Boëthius) loquitur, non est aliud quod est ali-
quid et quo est sive esse. » P. II. de Universo P. II. c. 8. G.

5 De Xrinit. c. 6. p. 6 b.
6 lb. « Post hoc loquemur de esse secundo, quod nominatur esse

Potentiale et hujusmodi est esse quod coepit esse. Esse ergo indigentiae est,
quod eget alio ad hoc ut sit nec venit in esse, nisi alio dante esse. »

7
« Quoniam autem ens potentiale est non ens per essentiam, tunc ipsum

et ejus esse, quod non est ei per essentiam duo sunt révéra et alteram accidit
alteri nec cadit in rationem nec quidditatem ipsius. Ens igitur secundum hunc
modum compositum est et resulibile in suam possihilitatcm et suum esse. » Ib. c. 7.

p. 8 b.



130 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

« Et omne aliud ens (außer Gott) est quodammodo compositum ex eo,
quod est et ex eo quo est sive esse suo sive entitate sua. »1

Welchen Einfluß Avicenna auf Wilhelm ausübte, zeigt sich darin,
daß er, seinen Gedankengang vom ens necessarium und ens potentiate
entwickelnd, die Existenz der Kreatur, wie jener, zu einem bloßen
Accidens stempelte. Von dem absolut notwendigen Sein, d. h. Gott, ist
das Sein schlechterdings untrennbar, « inseparabile 2

», weil es ihm
allein wesentlich zukommt und mit ihm allein absolut identisch ist :

« primo principio cui soli essentiale est et unum cum eo in ultimitate
unitatis. » 3 Dagegen ist das potenzielle Sein erschaffen und ist von der

Existenz verschieden, weil es dieselbe empfing. Von ihm ist also das

Sein trennbar, weil es ihm nur von außen zur Substanz und Wesenheit

als Accidens hinzukomme. 4 Ganz im Sinne Avicennas hat auch der
Parisiensis die Existenz als accidens « logicum » mit dem accidens prae-
dicamentale verwechselt.

Aus zwei Quellen schöpfend, Boëthius und Avicenna, hat auch
Wilhelm von Paris ausgesprochen aristotelische Ideen verarbeitet, sie
aber in klarere Formeln und Termini geprägt. Er spricht ausdrücklich

von Essenz und Existenz. Leider hält er die kreatürliche Existenz für
ein Akzidens wie Avicenna. In welchem Sinne sich Essenz und Existenz
als Akt und Potenz zueinander verhalten, war ihm sicher nie klar.

Mit Alexander von Haies (f 1245), der vor 1230 noch mit
Wilhelm Parisiensis in Paris dozierte, beginnt die erste Franziskanerschule.

Ist diese Schule in ihrer Stellung zur Realdistinctio objektiv
richtig gewertet worden Wir möchten es bezweifeln. Vorerst hat
man der ganzen ersten Franziskanerschule, also' Alexander, Rupella und
Bonaventura, den Vorwurf gemacht, es wäre bei ihnen nur die Rede

von der abstrahierten allgemeinen Wesenheit, « l'essence ou la nature
abstraite », also nicht von der aktualisierten Natur. 5 Wäre dem wirklich
so, dann hätte die Schule mit unserer Frage nichts zu tun. Niemand

leugnet den Realunterschied zwischen der abstrahiert-allgemeinen
Wesenheit und ihrer Existenz. Alexander von Haies traf noch ein

1 P. II. de Universo, P. II. c. 8.
2 P. I. de Universo, P. I. c. 3.
3 P. II. de Universo, P. II. c. 8.
4 « Omne hujusmodi causatum est possibile esse per se, et est recipiens esse

supra se quod est aliud ab ipso et propter hoc est in eo potentialiter sive

possibiliter, quoniam est ei accidens, hoc est adveniens ei et receptum ab ipso
supra totam complétant essentiam suara. » P. I. de Universo, P. I. c. 3.

5 Roland-Gosselin O. P., Le « de ente et essentia », p. 167-



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 13*

besonderes Mißgeschick. Auf Grund eines Kommentars in die aristotelische

Metaphysik, der gar nicht ihm gehört, sondern seinem Ordensbruder

Alexander von Alexandria (f 1314 4) hat man ihn, auch Suarez 2,

den Gegnern der Realdistinctio eingereiht.
Wir werden Rupella aus Gründen, die wir nachher nennen werden,

eine besondere Stelle einräumen. Alexander und Bonaventura gehören

zusammen, denn sie stimmen wesentlich überein. Beide reden viel von
einem « quod est » und « quo est ». Aber der Grund der Verwirrung
und daher auch der verschiedenen Interpretationen ihrer Lehre liegt
darin, daß sie der Formel « quod est » und « quo est » mehrere ganz
verschiedene Bezeichnungen unterlegen. Bald meinen sie damit das

Verhältnis von Absfractum und Conoretum, bald von Natur und Suppo-
situm (Person), selbst von Materie und Form 3, und zuweilen ist das

« quo est » in einer Frage das, was sie unter quod est in einer anderen

verstehen. 4 Das ist übrigens auch bei Albert und selbst im späteren
Thomismus noch der Fall, sogar bis heute. Dennoch reden beide,
Alexander und Bonaventura, von einem besonderen « quo est » und
« quod est », die in Gott identisch, in der Kreatur aber real
verschieden sind. Welchen Sinn geben sie der ersteren These Welchen
der letzteren

a) In Gott. Die Frage dreht sich hier um die absolute Einfachheit
der göttlichen Wesenheit im Gegensatz zur kreatürlichen. Alexander
stellt die Frage formell : « an simplicitas sit proprium divinae essen-

tiae. » 5 Dieselbe Frage stellt Bonaventura. 6 Wie lautet die Antwort
Beide berufen sich auf das berühmte Dictum des Boêthius : « in omni
eo quod est citra primum differt ,quod est' et ,quo est'. » Beide lehnen

von Gott jede Compositio ab. Daselbst unterscheidet Alexander
ausdrücklich die Compositio « quod est » und « quo est » von derjenigen

1 Vgl. Hurter S. J., Nomenciator, II. col. 469.
2 Disp. metaph., disp. 31. sect. I. n. 12 (v. 26. 228).
3 Vgl. Alexander von Haies, Summa theol. (Ed. Quaracchi), lib. I. P. II.

Iuquis. II. tr. I. q. 1 a. 4 (Tom. I, n. 348) ; Ib. tr. 2. sect. 1. q. 1 (n. 39?).
Bonaventura, I. Sent. D. 23. a. 1. q. 3 (Ed. Quaracchi, v. I. p. 408).
4 Das ersehen wir aus Alexander selber, wenn er im gleichen Artikel sagt

« quo est, hoc est significando essentiam ut essentiam et ,quod est' significando
essentiam ut in habente illam », und dann wieder : « ens enim dicit ,quod est' ;

,quod est' autem potest dicere vel ipsam naturam, quae est essentia, vel ipsam
rem naturae quae est personae », 1. c. n. 348.

5 Sum. th. Lib. I. P. I. Inquis. I. Tr. 1 q. 3. c. 3 (Tom. I), n. 33.
8 I. Sent. D. 8. P. II. a. 1 q. 2 : « utrum summa simplicitas soli Deo con-

veniat » (v. I. 167).



132 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

von Materie und Form ; ferner von jener der « forma universalis » im
Abstractum gegenüber dem Concretum — homo, humanitas —, welch
letztere jene von Materie und Form schon voraussetzt. 1 Nach ihm gibt
es also in den Dingen eine Compositio « quod est » und « quo est » außer
und neben jener von Materie und Form und der essentia abstracta und
dem Concretum. Trefflich bemerkt er : das «quo est » und «quod est » als

Componentia sind nicht schon in sich entia, sondern beide zusammen

nur Principia des kreatürlichen Seins. 2 Bonaventura's Ansicht stimmt
damit überein. Nur führt er alle kreatürlichen Compositionen auf Akt
und Potenz zurück. 3 Weil alle Kreaturen ihre Existenz von Gott
haben, ist in jeder Kreatur die differentia entis et esse 4, und die ist
nichts anderes als das « quod est » und « quo est » des Boëthius. 5

Soweit bisher ersichtlich, ist hier tatsächlich von einer realen

Compositio in der Kreatur die Rede, die weder mit Materie und Form
noch mit jener von essentia abstracta und Concretum etwas zu tun hat.
Im Gegenteil, die « forma universalis » wird von diesem « quod est »

und « quo est » ausgeschlossen.

b) In der Kreatur. Wir haben im Obigen dieser Frage schon

vorgegriffen. Die Sache brachte es mit sich. Welche Bedeutung gab
Alexander jener Compositio von « quod est » und « quo est » in der
Kreatur Darüber gibt er uns gleichsam ex professo Aufschluß, da wo
er «de simplicitate et compositione creati » handelt. 6 Wir dürfen aus

der außerordentlich komplizierten Abhandlung nur die Hauptresultate
erwähnen. Von allen kreatürlichen Kompositionen ist jene, die Boëthius
de hebdomadibus mit der Formel « quod est » und « quo est », gelehrt7,
für Alexander die grundlegenste. Allerdings ist die Realität dieser

1
« Nec (Deus est) compositum ex aliis : sicut est in omni creatura per se

existenti ; nec componibilis cum alio ; sicut est materia, quae est componibilis
formae et formae componibilis materiae et ipsum quo est componibile ei quod est ;
nec compositioni contingens : sicut forma universalis, quae supponit ante se com-
positionem ex materia et forma sicut forma universalis homo vel humanitas,
quae advenit constituto ex anima rationali et corpori. » Ib. n. 33.

2
« Quod est » et « quo est » prout dicunt principia esse cujusque non

habent esse ut ens, sed sicut entis ». Ib. n. 33 (ad 3).
3 « Creaturae vero compositae sunt quia habent esse mixtum ex actu

et potentia ». I. Sent. D. 8. P. II. a. 1 q. 2 (168).
4 « Tertia differentia (entis et esse) est in omni creato : quia enim omne,

quod est praeter Deum, aeeipit esse aliunde. » Ib.
6 Ib. ad ium.
6 Sum. th. Lib. II. P. I. Inquis. I. Tr. II. q. II. Tit. II. n. 56-62 (Tom. II.

p. 70-76).
7 lb. n. 56 (71).



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 133

Distinctio oder Compositio neuestens noch, und nicht ohne Scharfsinn,
entschieden bestritten worden. 1 Das zwingt uns, der Frage unsere
besondere Aufmerksamkeit zu widmen. Es liegen faktisch zahlreiche
Mißverständnisse vor, die wir durch eine genauere Beschreibung heben

möchten, und zwar Punkt für Punkt.
Nach Alexander von Haies selbst gehört jene Compositio :

1. In die Klasse der wahren Kompositionen : « quae verae dicuntur
compositiones », im Gegensatze zu den bloß potenziellen Zusammensetzungen,

in denen ein Ganzes nur aus potenziellen Teilen besteht.2
2. Jene boëthianische Compositio von « quod est» und «quo est»

ist in den kreatürlichen Dingen der Reihenfolge nach früher als jede
andere, früher auch als jene von Materie und Form, die Alexander
bekanntlich, im Gegensatze zu den Thomisten, allen Kreaturen, den

geistigen und körperlichen zuschrieb : « Dicendum, quod communior
est et prior naturaliter compositio ex ,quo est' et ,quod est' quam
materiae et formae, sicut jam dictum est. »3 Daher kann er dann

anderwärts, wieder in Anlehnung an Boëthius, sagen : auch wenn jene
Philosophen recht hätten, die da behaupten, Engel 4 und Menschenseele

5 wären nicht aus Materie und Form zusammengesetzt, so wären
sie doch aus « quo est » und « quod est » zusammengesetzt und würden
sich dadurch von Gott unterscheiden.

3. Jene Compositio von « quo est » und « quod est » ist daher auch

tiefer als jede andere, auch als die von Materie und Form. Denn auch

in den aus Materie und Form zusammengesetzten Dingen sind die

Form für sich und die Materie für sich als solche, d. h. als Bestandteile

wieder aus « quo est » und « quod est » zusammengesetzt6, denn
auch sie, d. h. die Form für sich und die Materie für sich, haben ihr

1 Vgl. V. Sinistrero, La distinzione fra essenza ed esistenza in A. di Haies.
Rivista di Filosofia Neoscol. Anno XXII, fasc. I-II (1930), p. 62-72.

2 Ib. n. 58 (73). 3 Ib. n. 60 (75).
4 « Ad quod dicendum quod licet secundum quosdam philosophos

intelligente, quae dicitur angelus, sit forma sine materia, videtur tarnen dicendum,
quod sit compositum ex materia et forma. Quod si aliquibus videbitur, quod sit
forma per se ens sine materia, habebit compositionem ex ,quo est' et ,quod est'. »

S. Th. P. I. 1. II. Inquis. II. Tr. II. q. i. a. 2 (II. n. 106. pag. 135).
5 lb. Inquis. IV. Tr. I. Sect. I. q. II. Tit. II. c. I. (II. n. 328. p. 399).
6

« Ad objectum au tern in contrarium dicendum quod, licet materia et forma
et quod ex iis extendatur ad omnia, nihilominus tarnen alia compositio (,quo est'
,quod est') est universalior, quia se extendit secundum quemdam modum ad ea,
quae sunt formae, vel quae sunt materiae et formae esse in forma vel esse in
materia. » II. n. 60 (75).

Divus Thomas. 10



134 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

Sein « effektive » von Gott.1 So konnte Alexander mit Recht und
ohne Selbstwiderspruch sagen, die berühmte Compositio von « quo est »

und « quod est » sei in « formis secundum seipsas acceptis, ubi non
invenitur compositio materiae et formae ». 2 Wir betonen, « ohne

Selbstwiderspruch ». Denn Alexander verleugnet damit seine Theorie nicht :

jedes Geschöpf besteht aus Materie und Form. Er behauptet nur : der
Form für sich und der Materie für sich kommt noch die weitere

Compositio von « quo est » und « quod est » zu. Er führt also die

letzte physische Compositio noch auf eine metaphysische zurück. Das
ist wichtig und löst manche Einwände, die man gegen die Realität
unserer Compositio ins Feld führte. 3 Ganz logisch sagt Alexander, die

Einheit des « quo est » und « quod est » sei inniger als die von Materie
und Form, und das eine könnte von dem anderen ausgesagt werden 4,

denn das « quo est » und « quod est » in ein und derselben Form oder
Materie ist doch sicher inniger geeinigt als Materie und Form, die nur
in einem Dritten übereinkommen. Deshalb können sie auch voneinander

ausgesagt werden, während die Materie nie die Form, und die Form
nie die Materie ist. Folgt daraus die reale Identität von « quo est »

und « quod est » Keine Rede Denn die Innigkeit der Vereinigung
Zweier bestätigt ihre Verschiedenheit und die reale Verschiedenheit
Zweier hängt nicht von der Innigkeit ihrer Vereinigung, sondern von
der Verschiedenheit der Componenten ab. Weiter Weil das « quo est »

und « quod est » als Componenten ein und derselben Form oder Materie
angehören, kann Alexander logisch sagen : Diese Compositio ist nicht
aus fremdem, « ex aliis », wie die physische aus Materie und Form im
physischen Suppositum. 6 Ferner, weil unsere Compositio eine

metaphysische ist, wodurch noch nicht das Naturding schlechterdings entsteht,,
wird sie von Albert und Alexander eine compositio « secundum rationem »

genannt, im Gegensatze zur physischen Konstitution des Suppositums. 6

1 Ib. n. 59 (74-75)- 2 Ib. n. 58 (73 sol.).
3 Vgl. Sinistrero, Riv. d. Fil. Neo-scol. 69-70.
4 « Praeterej, majoris unitionis sunt ,quo est' et ,quod est' quam materia

et forma : unum enim de altero dicitur ; quod non est reperire in materia et forma. »

II. n. 60 ad obj. (75).
5 I. n. 33 ad 3 (53) ; II. n. 59 (74 sol.).
6 « Sunt enim quaedam compositiones secundum rationes, quaedam vero in

esse simpliciter. » II. n. 58 ad 1 (73). Zu den ersteren rechnet Alexander mit
Albert die von « quo est » und « quod est ». Daraus zog man den Schluß : also
ist die Distinctio von « quo est » und « quod est » eine rein logische, « secundum
rationem ». Dieser Schluß ist unseres Erachtens ganz irrig, wie das « esse
simpliciter schon andeutet. Vgl. Riv. d. Fil. Neo-scol. 69.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 135

Alles das spricht gar nicht für den logischen Charakter des « quo est »

und « quod est ».

4. Endlich ist, nach Alexander, jene Distinctio von « quo est » und
« quod est » die allgemeinste, « communior » 1, so allgemein, daß sie

selbst auf Gott Anwendung findet. Aber in Gott sind « quo est » und
« quod est » identisch, in allem anderen bilden sie eine « compositio »,

und zwar die absolut erste, die Gott und Geschöpf scheidet, also die

eigentliche Wurzeldifferenz. 2

So Alexander. Bonaventura ist etwas reservierter. Doch gibt auch

er dieser Compositio den Primat vor jener von Materie und Form,
die er jeder Kreatur zuerteilt. 3

Formell und explizite sprechen Alexander und Bonaventura nicht
von einer Distinctio essentiae und existentiae. Aber sachlich bedeutet
das « quod est » und « quo est », dessen Identität in Gott die absolute

Wesenseinfachheit begründet und dessen Differenz in den Kreaturen,
weil sie die Existenz empfangen haben, die erste, tiefste Compositio realis

begründet, nichts anderes als die Realdistinctio von Essenz und Existenz
in jedem kreatürlichen Wesen.4 De Wulf hat sie ihm daher mit Recht

zugesprochen.5
Johann von Rupella (f 1245) räumen wir einen eigenen Platz ein,

nicht bloß, weil er Alexander's Nachfolger auf dem PariserLehrstuhl war
und seine literarische Tätigkeit noch in die voralbertinische Zeit fällt,
sondern weil er in der ersten Franziskanerschule der einzige war, der
in den geistig kreatürlichen Wesen — Seele, Engel — jede Compositio
von Materie und Form entschieden ablehnte. 6 Das hat ohne Zweifel
einen Einfluß gehabt auf eine noch stärkere Betonung der Distinctio
von Essenz und Existenz in den Kreaturen. Faktisch haben wir bei

Rupella ein « quod est » und « quo est », das, mit ausdrücklicher

1 II. n. 60 (75).
3 « In Primo (Gott) enim est reperire ,quod est* et ,quo est', licet non secundum

rationem compositionis ; descendit ergo ab identitate omnimoda ejus ,quod
est' cum eo ,quo est', differentia prima hujus ab illo. » II. n. 61 (76).

3 II. Sent. D. 3. P. I. a. 1. q. I. (Tom. 2. 89 ss.) ; Dist. 17. a. 1. q. 2. (413 ss.).
Daselbst sagt er, für die Seele genüge das « quod est » und « quo est » noch
nicht ; es müsse die Compositio von Materie und Form noch hinzukommen.

4 Alexander schützt unsere Interpretation prägnant in den folgenden Worten :

« Quod conveniat omni creaturae videtur eo, quod mUlum creatum est sua
essentia nec a se habet esse sed aliunde dependet ; ergo in creatura omni ,quo est'
et ,quod est' différant. » II. n. 59 (74).

5 Hist. d. 1. phil. médiévale. Louvain 1924, I. 330.
6 Summa de Anima (Ed. Domenichelli, Prato 1882). P. I. XI. u. XIII.



136 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

Berufung auf Boëthius 1, nur in Gott absolut identisch ist kraft seiner
absoluten Wesenseinfachheit. 2 Dagegen ist das gleiche « quod est »

und « quo est » bei Rupella eine entitative « compositio » im Sinne von
« partes essentiales », eines jeden kreatürlichen Seins, weil es Kreatur ist,
d. h. von Gott empfangenes Sein besitzt. 3 Es ist in den geistigen
Kreaturen die einzige Compositio, welche dieselben von Gott
unterscheidet, weil es absolut einfach ist und welche auch das Geistig-
geschöpfliche vom Körperlichen unterscheidet, da in letzterem noch
Materie und Form hinzukommen.4

Aber welchen Sinn gab Rupella seinem « quo est » und « quod est »

Das ist die springende Frage. Zum voraus die Bemerkung, daß auch

bei ihm, wie bei Alexander von Haies, die Formel verschiedene

Bedeutungen hat. Doch, welchen Sinn gibt er ihr als Grundunterschied
zwischen Gott und Kreatur Die Antwort ist nicht so leicht. Für uns
etwas orientierend ist es, daß Rupella selbst öfter statt quo est und

quod est die Formel « essentia » und « ens » setzt. 5 Welchen Sinn gibt
er dem « essentia », welchen dem « ens »

a.) Das « essentia ». Meint er damit die im Singulären aktualisierte

Wesenheit, oder aber nur — so hat man ja die ganze Franziskanerschule

charakterisiert6 — die abstrahierte allgemeine Wesenheit Ich
halte letzteres heute noch für absolut unhaltbar, denn erstens : keine
abstrahierte Wesenheit ist als solche ein immanenter Teil des physisch
Singulären ; nun betrachtet aber Rupella das « quo est » und « quod
est », d. h. das « essentia » und « ens » als « partes essentiales » des real

Existierenden, und zwar analog wie Materie und Form. Weiter :

zweitens sind « quo est » und « quod est » essentia-ens nach Rupella

1 Ib. I. XIII. (S. 119.)
2 « Proprie vero et absolute simplex est, in quo non est compositio materiae

et formae nec differentia ejus, ,quod est' et .quo est' ut Dens. » Ib. I. XXIII.
3 « Sic ens creatum (cum) non sit ens nisi ab alio, quod est principium primnm

et per illud, a quo dependet, apparebit, quod differt in eo ,quod est' et .quo est'
(sc.) ens et essentia. » lb. I. XIII (120).

4 « Communiter dicitur simplex in comparatione et secundum se quodammodo
simplex ut spirituales substantiae, quae comparatione elementorum simplicia
dicuntur et etiam in se quodammodo. Non enim habent compositionum quae est

ex materia et forma ; habent tarnen compositionem ejus ,quod est' et ,quo est'.
Proprie et absolute simplex est, in quo non est compositio materiae et formae,
nec differentia ejus ,quod est' et ,quo est', ut Deus. » Ib. I. XXIII (134) I lb.
XLIII (187).

5 Ib. I. XIII (119 u. 120).
6 Roland-Gosselin O. P., Le « de ente et essentia », 167-168.



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 137

von Gott erschaffen, ja sogar allein von Gott ans nichts, « ex nihilo »

hervorgebracht. 1 Kein Mensch wird das von der abstrahiert allgemeinen
Wesenheit sagen. Drittens : zwischen abstrahierter Wesenheit und dem

Singulären ist allerdings ein Realunterschied. Aber nie entsteht aus
beiden zusammen eine Compositio realis. Nun aber bilden « essentia » und
« ens » nach Rupella eine reale Compositio, ja sogar die erste, die in der
Kreatur überhaupt ist. 2 Und viertens : diese Compositio ist so eminent,
daß sie einerseits Gott und Kreatur, anderseits kreatürlich Geistiges

und Körperliches unterscheidet, wie wir oben hörten. Kein Zweifel,

Rupella spricht mit dem « quo est » von der aktualisierten Wesenheit

ß) Was meint er mit dem « quod est » oder « ens ». Ist es wirklich
identisch mit Suppositum, ähnlich wie Boëthius es gefaßt hatte 3 Wir
leugnen nicht, daß Rupella dann und wann so zu reden scheint. Das
kommt daher, weil die Kreatur erst im Suppositum existierend wird.
Wer aber Rupellas Texte genau analysiert, entdeckt bald, daß das

« quod est » oder « ens » nicht das Suppositum bedeuten kann, sondern

nur die Existenz, denn erstens nennt Rupella das « quod est » oder « ens »

einen essentiellen Teil des Gewordenen. Nun ist aber das Suppositum
nie eine pars essentialis eines Dinges, sondern es setzt die Dingnatur
schon voraus ; zweitens nach Rupella ist das « quod est » oder « ens »

ein Teil, «pars» des Gewordenen. Dagegen ist das Suppositum immer
das totum, das Ganze.

Nach der natürlichsten Interpretation treten hier Essenz und
Existenz als die zwei Correlativa einander gegenüber in dem Sinne :

das Geschöpf ist seiner Natur nach eine gewordene Wesenheit, d. h. ein

Wassein, das die Existenz von Gott empfing, weil es nicht aus sich seihst

seiend ist : « Est ergo in qualibet creatura ens « quod est » sc. ipsum
ens differens ab eo « quo est » sc. sua essentia : quia cum sit ens per
participationem, non est ens sua essentia. »4 Rupella bestätigt mit
diesen Worten selbst das, was wir oben gesagt.

Unsere Darstellung der ersten Franziskanerschule weicht wesentlich

1
« Alio (autem) modo dicuntur partes essentiales materia et forma et hae

partes solum inveniuntur in illis, quae a Deo sunt de aliquo, non autem in his
quae a Deo sunt de nihilo. Dicendum ergo est, quod spiritualia ut anima
spiritualis compositionem habcnt ex partibus essentialibus, quae partes sunt
.quod est' et ,quo est', quae sunt a Deo et de nihilo et non habent
compositionem, quae est ex materia et forma. » Ib. I. XIII (120-21),

2 Ibidem u. I. XXIII (134).
3 Vgl. Roland-Gosselin O. P., 1. c.
4 Ib. I. XIII (119).



138 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

von jener Roland-Gosselin's und anderer ab. Aber wir haben die

Stellung Punkt für Punkt begründet. Sachlich ist die Schule eine sehr

entschiedene Verteidigerin der Realdistinctio, die sie in manchen Punkten
klarer, präziser und korrekter aufgefaßt hat als Albert. Wie in anderen

Fragen, folgt sie auch da Hugo von St. Victor, der boëthianische
Gedanken weiter entwickelte. Der Entwicklungsgang ist ziemlich klar
verfolgbar. Mit seinem « quod est » und « ens » wollte Boëthius vorerst
nur den Unterschied zwischen dem real existierenden Suppositum als

Kategorialding und dem ens transcendentale hervorheben. Da das

letztere als ens imparticipatum nur in Gott verwirklicht ist, von dem

jedes Kategorialding als ens participatum sein Sein empfangen hat, lag
in dem Suppositum oder « quod est » schon virtuell die distinctio von
Essenz und Existenz : als Partizipierendes und Partizipiertes enthalten.
Hugo hat die letztere Distinctio bereits aus Boëthius herausentwickelt
und in der Franziskanerschule treten Essenz und Existenz klarer als

die zwei Wesenskomponenten jedes kreatürlichen Dinges auf, deren

Compositio die Kreatur und Gott grundlegend unterscheidet.

Albert der Große (f 1280).

Albert ist, wie in vielen anderen, auch in dieser Frage das « Sorgenkind

» der Interpretatoren. Wie im tiefen, wilden Bergsee die zahllosen
Sturzbäche rauschend, den Schutt ablagernd meist den Seespiegel trüben,
so kommt Albert bei der Unmasse des Materials, das ihm gleichsam
unter der Hand zusammenfließt, selten in einer großen Frage zu einer
lückenlos abgeklärten Stellungnahme.

Bemerken wir gleich eingangs, daß auch er das « quod est » und
« quo est » in ganz verschiedenem Sinne nimmt. Das sagt er in seiner

später verfaßten Summa theologica ausdrücklich selber. Bald bedeutet
das « quod est » die Wesenheit des Dinges, dem gegenüber das « quo
est » als das effektiv Machende steht. Bald wieder bezeichnet das

« quod est » die Substanz, die in der Natur, im Gegensatz zum Accidens,
allein wirklich ist. 1 Wohl zu beachten ist weiter, daß alle großen
Scholastiker nicht bloß in der logischen Ordnung von « Abstractum »

und « Concretum » reden, sondern auch in der real-physischen. Häufig,
besonders wenn sie von der Trinität reden, stellen sie die Wesenheit
und das Suppositum ein und desselben real existierenden Dinges als

Abstractum und Concretum einander gegenüber, und zwar im Sinne

1 Sum. theo]. P. II. Tr. I. q. 3. membr. 3. a. 2 (Ed. Vives, Paris, v. 32. col. 36).



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 139

eines « quod est » und « quo est ». 1 Sie sagen auch, und mit Recht, daß

nur in der Kreatur Natur und Suppositum real verschieden wären. Und
zwar ruht diese Realdistinctio auf jener von Wesenheit und Existenz.
Alles das sind auch heute noch thomistische Auffassungen

Beide Entwicklungslinien, diejenige von Boëthius bis zur
Franziskanerschule und jene von Avicenna bis und mit Wilhelm von Paris,
üben auf Albert einen mächtigen Einfluß aus. Aber der Einfluß ist
in den zeitlich früher und später abgefaßten Werken Alberts verschieden.

Weil seine Summa theologica nachweisbar nach 1270, also nach den

Hauptwerken seines Schülers Thomas verfaßt ist, fällt sie für unseren
Zweck weniger in Betracht. Orientierend mag es für den Leser weiter
sein, daß Albert unsere Frage allda berührt, wo er die absolute
Einfachheit — simplicitas — der göttlichen Wesenheit der nur relativen
Einfachheit der geistig-kreatürlichen Substanzen — der Seele und Engel
— gegenüberstellt. Albert ist ein scharfer Gegner der platonisch-
augustinischen Compositio von Materie und Form in der Seele und den

Engeln. Aber nie und, nirgends gibt er zu, daß das geschöpfliche Geistes-

wesen ohne jede Compositio sei. 2 Es ist zusammengesetzt aus einem

« quod est » und « quo est ».

Versuchen wir es durch Beantwortung zweier Fragen, etwas Klarheit
in Alberts verworrene Stellung zu unserer Frage zu bringen. Erstens :

wie hat er die Gedankengänge des Boëthius weiter ausgebaut Zweitens :

in welchem Sinne hat er Avicenna's Ideen weiter entwickelt
I. Zeitlich hat Boëthius früher auf Albert eingewirkt als Avicenna.

In der Summa de Creaturis, seinem frühesten Werke, das er, wie auch

Grabmann und Pelster bestätigen, vor der Pariser Lehrtätigkeit, somit

vor den Sentenzen verfaßt hat — 1246 war es sicher fertig gestellt —
kommt überhaupt nur Manlius Boëthius zum Worte. Aber schon in

1 Vgl. dazu Thomas, S. Th. I. 39. 4 u. 5 ; Alexander Haies, S. Th. 1. I. P. II.
Inquis. II. Tr. 1 q. 1. a. 4 (Ed. Quaracchi, v. I, n. 348) ; bei Bonaventura, I. Sent.
D. 23. a. 1 q. 3 (v. I. 408 ss.).

2 Als Hauptquellen seien erwähnt : Summa de Creaturis, P. I. tr. I. q. 2. a. 5 ;

tr. IV. q. 21. a. 1 ; P. II. tr. I. q. 7. a. 3 (v. 34. 35). Sententiae : I. D. 2. a. 13

(v. 25) ; D. 8. a. 15 u. a. 22 u. a. 25 ; D. 42. a. 9 (v. 26) ; II. Sent. D. 2. a. 2 (v. 27) ;

D. 3. a. 4. De natura et origine animae. tr. I. c. 8. (v. 9). De intellectu et intelli-
.gibili, 1. I. tr. I. c. 6 (v. 9). De unitate intellectus, c. 7 (v. 9). In XI Metaph. tr. II.
c. 7 ; tr. II. c. 19 u. c. 39 (v. 6). De causis et processu universitatis, 1. I. tr. 1. c. 8

(v. 10) ; 1. II. tr. I. c. 3 u. c. 18-19 ; tr. II. c. 7 ; c. 18-19 i tr- 4- c- 5- Summa
theologica, P. I. tr. 4. q. 19-20 (v. 31) ; P. II. tr. I. q. 3 membr. 3. a. 2 (v. 32) ; tr. IV.
q. 13 ; tr. XII. q. 70 membr. 1 (v. 33).



140 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

diesem Erstlingswerke tritt eine gewisse, wenn auch wankende

Lehrentwicklung zutage. Zwei Thesen bleiben indessen immer dieselben :

Seele und Engel, also die kreatürlichen Geistesdinge, sind nicht aus
Materie und Form zusammengesetzt ; sie sind aber ihrer Natur nach
nicht so einfach wie Gott. Sie sind vielmehr zusammengesetzt aus « quod
est » und « quo est » : « Dicendum, quod angelus est substantia com-
posita, et tarnen non est ex materia et forma, sed est substantia
composita, sicut substantia, quae habet in se plura sc. esse ,quod est'

et esse ,quo est'. »1

Welchen Sinn gab er dem « quod est » und.« quo est » Anfänglich
sicher keinen anderen als Boëthius selbst, den er fortwährend zitiert.
Jede Kreatur und daher auch die geistige, ist zusammengesetzt aus
Natur und Suppositum. 2 Diese Auffassung kehrt auch in den späteren
Werken mit Berufung auf Boëthius wieder. So in den Sententiae 3, de

causis et processu universitatis 4 und selbst in der Summa theologica. 5

Parallel mit dieser Auffassung läuft eine andere Interpretation des

Boëthius, die jener Hugo's von St. Victor und der Franziskanerschule

entspricht. Wir betonen : Albert selber nennt sie schon in seinem

Erstlingswerke eine andere Erklärung : « secundum alium intel-
lectum. » Darnach ist jedes kreatürliche Wesen, auch das geistige, Gott
gegenüber als Ursache zusammengesetzt aus dem « Wassein » und dem
« Daßsein » : « ut sit » und « ut sit aliquid determinatum in speciebus ».6

Hier ist offenbar die Rede von der Realdistinctio zwischen Wesenheit

und Existenz. Und ganz im Sinne Alexanders von Haies und Rupellas,
sagt er, daß sowohl die Menschenseele 7 als auch der Engel8 aus

1 Summa de Creaturis, P. I. tr. IV. q. 20 (34. 459) ; P. II. tr. I. q. 7. a. 3.
(35. 100-103).

2 « Et hoc praecipue verum est in spiritualibus substantiis, in quibus non
est accipere compositionem nisi suppositi et naturae, cujus est suppositum illud. »•

Ib. tr. I. q. 2. a. 5 (34. 334). Ib. tr. IV. q. 21. a. 1 (34. 643).
3 I. Sent. D. 2. a. 13 (25. 69).
4 Lib. II. tr. II. c. 18 (10. 505).
5 P. II. tr. IV. q. 13 membr. I. (32. 160).
6 « Secundum alium tarnen intellectum, ut supra dictum est, tune participât

actu primae causae ut sit, actu vero secundae causae ut sit aliquid determinatum
in speciebus. » Summ, de Créât. P. I. tr. IV. q. 21. a. 1 ad 4 (34. 465-66).

7 « Consentio in hanc partem, quod anima sit composita ex principiis essen-
tialibus, quae sunt quod est et esse, sed non ex materia et forma. » I. Sent. D. 8.

a. 25 (25. 257).
8

« Mea opinio semper fuit, quod angelus sit compositus ex partibus essen-
tialibus, sed non ex materia et forma. » II. Sent. D. 3. a. 4 (27. 68). Dasselbe
später in der Summa theol. P. II. tr. XII. q. 70 membr. 1 (33. 21).



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 141

Wesensprinzipien : « ex principiis essentialibus » zusammengesetzt wären,

was er von Wesenheit und Suppositum nie hätte sagen dürfen. Von
den aristotelischen Sphärenintelligenzen redend, wendet er auch auf sie

diese Compositio an, weil sie kreatürlich sind.1 Mit Alexander von
Haies warnt auch er, daß die beiden Wesensprinzipien nicht im Sinne

von zwei Wesenheiten ein und desselben zu fassen sind, sondern als

zwei verschiedene Realitäten ein und derselben Wesenheit : « sed unam
(naturam) duplicem secundum duplex esse » oder noch besser : « duplex
esse in essentia una ».2 Der tiefste Grund aber, den Albert für diese

Zusammensetzung in jeder Kreatur angibt, ist immer derselbe : das

Geschöpf hat empfangenes Sein und aus Empfangendem, und Empfangenem

entsteht eine compositio : « omne quod est citra primam sub-
stantiam est recipiens a substantia prima : recipiens autem et receptum
dicunt quandam compositionem. » 3 Das ist auch der tiefste Grund,
warum Gott, weil er das Sein selbst ist, einzig und allein das Bonum
essentiale genannt wird. 4

Fassen wir das Gewonnene kurz zusammen. Alberts methodische

Eigenart tritt auch hier klar zutage. Den ganzen Entwicklungsgang
der boëthianischen Richtung verfolgend, nimmt er zwei verschiedene

Resultate in seine Synthese auf, ohne sie genauer zu unterscheiden. Eines
ist ihm sicher, und darin stimmt er mit allen Vorgängern der gleichen
Entwicklungslinie überein : kein kreatürliches Wesen, auch nicht das

geistige, ist so einfach wie Gott ; es ist jedes vielmehr in seiner Natur
zusammengesetzt. Zweitens, diese grundlegende Compositio ist nicht die

von Materie und Form, sondern von « quod est » und « quo est ».

Drittens, diese Compositio hat bei ihm bald den Sinn, der Realunterscheidung

von Natur und Suppositum, bald wieder von Wassein und
Daßsein, also Essenz und Existenz. Daß die Compositio von Natur
und Suppositum jene von Wesenheit und Existenz noch als frühere,
tiefere voraussetzt, darüber ist sich Albert wohl nie ganz klar geworden.

II. Endlich der Einfluß Avicennas auf Albert den Großen. Zeitlich
später als Manlius Boëthius, hat Avicenna mit seinem aristotelischen

ens necessarium und potentiale auf Albert vertiefend eingewirkt.
Dagegen hat Albert seinerseits die Theorie Avicennas in einem wichtigen
Punkt korrigiert.

1 De causis et processu universitatis. L. II. tr. II. c. 7 (10. 489) ; ib. L. I.
tr. IV. c. 5 (10. 418-19) ; L. II. tr. I. c. 3 (10. 437-38) ; tr. IV. c. 5 (10. 576-77).

2 In XI. Metaphvs. tr. II. c. 19 (6. 642).
3 Ib. 4 Ib. c. 39 (6. 674).



142 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

Erst nach der Abfassung der Summa de Creaturis, aber schon in
den 1249 vollendeten Sententiae Alberts macht sich Avicennas Einfluß
geltend. Wie früher erwähnt wurde, hat Avicenna aus dem
Unterschiede des ens necessarium und ens potentiale die Identität von Wesenheit

und Existenz in Gott und die Verschiedenheit in den Kreaturen
erschlossen. Darnach läßt sich das erste Auftreten des großen arabischen
Philosophen bei Albert bezüglich unserer Frage noch näher bestimmen.
Schon in I. Sent. D. 8 a. 22 werden Boëthius und Avicenna mit Namen
nebeneinander zitiert. 1 Aber bereits in dem vorhergehenden Artikel 15,

wo die Existenz des ens potentiale als ein Accidens bezeichnet wird 2,

ist Ibn Sina's Einfluß unverkennbar. Der allererste Einfluß Avicennas
auf Albert dürfte sich also in der ersten Pariser Lehrtätigkeit, 1245-48,

geltend gemacht haben.
Wie wir soeben gesagt, bezeichnet Albert mit Avicenna die Existenz

des ens potentiale als « Accidens ». Das legt es uns nahe, gleich von
der Korrektur zu reden, welche Albert an Avicennas Theorien

vorgenommen hat. Wir haben früher von einer fatalen Verwechslung des

Accidens logicum mit dem Accidens praedicamentale bei Avicenna
gesprochen. Moses Maimonides und Wilhelm von Paris hatten den

gleichen Irrweg betreten. Allen dreien tritt Albert indirekt entgegen,
schon in den Sentenzen, wieder de « causis et processu universitatis »

und später in der Summa theologica. Die Existenz der Kreatur ist
wohl ein accidens logicum, d. h. weil die Kreatur ein ens potentiale
ist, kann das Dasein ihr innesein und nicht innesein : « accidens

dicitur, quod contingit inesse et non inesse ». 3 Daher kann von der

Kreatur, weil sie das Dasein von einem anderen hat, die Doppelfrage

gestellt werden : ob sie sei, « an est », oder ob sie nicht sei,

« an non est ». Nur Gott ist notwendig das Sein selbst und deshalb
ist nur in ihm das « quod est » und « quo est » absolut dasselbe, «idem

penitus ». 4 Dagegen gibt es kreatürliehe Existenzen, die substanziell

1 I. Sent. D. 8. a. 22 ad 1 (25. 251).
2 « Omne enim ens creatum fuit in potentiel et potuit non esse quantum ad

potentiam causae efficientis et ideo dicitur accidens. » I. Sent. D. 8. a. 15 (25. 242).
3 I. Sent. D. 8. a. 15 (25. 242).
4 « Omne enim, quod ex alio est, aliud habet esse et hoc quod est Quod

autem esse habeat in effectu, ex se non est sibi, sed potius ex primo esse, ex quo
fluit omne esse quod est in effectu. Hoc ergo quod est, ab alio habet esse et illud
quod est, et sic esse hoc modo accidit ei, quia ab alio sibi est ; et ideo in ipso quaeri
potest an est, an non est. » De causis et proc. universitatis, L. I. tr. I. c. 8 (10. 377
und 378).



Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede 143

sind. 1 Albert läßt in dieser Frage an Klarheit und Bestimmtheit
nichts zu wünschen übrig. Schon die obige Definition vom Accidens :

« inesse et non inesse », ist nur auf das Accidens logicum anwendbar.

Er schließt somit das accidens ontologicum von dem Problem

kategorisch aus

Vertiefend, nannten wir Avicennas Einfluß auf Albert. Das ist
insofern wahr, als Albert das Problem mehr und mehr auf Akt und

Potenz zurückzuführen sucht. Man konstatiert allerdings auch hier
bei Albert ein gewisses Wanken. Die Frage : in was besteht denn

eigentlich diese tiefste, grundlegendste Compositio des Geschöpfes, auch
des geistigen, zum Unterschiede von Gott, macht ihm Kopfzerbrechen.
Das fühlt man sehr gut heraus, wenn er die bekannte Distinctio von
« quod est » und « quo est » eine compositio « secundum rationem »

nennt im Gegensatze zur compositio « secundum rem ». 2 Diese

Unterscheidung haben wir übrigens auch bei Alexander von Haies. 3 Damit
hat aber Albert durchaus nicht eine bloß logische Distinctio im Auge.
In dem Fall vermöchte sie ja Gott und Kreatur nicht zu unterscheiden,
was Albert und Alexander überall betonen. Albert hat dabei nur den

Unterschied zwischen metaphysischer und physischer Compositio im Auge
oder will, wie er selber bemerkt, betonen, daß die Abhängigkeit der
Kreatur von Gott in Gott nichts setze. Und das ist wahr. Aber in der

hervorgebrachten Kreatur selber hat diese Abhängigkeit von Gott eine
reale Grundlage : « sed hoc verum est, quod habitudines esse creati in
ipso esse creato fundantur. » 4 Die Abhängigkeit der Kreatur von Gott
belastet die erstere mit einer Compositio. In welchem Sinne In dem

Sinne, daß jedes real existierende kreatürliche Sein zwar Akt ist, weil
es existiert, aber zugleich in potentia, weil es von der ersten Ursache
das Sein erhielt und abhängig ist. Die compositio von « quod est » und
« quo est » im Sinne von Akt und Potenz wendet Albert auf alle krea-
türlichen Wesen an ; auf die erste, höchste aristotelische Sphären-

1 Sum. theol. P. i. tr. IV. q. 19 membr. 3 (31. 129-30).
2 Sum. theol. P. II. tr. I. membr. 3 (32. 29).
3 Sum. theol. L. II. P. I. Inquis. I. Tr. II. q. II. Tit. II. n. 58 (Tom. II. p. 73).
4 « Sed tarnen istae habitudines non fundantur in ipso (Deo) sed in aliis,

nullam suae simplicitatis faciunt diminutionem : sed hoc verum est, quod
habitudines esse creati in ipso esse creato fundantur. » De caus. et proc. universitatis,
1. II. tr. I. c. 18 (10. 463). « Tarnen quia creatum est, de necessitate ponit liabitu-
dinem ad creantem : et haec habitudo aliquid est in ipso, licet sit respectu alterius ;

unde haec habitudo cum ente creato facit concreationem et compositionem. »

I. Sent. D. 2. a. 13 (25. 68-69).



144 Gott und Geschöpf in ihrem tiefsten Unterschiede

intelligenz 1, auf die Engel2, die menschliche Seele 3 überhaupt auf
alles, was nicht immer tätig ist, wie Gott als actus purus, sondern
bald tätig, bald nicht tätig, bald aktiv, bald nur passiv sich verhält. 4

Das gesamte Reich der aktiv-passiven Tätigkeiten und aktiv-passiven
Fähigkeiten der kreatürlichen Wesen führt Albert schließlich auf die
Zusammensetzung von Akt und Potenz des kreatürlichen Wesens im
Sinne des « quod est » und « quo est » zurück. Daraus weht tiefer
aristotelischer Geist, den Avicenna mit seinem ens necessarium und
Potentiale in Albert geweckt hat.

Schließen wir ab. Albert vermochte das Problem nicht in jeder
Hinsicht abzuklären. Ohne Zweifel ist er sachlich ein Verteidiger der
Realdistinctio von Wesenheit und Existenz. Das ist evident daraus :

erstens, weil nach ihm jedes kreatürliche Sein, im Gegensatz zu Gott,
seiner Natur nach aus Akt und Potenz zusammengesetzt ist ; zweitens,
weil er die Lehre Avicennas, der formell von der Realdistinctio von
Essenz und Existenz gesprochen, mit der erwähnten Korrektur, zur
seinigen macht ; drittens, weil er das « quod est » und « quo est », das

die Kreatur von Gott grundlegend unterscheidet, ganz im Sinne der
Franziskanerschule, auch mit Wassein — essentia — und Daßsein

— existentia — wiedergibt, und daher viertens : das « quod est » und
« quo est » als principia essentialia des zusammengesetzten Geschöpfes
betrachtete. Verwirrend aber ist und bleibt bei Albert, daß er die
beiden Distinctionen zwischen Essenz — Existenz und Natur — Suppo-
situm nicht zu unterscheiden vermochte. Ihm schwebt immer der
boëthianische Gedanke vor : was in der Wirklichkeit existiert, ist
immer das « Suppositum », also sind Existenz und Suppositum
dasselbe. In Wahrheit setzt die Distinctio von Natur und Suppositum
die andere von Essenz und Existenz noch voraus. Sein Schüler Thomas
wird die Frage völlig klären.

(Fortsetzung folgt.)

1 De caus. et proc. univ. 1. II. tr. II. c. 7 (io. 489).
2 Summa de Creat. tr. IV. q. 21 a, 1 (34. 463-65).
3 « Unde licet, nos in natura animae ponamus aliquid potentiate et aliquid,

quod est actus illius, non tarnen possumus dicere, quod potentiale, quod est in ipsa,
materia prima sit. » De intellectu et intelligibili, L. I. tr. I. c. 6 (9. 487) ; dasselbe
De unitate intellectus, c. 7 (9. 471).

4 De intellectu et intelligibili, 1. c. De natura et orig. animae, tr. I. c. 8 (9.
395) ; in XI Metaph. tr. II. c. 19. (6. 641)


	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

