Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P,

(Fortsetgung.)

§ 6.
Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede.

b) Die Entwicklung der Realdistinctio bis zu Thomas.

Die wissenschaftliche Entwicklung eines Problems hat oft einen
langen Weg durchzuwandern. Sie mul} nicht selten mit Jahrhunderten
rechnen. Der Weg ist sicher um so linger und miihsamer, als die Frage
tiefer und schwieriger ist. Die Geschichte zeigt, dal kein Problem
voraussetzungslos ist. Sie bezeugt vielmehr, dall die groBen Fragen,
von gewissen Voraussetzungen ausgehend, allmidhlich zu bestimmteren
Ansitzen sich weiter entwickelten, um dann schlielich, kimpfend und
ringend, aus fast chaotischem Dunkel und verwirrenden Verwechslungen
ihre endgiiltige, klare, prizise Gestaltung zu erhalten.

Die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz ist dlter als der
Thomismus. Er hat sie von Vorgidngern iibernommen. Thre erste
Entwicklungsgeschichte ist auch heute bei weitem noch nicht liickenlos
geschrieben. Dall man ihren Ursprung bis auf Aristoteles zuriick-
zufithren suchte, ist nicht erstaunlich. Thr tief metaphysischer Charakter
konnte auf den Meister der Metaphysik hinweisen. Aber zu einem
Vaterschaftsbeweise reicht das nicht. Seien wir im Gegenteil vorsichtig.
Dennoch hat man vielleicht dem Stagiriten neuestens wieder zu wenig
zugeschrieben. Zwei Momente scheinen uns unbestreitbar. Das erste :
in seiner Lehre von Akt und Potenz !, deren Schépfer er gewesen, liegt
die tiefste Voraussetzung der Realdistinctio. Die letztere ist nichts
anderes als eine logische konsequente Durch- und Weiterbildung der
Lehre von Akt und Potenz bis zu den letzten und tiefsten Konsequenzen.
DaB Aristoteles diese Konsequenzen bewuBt selber gezogen, behaupten
wir damit nicht. Aber wir haben bei ihm, damit berithren wir das

1 VIII. Met. c. 1-10. (II. 564-72).

Divus Thomas. 9



118 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

zweite Moment, doch noch mehr : gewisse Ansdtze fiir die Realdistinctio,
aus denen sie sich herausentwickeln konnte und tatsichlich heraus-
entwickelt hat. Wir moéchten bei ihm zwei Begriffspaare hervorheben,
die als genauere Ausgestaltung der Akt-Potenzlehre zur Realdistinctio
als Wurzelunterschied zwischen Gott und Kreatur fithren muBten,
wenngleich Aristoteles selber noch nicht soweit kam. Die beiden
Begriffspaare, die eine besondere Rolle spielten, liegen in der Unter-
scheidung des Stagiriten zwischen kategorial-transzendentalem und not-
wendig-moglichem Sein.

a) Die Unterscheidung zwischen kategorialem und transzenden-
talem Sein. Im zweiten Buche der Anadlytica-Posteriora bespricht
Aristoteles in mehreren Kapiteln die zwei Beweisfithrungen : den
Existenzbewers eines Dinges — das 4t iet, und den Wesensbeweis
— das t!{ éett.  Jedermann leuchtet ein, dall die Unterscheidung
beider noch nicht notwendig eine Realdistinctio zwischen Essenz und
Existenz bedingt. Von Gott, in dem Essenz und Existenz nach aller
Ansicht identisch sind, stellen wir beide Fragen getrennt.! Und daB3
Aristoteles in dem Werke, wo er von der Beweisfithrung, also einem
logischen Probleme redet, in erster Linie nur an eine Unterscheidung
in der Erkenntnisordnung dachte, scheint auch mir plausibel. > Auch
der berihmte Satz: etwas anderes ist das Wesen des Menschen und
etwas anderes seine Existenz: « <o 8% <! fotwv avlzomos xai 7o eivar avlizo-
mev @iko» 3, kann mit einer bloB logischen Distinctio noch erklirt
werden. Aber nicht mehr die nachfolgende Begriindung. Existenz-
beweis und Wesensbeweis, so meint der Stagirite, sind in den nach
Gattungen verschiedenen Dingen, also in der Kategorialwelt, verschieden,
weil das Wesen keines Dinges das Sein selbst ist, denn das Sein [dillt
nicht unter den Gattungsbegriff : « To 3 slvar odx oisiaz oidevi; o) vag
vive: 15 ¢v.»* Hier in dieser Begriindung greift Aristoteles eminent
in die Realordnung hintiber, in die Ordnung der primae intentiones.
Im Kategorialdinge sind Essenz und Existenz nicht dasselbe, weil seine
Wesenheit nicht das Sein selbst ist. Kein Zweifel mehr, es handelt sich
um eine Realdistinctio. 3

1 II. Anal. Post. c. 1. (I. 153. 41).

2 Roland - Gosselin O.P., Le «de ente et essentia» de saint Thomas
d’Aquin, 138. '

3 Ib. c. 7. (158. 30). 4 Ib. (158. 33).

5 Dem scheint Aristoteles wiederholt zu widersprechen oder einen anderen
Sinn zu geben. So, wenn er in VII. Met. 3 (II. 560. 21) sagt: die Seele und ihr
Sein ist dasselbe ; aber Menschsein und Mensch ist nicht dasselbe, es ware denn,



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede IIQg

Aristoteles fiigt keine weitere Erklirung bei. Aber sie liegt nach
seiner Auffassung des Verhiltnisses von ens transcendentale und ens
categoriale nahe. Das Sein als solches besagt nur Sein. Es kann daher
unmoglich genus oder Klassenbegriff sein, denn jede Differenzierung
wire selbst wieder « Sein », also keine Differenzierung. Daher, das Sein
folgt allen Kategorien, ist aber als solches in keiner!, weil sie als
Kategorien nicht das Sein sind, sondern durch Teilnahme an demselben
ein bestimmt-beschrinktes Sein haben. Beschriankt, determiniert 2, also
gemessen wird es in jeder Kategorie durch ihre respektive Wesenheit.
Ist die Wesenheit in der Kategorie Messendes und die Existenz das
Gemessene, Begrenzte, so konnen beide nicht real dasselbe sein, folglich
auch nicht der Existenzialbeweis und Wesensbeweis !

Daher hat nicht blofl Cajetan ® in der obigen Stelle die Realdistinctio
vorgefunden, sondern auch Thomas von Aquin.* Ging der Aquinate
tiber Aristoteles hinaus ? Ja und Nein. Der Stagirite konstatierte
bloB3 den Realunterschied von Essenz und Existenz in jedem Kategorial-
dinge. Von Gott sagt er nichts. Thomas rollt in der Interpretation
der Stelle gleich unser ganzes Problem auf, in dem Sinne: #n jedem
begrenzten Wesen — Kategorialdinge — sind Wesenheit und Existenz
real verschieden, weil es nur partizipiertes Sein besitzt; in Gott allein, der
das Sein selbst ist, sind Essenz und Existenz real identisch.’ Gilt der

daB jemand die Seele fiirr den Menschen hielte : «buyn udv yas xal Yoy elvar Tadtdy,
alpomw 8% zal dvigwmos ou tavtéy el wn ral A Yuyn dvbpwwog heybrostar. » Unseres
Erachtens spricht hier Aristoteles gar nicht von unserer Frage. Er spricht nur
von dem Wesen der Dinge « to tf v eivar » (v. 20), das in den geistigen Formen, wie
« Seele », die Form allein ist, in den korperlichen Dingen Form und Materie.
Daher ist in dem Menschen die Seele nicht das Wesen des Menschen, es sei denn,
daB jemand dafiir halte, die Seele allein sei der Mensch.

1 IX. Met. 2. (II. 576. 36.)

2 Vgl. VI. Met. c. 1-3; III. Met. c. 1 ff.

3 In Anal. Post. II. c. 6. (Ed. Lugduni, 1572, p. 579).

4 (Secundum commune sapientium dictum, necessarium est, quod omne i. e.
primum totum, quod per demonstrationem demonstratur, sit ipsum gquia est, nisi
forte aliquis dicat, quod hoc ipsum guia est sit substantia alicujus rei. Hoc autem
est impossibile. Hoc enim ipsum, quod est esse, non est substantia vel essentia
alicujus rei in genere existentis. Alioquin oporteret, quod hoc, quod dico ens, esset
genus. ... Ens autem non est genus. ... Et propter hoc etiam Deus non est
in genere.» In II. Anal. Post. lect. 6 (Ed. Vives, 22, 247).

5 «Sed aliud est quod quid est homo et esse hominem. In solo enim primo
essendi principio, quod est essentialiter ens, ipsum esse et quidditas ejus est unum
et idem ; in omnibus autem aliis, quae sunt entia per participationem, oportet,
suod sit aliud esse et quidditas entis. Non est ergo possibile, quod eadem demon-
btratione demonstret aliquis quid est et quia est.» Ibid,



I20 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

Nachsatz — wvon Goff — auch fiir Aristoteles ? Thomas glaubt es,
weil er ithm die Creatio zuschreibt.! Ob mit Recht, ist eine andere
Frage. Seine ewige Welt und der Versuch, den Gestirnen die Potenzia-
litit abzusprechen 2, sprechen eher dagegen. Hitte Aristoteles die
Creatio gelehrt, so wire er in der griechischen Philosophie sicher der
einzige. * Jedenfalls hat er die Frage, ob in Gott allein Essenz und
Existenz real identisch seien, stillschweigend tibergangen und damit das
Problem in seiner Totalitit ungelost gelassen! Er griindet seinen
Beweis fiir die Realdistinctio iiberhaupt nur auf die konstitutive Seins-
ordnung der Dinge und lif3t die Wirkursdchlichkeit ganz auller acht.
Vielleicht ist auch das vielsagend !

b) Nicht so unmittelbar, aber mittelbar um so tieferen Einflul}
auf die Entwicklung der Realdistinctio {ibte ein anderes aristotelisches
Begriffspaar, namlich die Unterscheidung von ens-necessarium und ens-
contingens. Dieser Einflul war um so nachhaltiger, als er logisch ein
anderes Begriffspaar im Gefolge hatte, das ens-simplex und ens-compo-
situm. Nicht so unmittelbar war dieser Einflul3, weil Aristoteles unseres
Wissens nie selber aus den genannten Begriffen die Realdistinctio
gefolgert hat. Das taten erst spitere Zeiten, und zwar nicht ohne
ganz fatale Verwechslungen, denen zum Teil auch Moderne zum Opfer
gefallen sind. Die Ursache dieser Konfusionen lag in der Vermengung
der logischen und ontologischen Ordnung, die beide ein ens necessarium
und contingens kennen, welche sich aber ganz voneinander unter-
scheiden.

a) In der «logischen oder Aussageordnung » umfalt das «mneces-
sarium » die vier ersten Praedicabilia — Gattuhgs—, Arts-, Differenz- und
Eigentiimlichkeitsbegriff —, die einem Subjekte innerlich notwendig
zukommen, weil sie entweder das Wesen — i ismt — des Dinges
aussagen oder eine wesentliche Eigentiimlichkeit, welche aus dem Wesen
sich ergibt und ihm folgt. * Kontingent ist dagegen ein Pridikat, das
dem Subjekt zukommt, ihm aber auch nicht zukommen kann, also ihm
« zufdllig » ist — svuBefByzoc — und deshalb accidens logicum genannt

1 S. Theol. I. 46. 1.

% I. de Coelo, c. 9 u. c. 12 ; allerdings rechnet er die ewige Welt anderwarts
zu den diskutierbaren Fragen. So I. Top. c. 9 (1. 178. 48 u. 179. 8).

3 Ich trete hier nicht ndher auf diese schwierige Frage ein. Ich bemerke
nur, daB selbst Philon’s Stellung, der doch als Jude das Alte Testament kannte,
nicht klar ist zu unserer Frage.

4 1. Top. c. 4 (I. 174 ss.).



Gott und Geschopt in ithrem tiefsten Unterschiede I2I

wird. ! Da die Existenz jeder gewordenen Substanz, trotzdem sie sub-
stanziell ist, dem Subjekte innesein und nicht innesein kann, gehort sie
in der Aussageordnung zum accidens logicum. Sie gehért aber nicht
zum accidens ontologicum, weil sie substanzieller Teil des Subjektes ist
und folglich nicht eines Subjektes bedarf, um in demselben zu sein.

%) In der ontologischen oder « Seinsordnung » haben das ens neces-
sarium und contingens eine vollig andere Bedeutung. Ein nofwendiges
Sein — avayzaicv — kann nicht anders sich verhalten als wie es ist,
nicht «so» und «so», «anders» und « anders » sein, weil es notwendig
so ist, wie es ist. 2 Es ist nicht in potentia zum « Anderssein» und daher
muB, sagt der Stagirite, das erste absolut notwendige Sein, von dem
andere relativ notwendige Seins abhangen, absolut einfach — simplex —
sein. * Dagegen kann das kontingente oder potenzielle Wesen — Buvatdy
— an sich : «sein » und «nicht sein », «so » oder «anders sein » ¢, und
wenn es wirklich ist, kann es wieder « nicht sein ». Es ist also notwendig
zusammengesetzt aus Akt und Potenz ® und vergdanglich und deshalb eben
contingens, entweder akzidentell, oder auch substanziell. ® Hier in dieser
aristotelischen Auffassung liegt ein wichtiger Ansatz fiir die spatere
Entwicklung der Realdistinctio von Essenz-Existenz. Ist jedes Gewor-
dene zusammengesetzt aus Akt und Potenz, weil es die Existenz von
einem andern erhalten, so kann und mul} die Existenz zur Essenz sich
verhalten wie das Empfangene zum Empfangenden, weil die Existenz
nicht aus der Essenz gegeben ist wie in Gott.

In der aristotelischen Unterscheidung zwischen kategorialem und
transzendentalem, notwendigem und kontingentem, einfachem und zu-
sammengesetztem Sein finden wir die aristotelischen Ansitze fiir die
folgende Entwicklung der Realdistinction von Wesenheit und Existenz
in den Kreaturen zum Unterschied von Gott. Wir wollen den Versuch
machen, das historisch nachzuweisen. Wir konnen dabel zwei Ent-
wicklungslinien unterscheiden, die zuletzt in eine dritte einmiinden.
Die erste zieht sich in der abendlindischen Friihscholastik von Boéthius
hinauf bis ins XIII. Jahrhundert. Die zweite durchzieht die arabisch-
jiidische Philosophie. Beide, anfangs des XIII. Jahrhunderts sich ver-
einigend, bilden die dritte Linie, die in Thomas von Aquin sich abschlieBt.

Ib. (I. 175. 21). * III. Met. 5 (II. 511. 18).

« @aTe To MEGTOY xal vuplwe avayzalov to amioly Femv. » 1V, Met, 5 (IL. 518. 31).
« Th dpa Buvatov eivar dvBéyetar nat civar xal pn eivar. » VIIIL Met. 8 (1. 571. 17).
Ib. c. 10 (II. 572, 43 ss.).

VIII. Met. 8. (IT. 571. 18).

St e W



122 Gott und Geschdpt in ihrem tiefsten Unterschiede

I. Von Manlius Bo&thius bis ins XIIl. Jahrhundert.

Die Zukunft wird gerade hinsichtlich dieser Entwicklungslinie noch
viele Liicken ausfiillen miissen. Vielleicht werden uns die Sentenzen
und Summen des XII. Jahrhunderts, die nur in Handschriften vor-
liegen, manch iiberraschende Resultate ergeben. Vorlaufig miissen wir
uns mit drei Namen begniigen.

Manlius Boéthius (f 525) wird an die Spitze der Anhinger der
Realdistinctio gestellt. Niemand wird spéater so haufig zitiert wie er.
Er soll zuerst fiir Essenz und Existenz die Formel: «quod est » und
«quo est» geprdagt haben. Schon das ist zu viel behauptet, denn wir
haben bei ihm nur die Formel « quod est » und «esse ». Berithmt ist
sein Satz: «Diversum est esse et quod est.»! Wire da das «esse»
gleichbedeutend mit « Existenz » und das «quod est » mit « Essenz »,
dann brauchten wir nicht weiter zu disputieren. Allein dem ist nicht
so. Beide haben bei ihm einen anderen Sinn, sogar mehrere ver-
schiedene Sinne.

In seinem Werke de Trinitate verhalten sich « quod est » und «esse »
in den zusammengesetzten Substanzen zueinander wie 7eilwesen und
Ganzwesen, d. h. das « quod est » ist z. B. in der aus Materie und Form
zusammengesetzten Substanz die Form, das « esse » die aus Materie und
Form bestehende Ganzwesenheit. ? Selbstverstindlich ist da zwischen
Teil und Ganzem ein Realunterschied. In Gott freilich fillt, vermoge
seiner absoluten Einfachheit, die Form mit der géttlichen Substanz zu-
sammen. Daher des Boéthius typischer Satz: « Deus vero hoc ipsum
,quod est‘, Deus est. » 3 Ganz in diesem Sinne hat spater auch Gilbertus
Porretanus in seinem Kommentar den Boéthius interpretiert. *

In seinem dunklen Briefe an den Diakon Johannes, bekannt unter
dem Titel : De hebdomadibus 5, hat er dem « quod est » und « esse » einen
anderen Sinn gegeben, der sich unserer Frage weit mehr nihert. Mit
der Absicht, zu erkliaren, warum die kreatiirlichen Substanzen, trotzdem
sie Substanzen sind, dennoch nicht das substanziale Bonum an sich sind,
geht er von einem ganz aristotelischen Gedanken aus: der Participatio
des kategorialen Seins am ens transcendentale. Das transcendentale Sein

1 De hebdomadibus. P. L. 64. 1311.
2 De Trinit. ¢. 2 (P. L. 64. 1230).

* Ibi v, 4 [1352)

4 In librum de Trinit. P. L. 64. 1266.
8 P. L. 64, 1311-14:



Gott und Geschdpf in ihrem tiefsten Unterschiede 123

als solches kann an nichts teilnehmen, weil nichts ihm fremd ist, da
alles, an was es teilnihme, wieder Sein wire : «ipsum vero esse nihil
aliud praeter se habet admixtum.»! So genommen, ist es iiberhaupt
noch nicht real existierend : « ipsum enim esse nondum est. » Dagegen
insofern das Sein in der Kategorie zu einem « quod est» geworden,
d. h. durch eine bestimmte angenommene Form subsistiert, also zu
einem konkreten «aliquid » geworden, kann es anderes, das eben nicht
dasselbe «aliquid » ist, partizipieren : «at vero quod est dccepta essends
forma est atque consistit, ,quod est¢ participare aliquo potest. » 2 Offenbar
ist da bei Boéthius das « quod est » nicht anderes als das Suppositum
und das «esse» das, wodurch es ist. Sie verhalten sich zueinander,
der Vergleich ist von Boéthius, wie Concretum und Abstractum, die in
keinem kategorialen Dinge real dasselbe sind — z. B. Mensch und
Menschheit —, von denen aber das erstere sein Sein hat durch die
Teilnahme am letztern. Daher der Doppelsatz bei Boéthius: « Omne
simplex, esse suum, et id quod est unum habet. Omni composito aliud
est esse, aliud ipsum est. » > Wire im ens simplex das « quod est » nicht
das Sein selbst, sagt Thomas in seinem Kommentar ¢, dann wire es
eben nicht simplex.

DaB hier im Gesagten nicht formell die Rede ist von der Real-
distinctio von Essenz und Existenz, leuchtet ein. In diesem Sinne
stimmen wir Roland-Gosselin zu.3 Aber hat Boéthius mit unserem
Probleme gar nichts zu tun ? Wie konnten in diesem Falle alle Spiteren,
auch solche, die Kommentare zu De hebdomadibus schrieben, wie
Thomas von Aquin, auf ihn sich berufen ? ¢ Haben alle ihn milver-
standen ? Moglich wire es, denn Boéthius ist dunkel und dunkel will
er in seinem Briefe an Johannes sein, wie er eingangs selbaa; erklart.

Allein so verhilt sich die Sache doch wohl nicht. Vielmehr liegt
in seiner Theorie etwas, aus dem die Realdistinctio von Wesenheit und
Existenz gefolgert werden konnte und mufite. Wir haben in seinem
kreatiirlich-real existierenden Suppositum, das er «quod est» nennt,
eine blofie Teilnahme an dem Sein selbst, das auch nach ihm nur in
Gott real verwirklicht ist. Jede Teilnahme, wie der Name besagt, belastet
das Teilnehmende mit einer Beschrinkung. Wo eine Beschrinkung
ist, da ist auch ein Beschrinkendes und ein Beschrinktes, die als Akt

Ib. 1311. 2 Ih.  Ib. -

In librum Boétii de hebdomadibus, c. 2 (Ed. Vives, 28. 473).

Vgl. Le «de ente et essentia » de S. Thomas, p. 145.

Vgl. Thomas, I. 50. 2 ad 3; 75. 5 ; de spiritualibus creaturis a. 1 ad 8.

@ o



124 Gott und Geschdpf in ihrem tiefsten Unterschiede

und Potenz real verschieden sind. Die beiden Momente hat Boéthius in
dem Suppositum selber angedeutet als das Wassein und die Existenz :
«est vero quod est accepta essendi forma, est atque consistit » und
wieder : «est enim aliquid, cum esse susceperit » ; und wieder : « Omne
,quod est‘ participat eo, quod est esse u¢ sif, alio participat, ut aliquid
sit. »1 Wir haben also in dem kreatiirlich partizipierten Suppositum
eine Doppelteilnahme am absoluten Sein : die eine, welche in der Form
besteht, die als Wesenheit bestimmend und beschrinkend ist : « forma
est determinativa ipsius esse», sagt Thomas im Kommentar zu
Boéthius. 2 Sie ist es auch, die der Substanz das subsistere bestimmt
und als Spezialform ein Suppositum vom anderen unterscheidet. 3
Somit wird das ganze aktuelle Sein, die Existenz, von der Wesenheit
gemessen, beschriankt.

Folglich liegt virtuell schon bei Boéthius der tiefere Grund, warum
kein kreatiirliches Suppositum — quod est — mit dem Sein als solchem
real identisch sein kann und notwendig zusammengesetzt sein mulB in
seiner Participatio, und diese in seiner Zusamnzenéetzzmg von Wesenheit
und Existenz.

Wesentlich im gleichen Sinne hat viel spiter Gilbertus Porretanus
(T 1154) Stellung bezogen zu unserer Frage in seinem Kommentar
zu Boéthius, ¢ Unseres Wissens war er in der Frithscholastik der erste,
der das « quod est » und « quo est » gebraucht hat.

Auch der groBe Theologe und Mystiker Hugo von St. Victor
(rog6—-1141) scheint sich fiir unsere Probleme interessiert zu haben,
obgleich man ihn bis dato kaum erwidhnte.® Letzteres fillt um so
mehr auf, als er klarer die Frage ins Auge fallte als alle Bisherigen.
Zwar spricht auch er nicht ausdriicklich von Essenz und Existenz, nicht
einmal von «quod est » und «quo est». Er bedient sich des boéthianischen
«quod est » und «esse ». Aber seine Stellung ist unvergleichlich licht-
voller. Da wo er ex professo den Unterschied zwischen Gott einerseits
und den geistigen und korperlichen Geschépfen anderseits behandelt,
statuiert er zwischen beiden eine Distinctio in dem Sinne: in Gott

1 De hebdomad. ib.

2 In lib. de hebdomadibus c. 2. (28. 473).

3 Thomas ib, : « Unaquaeque enim illarum (formarum), inquantum distin-
guitur ab alia, quaedam specialis forma est participars ipsum esse et sic nulla
earum erit vere simplex. Id autem erit solum vere simplex, guod non participat
esse, non quidem inhaerens sed subsistens (sc. Deus) ».

* In librum quomodo substantiae bonae sint. P. L. 64. 1313 ss.

5 Vgl. « Divus Thomas», Bd. 8 (1930), H. 1, S. 98—99.I



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede I25

sind «quod est» und «esse» real dasselbe, im Geschopfe real ver-
schieden.! Dal er von der Realordnung redet, bestitigt schon der
Titel des Kapitels: «De tribus rerum differentiis. » Bei ihm ist in
erster Linie das «esse» klar fixiert. Es ist nicht das ens transcen-
dentale, sondern das Existenzialsein, denn es ist, wie er selber sagt, das
esse, welches das Geschopf von Gott als Ursache erhielt, das von der
Ursache in das Geschopf als aktuelle Wirkung iiberging und das zu sein
anfing und das daher dem Geschopfe anderswoher kam : « quod aliunde
ad esse venit et ex causa praecedente in actum profluxit ut esse inci-
peret. » Demgegeniiber kann das « quod est » als das 7d, das existierend
wird und das schon bei Boéthius immer eine « forma » bedeutete und
das hier der Existenz direkt gegeniibergestellt wird, nicht anders
gedacht werden als die Wesenheit. Alle bisherigen Vertreter der Real-
distinctio haben mehr und weniger klar aristotelische Gedanken ver-
arbeitet. Das ist unserer Meinung nach auch bei den folgenden der Fall-

II. Der Entwicklungsgang in der arabisch-jiidischen Philosophie.

Vielleicht wird man sich daran stoBlen, dal3 wir in der Entwicklungs-
geschichte der Realdistinctio dem Neuplatonismus keinen besonderen
Platz einrdumen. Und das, trotzdem groBle Scholastiker des XIII. Sae-
culums, sogar Thomas von Aquin, auf neuplatonische Gedankenginge
bei Begriindung der berithmten Distinctio sich beriefen. Wir leugnen
nicht, da man nicht auch in gewissen neuplatonischen Werken ver-
einzelte Anhaltspunkte fiir unsere Frage finden kann. Ob sie aber dem
wahren Geiste des Neuplatonismus, so, wie wir ihn heutzutage nach
viel griindlicheren historischen Forschungen kennen, entsprossen sind,
oder vielmehr als Fremdelemente in denselben hineingetragen wurden,
das 1st eine ganz andere Frage. Wir konnten uns nie iiberzeugen, dal3
der Geist der ersten neuplatonisch-rémischen Schule Plotins (204-269)
die grundlegend ist fiir den ganzen nachherigen Neuplatonismus, der

1 « Sunt autem in rebus alia, quae nec principium habent nec finem et haec
aeterna nominantur ; alia, quae principium quidem habent, sed nullo fine clauduntur
et dicuntur perpetua ; alia quae initium habent et finem et haec sunt femporalia.
In primo ordine id constituimus, cui non aliud est esse et id quod est, id est, cujus
causa ct effectus diversa non sunt : quod non aliunde, sed a semetipso subsistere
habet : ut est solius naturae genitor et artifex. Illud vero, cui aliud est esse et id
gquod est i. e. quod aliunde ad esse venit et ex causa praecedente in actum profluxit
ut esse inciperct, natura est, quae mundum continet ommunem. » Erud. didasc. 1. 1.
c. 7. (P. L. 176. 745).



126 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

Realdistinctio giinstig sein konnte. Der eminent monistisch-emana-
tistische Zug dieses Systems und dann vor allem die Auffassung : Gott
ware iiberhaupt iiber jedem Sein und das Sein wére erst dem vo3c, dem
Erstemanierten, zuzuteilen!, scheint doch der Theorie: Gott und
Kreatur unterscheiden sich, weil in Gott Essenz und Existenz identisch
und in der Kreatur real verschieden sind, nicht sonderlich giinstig zu
sein. Von der zweiten neuplatonischen-syrischen Schule Jamblichs
(+ 333) brauche ich nichts zu sagen. In der dritten atheniensischen
Schule mit Proclus (410-485) an der Spitze, vollzog sich bereits eine
starke aristotelische Infiltration im Neuplatonismus, die in Manlius
Boéthius und teilweise auch in dem berithmten Liber de causis zum
Ausdrucke kam, wihrend Pseudo-Dionysius, der ebenfalls mit dem Ver-
fasser de causis der Schule des Proclus angehért, den reineren Neu-
platonismus vertritt. Man begreift, dal Dionysius, der unterdessen
ein « Pseudo-Dionysius » geworden, vorsichtiger als frither und im
Lichte des prokleischen Systems, das er verkorperte, interpretiert wird.
Tatsichlich aber scheint, wie Roland-Gosselin richtig bemerkt 2, sowohl
Proclus selber in seiner Institutio theologica 3, als auch der Verfasser
de Causis * Gott den absolut Einen noch ganz im plotinischen Sinne
als etwas Seinsloses aufgefalit zu haben. Der Neuplatonismus als solcher
scheidet daher fiir uns als Quelle der Realdistinctio aus.

In der arabischen Philosophie steht als Vertreter der Realdistinctio
im Vordergrunde Avicenna — Ibn Sina (} 1037). Auch er hat aristote-
lische Ideen verarbeitet. Seiner Beweisfithrung liegen die Begriffe des
ens necessarium und contingens zugrunde. Weil Gott das absolut not-
wendige Sein ist, das keine Ursache hat, noch aus seiner Wesenheit sein
und nicht sein kann, sondern innerlich notwendig ist ?, muf3 die Existenz
«eine Bedingung fiir die Konstitution der Wesenheit des notwendig
Seienden » sein, d. h. die Wesenheit ist die Existenz selbst. ¢ Dagegen
ist jedes ens contingens aus seiner Wesenheit so, dall es sein und nicht
sein kann, und wenn es ist, mul} es eine Ursache haben, die ihm die
Existenz gibt. 7 Das Dasein kommt ihm also von aufen als etwas der

En. 5. 1. 3¢c. 12; En. 6. 1. 9 c. 6,
Le «ente et essentia », 148.
Instit. theol. (Ed. Didot, in der Ausgabe Plotins) CXV ; CXIX ; CXXIIL,
De Causis, éd. Bardenhewer, § 2o0. -
M. Horten, « Die Metaphysik Avicennas», ibersetzt (aus dem Arabischen)
und erklart. Halle 1907, S. 62.

6 Das. S. z12.

7 Das. S. 63.

QR W D -



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede 127

‘Wesenheit Fremdes hinzu. ! Sowohl die arabisch-deutsche, als auch die
fritheren arabisch-lateinischen Ubersetzungen der Metaphysik Avicennas
bezeugen unleugbar die Realdistinctio von Essenz und Existenz in
jedem ens contingens. 2 Und wohlverstanden, es handelt sich um die
aktualisierte Wesenheit und Existenz, denn, lehrt Avicenna, auch in
den ewig hervorgebrachten Seins — solche hatte Avicenna angenommen
—, die also immer aktuell existierten, ist diese Compositio von Essenz
und Existenz als Akt und Potenz vorhanden. 3 Und vielleicht bestitigt
nichts mehr die Realitit dieser Compositio als seine irrtiimliche
Behauptung : die Existenz sei in allen Kreaturen nur ein zur Wesenheit
hinzugetretenes Accidens. * Hier verwechselt also Ibn Sina das Accidens
logicum und ontologicum oder praedicabile.und praedicamentale. Wahr
ist es, dal3 die Existenz jedes ens contingens zum fiinften Praedicabile =
zur zufilligen Aussageweise gehort. Falsch ist es, daB die Existenz
der kreatiirlichen Substanz ein Accidens praedicamentale = ens in alio
sel. Sie bildet vielmehr ein substanzielles Mitprinzip der aus Wesenheit
und Dasein aktualisierten Substanz.

Hat Avicenna fiir seine seltsame Theorie Vorlagen beniitzt ? Woher
hat er seine Auffassung von der Existenz als Accidens ? Wir sind
dariiber noch sehr unvollkommen unterrichtet. Nach Averroés hitte
Avicenna aus den Lehren der spekulativen islamitischen Theologen
geschopft. ® Diese scheinen allerdings, abgerechnet die Existenz als
Accidens, ziemlich allgemein, auf Grund der Kontingenz der Welt und
der Creatio, die Realdistinctio von Essenz und Existenz verteidigt zu
haben. Thnen folgte spiter, so scheint es, Algazel (+ 1x1x) in seiner
Destructio philosophiae, den Siger bekanntlich mit Thomas in Beziehung
brachte. Es wire das jene Mittelstellung : Realdistinctio ohne Existenz
als Accidens ! Aber woher Avicennas Fassung: Realdistinctio mat

1 Das. 512-13; 49.

2 Horten, op. cit. S. 48-49 ; 62-69 ; 512-13. Vgl. die lateinische Ubersetzung
der Metaphysik. Venedig 1908 ; Met. I. 7 u. 8; IV, 1. 2. 3; VIIL 3-6; IX. 1. 4.

3 « Quod enim respectu suiipsius habet, aliud est ab alio quod habet ab alio
a se et ex his duobus acquiritur ei esse id quod est, et ideo nikil est, quod omnino
sit expoliatum ab omni eo, quod est potentia et possibilitate respectu sui ipsius, nist
necesse esse. » Met. I. 8. 74 a. Vgl. dazu Roland-Gosselin, Le « de ente et essentia »,
p. 154 ; derselbe « De distinctione inter essentiam et esse apud Avicennam et
D. Thomam. » Xenia thomistica (1925), v. III. p. 285.

4 Horten, das. 69 ; 512-13.

5 Vgl. M. Horten, Die Hauptlehren des Averroés nach seiner Schrift die
Widerlegung des Gazali. Bonn, 1913, S. 189. 5 (arabisch-deutsche Ubersetzung).



128 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

Existenz als Accidens ? Es gab auch vereinzelte Korantheologen, welche
der Existenz der kontingenten Dinge im Sinne Heraklits nur ein
«Augenblickssein » gaben.! Aber so hat Avicenna die Existenz durchaus
nicht aufgefaBt. M. Horten hat ziemlich iiberzeugend nachgewiesen,
daBl Avicennas ganze Theorie schon in Alfarabis ( 950) Buch der
« Ringsteine » vorlag. > Woher hatte sie Alfarabi ¢ Das ist vorliufig
schwer zu sagen. Vielleicht kénnte man an einen EinfluB des Neu-
platonismus denken, der in seiner stark monistischen Tendenz die
irdische Substanz iiberhaupt nur als ein Conglomerat akzidenteller
Formen auffaBte, — wenigstens Plotin. Hieritber mu3 die Zukunft
weiteres Licht verbreiten.

Einen scharfen Gegner grhielt Avicenna und die Realdistinctio
iiberhaupt in Averroés — Ibn Roschd (t 1198). Er stellt die Kon-
tingenz der Welt als solcher ilberhaupt in Frage.? Weiter ist es
eine falsche Lehre, wenn Avicenna behauptet, « das Dasein, das Exi-
stieren des Dinges trete zur Wesenheit von aullen real hinzu und
verhalte sich in ihr wie ein dulleres Accidens ». * Auch den Satz : das
Kontingente enthalte eine Vielheit, la3t er nicht gelten. 5 Averroés war
also offenbar diberhaupt ein Gegner der Realdistinctio von Wesenheit und
Existenz, auf den sich daher spater die lateinischen Averroisten, wie
Siger von Brabant und Jandunus, mit Recht berufen konnten.

Merkwiirdigerweise wird der Rabbi Mosis Maimonides (1 1204)
unter den Anhidngern der Realdistinctio véllig iibergangen. Und doch
hat er Avicennas Lehre mit voller Klarheit, und formell von Essenz
und Existenz redend, wieder aufleben lassen und den Realunterschied
von Essenz und Existenz in den Kreaturen zur Unterscheidung von
Gott gemacht. ¢

1 Vgl. Horten, Die philosophischen Probleme der spekulativen Theologie im
Islam. Bonn 1910, S. 65-67.

% Vgl. M. Horten, Das Buch der Ringsteine Farabis. Beitr. zur Geschichte
der Phil. des Mittelalters. B. V. H. 3 (1900), S. 10-11.

8 M. Horten (arabisch-deutsche Ubersetzung der distinctio destructionis),
Hauptlehren des Averroés, 189. 6-26.

4 Das. 204, 26; 205. 12; 167. 35.

5 Das. 167. 1233. Horten’s deutsche Ubersetzung stimmt diesbeziiglich mit
dem Texte der frithern lateinischen Ubersetzungen durchaus iiberein.

6 « Notum est, existentiam esse Entis accidens ideoque rem esse adventitiam
ipsius quidditatis Entis, sed non in Deo, id quod clarum est et manifestum in iis
quae existentiae suae causam habent. In co vero, qui existentiae suae nullam
causam habet, existentia nihil aliud est, quam ipsius essentia.» Rabbi Mosis
Majmonidis «liber Doctor Perplexorum » (ed. Basileae 162g). P. 1. cap. 57. p. 93.



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede I29

III. Die Realdistinctio im XIIIl. Jahrhundert bis Thomas von Aquin.

Vorldufig steht Wilhelm von Auvergne oder Guillelmus Parisiensis
(t 1249), der vom Jahre 1223 an machtvoll, zuerst als Lehrer, dann
als Bischof von Paris, in die Ereignisse der Pariser Universitit ein-
griff, an der Spitze dieser dritten Entwicklungslinie. * In seinen beiden
vor 1230 verfalten Werken «de Trinitate » und «de Universo » nimmt
er wesentlich im gleichen Sinne Stellung zu unserer Frage. In ihm laufen
die beiden vorigen Entwicklungslinien faktisch zusammen, teilweise
sogar durcheinander, mit einer genaueren Prizision der Formeln und
Termini.

Mit ausdriicklicher Berufung auf Boéthius greift er den Gedanken
vom Unierschiede des kategorialen Seins und dem Sein an sich wieder
auf. In Goft, dem das Sein, und daher auch das Bonum substantialiter
zukommt, sind Wesenheit und Existenz ein und dasselbe: «sint res una
per omnem modum ». 2 Das ist auch der Grund der absoluten Einfachheil
Gottes 3, wihrend in den Engeln zwar keine Compositio von Materie
und Form ist, wohl aber, wie Boéthius gelehrt, die Compositio von
«quod est» und «quo est», oder «hoc et hoc». * Den partizipierten
Dingen kommt das Sein und folglich auch das Gute nur per attribu-
tionem accidentalem zu, d. h. weil sie ihr Sein von awufen 3, von einer
Ursache haben 8, liegt es nicht in ithrer Wesenheit selbst, sondern es ist
ihnen zufillig, sodall sie aus einer Zweiheit bestehen : aus Sein und
Potenz. 7 Sie sind zusammengesetzt aus dem « quod est » und « quo est ».

1 Vgl. St. Schindele, Beitrige zur Metaphysik des Wilhelm von Auvergne.
Miinchen 1900, S. 10 ff. '

2 De Trinit. (Ed. Aureliae 1674), ¢. 1 p. 2 b, «ad hunc modum et ens, cujus
essentia est ei esse et cujus essentiam praedicamus cum dicimus est :ita ut ipsum
et ejus esse quod assignamus cum dicimus est, sint res una per omnem modum. »

Ib.c.1p.1b ‘ '

4 « Quia omne simplex esse suum et id quod est unum habet. Quod est dicere,
quia in vere simplici, de quo ipse (Boéthius) loquitur, non est aliud quod est ali-
quid et quo est sive esse.» P. 1I. de Umverso P. II. c. 8. G.

5 De Trinit. c. 6. p. 6 b.

6 Ib. « Post hoc loquemur de esse secundo, quod nominatur ... esse
potentiale ... et hujusmodi est esse quod coepit esse. Esse ergo indigentiae est,
quod eget alio ad hoc ut sit nec venit in esse, nisi alio dante esse. »

7 « Quoniam autem ens potentiale est non ens per essentiam, tunc ipsum
et ejus esse, quod non est ei per essentiam duo sunt revera et alterum accidit
alteri nec cadit in rvationem mec quidditatem ipsius. Ens igitur secundum hunc
modum compositum est et resulibile in suam possibilitatem et suum esse.» Ib. c. 7.
p. 8 b. '



I30 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

« Et omne aliud ens (auBer Gott) est quodammodo compositum ex eo,
quod est et ex eo quo est sive esse suo sive entitate sua. » !

Welchen Einflul Avicenna auf Wilhelm ausiibte, zeigt sich darin,
daB3 er, seinen Gedankengang vom ens necessartum und ens potentiale
entwickelnd, die Existenz der Kreatur, wie jener, zu einem blofen
Accidens stempelte. Von dem absolut notwendigen Sein, d. h. Gott, ist
das Sein schlechterdings wuntrennbar, «inseparabile?», weil es ihm
allein wesentlich zukommt und mit ihm allein absolut identisch ist :
« primo principio cui soli essentiale est et unum cum eo in ultimitate
unitatis. » 3 Dagegen ist das potenzielle Sein erschaffen und ist von der
Existenz verschieden, weil es dieselbe empfing. Von ihm ist also das
Sein tremnbar, weil es ihm nur von auBen zur Substanz und Wesenheit
als Accidens hinzukomme. ¢ Ganz im Sinne Avicennas hat auch der
Parisiensis die Existenz als accidens « logicum » mit dem accidens prae-
dicamentale verwechselt.

Aus zweil Quellen schopfend, Boéthius und Avicenna, hat auch
Wilhelm von Paris ausgesprochen aristotelische Ideen verarbeitet, sie
aber in klarere Formeln und Termini gepriagt. Er spricht ausdriicklich
von Essenz und Existenz. Leider hilt er die kreatiirliche Existenz fir
ein Akzidens wie Avicenna. In welchem Sinne sich Essenz und Existenz
als Akt und Potenz zueinander verhalten, war ihm sicher nie klar.

Mit Alexander von Hales (1 I1245), der vor 1230 noch mit
Wilhelm Parisiensis in Paris dozierte, beginnt die erste Franziskaner-
schule. Ist diese Schule in ihrer Stellung zur Realdistinctio objektiv
richtig gewertet worden ? Wir méchten es bezweifeln. Vorerst hat
man der ganzen ersten Franziskanerschule, also Alexander, Rupella und
Bonaventura, den Vorwurf gemacht, es wire bei ihnen nur die Rede
von der abstrahierten allgemeinen Wesenheit, «1’essence ou la nature
abstraite », also nicht von der aktualisierten Natur. > Wire dem wirklich
so, dann hitte die Schule mit unserer Frage nichts zu tun. Niemand
leugnet den Realunterschied zwischen der abstrahiert-allgemeinen
Wesenheit und ihrer Existenz. Alexander von Hales traf noch ein

1 P. I1. de Universo, P. II. c,. 8.

2 P. 1. de Universo, P. I. c. 3.

3 P, II. de Universo, P. II. c. 8.

4 « Omne hujusmodi causatum est possibile esse per se, et est recipiens esse
supra se quod est aliud ab ipso et propter hoc est in eo potentialiter sive
possibiliter, quoniam est ei accidens, hoc est adveniens ei et receptum ab ipso
supra totam completam essentiam suam.» P. I. de Universo, P. L. c. 3.

5 Roland-Gosselin O.P., Le «de ente et essentia», p. 167.



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede I3I

besonderes MiBlgeschick. Auf Grund eines Kommentars in die aristote-
lische Metaphysik, der gar nicht ihm gehoért, sondern seinem Ordens-
bruder Alexander von Alexandria (T 1314 ') hat man ihn, auch Suarez 2,
den Gegnern der Realdistinctio eingereiht.

Wir werden Rupella aus Griinden, die wir nachher nennen werden,
eine besondere Stelle einrdumen. Alexander und Bonaventura gehoren
zusammen, denn sie stimmen wesentlich iiberein. Beide reden viel von
einem «quod est» und «quo est». Aber der Grund der Verwirrung
und daher auch der verschiedenen Interpretationen ihrer Lehre liegt
darin, daB sie der Formel «quod est» und «quo est» mehrere ganz
verschiedeme Bezeichnungen unterlegen. Bald meinen sie damit das
Verhiltnis von Abstractum und Concretum, bald von Natur und Suppo-
situm (Person), selbst von Materie und Form 2, und zuweilen ist das
«quo est» in einer Frage das, was sie unter quod est in einer anderen
verstehen. * Das ist iibrigens auch bei Albert und selbst im spéiteren
Thomismus noch der Fall, sogar bis heute. Dennoch reden beide,
Alexander und Bonaventura, von einem besonderen «quo est» und
«quod est», die in Gott identisch, in der Kreatur aber real ver-
schieden sind. Welchen Sinn geben sie der ersteren These ? Welchen
der letzteren ? ‘

a) In Gott. Die Frage dreht sich hier um die absolute Einfachheit
der gottlichen Wesenheit im Gegensatz zur kreatiirlichen. Alexander
stellt die Frage formell : «an simplicitas sit proprium divinae essen-
tiae. » 3 Dieselbe Frage stellt Bonaventura. ¢ Wie lautet die Antwort ?
Beide berufen sich auf das berithmte Dictum des Boéthius : «in omni
eo quod est citra primum differt ,quod est‘ et ,quo est‘. » Beide lehnen
von Gott jede Compositio ab. Daselbst unterscheidet Alexander aus-
driicklich die Compositio « quod est » und «quo est» von derjenigen

1 Vgl. Hurter S. J., Nomenclator, II. col. 469.

2 Disp. metaph., disp. 31. sect. 1. n. 12 (v. 26. 228).

3 Vgl. Alexander von Hales, Summa theol. (Ed. Quaracchi), lib. I. P. II.
Tuquis. II. tr. I. q. 1 a. 4 (Tom. I, n. 348) ; Ib. tr. 2. sect. 1. q. 1 (n. 395).

Bonaventura, 1. Sent. D. 23. a, 1. q. 3 (Ed. Quaracchi, v. I. p. 408).

4 Das ersehen wir aus Alexander selber, wenn er im gleichen Artikel sagt .
«quo est, hoc est significando essentiam ut essentiam et ,quod est’ significando
essentiam ut in habente illam », und dann wieder : «ens enim dicit ,quod est*;
,quod est’ autem potest dicere vel ipsam naturam, quae est essentia, vel ipsam
rem naturae quae est personae», 1. c. n. 348.

5 Sum. th. Lib, I. P. I. Inquis. I. Tr. 1 q. 3. ¢. 3 (Tom. I), n. 33.

6 1. Sent. D. 8. P. II. a. 1 q. 2: «utrum summa simplicitas soli Deo con-
veniat» (v. I. 167).



132 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

von Materie und Form ; ferner von jener der «forma universalis » im
Abstractum gegeniiber dem Concretum — homo, humanitas —, welch
letztere jene von Materie und Form schon voraussetzt. ! Nach ihm gibt
es also in den Dingen eine Compositio « quod est » und «quo est » aufler
und neben jener von Materie und Form und der essentia abstracta und
dem Concretum. Trefflich bemerkt er : das «quo est» und «quod est » als
Componentia sind nicht schon in sich entia, sondern beide zusammen
nur Principia des kreatiirlichen Seins. 2 Bonaventura’s Ansicht stimmt
damit {iberein. Nur fithrt er alle kreatiirlichen Compositionen auf 447
und Potenz zuriick.® Weil alle Kreaturen ihre Existenz von Gott
haben, ist in jeder Kreatur die differentia entis et esse !, und die ist
nichts anderes als das «quod est » und « quo est » des Boéthius. ?

Soweit bisher ersichtlich, ist hier tatsachlich von einer realen
Compositio in der Kreatur die Rede, die weder mit Materie und Form
noch mit jener von essentia abstracta und Concretum etwas zu tun hat.
Im Gegenteil, die «forma universalis » wird von diesem «quod est »
und « quo est » ausgeschlossen. :

b) In der Kreatur. Wir haben im Obigen dieser Frage schon vor-
gegriffen. Die Sache brachte es mit sich. Welche Bedeutung gab
Alexander jener Compositio von «quod est» und «quo est» in der
Kreatur ? - Dariiber gibt er uns gleichsam ex professo Aufschluf3, da wo
er «de simplicitate et compositione creati » handelt. ¢ Wir diirfen aus
der auBlerordentlich komplizierten Abhandlung nur die Hauptresultate
erwihnen. Von allen kreatiirlichen Kompositionen ist jene, die Boéthius
de hebdomadibus mit der Formel « quod est » und « quo est », gelehrt ?,
fiir Alexander die grundlegenste. Allerdings ist die Realitdt dieser

L « Nec (Deus est) compositum ex aliis: sicut est in omni creatura per se
existenti ; nec componibilis cum alio; sicut est materia, quae est componibilis
formae et formae componibilis materiae et ipsum quo est componibile ei gquod est;
nec compositioni contingens : sicut forma universalis, quae supponit ante se com-
positionem ex materia et forma ... sicut forma universalis homo vel humanitas,
quae advenit constituto ex anima rationali et corpori.» Ib. n. 33.

2 « Quod est» ... et «quo est» prout dicunt principia esse cujusque non
habent esse ut ens, sed sicut entis ». Ib. n. 33 (ad 3).

3 « Creaturae vero compositae sunt ... quia habent esse mixtum ex actu
et potentia ». 1. Sent. D. 8. P. II. a. 1 q. 2 (168).

4 « Tertia differentia (entis et esse) est in omni creato: quia enim omne,
quod est praeter Deum, accipit esse aliunde. » Ib. :

5 Ih. ad 1vm™,

¢ Sum. th. Lib. II. P. L. Inquis. L. Tr. II. q. IL. Tit. IL. n. 56-62 (Tom. 11.
p. 70-76).

7 Ib. n. 56 (71).



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede I33

Distinctio oder Compositio neuestens noch, und nicht ohne Scharfsinn,
entschieden bestritten worden.! Das zwingt uns, der Frage unsere
besondere Aufmerksamkeit zu widmen. Es liegen faktisch zahlreiche
MiBverstindnisse vor, die wir durch eine genauere Beschreibung heben
mochten, und zwar Punkt fiir Punkt.

Nach Alexander von Hales selbst gehort jene Compositio :

I. In die Klasse der wahren Kompositionen : « quae verae dicuntur
compositiones », im Gegensatze zu den blo potenziellen Zusammen-
setzungen, in denen ein Ganzes nur aus potenziellen Teilen besteht. 2

2. Jene boéthianische Compositio von «quod est » und «quo est »
ist in den kreatiirlichen Dingen der Reihenfolge nach frither als jede
andere, frither auch als jene von Materie und Form, die Alexander
bekanntlich, im Gegensatze zu den Thomisten, allen Kreaturen, den
geistigen und korperlichen zuschrieb: « Dicendum, quod communior
est et prior naturaliter compositio ex ,quo est‘ et ,Quod est* quam
materiae et formae, sicut jam dictum est.»3 Daher kann er dann
anderwirts, wieder in Anlehnung an Boéthius, sagen : auch wenn jene
Philosophen recht hdtten, die da behaupten, Engel ¢ und Menschen-
seele ® wiren nicht aus Materie und Form zusammengesetzt, so wéren
sie doch aus «quo est» und «quod est » zusammengesetzt und wiirden
sich dadurch von Gott unterscheiden.

3. Jene Compositio von « quo est » und « quod est » ist daher auch
tiefer als jede andere, auch als die von Materie und Form. Denn auch
in den aus Materie und Form zusammengesetzten Dingen sind die
Form fiir sich und die Malerie fiir sich als solche, d. h. als Bestand-
teile wieder aus «quo est» und «quod est» zusammengesetzt ¢, denn
auch sie, d. h. die Form fiir sich und die Materie fiir sich, haben ihr

1 Vgl. V. Sinistrero, La distinzione fra essenza ed esistenza in A. di Hales.
Rivista di I'ilosofia Neoscol. Anno XXII, fasc. I-II (1930), p. 62-72.

2 Ib. n. 58 (73). 8 Ib. n. 60 (75).

* « Ad quod dicendum quod licet secundum quosdam philosophos intelli-
gentia, quae dicitur angelus, sit forma sine materia, videtur tamen dicendum,
quod sit compositum ex materia et forma. Quod si aliquibus videbitur, quod sit
forma per se ens sine materia, habebit compositionem ex ,quo est et ,quod est‘. »
S. Th. P. L. L. II. Inquis. IT. Tr. II. q. 1. a. 2 (II. n. 106. pag. 135).

5 Ib. Inquis. IV. Tr. L. Sect. I. q. IL. Tit. IL. c. I. (IL. n. 328. p. 399).

6 ¢ Ad objectum autem in contrarium dicendum quod, licet materia et forma
et quod ex iis extendatur ad omnia, nihilominus tamen alia compositio (,quo est'
,quod est‘) est universalior, quia se extendit secundum quemdam modum ad ea,
quae sunt formae, vel quae sunt materiae et formae esse in forma vel esse in
materia. » II. n. 60 (73).

Divus Thomas. 1¢



I34 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

Sein «effektive » von Gott.! So konnte Alexander mit Recht und
ohne Selbstwiderspruch sagen, die beriihmte Compositio von « quo est »
und «quod est» sei in « formis secundum seipsas acceptis, ubi non
invenitur compositio materiae et formae ». 2 Wir betonen, « ohne Selbst-
widerspruch ». Denn Alexander verleugnet damit seine Theorie nicht :
jedes Geschiopf besteht aus Materie und Form. Er behauptet nur: der
Form fiir sich und der Materie fiir sich kommt noch die weitere
Compositio von «quo est» und «quod est» zu. Er fithrt also die
letzte physische Compositio noch auf eine metaphysische zuriick. Das
ist wichtig und 16st manche Einwidnde, die man gegen die Realitit
unserer Compositio ins Feld fiihrte. 3 Ganz logisch sagt Alexander, die
Einheit des «quo est » und « quod est » sei snniger als die von Materie
und Form, und das eine kénnte von dem anderen ausgesagt werden *,
denn das «quo est» und «quod est» in ein und derselben Form oder
Materie ist doch sicher inniger geeinigt als Materie und Form, die nur
in einem Dritten iibereinkommen. Deshalb kénnen sie auch voneinander
ausgesagt werden, wihrend die Materie nie die Form, und die Form
nie die Materie ist. Folgt daraus die reale Identitit von «quo est»
und «quod est» ? Keine Rede! Denn die Innigkeit der Vereinigung
Zweier bestditigt ihre Verschiedenheit und die reale Verschiedenheit
Zweler hiangt nicht von der Innigkeit ihrer Vereinigung, sondern von
der Verschiedenheit der Componenten ab. Weiter ! Weil das « quo est »
und « quod est » als Componenten ein und derselben Form oder Materie
angehdren, kann Alexander logisch sagen : Diese Compositio ist nicht
aus fremdem, «ex aliis », wie die physische aus Materie und Form im
physischen Suppositum.?® Ferner, weil unsere Compositio eine meta-
physische ist, wodurch noch nicht das Naturding schlechterdings entsteht,
wird sie von Albert und Alexander eine compositio « secundum rationem »
genannt, im Gegensatze zur physischen Konstitution des Suppositums. ¢

L Ib. n. 59 (74-75). 2 Ib. n. 58 (73 sol.).

8 Vgl. Sinistrero, Riv. d. Fil. Neo-scol. 69-70.

1 « Praetere:, majoris unitionis sunt ,quo .est’ et ,quod est’* quam materia
et forma : unum enim de altero dicitur ; quod non est reperire in materia et forma. »
II. n. 60 ad obj. (75).

51.n. 33 ad 3 (53); II. n. 59 (74 sol.).

6 « Sunt enim quaedam compositiones secundum rationes, quaedam vero in
esse simpliciter.» 1I. n. 58 ad 1 (73). Zu den ersteren rechnet Alexander mit
Albert die von « quo est» und «quod est». Daraus zog man den SchluB : also
ist die Distinctio von « quo est» und « quod est» eine rein logische, « secundum
rationem ». Dieser SchluB3 ist unseres Erachtens ganz irrig, wie das «esse sim-
pliciter schon andeutet. Vgl. Riv. d. Fil. Neo-scol. 69.



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede I35

Alles das spricht gar nicht fiir den logischen Charakter des « quo est »
und «quod est ».

4. Endlich ist, nach Alexander, jene Distinctio von «quo est » und
«quod est » die allgemeinste, «communior »1, so allgemein, dal} sie
selbst auf Gott Anwendung findet. Aber in Gott sind « quo est » und
«quod est » identisch, in allem anderen bilden sie eine « compositio »,
und zwar die absolut erste, die Gott und Geschopf scheidet, also die
eigentliche Wurzeldifferenz. ®

So Alexander. Bonaventura ist etwas reservierter. Doch gibt auch
er dieser Compositio den Primat vor jener von Materie und Form,
die er jeder Kreatur zuerteilt. 3

Formell und explizite sprechen Alexander und Bonaventura nicht
von einer Distinctio essenfiae und existentiae. Aber sachlich bedeutet
das «quod est» und «quo est», dessen Identitdit in Gott die absolute
Wesenseinfachheit begriindet und dessen Differenz in den Kreaturen,
weil sie die Ewistenz empfangen haben, die erste, tiefste Compositio realis
begriindet, nichts anderes als die Realdistinctio von Essenz und Existenz
in jedem kreatiirlichen Wesen. * De Wulf hat sie ihm daher mit Recht
zugesprochen. ?

Johann von Rupella ( 1245) riumen wir einen eigenen Platz ein,
nicht bloB, weil er Alexander’s Nachfolger auf dem PariserLehrstuhl war
und seine literarische Tdtigkeit noch in die voralbertinische Zeit fallt,
sondern weil er in der ersten Franziskanerschule der einzige war, der
in den geistig kreatiirlichen Wesen — Seele, Engel — jede Compositio
von Materie und Form entschieden ablehnte. ® Das hat ohne Zweifel
einen EinfluB gehabt auf eine noch stdrkere Betonung der Distinctio
von Essenz und Existenz in den Kreaturen. Faktisch haben wir bei
Rupella ein «quod est» und «quo est» das, mit ausdriicklicher

1 II. n. 60 (75).

? « In Primo (Gott) enim est reperire ,quod est‘ et ,quo est‘, licet non secun-
dum rationem compositionis, descendit ergo ab identitate omnimoda ejus ,quod
est cum eo ,quo est’, differentia prima hujus ab illo. » II. n. 61 (76).

3 II. Sent. D. 3. P. I. a. 1. q. I. (Tom. 2. 89 ss.) ; Dist. 17. a. 1. q. 2. (413 ss.).
Daselbst sagt er, fiir die Seele geniige das «quod est» und «quo est» noch
nicht ; es miisse die Compositio von Materie und Form noch hinzukommen.

4 Alexander schiitzt unsere Interpretation prignant in den folgenden Worten :
« Quod conveniat omni creaturae videtur ... eo, quod nullum creatum est sua
essentia nec a se habet esse sed aliunde dependet, ergo in creatura omni ,quo est’
et ,quod est’ differunt.» II. n. 59 (74).

5 Hist. d. 1. phil. médiévale. Louvain 1924, I. 330.

6 Summa de Anima (Ed. Domenichelli, Prato 1882). P. I. XI. u, XIII,



130 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

Berufung auf Boéthius !, nur in Got! absolut identisch ist kraft seiner
absoluten Wesenseinfachheit. 2 Dagegen ist das gleiche «quod est»
und «quo est » bei Rupella eine entitative « compositio » im Sinne von
« partes essentiales », eines jeden kreatiivlichen Seins, weil es Kreatur ist,
d. h. von Gott empfangenes Sein besitzt.® Es ist in den geistigen
Kreaturen die einzige Compositio, welche dieselben wvon Gott unter-
scheidet, weil es absolut einfach ist und welche auch das Geistig-
geschopfliche vom Korperlichen unterscheidet, da in letzterem noch
Materie und Form hinzukommen. *

Aber welchen Sinn gab Rupella seinem « quo est » und « quod est » ?
Das ist die springende Frage. Zum voraus die Bemerkung, daf3 auch
bei ihm, wie bei Alexander von Hales, die Formel verschiedene Be-
deutungen hat. Doch, welchen Sinn gibt er ihr als Grundunterschied
zwischen Gott und Kreatur ? Die Antwort ist nicht so leicht. Fiir uns
etwas orientierend ist es, daB Rupella selbst 6fter statt quo est und
quod est die Formel «essentia » und «ens » setzt. ® Welchen Sinn gibt
er dem «essentia », welchen dem «ens»?

o) Das «essentia ». Meint er damit die im Singuliren aktualisierte
Wesenheit, oder aber nur — so hat man ja die ganze Franziskaner-
schule charakterisiert 8 — die abstrahierte allgemeine Wesenheit ? Ich
halte letzteres heute noch fiir absolut unhaltbar, denn erstens : keine
abstrahierte Wesenheit ist als solche ein #mmanenter Teil des physisch
Singuldren ; nun betrachtet aber Rupella das «quo est» und «quod
est », d. h. das «essentia » und «ens» als «partes essentiales » des real
Existierenden, und zwar analog wie Materie und Form. Weiter:
zweitens sind « quo est » und « quod est » = essentia-ens nach Rupella

L Ib. 1. XIIL (S. 119.)

2 « Proprie vero et absolute simplex est, in quo non est compositio materiae
et formae nec differentia ejus, ,quod est et ,quo est* uf Deus. » Ib. T, XXIII.

3 « Sic ens creatum (cum) non sit ens nisi ab alio, quod est principium primum
et per illud, a quo dependet, apparebit, quod differt in eo ,quod est’ et ,quo est*
(sc.) ens et essentia.» Ib. I. XIII (120).

4 «Communiter dicitur simplex in comparatione et secundum se quodammodo
simplex ut spirituales substantiae, quae comparatione elementorum simplicia
dicuntur et etiam in se quodammodo. Non enim habent compositionum quae est
ex materia et forma ; habent tamen compositionem ejus ,quod est‘ et ,quo est'.
Proprie et absolute simplex est, in quo non est compositio materiae et formae,
nec differentia ejus ,quod est’ et ,quo est’, ut Deus, » Ib. I. XXIII (134); Ib.
XLIII (187).

5 Ib. I. XIII (119 u. 120).

6 Roland-Gosselin O, P., Le «de ente et essentia », 167-168.



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede 137

von Gott erschaffen, ja sogar allein von Gott aus michts, «ex nihilo »
hervorgebracht. ! Kein Mensch wird das von der abstrahiert allgemeinen
Wesenheit sagen. Drittens . zwischen abstrahierter Wesenheit und dem
Singuldren ist allerdings ein Realunterschied. Aber nie entsteht aus
beiden zusammen eine Compositio realis. Nun aber bilden « essentia » und
«ens » nach Rupella eine reale Compositio, ja sogar die erste, die in der
Kreatur iiberhaupt ist. 2 Und viertens : diese Compositio ist so eminent,
daB sie einerseits Goit und Kreatur, anderseits kreatiirlich Geistiges
und Korperliches unterscheidet, wie wir oben hérten. Kein Zweifel,
Rupella spricht mit dem «quo est» von der akfualisierten Wesenheit !

8) Was meint er mit dem «quod est » oder «ens». Ist es wirklich
identisch mit Suppositum, dhnlich wie Boéthius es gefal3t hatte ? 2 Wir
leugnen nicht, dall Rupella dann und wann so zu reden scheint. Das
kommt daher, weil die Kreatur erst im Suppositum existierend wird.
Wer aber Rupellas Texte genau analysiert, entdeckt bald, dal das
«quod est » oder «ens » nicht das Suppositum bedeuten kann, sondern
nur die Existenz, denn erstens nennt Rupella das «quod est » oder «ens »
einen essentiellen Teil des Gewordenen. Nun ist aber das Suppositum
nie eine pars essentialis eines Dinges, sondern es setzt die Dingnatur
schon voraus ; zweitens nach Rupella ist das « quod est » oder «ens»
ein Teil, « pars » des Gewordenen. Dagegen ist das Suppositum immer
das totum, das Ganze.

Nach der natiirlichsten Interpretation treten hier Essenz und
Existenz als die zwei Correlativa einander gegeniiber in dem Sinne :
das Geschopf ist seiner Natur nach eine gewordene Wesenheit, d. h. ein
Wassein, das die Existenz von Gott empfing, weil es nicht aus sich selbst
setend ist . « Est ergo in qualibet creatura ens «quod est» sc. ipsum
ens differens ab eo «quo est» sc. sua essentia : quia cum sit ens per
participationem, non est ens sua essentia.»* Rupella bestitigt mit
diesen Worten selbst das, was wir oben gesagt.

Unsere Darstellung der ersten Franziskanerschule weicht wesentlich

1 «Alio (autem) modo dicuntur parfes essentiales materia et forma et hae
partes solum inveniuntur in illis, quae a Deo sunt de aliquo, non autem in his
quae a Deo sunt de nihilo. ... Dicendum ergo est, quod spiritualia ut anima
spiritualis compositionem habent ex partibus essentialibus, quae partes sunt
,quod est* et ,quo est’, quae sunt a Deo et de nihilo et non habent compo-
sitionem, quae est ex materia et forma.» Ib. I. XI1II (120-21).

2 Ibidem u. I. XXTIII (134).

3 Vgl. Roland-Gosselin O. P., 1. c.

4 Ib. I. XIII (119).



138 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

von jener Roland-Gosselin’s und anderer ab. Aber wir haben die
Stellung Punkt fir Punkt begriindet. Sachlich ist die Schule eine sehr
entschiedene Verteidigerin der Realdistinctio, die sie in manchen Punkten
klarer, praziser und korrekter aufgefal3t hat als Albert. Wie in anderen
Fragen, folgt sie auch da Hugo won St. Victor, der boéthianische
Gedanken weiter entwickelte. Der Entwicklungsgang ist ziemlich klar
verfolgbar. Mit seinem «quod est » und «ens » wollte Boéthius vorerst
nur den Unterschied zwischen dem real existierenden Suppositum als
Kategorialding und dem ens transcendentale hervorheben. Da das
letztere als ens imparticipatum nur in Gott verwirklicht ist, von dem
jedes Kategorialding als ens participatum sein Sein empfangen hat, lag
in dem Suppositum oder « quod est » schon virtuell die distinctio von
Essenz und Existenz : als Partizipierendes und Partizipiertes enthalten.
Hugo hat die letztere Distinctio bereits aus Boéthius herausentwickelt
und in der Franziskanerschule treten Essenz und Existenz klarer als
die zwei Wesenskomponenten jedes kreatiirlichen Dinges auf, deren
Compositio die Kreatur und Gott grundlegend unterscheidet.

Albert der Grofie (1 1280).

Albert ist, wie in vielen anderen, auch in dieser Frage das « Sorgen-
kind » der Interpretatoren. Wie im tiefen, wilden Bergsee die zahllosen
Sturzbiche rauschend, den Schutt ablagernd meist den Seespiegel triiben,
so kommt Albert bei der Unmasse des Materials, das ihm gleichsam
unter der Hand zusammenflie8t, selten in einer groen Frage zu einer
liickenlos abgeklarten Stellungnahme.

Bemerken wir gleich eingangs, dal auch er das «quod est» und
«quo est» in ganz verschiedenem Sinmne nimmt. Das sagt er in seiner
spiter verfaten Summa theologica ausdriicklich selber. Bald bedeutet
das «quod est» die Wesenheit des Dinges, dem gegeniiber das «quo
est » als das effektiv Machende steht. Bald wieder bezeichnet das
«quod est » die Substanz, die in der Natur, im Gegensatz zum Accidens,
allein wirklich ist. ' Wohl zu beachten ist weiter, daB3 alle groBen
Scholastiker nicht bloB in der logischen Ordnung von « Abstractum »
und « Concretum » reden, sondern auch in der real-physischen. Hiufig,
besonders wenn sie von der Trinitdt reden, stellen sie die Wesenheit
und das Suppositum ein und desselben real existierenden Dinges als
Abstractum und Concretum einander gegeniiber, und zwar im Sinne

! Sum. theol. P. IL. Tr. I. q. 3. membr. 3. a. 2 (Ed. Vives, Paris, v. 32. col. 306).



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede I39

eines « quod est » und « quo est ». ! Sie sagen auch, und mit Recht, daB3
nur in der Kreatur Natur und Suppositum real verschieden wiaren. Und
zwar ruht diese Realdistinctio auf jener von Wesenheit und Existenz.
Alles das sind auch heute noch thomistische Auffassungen !

Beide Entwicklungslinien, diejenige von Boéthius bis zur Franzis-
kanerschule und jene von Avicenna bis und mit Wilhelm von Paris,
itben auf Albert einen michtigen EinfluB aus. Aber der EinfluB ist
in den zeitlich frither und spéater abgefaf3ten Werken Alberts verschieden.
Weil seine Summa theologica nachweisbar nach 1270, also nach den
Hauptwerken seines Schiilers Thomas verfaBt ist, fallt sie fiir unseren
Zweck weniger in Betracht. Orientierend mag es fiir den Leser weiter
sein, da8 Albert unsere Frage allda beriihrt, wo er die absolute Ein-
fachheit — simplicitas — der gottlichen Wesenheit der nur relativen
Einfachheit der geistig-kreatiirlichen Substanzen — der Seele und Engel
— gegeniiberstellt. Albert ist ein scharfer Gegner der platonisch-
augustinischen Compositio von Materie und Form in der Seele und den
Engeln. Aber nie und nirgends gibt er zu, daf das geschopfliche Geistes-
wesen ohne jede Compositio sei. > Es ist zusammengesetzt aus einem
«quod est » und «quo est ».

Versuchen wir es durch Beantwortung zweier Fragen, etwas Klarheit
in Alberts verworrene Stellung zu unserer Frage zu bringen. Erstens:
wie hat er die Gedankengiange des Boéthius weiter ausgebaut ? Zweitens :
in welchem Sinne hat er Avicenna’s Ideen weiter entwickelt ?

I. Zeitlich hat Boéthius friiher auf Albert eingewirkt als Avicenna.
In der Summa de Creaturis, seinem frithesten Werke, das er, wie auch
Grabmann und Pelster bestdtigen, vor der Pariser Lehrtatigkeit, somit
vor den Sentenzen verfalt hat — 1246 war es sicher fertig gestellt —
kommt tiiberhaupt nur Manlius Boéthius zum Worte. Aber schon in

1 Vgl. dazu Thomas, S. Th. 1. 39. 4 u. 5 ; Alexander Hales, S. Th. 1. I. P. IL.
Inquis. IL. Tr. 1 q. 1. a. 4 (Ed. Quaracchi, v. I, n. 348) ; bei Bonaventura, I. Sent.
D. 23. a. 1 q. 3 (v. I. 408 ss.).

2 Als Hauptquellen seien erwiahnt : Summa de Creaturis, P, L. tr. 1. q. 2. a. 5 ;
tr. IV. q. 21. a. 1; P. IL tr. I. q.7.a. 3 (v. 34. 35). Senfentiae : 1. D. 2. a. 13
(v.25); D.8.a.15u.a.22u.a.25;D.42.a.9 (v. 26); IL. Sent. D. 2. a, 2 (v. 27) ;
D. 3. a. 4. De natura et origine animae. tr. 1. c. 8. (v. 9). De intellectu et intelli-
gibili, 1. L. tr. I. c. 6 (v. 9). De unitate intellectus, c. 7 (v.9). In XI Metaph. tr. 11.
c. 7; tr. IL. c. 19 u. c. 39 (v. 6). De causis et processu universitatis, 1. I. tr. 1.¢. 8
(v. 10); L. IL. tr. I. c. 3 u. c. 18-19; tr. IL. c. 7 ; c. 18-19; tr. 4. ¢c. 5. Summa theo-
logica, P. 1. tr. 4. q. 19-20 (v. 31) ; P. IL tr. I. q. 3 membr. 3. a. 2 (v. 32); tr. IV,
q. 13 tr. XIL. q. 70 membr. 1 (v. 33). '



I40 Gott und Geschopf in ihrem tietsten Unterschiede

diesem Erstlingswerke tritt eine gewisse, wenn auch wankende Lehr-
entwicklung zutage. Zwei Thesen bleiben indessen immer dieselben :
Seele und Engel, also die kreatiirlichen Geistesdinge, sind nicht aus
Materie und Form zusammengesetzt ; sie sind aber ihrer Natur nach
nicht so einfach wie Gott. Sie sind vielmehr zusammengesetzt aus « quod
est» und «quo est»: «Dicendum, quod angelus est substantia com-
posita, et tamen non est ex materia et forma, sed est substantia
composita, sicut substantia, quae habet in se plura sc. esse ,quod est*
et esse ,quo est.»?

Welchen Sinn gab er dem « quod est » und.« quo est » ? Anfdinglich
sicher keinen anderen als Boéthius selbst, den er fortwihrend zitiert.
Jede Kreatur und daher auch die geistige, ist zusammengesetzt aus
Natur und Suppositum.®> Diese Auffassung kehrt auch in den spéteren
Werken mit Berufung auf Boéthius wieder. So in den Sententiae 3, de
causis et processu universitatis 4 und selbst in der Summa theologica. 3
Parallel mit dieser Auffassung lauft eine andere Interpretation des
Boéthius, die jener Hugo’s von St. Victor und der Franziskanerschule
entspricht. Wir betonen : Albert selber nennt sie schon in seinem
Erstlingswerke eine andere Erklirung: «secundum alium ... intel-
lectum. » Darnach ist jedes kreatiirliche Wesen, auch das geistige, Gott
gegeniiber als Ursache zusammengesetzt aus dem « Wassein » und dem
« Dafsein » : «ut sit » und «ut sit aliquid determinatum in speciebus ». &
Hier ist offenbar die Rede von der Realdistinctio zwischen Wesenheit
und Existenz. Und ganz im Sinne Alexanders von Hales und Rupellas,
sagt er, daBl sowohl die Menschenseele ? als auch der Engel?® aus

1 Summa de Creaturis, P. 1. tr. IV. q. 20 (34. 459); P. IL. tr. L. q. 7. a. 3.
(35. 100-103).

2 « Et hoc praecipue verum est in spiritualibus substantiis, in quibus non
est accipere compositionem nisi suppositi et naturae, cujus est suppositum illud. »
Ib. tr. L. q. 2. a. 5 (34. 334). Ib. tr. IV. q. 21. a. 1 (34. 643).

3 1. Sent. D. 2. a. 13 (25. 69).

4 Lib. II. tr. II. c. 18 (10. 505).

8 P. II. tr. IV. q. 13 membr. I. (32. 160).

6 «Secundum alium tamen intellectum, ut supra dictum est, tunc participat
actu primae causae uf sit, actu vero secundae causae ut sit aliquid determinatum
in speciebus. » Summ. de Creat. P. I. tr. IV. q. 21. a. 1 ad 4 (34. 465-60).

? « Consentio in hanc partem, quod anima sit composita ex principiis essen-
tialibus, quae sunt quod est et esse, sed non ex materia et forma. » I. Sent. D. 8.
a. 25 (25. 257).

8 « Mea opinio semper fuit, quod angelus sit compositus ex partibus essen-
tialibus, sed non ex materia et forma.» II. Sent. D. 3. a. 4 (27. 68). Dasselbe
spiter in der Summa theol. P. II. tr. XII. q. 70 membr. 1 (33. 21).



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede I41

Wesensprinzipien : « ex principiis essentialibus » zusammengesetzt wiren,
was er von Wesenheit und Suppositum nie hitte sagen diirfen. Von
den aristotelischen Sphirenintelligenzen redend, wendet er auch auf sie
diese Compositio an, weil sie kreatiirlich sind.? Mit Alexander von
Hales warnt auch er, daB die beiden Wesensprinzipien nicht im Sinne
von zwei Wesenheiten ein und desselben zu fassen sind, sondern als
zwei verschiedene Realititen ein und derselben Wesenheit : « sed unam
(naturam) duplicem secundum duplex esse » oder noch besser : « duplex
esse in essentia una ». 2 Der tiefste Grund aber, den Albert fiir diese
Zusammensetzung in jeder Kreatur angibt, ist immer derselbe : das
Geschopf hat empfangenes Sein und aus Empfangendem und Empfan-
genem entsteht eine compositio : «omne quod est citra primam sub-
stantiam est recipiens a substantia prima : recipiens autem et receptum
dicunt quandam compositionem. »* Das ist auch der tiefste Grund,
warum Gott, weil er das Sein selbst ist, einzig und allein das Bonum
essentiale genannt wird. 4

Fassen wir das Gewonnene kurz zusammen. Alberts methodische
Eigenart tritt auch hier klar zutage. Den ganzen Entwicklungsgang
der boéthianischen Richtung verfolgend, nimmt er zwei verschiedene
Resultate in seine Synthese auf, ohne sie genauer zu unterscheiden. Eines
ist ihm sicher, und darin stimmt er mit allen Vorgangern der gleichen
Entwicklungslinie iiberein : kein kreatiirliches Wesen, auch nicht das
geistige, ist so einfach wie Gott ; es ist jedes vielmehr in seiner Natur
zusammengesetzt. Zweitens, diese grundlegende Compositio ist nicht die
von Materie und Form, sondern von «quod est» und «quo est.
Drittens, diese Compositio hat bei ihm bald den Sinn, der Realunter-
scheidung von Natur und Suppositum, bald wieder von Wassein und
Dafisein, also Essenz und Existenz. DaB die Compositio von Natur
und Suppositum jene von Wesenheit und Existenz noch als friikere,
tiefere voraussetzt, dariiber ist sich Albert wohl nie ganz klar geworden.

IT. Endlich der EinfluB Avicennas auf Albert den GroB3en. Zeitlich
spater als Manlius Boéthius, hat Avicenna mit seinem aristotelischen
ens necessarium und potentiale auf Albert vertiefend eingewirkt. Da-
gegen hat Albert seinerseits die Theorie Avicennas in einem wichtigen
Punkt korrigiert.

1 De causis et processu universitatis. L. II. tr. II. c. 7 (10. 489) ; ib. L. I.
tr. IV. c. 5 (10. 418-19) ; L. IL. tr. I. ¢. 3 (10. 437-38) ; tr. IV. c. 5 (10. 576-77).

2 In XI. Metaphys. tr. IL. c. 19 (6. 642).

3 Ib. 4 Ib. c. 39 (6. 674).



I42 Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede

Erst nach der Abfassung der Summa de Creaturis, aber schon in
den 1249 vollendeten Sententiae Alberts macht sich Avicennas Einflul3
geltend. Wie frither erwidhnt wurde, hat Avicenna aus dem Unter-
schiede des ens necessarium und ens potentiale die Identitit von Wesen-
heit und Existenz in Gott und die Verschiedenheit in den Kreaturen
erschlossen. Darnach 1d(t sich das erste Auftreten des groBen arabischen
Philosophen bei Albert beziiglich unserer Frage noch ndher bestimmen.
Schon in I. Sent. D. 8 a. 22 werden Boéthius und Avicenna mit Namen
nebeneinander zitiert. ! Aber bereits in dem vorhergehenden Artikel 15,
wo die Existenz des ens potentiale als ein Accidens bezeichnet wird 2,
ist Ibn Sina’s Einflul unverkennbar. Der allererste Einflul3 Avicennas
auf Albert diirfte sich also in der ersten Pariser Lehrtdtigkeit, 124548,
geltend gemacht haben. :

Wie wir soeben gesagt, bezeichnet Albert mit Avicenna die Existenz
des ens potentiale als « Accidens». Das legt es uns nahe, gleich von
der Korrektur zu reden, welche Albert an Avicennas Theorien vor-
genommen hat. Wir haben frither von einer fatalen Verwechslung des
Accidens logicum mit dem Accidens praedicamentale bei Avicenna
gesprochen. Moses Maimonides und Wilhelm von Paris hatten den
gleichen Irrweg betreten. Allen dreien tritt Albert indirekt entgegen,
schon in den Sentenzen, wieder de «causis et processu universitatis »
und spater in der Swumma theologica. Die Existenz der Kreatur ist
wohl ein accidens logicum, d. h. weil die Kreatur ein ens potentiale
ist, kann das Dasein ihr innesein und nicht innesein: «accidens
dicitur, quod contingit inesse et non inesse ». * Daher kann von der
Kreatur, weil sie das Dasein von einem anderen hat, die Doppel-
frage gestellt werden : ob sie sei, «an est», oder ob sie nicht sei,
«an non est» Nur Gott ist notwendig das Sein selbst und deshalb
ist nur in ihm das « quod est » und « quo est » absolut dasselbe, «idem
penitus ». + Dagegen gibt es kreatiirliche Existenzen, die substanziell

1 1. Sent. D, 8, a. 22 ad 1 (25. 251).

2 «Omne enim ens creatum fuit in potentia et potuit non esse quantum ad
potentiam causae efficientis et ideo dicitur accidens. » 1. Sent. D. 8. a. 15 (25. 242).

8 1. Sent. D. 8. a. 15 (25. 242).

4 « Omne enim, quod ex alio est, aliud habet esse et hoc quod est .... Quod
autem esse habeat in effectu, ex se non est sibi, sed potius ex primo esse, €X quo
fluit omne esse quod est in effectu. Hoc ergo quod est, ab alio habet esse et illud
quod est, et sic esse hoc modo accidit ei, quia ab alio sibi est ; et ideo in ipso quaeri
potest an est, an non est. » De causis et proc. universitatis, L. L. tr. L. ¢. 8 (10. 377
und 378).



Gott und Geschopf in ihrem tiefsten Unterschiede I43

sind. ! Albert ldf3t in dieser I'rage an Klarheit und Bestimmtheit
nichts zu wiinschen iibrig. Schon die obige Definition vom Accidens :
«inesse et non inesse », ist nur auf das Accidens logicum anwend-
bar. Er schlieBt somit das accidens ontologicum von dem Problem
kategorisch aus !

Vertiefend nannten wir Avicennas EinfluB auf Albert. Das ist
insofern wahr, als Albert das Problem mehr und mehr auf Akt und
Potenz zuriickzufithren sucht. Man konstatiprt allerdings auch hier
bei Albert ein gewisses Wanken. Die Frage: in was besteht denn
eigentlich diese tiefste, grundlegendste Compositio des Geschépfes, auch
des geistigen, zum Unterschiede von Gott, macht ihm Kopfzerbrechen.
Das fiihlt man sehr gut heraus, wenn er die bekannte Distinctio von
«quod est» und «quo est» eine compositio «secundum rationem »
nennt im Gegensatze zur compositio « secundum rem ». * Diese Unter-
scheidung haben wir iibrigens auch bei Alexander von Hales. ®* Damit
hat aber Albert durchaus nicht eine bloB logische Distinctio im Auge.
In dem Fall verméchte sie ja Gott und Kreatur nicht zu unterscheiden,
was Albert und Alexander iiberall betonen. Albert hat dabei nur den
Unterschied zwischen metaphysischer und physischer Compositio im Auge
oder will, wie er selber bemerkt, betonen, daBl die Abhingigkeit der
Kreatur von Gott in Gott nichts setze. Und das ist wahr. Aber in der
hervorgebrachten Kreatur selber hat diese Abhdngigkeit von Gott eine
reale Grundlage : «sed hoc verum est, quod habitudines esse creati in
ipso esse creato fundantur. » ¢ Die Abhidngigkeit der Kreatur von Gott
belastet die erstere mit einer Compositio. In welchem Sinne ? In dem
Sinne, daB jedes real existierende kreatiirliche Sein zwar A% ist, weil
es existiert, aber zugleich in potentia, weil es von der ersten Ursache
das Sein erhielt und abhingig ist. Die compositio von « quod est » und
«quo est» im Sinne von Akt und Potenz wendet Albert auf alle krea-
tiirlichen Wesen an; auf die erste, hichste aristotelische Sphéiren-

! Sum. theol. P. L. tr. IV. q. 10 membr. 3 (31. 129-30).

2 Sum. theol. P. II. tr. I. membr. 3 (32. 29).

3 Sum. theol. L. I1. P. 1. Inquis. L.. Tr. I1. q. IL. Tit. II. n. 58 (Tom. IL. p. 73).

4 (Sed tamen istae habitudines non fundantur in ipso (Deo) sed in aliis,
nullam suae simplicitatis faciunt diminutionem : sed hoc verum est, quod habi-
tudines esse creati in ipso esse creato fundantur. » De caus. et proc. universitatis,
1. IL. tr. I. c. 18 (10. 463). « Tamen quia creatum est, de necessitate ponit kabitu-
dinem ad cveantem : et haec habitudo alig:id est in ipso, licet sit respectu alterius ;
unde haec habitudo cum ente creato facit concreationem et compositionem. »
I. Sent. D. 2. a. 13 (25. 68-6G9).



144 Gott und Geschopf in threm tiefsten Unterschiede

intelligenz 1, auf die Engel 2, die menschliche Seele 3 {iberhaupt auf
alles, was nicht immer titig ist, wie Gott als actus purus, sondern
bald tétig, bald nicht titig, bald aktiv, bald nur passiv sich verhilt. 4
Das gesamte Reich der aktiv-passiven Tatigkeiten und aktiv-passiven
Fahigkeiten der kreatiirlichen Wesen fithrt Albert schlieBlich auf die
Zusammensetzung von Akt und Potenz des kreatiirlichen Wesens im
Sinne des «quod est» und «quo est» zuriick. Daraus weht tiefer
aristotelischer Geist, den Avicenna mit seinem ens necessarium und
potentiale in Albert geweckt hat.

SchlieBen wir ab. Albert vermochte das Problem nicht in jeder
Hinsicht abzukldren. Ohne Zweifel ist er sachlich ein Verteidiger der
Realdistinctio von Wesenheit und Existenz. Das ist evident daraus :
erstens, weil nach ihm jedes kreatiirliche Sein, im Gegensatz zu Gott,
seiner Natur nach aus A und Pofenz zusammengesetzt ist ; zweitens,
weil er die Lehre Avicennas, der formell von der Realdistinctio von
Essenz und Existenz gesprochen, mit der erwihnten Korrektur, zur
seinigen macht ; drittens, weil er das « quod est » und «quo est », das
die Kreatur von Gott grundlegend unterscheidet, ganz im Sinne der
Franziskanerschule, auch mit Wassein — essentia — und Dafisein
— existentia — wiedergibt, und daher viertens : das «quod est » und
«quo est» als principia essentialia des zusammengesetzten Geschopfes
betrachtete. Verwirrend aber ist und bleibt bei Albert, da3 er die
beiden Distinctionen zwischen Essenz — Existenz und Natur — Suppo-
sttum mnicht zu unterscheiden vermochte. Ihm schwebt immer der
boéthianische Gedanke vor: was in der Wirklichkeit existiert, ist
immer das «Suppositum », also sind Existenz und Suppositum das-
selbe. In Wahrheit setzt die Distinctio von Natur und Suppositum
die andere von Essenz und Existenz noch voraus. Sein Schiiler Thomas

wird die Frage vollig kliren.
(Fortsetzung folgt.)

1 De caus. et proc. univ. 1. IL tr. II. c. 7 (10. 489).

2 Summa de Creat. tr. IV. q. 21 a. 1 (34. 463-65).

3 « Unde licet, nos in natura animae ponamus aliquid polentiale et aliquid,
quod est actus illius, non tamen possumus dicere, quod potentiale, quod est in ipsa,
materia prima sit. » De intellectu et intelligibili, L. I. tr. I. c. 6 (9. 487) ; dasselbe
De unitate intellectus, c. 7 (9. 471).

4 De intellectu et intelligibili, 1. ¢. De natura et orig. animae, tr. 1. c. 8 (9.
395) ; in XI Metaph. tr. I1. c. 19. (6. 641)



	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

