Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 8 (1930)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Ethik.

Nivard M. S.J.: Ethica. Paris (Beauchesne). 1928. XXIV-491 SS,

Diese neue Ethik ist aus der Praxis der Schule heraus entstanden.
Um der eigenen Arbeit des Lehrers wie des Schiilers Spielraum zu lassen,
beschrankt sich der Verfasser auf das Wesentliche. Reiche Literatur-
angaben bieten Fingerzeige zum eingehenderen Studium. Zahlreich sind
auch die Hinweise auf die Schriften des hl. Thomas, dessen Lehre zu folgen
sich der Autor besonders angelegen sein liBt. Die lateinische Sprache
wechselt mit der franzosischen ab, vielleicht ein wenig zu oft; und das
wire einer jener Mingel, die die Herausgeber dieses nach dem Tode seines
Verfassers erschienenen Buches mit dessen langer Krankheit und vorzeitigem
Ableben zu entschuldigen bitten. Die Anordnung des Stoffes ist die
traditionelle, die der Verf. gegen Angriffe verteidigt. Ein Hauptwert der
Schrift scheint uns in dem Eingehen auf aktuelle und aktuellste Fragen
zu liegen, auch auf solche, die sich sonst selten behandelt finden : Soziale
Frage, Frauen- und Schulfrage, Geltung und Grenzen der sozialen Stinde,
Volkerbund usw. Bei Beantwortung all dieser Fragen lit sich der Autor
einzig vom Verlangen leiten, der Wahrheit zu dienen. In der Frage vom
Ursprung der Staatsgewalt grenzt Verf. die alte scholastische Lehre vom
pactum implicitum scharf gegen die Lehre Rousseau’s ab, glaubt aber
dennoch von ihr abweichen zu miissen zugunsten der neueren, nach
der eine Personlichkeit durch die Umstinde zum Herrscher bestimmt
sein und unmittelbar von Gott die Gewalt erhalten kann, ohne auch nur
stillschweigende Einwilligung des Volkes. Noch in einer anderen Frage
scheint N. der Lehre neuerer Scholastiker vor der alten thomistischen den
Vorzug zu geben : Wenn er die Frage nach dem Kriterium der Sittlichkeit
von der nach der Quelle des verpflichtenden Charakters des sittlich Guten
scheidet und jenes in der menschlichen Natur, diese in der lex aeterna
sieht, nimmt er offenbar an, daf3 das sittlich Gute schon vor Gottes Willens-
akt formaliter, nicht bloB fundamentaliter existiert. Alles in allem wird
das Werk ein niitzlicher Leitfaden sein fiir den Lehrer, ein zuverlissiger
Wegweiser fiir den, der sich im Widerstreit der Meinungen an christlichen
Grundsitzen orientieren mochte.

St. Joseph b. Coesfeld i. W. P. Leo von Rudloff O. S. B.

Wagner F. : Der Sittlichkeitsbegriff in der antiken Ethik. Miinster.
Beitr. zur Theologie, hrsg. von F. Diekamp und R. Stapper, H. 14.
Miinster, Aschendorff. 1928. viI-188 SS.



Literarische Besprechungen 101

Wie der Verfasser im Vorwort bemerkt, ist sein Werk iiber die antike
Ethik « nur als Einleitung zu einer Geschichte des Sittlichkeitsbegriffes in
der christlichen Zeit gedacht ». Beil der Beurteilung der Lehre Platos und
Aristoteles’ ist der Verfasser, wie er sagt, direkt auf ihre Schriften zuriick-
gegangen, wihrend er sich im iibrigen hauptsédchlich auf Zellers « Philosophie
der Griechen » stiitzt. Es konnte ihm insoweit geniigen, als seine Arbeit
nicht eine «rein historische Untersuchung mit dem Ziel neuer Resultate »
sein sollte, « sondern nur ein Versuch, zur Lésung des Problems vom Wesen
der Sittlichkeit etwas beizutragen, indem sie die antiken Loésungsversuche
vom christlichen Standpunkt aus beleuchtet und deren Darstellung mit
kritischen und prinzipiellen Erorterungen durchzieht ».

In der Einleitung stellt sich Prof.” Wagner in Gegensatz zu anderen
Autoren, welche die Frage nach dem Wesen der Sittlichkeit beantworten
« durch Aufstellung eines letzten Zieles bzw. héchsten Gutes fiir das Streben
des Menschen ... oder durch Statuierung einer allgemeinsten Norm des
Handelns, die das Kriterium des Guten und Bésen abgibt, so daB die
Ubereinstimmung der Handlungen mit ihr den Begriff des Sittlich-Guten
ausmacht. Aber die Sittlichkeit der Menschen besteht nicht blof im Streben
nach einem als unbedingt gut betrachteten Ziele und auch nicht bloB in
der Angemessenheit der Handlungen an eine bestimmte Norm, sie liegt
weder allein im Wollen noch im Handeln, sondern in beiden und zugleich
in Eigenschaften von bleibender Dauer, die zu einem guten Wollen und
Handeln fithren. ... Die Frage nach dem Wesen der Sittlichkeit wird
demnach durch Aufstellung einer allgemeinen Sittennorm mnicht allein
beantwortet ». Dieser nur scheinbare Gegensatz 13t sich durch eine ganz
einfache Unterscheidung wegschaffen. Es ist etwas anderes, ob ich nach
dem Wesen der Sittlichkeit frage (quid sit formaliter quoad essentiam),
oder ob ich frage, was alles zum Stande eines sittlich vollkommenen
Menschen gehort. Die erste Frage kann sehr wohl beantwortet werden
durch Aufstellung einer allgemeinen Sittennorm allein, die zweite nicht.

Was weiter die Interpretation der Lehre Aristoteles’ betrifft, kénnen
wir Prof. Wagner’s Ausfiihrungen nicht in allem folgen. Wenn er sagt
(S. 57) : « Die Gliickseligkeit, wie Aristoteles sie versteht, ist daher durchaus
diesseitig gedacht, sie ist ihm ein Gut, das im gegenwartigen Leben zu
erreichen und zu verwirklichen ist » —, so geben wir ihm recht, soweit es
heien soll, daB Aristoteles nur iiber die diesseitige Gliickseligkeit handelt,
ohne aber eine jenseitige auszuschlieBen. Denn deutlich spricht Aristoteles
die Unsterblichkeit der Geistesseele aus (de anima, II 1, 413 a 4; II 2,
413 b 24). Der Verfasser schreibt aber (S. 63), Aristoteles habe die
Unsterblichkeit der Seele weder bejaht noch verneint und bemerkt nur
in einer FuBnote: « Nur die Vernunft des Menschen ist nach Aristoteles
unsterblich. » ... Also bejaht Aristoteles die Unsterblichkeit.

Auf S. 70 bemerkt der Verfasser : « Hatte unser Philosoph den Begriff
Gottes als des allmachtigen Schopfers gehabt, so hitte er nicht das
denkende Betrachten, sondern das Schaffen und Wirken, die Weltregierung
als die Haupttitigkeit Gottes anerkannt und hétte ihr nicht nur Denken,
sondern auch Wollen beigelegt. » Demgegeniiber halten wir daran fest, daB



102 Literarische Besprechungen

Aristoteles den Begriff Gottes als des allmichtigen Schopfers gehabt hat,
wenn er ihn auch nicht ausdriicklich ausgesprochen hat. AuBler den Stellen,
wo er Gott als die erste Ursache, als das erste Prinzip alles Seienden hin-
stellt (Metaph. 3, 4; 6, 1; 10, 2), spricht fiir unsere Auffassung seine Lehre
iiber den Ursprung der Geistesseele, die nicht durch Zeugung entsteht,
sondern « von auBen » dazu kommt (0bpafiev). In gleichem Sinne gegen die
Ansicht Prof. Wagner’s (S. 67) ist es auszulegen, wenn Aristoteles den
Verstand « géttlich » nennt, was im Zusammenhang mit der vorausgehenden
Bemerkung den gottlichen Ursprung durch Erschaffung bedeutet und nicht
«als hyperbolischer Ausdruck» zu nehmen ist. (Vgl. Gredt, Elementa
philosophiae, Herder 1926, ad 831.)

Im besonderen sind wir gegen die Auslegung, die Prof. Wagner der
aristotelischen Klugheit (ggdvysis) gibt. Er kommt bei seiner Untersuchung
zu dem SchluBl (S. 81-97), die einzige Norm des sittlichen Handelns sei
nach Aristoteles «die praktische Klugheit, die da berechnet, ob und wie
jede einzelne Handlung zur bleibenden irdischen Gliickseligkeit fiihren
konne — ein Sittlichkeitsbegriff, der nur dadurch ertriglich wird, daB
Aristoteles von der Gliickseligkeit einen sehr hohen und edlen Begriff hat.
Wie himmelweit aber eine solche Berechnung absteht von dem, was wir
Gewissen nennen, und von dem Gedanken an eine ewige Ordnung der Dinge,
die, weil von Gott begriindet, als géttliche Stimme in der Tiefe der Seele
zu uns spricht und Beobachtung fordert, das liegt auf der Hand ». — Was
wir Gewissen nennen, findéet bei Aristoteles seine Parallele nicht in seinem
Begriff von der Klugheit, sondern in den Prinzipien, in denen das praktische
Urteil, zu dem die Klugheit als Tugend geneigt macht, wurzelt. Was wir
Gewissen nennen, i. e. das theoretische Urteil iiber das, was sein soll, iiber
die Handlung, die gesetzt werden soll oder die hiatte gesetzt werden sollen,
das findet sich bei Aristoteles in dem theoretischen Urteil, das dem
praktischen Urteil der Klugheit vorausgeht und seinerseits selbst wieder
hervorgeht aus der angeborenen Hinneigung zum justum naturale. (Ethic.
Nic. 5, 10; 11, 34 b, 18.) (Vgl. Otto Schilling, Moraltheologie, Freiburg i. Br.
1922, S. 80.)

Auf S. 93 bemerkt der Autor : « DaB3 Aristoteles unter ggévrsic keines-
wegs sittliche Einsicht versteht, zeigt sich auch in der Bemerkung, daB3 der
hoéchste Rang unter den Wissenschaften der Weisheit zukomme und daQ
es eine Ungereimtheit sei, ihn der Politik oder der gpévyeis zuzuschreiben.

.. » Wir stimmen zu, daB unter ggévnais nicht das Gewissen zu verstehen
ist, aber die Begriindung des Autors ist unrichtig. Diese Bemerkung zeigt,
daB der Autor seiner Interpretation die aristotelische L.ehre vom Verhiltnis
zwischen Verstand und Wille, auf der die aristotelische Tugendlehre fullt,
nicht zugrunde legt. Die richtige Interpretation dieser Lehre, ohne die
eine richtige Auslegung der Tugendlehre Aristoteles nicht mdoglich ist, ist
zu finden beim hl. Thomas (Summa theol. I-II q. 66, a. 3).

Prof. Wagner meint (S. 93): «So kénnten denn auch junge Leute
nicht die cppdv'r,mq besitzen, da eben diese es mit Einzeldingen, die man
nur durch Erfahrung kennen lernt, zu tun habe. Dagegen liegt es auf
der Hand, daB junge Leute sehr wohl ein zartes Gewissen haben und genau



Literarische Besprechungen 103

wissen konnen, was im einzelnen gut und bdse ist. Es ist somit klar, daB
Aristoteles unter ¢26vnats nicht moralische Erkenntnis und sittliches BewuBt-
sein versteht, sondern nur praktische Klugheit. » Dazu ist zu bemerken :
Es ist richtig, daB Aristoteles unter ¢sdvnaic nicht das versteht, was wir
Gewissen nennen, aber daraus zu schlieBen, daB bei ihm der Begriff des
Gewissens lberhaupt nicht zu finden sei, geht nicht an.

Was dann weiter die Darlegung der Lehre Epiktets betrifft, méchten
wir bemerken, daf3 die Untersuchungen Bonhéffers (Die Ethik des Stoikers
Epiktet, Stuttgart 1894), die vom Autor beniitzt wurden, nicht als ab-
schlieBend betrachtet werden kénnen. Es ist noch nicht endgiiltig aus-
gemacht, daB Epiktet vom EinfluB des Christentums vollstindig frei
geblieben ist. Jedenfalls ist es nicht sehr geraten, eine derart kontroverse
Gestalt wie Epiktet als Vertreter der antiken Ethik der christlichen Ethik
gegeniiberzustellen.

Rom (S. Anselmo). P. Hieronymus Gapfner O. S. B.

Winter E. K. : Die Sozialmetaphysik der Scholastik. Leipzig und Wien,
Franz Deuticke. 1929. vIiI-176 SS.

Im vorliegenden Buche unternimmt der Verfasser im Interesse einer
reinen, wissenschaftlichen Soziologie einen VorstoB gegen die Scholastik.
Er sieht in dem scholastischen Unterbau, den die christlichen Soziologen
ihrer Wissenschaft gegeben haben, den Grund eines zweifachen Mangels,
der nur durch Uberwindung « aller Residua scholastischen Denkens » (S. 6)
zu beheben ist. '

Der erste ist eine Vermengung der theologischen und soziologischen
Methode. Denn auch die scholastische Philosophie verfolge als ancilla
theologiae im wesentlichen « pastorale », theologische Zwecke, die es mit
sich bringen, daB in ihr die Probleme nicht ausgetragen, sondern auf eine
mittlere Linie geschoben werden, d. h. nur soweit gelost werden, als es
das Interesse des Glaubens und der christlichen Moral erfordert. Dann
aber, und damit lehnt der Verf. die Scholastik iiberhaupt grundsdtzlich,
und nicht blof fiir die Soziologie ab, habe diese «fiir den Bereich der
weltlichen Kultur und Wissenschaft ... durchaus keine Berechtigung, weil
sie den Lebensnerv wissenschaftlichen Verfahrens, den ewigen Stachel, der
Wissenschaft vorantreibt, unterbindet, verkehrt und in eine bloBe Beweis-
fiihrung fiir vorhergegebene religiose Dogmen verwandelt» (S. 49). Der
Verf., der fiir den kirchlichen Bereich die scholastische Methode noch
gelten lassen will, hofft, daB auch einmal «aus den tiefen und ehrwiirdigen
Brunnen kirchlichen Lebens selbst, die auch fiir Kirche und Religion
letzter Linie einmal notwendige Uberwindung der Scholastik, vor allem in
der aristotelischen Gestalt kommen werde » (S. 7). ‘

Der Verf. zeigt nun im ersten Kapitel (S. 11-49) « Die Erkenntnis-
metaphysik », die beiden angefiihrten Madngel auf, und sucht in den beiden
anderen « Die Naturrechtsmetaphysik» (S. 50-101), und «Die Sozial-
metaphysik » (S. 102-176), zu zeigen, wie sich dieselben in der scholastischen
Naturrechts- und Soziallehre geltend machen.



104 Literarische Besprechungen

Der Standpunkt des Verf. ist im wesentlichen der Kritizismus. Er
bekennt sich zu Kant’s « kopernikanischer Wendung» (S. 4) und sieht
eine Zukunftsaufgabe einer dem hl. Thomas kongenialen Theologie darin,
diese mit dem Kantianismus in Harmonie zu setzen. Wir rechten dariiber
mit dem Verf. nicht, sondern beschrinken uns auf den Nachweis, daB
die Polemik des Verf. gegen die Scholastik den Thomismus nicht trifft,
den er selbst als die « klassische Philosophie des Katholizismus, die Scholastik
par excellence » (S. 1) bezeichnet.

Die Kritik des Verf. an der Scholastik setzt bereits bei der Evkenntnis-
metaphysik ein. Die Scholastik bzw. der Thomismus soll lehren, daB3 der
intellectus agens die Wesenheit der Dinge unmittelbar enthiille, der intel-
lectus possibilis sie nur aufzunehmen habe, und sie als species intelligibilis
nun besitze. Aus ihr koénne dann der Intellekt weitere Bestimmungen
ableiten. Damit entfalle die Notwendigkeit und Anregung zu genauer
und selbstindiger Beobachtung und Forschung. Man sei der Gefahr preis-
gegeben, falsche Auffassungen und Begriffe fiir den Ausdruck der wahren
Wesenheiten der Dinge zu halten und hartnickig dabei zu verharren, als
der wirklichen, ein fiir allemal errungenen Erkenntnis. Damit ist fiir den
Verf. ein Beweis dafiir erbracht, daB die Scholastik « den Lebensnerv wissen-
schaftlichen Verfahrens, den ewigen Stachel, der Wissenschaft vorantreibt »,
unterbinde.

Dieser dem Werke Frohschammers, « Die Philosophie des Thomas von
Aquino » (Brockhaus 1889, vgl. S. 66) entnommene Einwand ist aber eine
Verkennung des Sinnes der thomistischen Erkenntnislehre. Das im intel-
lectus possibilis aufgenommene Erkenntnisbild ist keineswegs ein distinktes
einer Wesenheit, also keine Ewnthiillung derselben. Wenn gesagt wird, der
intellectus agens lasse die Wesenheit eines Dinges hervortreten, so bedeutet
dies nur, daB der Inhalt der Sinneswahrnehmung in abstrakter, in diesem
Simne also wesenhafter Weise 1m intellektuellen Bilde dargestellt wird,
und zwar im geraden Verhiltnis zur Genauigkeit und Vollstindigkeit der
Sinneswahrnehmung selbst. Weil aber unsere Sinne nur die aulleren Eigen-
schaften der Dinge wahrnehmen, ist auch dieses anfingliche Erkenntnisbild
ein unvollkommenes, konfuses der Wesenheit. Die Durchdringung des
Wesens der Dinge geschieht dann durch die unter dem Lichte der
Vernunftprinzipien, unter steter Beriicksichtigung einer proportional sorg-
faltigen Sinnesbeobachtung, forischreitenden Vernunftakte des Urteilens und
SchlieBens in sukzessiver Weise. Es ist also ein weiter Weg, deduktiver
und induktiver Art, den der Menschengeist vom anféanglichen, unvoll-
kommenen Begriff, bis zu einer relativ vollstindigen Erfassung der Wesen-
heit selbst eines sinnfdlligen Dinges zuriickzulegen hat. « Compositione opus
non esset », sagt der hl. Thomas, «si hoc ipso, quod de aliqua re apprehen-
datur, quid est, haberetur quid ei inesset vel non inesset» (C. G. I, 58),
und an einer anderen Stelle : « Cum sensus, unde nostra cognitio incipit,
circa exteriora accidentia versetur, quae sunt secundum se sensibilia, ut
color et odor et huiusmodi, intellectus vix per huiusmodi exteriora potest
ad interiorem notitiam pervenire, etiam illarum rerum, quarum accidentia
sensu perfecte apprehendit » (C. G. IV, 1). Weil aber die obersten Vernunft-



Literarische Besprechungen 105

prinzipien das ganze Sein umspannen, vermag unsere Vernunft an der
Hand der Sinnendinge auch zu einer gewissen, analogen Erkenntnis rein
geistiger Dinge und Gottes selbst aufzusteigen. So ist der Forschung ein
unermeBliches Feld eroffnet. Freilich gibt es nach scholastischer Auffassung
ein fiir allemal errungene Erkenntnisse.

Mit dem Gesagten ist auch ein anderer Einwand, den der Verf. wieder
mit Frohschammer gegen die Scholastik erhebt, sachlich erledigt. Die
Spannung zwischen Begriff und Idee komme ihr nicht zum BewuBtsein.
Der Thomismus bleibe erkenntnismetaphysisch befangen im «logischen
Schattenreich der Universalien » (S. 38). «Die Universalia post rem (in
intellectu) sind die universalia ante rem (im géttlichen Geiste) gewonnen
durch Vermittlung der realen Nachbilder der letzteren in den Dingen,
also durch die universalia in re », lehre der Thomismus. (Frohschammer,
S. 30, zit. vom Verf. S. 38.) Dies ist aber nicht richtig. Die Idee im
gottlichen Geiste im eigentlichen Sinne ist nach dem hl. Thomas nicht ein
Allgemeinbegriff, sondern umfalBt die realen Einzeldinge in ihver ganzen
Seinsfiille, mit allen Akzidenzien, welche aus der Natur des Dinges flieBen :
« Cum idea, proprie loquendo, sit forma rei operabilis in quantum huiusmodi,

. subiecti cum omnibus accidentibus eius erit una idea » (De Ver. q. 3
a. 7). «Composito toti respondet una idea, quae est factiva totius et
quantum ad formam et quantum ad materiam » (a. 5, loc. cit.). Dal} unsere
Begriffe universal sind, hat seinen Grund darin, dafl der menschliche
Intellekt dieselben aus den Sinnendingen schopft, dieselben aber nur durch
ihre Form, nicht aber durch die Materie auf den Geist einzuwirken imstande
sind. Da aber nach dem hl. Thomas in der Materie der Grund der Indivi-
duation der sinnfilligen Dinge liegt, vermag der Intellekt die letzten indivi-
duellen Differenzen des Einzeldinges nicht mehr zu erfassen. Trotzdem
ist nach dem hl. Thomas das Einzelne das wahrhaft Wirkliche und Wert-
volle, das immer vollkommener zu erfassen, das Ziel unseres Erkenntnis-
triebes ist. Darum begniigt dieser sich nicht mit einer allgemeinen Definition,
mit einem bloBen Begriff, z. B. animal rationale, sondern sucht durch
Erforschung der Fahigkeiten, Tatigkeiten, Beziehungen des Menschen sich
immer mehr der im géttlichen Geiste vorhandenen Idee desselben, « asym-
ptotisch » zu ndhern. Die soeben beriihrte Lehre vom Individuations-
prinzip hat der Verf., hier von Przywara S. J. irregefiihrt, ebenfalls ganzlich
miBverstanden, wenn er mit diesem Autor meint, daB nach ihr «aller
Eigenwert, ein so selbstindiger Bereich ihm angewiesen werden mag,
bedauerliche, aber unvermeidliche Unvollkommenheit ist» (S. 15). Der
Eigenwert, d. h. die Ungeteiltheit und Unmitteilbarkeit des Seins, die zum
Begriff des Individuums gehort, griindet nach thomistischer Lehre nicht
in der Materie, sondern in der Form. Gerade die Freiheit von der Malevie
vervollkommmnet diese innere Geschlossenheit, indem sie zur Einheit die
Einzigkeit, d. i. den Ausschlul anderer Wesen derselben Art hinzufiigt.
Die materia prima quantitate signata ist das materiale und potentiale, exigi-
tive Prinzip jener Unvollkommenheit der individuellen Einheit, vermoge
welcher ein Individuum nicht die vollkommene Realisierung einer Wesens-
idee darstellt, also mehrere Individuen derselben Art moglich sind. (Vgl.



106 Literarische Besprechungen

« Divus Thomas », 1929, 3. Heft, S. 358 ff., und Glossner, « Die Lehre des
hl. Thomas und seiner Schule vom Prinzip der Individuation » ,Jahrbuch
fiir Philosophie und spekulative Theologie, I, 44.)

Dies sind sachlich die hauptsachlichsten Griinde, auf die hin der Verf.
der Scholastik fiir den Bereich der weltlichen Kultur und Wissenschaft die
Berechtigung abspricht und ihr blo8 vorderhand den Charakter einer rein
innerkirchlichen Seminarwissenschaft zubilligt. Sie fuBen auf einem Mij-
verstindnis dieser und treffen den hl. Thomas nicht.

DaB die scholastische Philosophie aber wesentlich pastorale Ziele verfolge,
was eine Vermengung theologischer und soziologischer Methode auf dem
Gebiete der Gesellschaftslehre zur Folge habe, ist ebenfalls eine grundlose
Behauptung. Der Verf. beruft sich dafiir auf Kardinal Ehrle S. J., welcher
(Stimmen der Zeit, Erg. H. 1918) sagt, «daB die Kirche keine Sendung
hat, Philosophie zu lehren » (a. a. O. S. 29), und sich demgemal3 mit
philosophischen Sitzen nur insoweit beschaftigt, als es die Reinerhaltung
und der Schutz der ihrer Obhut anvertrauten Glaubenslehren erheischt »
{(ibid.). Daraus schlieBt der Verf. (S. 30), daB3 « Philosophie als Wissenschaft
und die von der Kirche betriebene und iiberwachte Philosophie als Behelf
und Werkzeug der Theologie (philosophia ancilla theologiae) ... zwei durch-
aus wesensverschiedene Disziplinen sind, die mit verschiedenen Methoden
arbeiten, und im Hinblick darauf auch zu verschiedenen Resultaten kommen
konnen ». Das ist aber doch ein einfacher TrugschluB vom finis operantis
zum finis operis, und die Unterscheidung zwischen Philosophie als Wissen-
schaft und Scholastik solange eine leere Phrase, als der Verf. nicht wenigstens
an etner etnzigen philosophischen Beweisfiihrung des hl. Thomas einwandfrei
gezeigt hat, daB er sich von einem anderen Gesichtspunkt leiten lieB, als
von dem durch den Gegenstand selbst gegebenen.

Die beiden folgenden, die Naturrechtsmetaphysik und die Gesellschafts-
metaphysik behandelnden Kapitel sollen, falls wir den Verf. verstanden
haben, was seinen Lesern wahrlich nicht leicht gemacht wird, dartun, wie
auf genannten beiden Gebieten die Verquickung theologischer und sozio-
logischer Methoden, in der Scholastik (d. h. bei einer Reihe von neu-
scholastischen Autoren) zutage tritt, woraus sich dann die Unbrauchbarkeit
derselben fiir reine Wissenschaft ergeben soll. Wir bleiben auch hier bei
der uns auferlegten Beschrinkung, zu zeigen, daB der Verf. den hl. Thomas
falsch aufgefaf3t hat.

Ein MifBverstindnis des hl. Thomas liegt in der Auffassung des
primdven und sekunddren Naturrechtes und ihres gegenseitigen Verhilt-
nisses. Nach dem Verf., der hier Kelsen folgt, ist das primare Naturrecht
ein wesentlich revolutiondres (S. 52), eine « Ideologie des Urdemokvatismus
und Urkommunismus » (S. 72). Dieses primire Naturrecht ersteht immer
nur dann aus der Versenkung, wenn irgendwie den durch das sekundére
Naturrecht herrschenden Schichten moralistisch der Spiegel vorgerickt »
(S. 80) werden soll. -« Die Verwendung des primidren Naturrechtes ist eine
pastovale » (ibid.). Das sekunddre ist nach dem Verf. aber ein « modifiziertes »
oder denaturiertes Naturrecht, dessen Funktion darin besteht, die positive
Ordnung, das positive Recht zu legalisieren (S. 52). «In der losen



Literarische Besprechungen 107

Aneinanderfiigung » dieser beiden Naturrechte, in Verbindung mit der
Paradiesestheologie, liegt nach dem Verf. das Geheimnis, fast méchte man
sagen des Taschenkunstspielerstiickes der Scholastik «sich allen erdenk-
lichen Systemen, die immer wieder auf diese drei Grundformen riickfiihrbar
sind, zu akkommodieren, niemals eindeutig sagen zu miissen, welchen der
drei moglichen Standpunkte man selbst vertritt, immer auch anders zu
konnen, — liegt die Kunst, niemals verlegen zu sein und in allen Lagen
zu bestehen» (S. 72). Wieder ein « Beweis» dafiir, da die Scholastik
keine prinzipiellen Losungen der Probleme bietet und alles auf eine mittlere
Linie, ihrem pastoralen Berufe entsprechend, zu schieben sucht.

In Wirklichkeit existiert diese Auffassung und Einteilung des Natur-
rechtes beim hl. Thomas nicht. Das Naturrecht im engen Sinne, also das
primire, ist jenes, das aus der menschlichen Natur, diese absolut betrachtet,
sich ergibt und umfaBt den bei weitem gréBten Teil jener Sitze, die zum
Naturrecht gezdhlt werden. Das sekunddre (namlich das sogenannte ius
gentium) enthilt das, was zur Aufrechthaltung des reinen Naturrechtes in
der gegenwartigen, fatsdchlichen Ordnung notwendig erfordert ist. So kann
z. B. ohne die Institution des RErivateigentums ein friedliches Zusammen-
leben, ein geordneter Gebrauch der irdischen Giiter, was beides Postulat
des Naturrechtes ist, nicht erzielt werden (II-IT q. 57 a. 3). Das reine
Naturrecht ist nicht in einer Versenkung verschwunden, aus der es von
Zeit zu Zeit hervorgeholt wird, so daf3 es vom « denaturierten », sekundiren
in der tatsidchlichen Ordnuug vertreten wiirde. Auch ist es kein revolu-
tiondres. Man kann mit Tischleder der Ansicht sein, daB das Volk der
urspriingliche naturrechtliche Triger der Staatsgewalt ist; dabei bleibt
doch bestehen, daB eine Ubertragung dieser an bestimmte Personen ein
Verhiltnis schafft, das in seinen Zielen und in seinem Inhalt naturrechtlich
festgelegt, und darum eine revolutionire Anderung desselben unerlaubt ist.
Ferner enthilt das Naturrecht nichts positiv von Kommunismus. Endlich
ist es eine bloBe Behauptung, die Funktion desselben bestehe in der
Legalisierung des positiven Rechtes.

Die Einteilung der Gerechtigkeit in partikulire und legale ist nach
dem Verf. lediglich eine historisch bedingte. Der hl. Thomas griindet diese
Unterscheidung letzthin auf die Tatsache, daBB der Mensch von Natur aus
in die Gemeinschaft hineingestellt ist, somit auf etwas, das von zufilligen
geschichtlichen Voraussetzungen doch unabhinig ist.

Wie im primdren Naturrecht angeblich lediglich « die latente Ordnung
eines vorkapitalistischen Urrechtes der Menschheit immer wieder an die
verriegelten Pforten des positiven Rechtes» (das durch das sekundire
Naturrecht legalisiert wird) anklopft, so ist dem Verf. auch die Epikie
nur ein « Einbruch der Menschenrechte in das Naturrecht» (S. 87). Tat-
sichlich findet sie im Rahmen der Gerechtigkeit, und damit auch des
scholastisch aufgefaten Naturrechtes geniigend Raum und hat ihren
Grund lediglich in dem Uwnvermdigen unserves Geistes, die genannte, auf alle
moglichen Fille sich erstreckende Rechtsordnung, addquat in Sitze zu
fassen (II-1I q. 120). ‘

Das Gemeinwohl, als das die Staatsgewalt und das Staatsleben



108 Literarische Besprechungen

beherrschende Prinzip, nennt der Verf. einen «durchaus leeren, nichts-
sagenden, nahezu qualligen Begriff », in dem der Formalismus der Scholastik
seine letzten Triumphe feiere (S. 132). Ja, was ist denn nach dem Verfasser
anderes Ziel einer Gemeinschaft als das Gemeinwohl ? Dieses ist durchaus
kein bloB formaler Begriff, sondern umfaBt alles, was die Gemeinschaft
den einzelnen zu einem menschenwiirdigen, sittlichen Dasein bieten kann,
was aber von diesen durch bloBe Privattitigkeit nicht erreicht werden
kann. Eine taxative Aufzihlung derartiger Giiter, soweit die Staats-
gemeinschaft in Betracht kommt, finden wir in dem Rundschreiben Leo’s XTTT
« De conditione opificum » (15. Mai 1891).

Der Verf. versichert, daB3 der erste Ausgangspunkt fiir seine Studien
zur Scholastik kein kritischer, sondern ein innerkatholischer und kultur-
politischer war (S. 176). Wir sind fest iiberzeugt, daB ein eingehendes
Studium des hl. Thomas aus den Quellen selbst die Anlidsse hinweg-
geraumt hédtte, die ihn zum Kiritizismus hindrangten. So aber hat er
seine Beurteilung der Scholastik Méinnern wie Giinther, Frohschammer,
Eucken, Hessen, Kelsen entnommen, die ihn von vornherein in eine falsche
Stellung zu der von der Kirche so hoch gewerteten thomistischen Philosophie
gebracht haben. Und damit zugleich auch zu einer schiefen Auffassung
der kirchlichen Lehrautoritat, obschon er glaubiger Katholik ist und bleiben
will. «Die Kirche hiite », sagt er (S. 173), «das Dogma, sie hiite die
herrschende Deutung des Dogmas als ehrwiirdiges Erbe, an dem nicht
leichtfertig geriittet werden darf, aber niemals prajudiziere sie durch Dogma
und formallogische Axiomatik die wissenschaftliche Sacherkenntnis. » « Es
ist die Tragik aller Auseinandersetzungen um Modernismus und Integralismus
daB sie vergessen haben, wie notwendig es ist, religiése und wissenschaftliche
« Wahrheit » zu unterscheiden » (ibid.). Ist das nicht die von Pius X.
(Enc. « Pascendi ») verurteilte Spaltung des Glaubigen und Gelehrten in ein
und derselben Personlichkeit ? Ist das noch mit dem Vaticanum vereinbar,
welches Sess. I11 (Denz. 1798) sagt : « Ecclesia ius etiam et officium divinitus
habet falsi nominis scientiam proscribendi » ? .

Bei aller Anerkennung der guten Absichten des Verf. miissen wir
sein Buch sowohl wegen seines Standpunktes als wegen der sachlich
unrichtigen Beurteilung der Scholastik als ein verfehltes Unternehmen
bezeichnen.

Graz. P. Hyacinth Amschl O. P.

Tischleder P. : Die Staatslehre Leo XIII, M. Gladbach, Volksvereins-
verlag. 1925. 538 SS.

Die vorliegende Schrift bringt eine moglichst erschopfende Darlegung
der Staatslehre Leos XIII. auf Grund aller seiner auf Staat und Politik
sich beziehenden Kundgebungen. Dabei zeigt der Verfasser, wie es sich
bei Leo, dem groBen Restaurator der Lehre des hl. Thomas, versteht,
immer die von Aristoteles iiber Thomas auf Leo einmiindende Ent-
wicklungslinie auf. (Vorw.) Die in den Text hineinverwobenen Auerungen
des Papstes finden sich im Original in den am Ende des Buches gegebenen



Literarische Besprechungen 109

Anmerkungen, sodaB dieses zugleich den Dienst eines rasch und zuver-
lissig unterrichtenden Nachschlagewerkes leistet. Diesem Zwecke dient
auch das sorgfiltige Namen- und Sachverzeichnis.

Der Verf. behandelt, nachdem er die geistes- und zeitgeschichtlichen
Voraussetzungen der Staatslehre Leos geschildert (S. 1-18), die Lehre
vom Naturrecht (S. 18-42), vom Ursprung (S. 42-60), Wesen (S. 60-133),
dem Zweck und der Aufgabe des Staates (S. 133-199), sodann von der
Staatsgewalt (S. 199-242), der Staatsform (S. 243-262), von dem Verhiltnis
von Staat und Kirche (S. 262-342), dem Kirchenstaat und der weltlichen
Unabhingigkeit des Papstes (S. 343-382) und endlich die Stellung Leos XIII.
zum Volkerrecht (S. 388-429), sodaB wir im Werke des Verf. tatsichlich
ein vollkommenes Compendium der Staatslehre vor uns haben.

Die weltliche Gewalt des Papstes betreffend, zeigt sich bei Leo eine
Entwicklung der Lehre. Hatte er in seinem Hirtenbrief « Von der weltlichen
Macht des Heiligen Stuhles», den er als Bischof von Perugia am
12. Februar 1860 herausgab, die Notwendigkeit der weltlichen Gewalt aus
dem Begriff der geistlichen Hochstgewalt abgeleitet, so kommt er wenigstens
in keiner einzigen Kundgebung, die er als Papst erlieB3, auf diese Begriindung
zuriick. Was der Papst in diesen, und besonders in seinem Briefe an
Kardinal Rampolla, vom 15. Juni 1887, indem er sich am nachdriicklichsten
und ausfiihrlichsten iiber den innigen Zusammenhang der weltlichen und
geistigen Souverdnitdt des Papstes ausspricht, aufzeigen will, ist erstens die
gottgewollte, geistige Unabhingigkeit des Papstes und die Eigenart der
Kirche als einer vollkommenen Gesellschaft, und zweitens die praktische
Notwendigkeit auch der weltlichen Unabhédngigkeit des Papstes als des
in der jetzigen ®rdnung der Dinge wirksamsten und besten Schutz-
mittels seiner unbedingt und wesenhaft geforderten geistlichen Unab-
hangigkeit. (S. 351.)

Interessant ist auch die Stellungnahme I.eos zur Frage nach dem
naturrechtlichen Triger der Staatsgewalt bezw. zur Volkssouverinitit.
Schrdors hat im « Neuen Reich » (2. Jahrg., Nr. 6, S. 89) und sonst die
Auffassung vertreten, Leo XIII. habe die scholastische Lehre von dem
Volksganzen als dem naturrechtlichen Trager der Staatsgewalt still-
schweigend verworfen. Es handelt sich um folgende Stelle: « Quo sane
delectu (namlich durch die Wahl des Staatsoberhauptes) designatur prin-
ceps, non conferuntur iura principatus, neque mandatur imperium, sed
statuitur a quo sit gerendum.» (Vergl. Herder, Ausg. II 207, Alloc. I.)
Damit sei ausgesprochen, daB das Volk nur die Macht besitze, den Trdger
der Gewalt zu bezeichnen, wahrend letztere unmittelbar von Gott stamme.
Der Verf. weist nun mit Recht daraufhin, daB Leo XIII. mit seiner
Argumentation, die von der scholastischen wesentlich verschiedene
Rousseau’sche Lehre von der Volkssouverdnitit treffen will, wie es auch der
angefiihrte Brief eines romischen Kurienkardinals an Professor Feret aus-
driicklich feststellt : « Der Papst hat nicht die ganz und gar unschidlichen
Lehren der katholischen Gelehrtenwelt, sondern die verderblichen Iehren
der. Neuerer ins Auge gefaBt, welche ... nachweisen wollen, daB der
Ursprung der staatlichen Gewalt nicht in Gott, sondern in dem Willkiir-



110 Literarische Besprechungen

beschluB der Menschen zu suchen sei» (S. 217). Immerhin fiigt sich die
Argumentation des Papstes besser in die Ansicht jener ein, die, wie Zigliara,
Cathrein und andere, von der scholastischen abweichen. Es ist jedoch klar,
dall trotzdem von einer autoritativen MiBbilligung letzterer keine Rede
sein kann.

Der Verf. hofft mit Recht, mit seinem Werke nicht nur den wissen-
schaftlichen Zielen der Fachgelehrten, sondern auch den praktischen
Bediirfnissen der Politiker und nicht zuletzt den Wiinschen weiterer Kreise
der Gebildeten wie des Volkes einen Dienst erwiesen zu haben. (Vorw.)

Graz. P. Hyacinth Awmschl O. P,

Kiienburg M. S.J.: Der Begriff der Pflicht in Kants vorkritischen
Schriften. Aus Philosophie und Grenzwissenschaften, II. Band, 3. Heft.
Innsbruck, Rauch. 1927. vii-4o0 SS.

Der Begriff der Pflicht ist in jedem System der Ethik zu beriick-
sichtigen. Dabei ist es von Wert, neben der analytischen Betrachtung
die Genesis der historischen Seite zu verfolgen. In Kants System ist nach
dieser Seite hin des Materials genug vorhanden. Zu begriiBen ist es darum,
daB Kant ihm in einer Spezialarbeit nachgeht.

Verfasser behandelt sein Thema in drei Abschnitten. Der erste enthalt :
1. Kants Schilderung des PflichtbewuBtseins; 2. die Begriffe Pflicht, Ver-
bindlichkeit und deren Sprachgebrauch bei Kant. Der zweite Abschnitt
stellt den geschichtlichen Teil in folgender Gliederung dar: 1. Sichtung
des Materials. Chronologische Ordnung und Ubersicht ; 2. Kant in den
1750er Jahren. Der Wolffsche Pflichtbegriff ; 3. Kants Pflichtbegriff in den
1760er Jahren. Der dritte Abschnitt enthilt als systematischen Teil :
1. Kants Lehre von der Pflicht im Jahre 1762 ; 2. die angebliche Theorie
der « Triume » iiber die Verbindlichkeit. Ein kurzes Personen- und Sach-
register ist abschlieBend beigefiigt.

Kants Arbeit stellt den ersten Teil eines groBeren Werkes dar, das
eine vollstindige Untersuchung des Pflichtproblems in allen Schriften
Kants zum Gegenstande haben sollte. An der Ausfiithrung des ganzen
Planes hinderte ihn vorlaufig die Berufung an die Lehranstalt in Tokio.
Kant ist mit den Quellen geniigend vertraut. Ebenso mit der Literatur der
neueren Kantforschung, wie z. B. Reicke und Werda. Eine gewisse Uber-
einstimmung der altesten Ansicht Kants iiber die Verbindlichkeit mit
Wolffschen Lehren glaubt Kant nicht abweisen zu sollen. Darum nimmt
er Stellung zu Wolff und glaubt bei ihm nur eine hypothetische, keine
absolute Verpflichtung des Sittengesetzes zu finden. Die Begriindung fir
diese Behauptung scheint indes nicht einwandfrei durch seine Darlegungen
(S. 10-19) erbracht zu werden. Doch werden die iibrigen Aufstellungen
Zustimmung finden kénnen. Die Schrift verdient zweifellos sehr empfohlen
zu werden.

Siegburg—Bonn. Dr. Hubert Kiefler S. V. D.



Literarische Besprechungen ITI

Handbuch der Philosophie. Herausgegeben von A. Baeumler und
M. Schroter. Miinchen-Berlin, R. Oldenbourg.

Howald E. : Ethik des Altertums. (Abt. III, Beitrag B), 1926.
Dempf A. : Ethik des Mittelalters. (Abt. III, Beitrag C), 1927.
Litt Th. : Ethik der Neuzeit. 2 Teile (Abt. ITI, Beitrag D), 1926.

1. « Die Ethik », sagt Howald in seiner Einleitung, « ist die Auseinander-
setzung des Menschen mit der in seinem Wesen begriindeten, inneren Dis-
harmonie oder, anders ausgedriickt, seine Versuche, die nie zu erreichende
dauernde Gliickseligkeit mit geistigen Mitteln zu erreichen oder eventuell
ihre Unerreichbarkeit zu motivieren. » In unseren Tagen, in denen so viele
Biicher geschrieben werden, bei denen man am Schlusse noch nicht weiB,
was der Verfasser eigentlich will, mufl man immer dankbar sein, wenn
ein Autor gleich am Anfange sagt, was von ihm zur Ertrterung gestellt
wird. Wir haben also von Howald eine wissenschaftliche Darstellung der
Entwicklung des Altertums zu erwarten, soweit diese Ethik psychologisch
fundiert ist. Da aber « die Konstanz dev psychischen Eigenschaften ein kaum
zu bekimpfendes Axiom ist» kann es «eine Entwicklung im Sinne eines
Vorwirtsschreitens » auf diesem Gebiete nicht geben. Howald versteht
somit unter « Geschichte der Ethik » die Erfassung und Darstellung der
immer wieder erneuten, einmaligen und individuellen Versuche, durch
philosophisches Denken den Weg zum Gliick ausfindig zu machen. Zwei
verschiedene Wege stehen — nach Howald — der Ethik offen. Der direkte
Weg stellt unmittelbar die seelischen Tatsachen dar mit dem Versuche,
diese entweder im Sinne irgendeiner Einheit und Harmonie zu deutern oder
diese Einheit und Harmonie durch Erziehung herbeizufiihven. Der indirekte
Weg fithrt auBerhalb der psychischen Sphdre zu irgendeiner Harmonie
(z. B. Gottheit, Makrokosmos, transzendenten Ideen), die an Stelle der
Seele tritt und durch einen Glaubensakt das gleiche Ziel erreicht, auf das
der direkte Weg hinfiihrt. Der zweite Weg heiBBt Symbolweg. « Dieser zweite
Weg ist unzweifelhaft gangbarer, namentlich fiir geistig noch weniger ent-
wickelte Zeiten » (4). Diesen beiden Wegen im primitiven und kritischen
Denken der Griechen nachzuspiiren, ist die Aufgabe einer Ethik des
Altertums von E. Howald.

« Was gemeinhin von einer Geschichte der Ethik erwartet wird, eine
Darstellung der sich wandelnden Anschauungen iiber die Pflichten der
Menschen untereinander und gegen ihre Gemeinschaft, ist in seiner Haupt-
sache ein Kapitel der Kulturgeschichte » (1). Die Sozialethik aber ist
ein Stiick Kultur. Dieses Stiick fehlte in der Kultur der Griechen. « Die
Griechen ... haben keine soziale Ethik gehabt » (6). Deshalb glaubt Howald
seine geschichtlichen Untersuchungen auf die Individualethik einschrinken
zu miissen, d. h. jene Ethik, die das Glick zum Ziel des Lebens erhebt.
Von den beiden Wegen zum Gliick ist der Symbolweg der leichtere zwar,
aber weniger glickverheilende, weil er eine bloB gedachte Welt als eine
wirkliche betrachtet. Howald richtet demnach in seiner Geschichte der
Ethik des Altertums sein Hauptaugenmerk auf jene Entwicklungslinie
innerhalb der griechischen Philosophie, die auf rein psychologischen Voraus-

W N -



IL2 Literarische Besprechungen

setzungen aufbaut, an rein psychologische Tatsachen sich hilt und mit
rein psychologischen Mitteln das Gliick zu gewinnen hofft.

Diese Auffassung der Ethik fordert notwendig die Kritik heraus.
Es soll selbstverstandlich jedem das Recht bleiben, das Thema, das er
behandeln will, nach freiem Ermessen sich abzustecken. Wer aber iiber
Ethik schreiben will, soll auch wirklich iiber Ethik schreiben, und nicht
iiber Psychologie. In der Ethik aber handelt es sich um das, was sein soll
und nicht iiber psychologische Tatsachen. Eine Ethik ohne Sollen ist
ungefidhr das, was eine Psychologie ohne Seele, was eine Religion ohne
Gott, was Metaphysik ohne ein Seiendes ist.

Howald durfte natiirlich das Buch schreiben, das er geschrieben hat,
aber er durfte ihm nicht den Titel : Geschichte der Ethik des Altertums
geben, er muBte sagen: «Geschichte » eines psychologischen Einschlages
innerhalb der Ethik der Griechen oder : « Geschichte » von Nebensichlich-
keiten in der griechischen Ethik, die bisher nicht geniigend beriicksichtigt
wurden.

So aber meint es Howald nicht. Fiir ihn ist das Psychologische das
Entscheidende in der Ethik. Das Sollen wird aus psychologischen Tat-
bestinden abgeleitet. Das Sollen, mit dem sich die griechischen Denker
und Dichter lebhaft beschiftigten und die Begriindung des Sollens, um
die sich die Ernstesten unter ihnen ernstlich bemiihten, verdeckt Howald
mit dem nichtssagenden Ausdruck « Symbol », « Symbolismus ». Wie leer
und nichtssagend dieses Wort im Munde Howald’s ist, zeigt folgende Stelle :
« Homosexualitit hat im Altertum nicht das Aussehen, das sie in unseren
Augen triagt, heute, wo sie verfolgt und gedchtet ist. Sie konnte in ihrem
psychischen Auftreten und in ihren AuBerungen die gleiche Souverinitit
entfalten wie die normale Sexualitdt ; sie konnte, wie diese es zu allen
Zeiten verstand, hochstes Symbol fiir alle Sehnsucht des menschlichen
Herzens sein. Daneben war sie in gewissen Klassen obendrein Gesell-
schaftsstil und schon darum geschaffen als Gefal fiir mancherlei gesell-
schaftliche und geistige Dinge » (35-36). — Man muB3 den Geist sehr
verfliichtigt und das Symbol, das die Stelle des Geistes vertritt, allen Inhaltes
beraubt haben, wenn man die Homosexualitit Symbol und Gefdl} geistiger
Dinge zu nennen wagt.

Trotzdem ist die Schrift Howald’s nicht wertlos. Die sprachliche
Darstellung ist meisterhaft. Es findet sich in ihr eine groBe Zahl duBerst
interessanter Kombinationen. Wer mit der Geschichte der Ethik des
Altertums schon vertraut ist, wird aus der Schrift noch manches lernen
konnen. Wer sie noch nicht kennt, wird durch Howald irregefiihrt.

2. Nachdem ich die « Ethik des Mittelalters » von Dr. Alois Dempf
gelesen hatte, war ich fast empdrt, nicht in erster Linie iiber die
Entgleisungen des Verfassers in seinem Werke, sondern dariiber vor
allem, daB die herrliche christliche Ethik des Mittelalters in den Bei-
trigen zum « Handbuch der Philosophie », die teilweise sehr wertvoll
sind, eine solche Darstellung finden mufite. Ein Geschichtsschreiber der
Ethik des Mittelalters muf3 sich auf drei Voraussetzungen berufen
kénnen : 1. Er muB durch jahrzehntelange Studien sich in die Haupt-



Literarische Besprechungen II3

werke der mittelalterlichen Ethik hineingelebt haben; 2. er mul3 in der
Lage sein, die philosophische Ethik und die theologische Moral ebenso
scharf voneinander zu unterscheiden, wie innig miteinander zu verbinden ;
3. er mull dem scholastischen Gedanken einen entsprechenden Ausdruck
zu geben wissen. Diese drei Voraussetzungen sind im vorliegenden Falle
nicht gegeben. Der Verfasser hat angefangen zu geben, bevor er fertig
war mit dem Empfangen. Wenn es blo3 darauf ankdme, tapfer zu behaupten,
dann wire Dempf Meister. Echte Behauptungen entsprechen der Sache.
Das Natiirliche und Ubernatiirliche wird von ihm wirr durcheinander-
geworfen. Er sucht die alten Gedanken in neue Formen zu kleiden. Die
Absicht ist gut. Die Ausfiihrung aber ist nicht gelungen. Nur allzu oft
wird durch seine modernen Ausdriicke und Bewunderungen der Sinn der
christlichen Gedanken bis zur Unkenntlichkeit verdeckt, so daB die mittel-
alterlichen sinnvollen Auffassungen in dieser modermen Verkleidung einen
geradezu peinlichen Eindruck machen.

Ich will meine Kritik nicht auf Einzelheiten ausdehnen. Ich kame
an kein Ende. Statt dessen gebe ich einige Zitate.

« Damit liegt nun eigentlich alles reale sittliche Wirken (nach Awugu-
stinus) bei Gott, selbst die Verdienste des freien Willens sind nur munera
Dei, aber dennoch notwendig fiir das Heil. Da Gott omnipotentissimus
ist, ist die Gnade unwiderstehlich. Die freie sittliche Wirkung des Menschen
braucht nicht in den Heilsplan Gottes eingestellt (zu) werden. Sein Vorher-
wissen von ihr fallt zusammen mit seinem Préadestinationswillen. So vielen
ist das Heil gewill, daB die Zahl der gefallenen Engel erginzt wird, die
iibrigen sind fiir die Verdammnis pradestiniert. Mit diesem numerus clausus
ist die Freiheit wirklich vernichtet. Die in der paulinischen Priszienz
des freien Menschensynergismus liegende Moéglichkeit zur Freiheit ist ab-
geschnitten und damit auch die richtige Beziehung zwischen Religion und
Ethik zerstért. Die polemische Uberspitzung der Gnade zu einer Allein-
wirksamkeit Gottes vernichtet in der letzten Periode Augustins seine
Gedanken tiber die conversio, es bleibt nur mehr ein pragmatischer Menschen-
synergismus iibrig, wie bei Julian ein pragmatischer Gottessynergismus.
Deus facit, ut velimus bonum, Deus agit motum voluntatis, inclinat voluntatem,
praeparat voluntatemm. Wir miissen trotz der UngewiBheit der Erwéahlung
so von Liebesgefiihl erfiillt werden, daB wir alle gerettet werden wollen,
als ob wir alle gerettet werden koénnten (De corr. 15). Es ist also im
wesentlichen die Verlegung der Schuld in den rein physischen Zusammen-
hang der Erbsiinde, der schroffe Leib-Geistdualismus und der philosophische
Augustinismus der Erkenntnis als direkter inspiratorischer Gotteswirkung,
die zur schaurigen Verirrung der Pridestination zur Verdammnis fiihrte
und dies gerade bei dem Denker, der die Liebe zum Fundament der
Philosophie gemacht hat (53-54). » Das sagt Dr. Dempf vom hl. Augustinus.

Vom hi. Thomas sagt er folgendes : « Das Meisterstiick der thomistischen
Entdeckung der praktischen Vernunft ohne direkte géttliche Illumination
und weit iiber Aristoteles hinaus ist gegliickt durch die Analyse der
immanenten lex naturalis in ihren drei Schichten. — Die erste Schicht
des Naturgesetzes ist die ontologische Ordnung des substantiellen Bereichs

Divus Thomas. 8



I14 Literarische Besprechungen

selbst, indem die Entelechie, die natiirliche immanente Sinnvollendung
jedes in Dasein und Sosein gespaltenen Wesens nun auch als ein natiirliches
Begehren nach der Selbsterhaliung gesehen wird, das alles will, wodurch
das Wesen und Leben bewahrt und seine Zerstérung verhindert wird. Die
aristotelische &épefic ist damit endgiiltig aus der ptolomiischen kosmischen
Sphiarenspekulation herabgeholt auf den festen Boden der konkreten Soseins-
verwirklichung in jedem wesensgesetzlichen Dasein. Dev kritische Realismus
der Erkenntnis, fundiert in der naturgesetzlichen Strukturordnung der
Ontologie und ergdnzt durch die letzte Fundierung der Naturgesetzlichkeit
in ihrem Triger, dem transzendent idealistischen Geiste des Schopfergottes
als des Gesetzgebers der Natur, wird nun auch auf das sittliche Gebiet
insofern iibertragen, als das Naturgesetz des eigenen Seins zum sittlichen
Gesetz gemacht wird. Die sittliche Norm des absoluten Gesetzgebers wird
nun nicht mehr nur personalistisch angeschaut oder gar nur in ein absolutes
Symbol, in « Gott » in Anfiihrungszeichen, projiziert und auch nicht mehr
nur nach der augustinischen Illuminationstheorie als Reinheit und Idealitidt
der Norm, als verum et bonum in se erlebt. Die Soseinsidealitit wird als
die immanente Vollendungsaufgabe und Seinsverwirklichung, als die per-
fectio und das actu bonum des ontologischen Bereichs natiirlich erkannt.
Die Zielstrebigkeit zu dieser Vollendung, diesem finis naturae, also der
Zweckgedanke des Eigenwesens wird als die oixeia zpet], der sittliche
Sinn jedes Wesens als seine ontologische Gutheit in der universalen Welt-
ordnung erkannt, der schon die unverniinftigen Wesen durch ihren Instinkt
notwendig unterworfen sind. — Im zweiten sinnlichen Bereich wird nun
ein altes, direkt von Isidor und indirekt aus dem rédmischen Recht stammen-
des Inventarstiick der Naturrechtslehre plotzlich lebendig: quod natura
omnia ammalia docuit, Zeugung, Kinderaufzucht u. dgl. Damit wird nun
die eigentliche Vitalsphdre unter Uberwindung des restlichen augustinischen
Dualismus in den Bereich der ontologischen Gutheit mit einbezogen. —
Im dritten menschlichen Bereich ist die naturgesetzlich eigentiimliche, aber
nun erst freie sittliche Wesensvollendung die Verwirklichung der mensch-
lichen Naturanlage als animal rationale et sociale. Der Primat des Geist-
wesens tritt nun klar hervor. Freilich ist animal rationale dem System
selber nach nicht ganz konsequent oder wenigstens des aristotelischen
Wortklangs wegen nicht deutlich komplex genug ausgedriickt. Es mii3te
heiBen animal spirituale, denn gemeint ist ja die ganze Sinnvollendung
der Seele in ihrer intellektuell-voluntativen Wesensverwirklichung, das
volle Werde, der du bist » (93-94).

Diese beiden Textzitate, die zu den besseren Partien des Buches
gerechnet werden miissen, diirften den Leser des « Divus Thomas » wohl
iiberzeugen, daB Grund vorhanden ist, sich zu schimen, daB die herrliche
Ethik des Mittelalters im hervorragenden « Handbuch der Philosophie »
eine derartige Darstellung gefunden hat.

3. Litt’s « Ethik der Neuzeit » ist eine Glanzleistung. Hier wird nicht
in der Luft herumgefuchtelt, hier wird nicht mit Pfundworten gespielt,
hier handelt es sich um einen Autor, der weiB, was er sagt. Er kennt das
neuzeitliche Problem der Ethik durch und durch und weil darum auch,



Literarische Besprechungen I15

was in den neuzeitlichen ethischen Auseinandersetzungen in Frage steht.
Aus dem einleitenden Kapitel « Die Lage am Ausgang des Mittelalters »,
in dem er das ethische Problem der Neuzeit aus den Kimpfen des aus-
gehenden Mittelalters heraus entstehen 1aBt, habe ich den Eindruck
gewonnen, daB3 Litt fiir die Ethik des Mittelalters ein Verstindnis besitzt,
wie man es in modernmen Kreisen nur selten antrifft. Die Einheit von
Erkennen und Leben, von Sollen und Sein, von Denken und Handeln, von
Wert und Wirklichkeit, von Individuum und Gemeinschaft, — das ist es,
was in den Augen Litt’s die Zeit des Mittelalters so anziehend macht. In
der Neuzeit ist diese Einheit zerrissen worden. Aber als Aufgabe steht
die Einheit des Lebens doch hinter allen auseinanderdrangenden Bewegungen
der Neuzeit. Mit gewissenhafter Sorgfalt und mit bewunderungswiirdiger
Sachkenntnis geht Litt in seiner Geschichte der Ethik der Neuzeit allen
Tendenzen nach, die auf die Trennung hinarbeiten, ohne jedoch die Fiden
je aus dem Auge zu verlieren, aus denen das Gewebe der Einheit wieder
hergestellt werden soll. Dadurch ist er in den Stand gesetzt, in der
Darstellung der geschichtlichen Entwicklung, d. h. der sich folgenden
Loésungen des ethischen Problems nicht nur Losung an Losung zu reihen,
sondern bei jeder einzelnen Loésung sowohl das Gute anzuerkennen, als
auch die Schwache hervorzuheben.

In der « Phanomenologie », mit deren Besprechung Litt die « Geschichte
der Ethik der Neuzeit » schlieBt, sieht er vielversprechende Anfinge einer
tieferen Losung des modernen « ethischen Problems ». Wahrend alle Ethiker
der Neuzeit sich vor die Alternative gestellt sahen, sich entweder fiir den
Naturalismus oder den Idealismus, d. h. fiir die Lebendigkeit des Prozesses
gegen die Zeitlosigkeit der Idee oder fiir die Gegenstandlichkeit des Logos
gegen die Spontaneitit des Lebens zu entscheiden, zeigen sich dem Phino-
menologen sowohl die reellen Bestandstiicke wie die idealen Inhalte im
sittlichen Phinomen derart miteinander verbunden, da3 beiden ihr Recht
wird und keines vor dem anderen zum bloBen Abbild oder Symbol
entwertet zu werden braucht. Litt, der von der Phinomenologie seine
fruchtbarsten Gedanken empfangen hat, geht so weit, im phdnomeno-
logischen Grundgedanken jene Macht zu sehen, die «in neuer Form jene
Einheit der sittlichen Welt, die dem in der wmittelalterlichen Glaubenswelt
Beheimateten als unveflektierte Gewifheit zu eigen gegeben war » (180), herzu-
stellen vermoge.

Es wire schon, wenn diese Aussicht Litt’s mehr als ein Traum wire.
Soll sie mehr sein als ein Traum, soll die moderne Ethik in ihrer Weiter-
entwicklung diesem Ziele zugefiihrt werden, dann muB sie sich zwei Sachen
sagen lassen : 1. Sie soll auf dem natiirlichen Gebiete bleiben. Wenn sie
das Ubernatiirliche mit dem Natiirlichen vermengt, leiden beide Schaden.
Die moderne Zeit hat den Sinn fiir den Glauben verloren. Durch Philo-
sophieren kann er nicht zuriickgewonnen werden. Wir wiren der modernen
Ethik schon dankbar, wenn sie auf natiirlichem Boden (Natur genommen
als Synthese von Leben und Geist) eine Philosophie des richtigen Lebens
autbauen wollte. Aristoteles hat das auch gekonnt. Ja, die aristotelische
Moralphilosophie hatte mit den Forderungen der iibernatiirlichen Lebens-



116 Literarische Besprechungen

ordnung so viel Ahnlichkeit, daB sie der mittelalterlichen Moraltheologie
als Unterbau dienen konnte. — 2. Soll die moderne Ethik das Sollen
wieder mit dem Sein verbinden, dann muB ihr wieder die Metaphysik
vorangehen. Die Zweiteilung : Naturwissenschaft und Ethik, auf die die
ganze Geschichte der modernen Philosophie hingearbeitet hat, muBl der
Metaphysik wieder ihren Platz einrdumen. Zwischen die Philosophie der
Natur und die Philosophie des sittlichen Lebens muBl die Metaphysik treten.

Ein Versuch aber, an die Stelle des Glaubenslebens die Sittlichkeit
und an die Stelle der Glaubenslehre eine Sittenlehre zu setzen (ein solcher
Versuch klingt aus den oben in Kursivdruck zitierten Worten Litt’s heraus)
wiare nicht nur zwecklos und unfruchtbar, sondern gottlos. Trotzdem
empfehlen wir die Schrift. Sie fithrt sehr gut in die Geschichte der Ethik
der Neuzeit ein. Allerdings setzt sie vieles voraus. Anfianger im Studium
der Ethik greifen besser zu einer leichteren Darstellung derselben.

Freiburg. P. A. Rohner O. P.

Gierens M. S. J. : Ehre, Duell und Mensur. Darstellung und Begriindung
der christlich-ethischen Anschauungen iiber Ehre und Ehrenschutz, Duell
und Mensur auf Grund einer Synthese historischer, biblischer, juristischer,
kanonistischer und philosophischer Erkenntnisse. Paderborn, Akademische
Bonifatius-Einigung. 1928. vii-381 SS.

Die Ehre des Menschen ist ein grofles Gut. Darum spielt ihr Schutz
und ihre Wiederherstellung im Leben der Voélker eine grole Rolle. — Der
Verfasser, Professor der Theologie an der philosophisch-theologischen Lehr-
anstalt St. Georgen in Frankfurt a. M., behandelt im ersten Teile : die
Ehre, Lebenswert der Ehre und des Ehrgefiihls, Bibel und Ehre, Ehr-
verletzung und Ehrenschutz ; im zweiten Teile : das Duell und die Mensur :
Geschichte des Zweikampfes, Zweikampf und staatliches Recht, Kirche
und Zweikampf, Duell und Ethik.

Wir haben hier eine weit ausholende, griindliche, reichfundierte Arbeit.
Wer dieses Werk durchgeht, wird staunend gewahr, dal3 sich eine ganze
Welt dem Geistesauge auftut, wenn man im Leben und in der Geschichte
dem nachgeht, was durch dieses kurze Wort: Ehre, ausgedriickt wird.
Es bietet daher nicht nur Akademikern, solchen, die sich um Duell und
Mensur kiimmern, sondern allen Gebildeten reiche Anregung. — Der
hl. Thomas handelt von der Ehre hauptsiachlich II-IT q. 103 a. 1 und 2.
Vom Duell redet er kurz, z. B. bei der Behandlung des Wahrsagens oder
Loswerfens. Es ist unerlaubt. «Et eadem ratio videtur esse de lege
duellorum ; nisi quod plus accedit ad communem rationem sortium, inquan-
tum non expectatur ibi miraculosus effectus, nisi forte, quando pugiles
sunt valde impares virtute vel arte.» II-II q. 95 a. 8 ad 3.

Baldegg (Luzern). Dr. K. Miiller.



	Literarische Besprechungen

