
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Ethik.

Nivard M. S. J. : Ethica. Paris (Beauchesne). 1928. xxiv-491 SS.

Diese neue Ethik ist aus der Praxis der Schule heraus entstanden.
Um der eigenen Arbeit des Lehrers wie des Schülers Spielraum zu lassen,
beschränkt sich der Verfasser auf das Wesentliche. Reiche Literaturangaben

bieten Fingerzeige zum eingehenderen Studium. Zahlreich sind
auch die Hinweise auf die Schriften des hl. Thomas, dessen Lehre zu folgen
sich der Autor besonders angelegen sein läßt. Die lateinische Sprache
wechselt mit der französischen ab, vielleicht ein wenig zu oft ; und das
wäre einer jener Mängel, die die Herausgeber dieses nach dem Tode seines
Verfassers erschienenen Buches mit dessen langer Krankheit und vorzeitigem
Ableben zu entschuldigen bitten. Die Anordnung des Stoffes ist die
traditionelle, die der Verf. gegen Angriffe verteidigt. Ein Hauptwert der
Schrift scheint uns in dem Eingehen auf aktuelle und aktuellste Fragen
zu liegen, auch auf solche, die sich sonst selten behandelt finden : Soziale
Frage, Frauen- und Schulfrage, Geltung und Grenzen der sozialen Stände,
Völkerbund usw. Bei Beantwortung all dieser Fragen läßt sich der Autor
einzig vom Verlangen leiten, der Wahrheit zu dienen. In der Frage vom
Ursprung der Staatsgewalt grenzt Verf. die alte scholastische Lehre vom
pactum implicitum scharf gegen die Lehre Rousseau's ab, glaubt aber
dennoch von ihr abweichen zu müssen zugunsten der neueren, nach
der eine Persönlichkeit durch die Umstände zum Herrscher bestimmt
sein und unmittelbar von Gott die Gewalt erhalten kann, ohne auch nur
stillschweigende Einwilligung des Volkes. Noch in einer anderen Frage
scheint N. der Lehre neuerer Scholastiker vor der alten thomistischen den

Vorzug zu geben : Wenn er die Frage nach dem Kriterium der Sittlichkeit
von der nach der Quelle des verpflichtenden Charakters des sittlich Guten
scheidet und jenes in der menschlichen Natur, diese in der lex aeterna
sieht, nimmt er offenbar an, daß das sittlich Gute schon vor Gottes Willensakt

formaliter, nicht bloß fundamentaliter existiert. Alles in allem wird
das Werk ein nützlicher Leitfaden sein für den Lehrer, ein zuverlässiger
Wegweiser für den, der sich im Widerstreit der Meinungen an christlichen
Grundsätzen orientieren möchte.

St. Joseph b. Coesfeld i. W. P. Leo von Rudioff O. S. B.

Wagner F. : Der Sittlichkeitsbegriff in der antiken Ethik. Münster.
Beitr. zur Theologie, hrsg. von F. Diekamp und R. Stapper, H. 14.
Münster, Aschendorff. 1928. vi-188 SS.



Literarische Besprechungen IOX

Wie der Verfasser im Vorwort bemerkt, ist sein Werk über die antike
Ethik « nur als Einleitung zu einer Geschichte des Sittlichkeitsbegriffes in
der christlichen Zeit gedacht ». Bei der Beurteilung der Lehre Piatos und
Aristoteles' ist der Verfasser, wie er sagt, direkt auf ihre Schriften
zurückgegangen, während er sich im übrigen hauptsächlich auf Zellers « Philosophie
der Griechen » stützt. Es konnte ihm insoweit genügen, als seine Arbeit
nicht eine « rein historische Untersuchung mit dem Ziel neuer Resultate »

sein sollte, « sondern nur ein Versuch, zur Lösung des Problems vom Wesen
der Sittlichkeit etwas beizutragen, indem sie die antiken Lösungsversuche
vom christlichen Standpunkt aus beleuchtet und deren Darstellung mit
kritischen und prinzipiellen Erörterungen durchzieht ».

In der Einleitung stellt sich Prof. Wagner in Gegensatz zu anderen
Autoren, welche die Frage nach dem Wesen der Sittlichkeit beantworten
« durch Aufstellung eines letzten Zieles bzw. höchsten Gutes für das Streben
des Menschen oder durch Statuierung einer allgemeinsten Norm des
Handelns, die das Kriterium des Guten und Bösen abgibt, so daß die
Übereinstimmung der Handlungen mit ihr den Begriff des Sittlich-Guten
ausmacht. Aber die Sittlichkeit der Menschen besteht nicht bloß im Streben
nach einem als unbedingt gut betrachteten Ziele und auch nicht bloß in
der Angemessenheit der Handlungen an eine bestimmte Norm, sie liegt
weder allein im Wollen noch im Handeln, sondern in beiden und zugleich
in Eigenschaften von bleibender Dauer, die zu einem guten Wollen und
Handeln führen. Die Frage nach dem Wesen der Sittlichkeit wird
demnach durch Aufstellung einer allgemeinen Sittennorm nicht allein
beantwortet ». Dieser nur scheinbare Gegensatz läßt sich durch eine ganz
einfache Unterscheidung wegschaffen. Es ist etwas anderes, ob ich nach
dem Wesen der Sittlichkeit frage (quid sit formaliter quoad essentiam),
oder ob ich frage, was alles zum Stande eines sittlich vollkommenen
Menschen gehört. Die erste Frage kann sehr wohl beantwortet werden
durch Aufstellung einer allgemeinen Sittennorm allein, die zweite nicht.

Was weiter die Interpretation der Lehre Aristoteles' betrifft, können
wir Prof. Wagner's Ausführungen nicht in allem folgen. Wenn er sagt
(S. 57) : « Die Glückseligkeit, wie Aristoteles sie versteht, ist daher durchaus
diesseitig gedacht, sie ist ihm ein Gut, das im gegenwärtigen Leben zu
erreichen und zu verwirklichen ist » —, so geben wir ihm recht, soweit es

heißen soll, daß Aristoteles nur über die diesseitige Glückseligkeit handelt,
ohne aber eine jenseitige auszuschließen. Denn deutlich spricht Aristoteles
die Unsterblichkeit der Geistesseele aus (de anima, II 1, 413 a 4 ; II 2,

413 b 24). Der Verfasser schreibt aber (S. 63), Aristoteles habe die
Unsterblichkeit der Seele weder bejaht noch verneint und bemerkt nur
in einer Fußnote : « Nur die Vernunft des Menschen ist nach Aristoteles
unsterblich. »... Also bejaht Aristoteles die Unsterblichkeit.

Auf S. 70 bemerkt der Verfasser : « Hätte unser Philosoph den Begriff
Gottes als des allmächtigen Schöpfers gehabt, so hätte er nicht das
denkende Betrachten, sondern das Schaffen und Wirken, die Weltregierung
als die Haupttätigkeit Gottes anerkannt und hätte ihr nicht nur Denken,
sondern auch Wollen beigelegt. » Demgegenüber halten wir daran fest, daß



102 Literarische Besprechungen

Aristoteles den Begriff Gottes als des allmächtigen Schöpfers gehabt hat,
wenn er ihn auch nicht ausdrücklich ausgesprochen hat. Außer den Stellen,
wo er Gott als die erste Ursache, als das erste Prinzip alles Seienden
hinstellt (Metaph. 3, 4 ; 6, 1 ; 10, 2), spricht für unsere Auffassung seine Lehre
über den Ursprung der Geistesseele, die nicht durch Zeugung entsteht,
sondern «von außen» dazu kommt (ÖupaOev). In gleichem Sinne gegen die
Ansicht Prof. Wagner's (S. 67) ist es auszulegen, wenn Aristoteles den
Verstand « göttlich » nennt, was im Zusammenhang mit der vorausgehenden
Bemerkung den göttlichen Ursprung durch Erschaffung bedeutet und nicht
« als hyperbolischer Ausdruck » zu nehmen ist. (Vgl. Gredt, Elementa
philosophiae, Herder 1926, ad 831.)

Im besonderen sind wir gegen die Auslegung, die Prof. Wagner der
aristotelischen Klugheit (sfdvr|G!ç) gibt. Er kommt bei seiner Untersuchung
zu dem Schluß (S. 81-97), die einzige Norm des sittlichen Handelns sei

nach Aristoteles « die praktische Klugheit, die da berechnet, ob und wie
jede einzelne Handlung zur bleibenden irdischen Glückseligkeit führen
könne — ein Sittlichkeitsbegriff, der nur dadurch erträglich wird, daß
Aristoteles von der Glückseligkeit einen sehr hohen und edlen Begriff hat.
Wie himmelweit aber eine solche Berechnung absteht von dem, was wir
Gewissen nennen, und von dem Gedanken an eine ewige Ordnung der Dinge,
die, weil von Gott begründet, als göttliche Stimme in der Tiefe der Seele

zu uns spricht und Beobachtung fordert, das liegt auf der Hand ». — Was
wir Gewissen nennen, findet bei Aristoteles seine Parallele nicht in seinem

Begriff von der Klugheit, sondern in den Prinzipien, in denen das praktische
Urteil, zu dem die Klugheit als Tugend geneigt macht, wurzelt. Was wir
Gewissen nennen, i. e. das theoretische Urteil über das, was sein soll, über
die Handlung, die gesetzt werden soll oder die hätte gesetzt werden sollen,
das findet sich bei Aristoteles in dem theoretischen Urteil, das dem
praktischen Urteil der Klugheit vorausgeht und seinerseits selbst wieder
hervorgeht aus der angeborenen Hinneigung zum justum naturale. (Ethic.
Nie. 5, 10 ; 11, 34 b, 18.) (Vgl. Otto Schilling, Moraltheologie, Freiburg i. Br.
1922, S. 80.)

Auf S. 93 bemerkt der Autor : « Daß Aristoteles unter eppovvpn; keineswegs

sittliche Einsicht versteht, zeigt sich auch in der Bemerkung, daß der
höchste Rang unter den Wissenschaften der Weisheit zukomme und daß
es eine Ungereimtheit sei, ihn der Politik oder der a>pdvir)<m; zuzuschreiben.

...» Wir stimmen zu, daß unter opövY|iis nicht das Gewissen zu verstehen
ist, aber die Begründung des Autors ist unrichtig. Diese Bemerkung zeigt,
daß der Autor seiner Interpretation die aristotelische Lehre vom Verhältnis
zwischen Verstand und Wille, auf der die aristotelische Tugendlehre fußt,
nicht zugrunde legt. Die richtige Interpretation dieser Lehre, ohne die
eine richtige Auslegung der Tugendlehre Aristoteles nicht möglich ist, ist
zu finden beim hl. Thomas (Summa theol. I-II q. 66, a. 3).

Prof. Wagner meint (S. 93) : « So könnten denn auch junge Leute
nicht die spövijuti; besitzen, da eben diese es mit Einzeldingen, die man
nur durch Erfahrung kennen lernt, zu tun habe. Dagegen liegt es auf
der Hand, daß junge Leute sehr wohl ein zartes Gewissen haben und genau



Literarische Besprechungen 103

wissen können, was im einzelnen gut und böse ist. Es ist somit klar, daß
Aristoteles unter tppovT|t>iç nicht moralische Erkenntnis und sittliches Bewußtsein

versteht, sondern nur praktische Klugheit. » Dazu ist zu bemerken :

Es ist richtig, daß Aristoteles unter opdvrçmç nicht das versteht, was wir
Gewissen nennen, aber daraus zu schließen, daß bei ihm der Begriff des
Gewissens überhaupt nicht zu finden sei, geht nicht an.

Was dann weiter die Darlegung der Lehre Epiktets betrifft, möchten
wir bemerken, daß die Untersuchungen Bonhöffers (Die Ethik des Stoikers
Epiktet, Stuttgart 1894), die vom Autor benützt wurden, nicht als
abschließend betrachtet werden können. Es ist noch nicht endgültig
ausgemacht, daß Epiktet vom Einfluß des Christentums vollständig frei
geblieben ist. Jedenfalls ist es nicht sehr geraten, eine derart kontroverse
Gestalt wie Epiktet als Vertreter der antiken Ethik der christlichen Ethik
gegenüberzustellen.

Rom (S. Anselmo). P. Hieronymus Gaßner O. S. B.

Winter E. K. : Die Sozialmetaphysik der Scholastik. Leipzig und Wien,
Franz Deuticke. 1929. vm-176 SS.

Im vorliegenden Buche unternimmt der Verfasser im Interesse einer
reinen, wissenschaftlichen Soziologie einen Vorstoß gegen die Scholastik.
Er sieht in dem scholastischen Unterbau, den die christlichen Soziologen
ihrer Wissenschaft gegeben haben, den Grund eines zweifachen Mangels,
der nur durch Uberwindung « aller Residua scholastischen Denkens » (S. 6)
zu beheben ist.

Der erste ist eine Vermengung der theologischen und soziologischen
Methode. Denn auch die scholastische Philosophie verfolge als ancilla
theologiae im wesentlichen « pastorale », theologische Zwecke, die es mit
sich bringen, daß in ihr die Probleme nicht ausgetragen, sondern auf eine
mittlere Linie geschoben werden, d. h. nur soweit gelöst werden, als es
das Interesse des Glaubens und der christlichen Moral erfordert. Dann
aber, und damit lehnt der Verf. die Scholastik überhaupt grundsätzlich,
und nicht bloß für die Soziologie ab, habe diese « für den Bereich der
weltlichen Kultur und Wissenschaft durchaus keine Berechtigung, weil
sie den Lebensnerv wissenschaftlichen Verfahrens, den ewigen Stachel, der
Wissenschaft vorantreibt, unterbindet, verkehrt und in eine bloße
Beweisführung für vorhergegebene religiöse Dogmen verwandelt» (S. 49). Der
Verf., der für den kirchlichen Bereich die scholastische Methode noch
gelten lassen will, hofft, daß auch einmal « aus den tiefen und ehrwürdigen
Brunnen kirchlichen Lebens selbst, die auch für Kirche und Religion
letzter Linie einmal notwendige Überwindung der Scholastik, vor allem in
der aristotelischen Gestalt kommen werde » (S. 7).

Der Verf. zeigt nun im ersten Kapitel (S. 11-49) «Die Erkenntnismetaphysik

», die beiden angeführten Mängel auf, und sucht in den beiden
anderen «Die Naturrechtsmetaphysik» (S. 50-101), und «Die
Sozialmetaphysik » (S. 102-176), zu zeigen, wie sich dieselben in der scholastischen
Naturrechts- und Soziallehre geltend machen.



104 Literarische Besprechungen

Der Standpunkt des Verf. ist im wesentlichen der Kritizismus. Er
bekennt sich zu Kant's « kopernikanischer Wendung » (S. 4) und sieht
eine Zukunftsaufgabe einer dem hl. Thomas kongenialen Theologie darin,
diese mit dem Kantianismus in Harmonie zu setzen. Wir rechten darüber
mit dem Verf. nicht, sondern beschränken uns auf den Nachweis, daß
die Polemik des Verf. gegen die Scholastik den Thomismus nicht trifft,
den er selbst als die « klassische Philosophie des Katholizismus, die Scholastik
par excellence » (S. 1) bezeichnet.

Die Kritik des Verf. an der Scholastik setzt bereits bei der Erkenntnismetaphysik

ein. Die Scholastik bzw. der Thomismus soll lehren, daß der
intellectus agens die Wesenheit der Dinge unmittelbar enthülle, der intel-
lectus possibilis sie nur aufzunehmen habe, und sie als species intelligibilis
nun besitze. Aus ihr könne dann der Intellekt weitere Bestimmungen
ableiten. Damit entfalle die Notwendigkeit und Anregung zu genauer
und selbständiger Beobachtung und Forschung. Man sei der Gefahr
preisgegeben, falsche Auffassungen und Begriffe für den Ausdruck der wahren
Wesenheiten der Dinge zu halten und hartnäckig dabei zu verharren, als
der wirklichen, ein für allemal errungenen Erkenntnis. Damit ist für den
Verf. ein Beweis dafür erbracht, daß die Scholastik « den Lebensnerv
wissenschaftlichen Verfahrens, den ewigen Stachel, der Wissenschaft vorantreibt »,

unterbinde.
Dieser dem Werke Frohschammers, « Die Philosophie des Thomas von

Aquino » (Brockhaus 1889, vgl. S. 66) entnommene Einwand ist aber eine

Verkennung des Sinnes der thomistischen Erkenntnislehre. Das im
intellectus possibilis aufgenommene Erkenntnisbild ist keineswegs ein distinktes
einer Wesenheit, also keine Enthüllung derselben. Wenn gesagt wird, der
intellectus agens lasse die Wesenheit eines Dinges hervortreten, so bedeutet
dies nur, daß der Inhalt der Sinneswahrnehmung in abstrakter, in diesem
Sinne also wesenhafter Weise im intellektuellen Bilde dargestellt wird,
und zwar im geraden Verhältnis zur Genauigkeit und Vollständigkeit der
Sinneswahrnehmung selbst. Weil aber unsere Sinne nur die äußeren
Eigenschaften der Dinge wahrnehmen, ist auch dieses anfängliche Erkenntnisbild
ein unvollkommenes, konfuses der Wesenheit. Die Durchdringung des
Wesens der Dinge geschieht dann durch die unter dem Lichte der
Vernunftprinzipien, unter steter Berücksichtigung einer proportional
sorgfältigen Sinnesbeobachtung, fortschreitenden Vernunftakte des Urteilens und
Schließens in sukzessiver Weise. Es ist also ein weiter Weg, deduktiver
und induktiver Art, den der Menschengeist vom anfänglichen,
unvollkommenen Begriff, bis zu einer relativ vollständigen Erfassung der Wesenheit

selbst eines sinnfälligen Dinges zurückzulegen hat. « Compositione opus
non esset », sagt der hl. Thomas, « si hoc ipso, quod de aliqua re apprehen-
datur, quid est, haberetur quid ei inesset vel non inesset » (C. G. I, 58),
und an einer anderen Stelle : « Cum sensus, unde nostra cognitio incipit,
circa exteriora accidentia versetur, quae sunt secundum se sensibilia, ut
color et odor et huiusmodi, intellectus vix per huiusmodi exteriora potest
ad interiorem notitiam pervenire, etiam illarum rerum, quarum accidentia
sensu perfecte apprehendit » (C. G. IV, 1). Weil aber die obersten Vernunft-



Literarische Besprechungen 105

Prinzipien das ganze Sein umspannen, vermag unsere Vernunft an der
Hand der Sinnendinge auch zu einer gewissen, analogen Erkenntnis rein
geistiger Dinge und Gottes selbst aufzusteigen. So ist der Forschung ein
unermeßliches Feld eröffnet. Freilich gibt es nach scholastischer Auffassung
ein für allemal errungene Erkenntnisse.

Mit dem Gesagten ist auch ein anderer Einwand, den der Verf. wieder
mit Frohschammer gegen die Scholastik erhebt, sachlich erledigt. Die
Spannung zwischen Begriff und Idee komme ihr nicht zum Bewußtsein.
Der Thomismus bleibe erkenntnismetaphysisch befangen im « logischen
Schattenreich der Universalien » (S. 38). «Die Universalia post rem (in
intellectu) sind die universalia ante rem (im göttlichen Geiste) gewonnen
durch Vermittlung der realen Nachbilder der letzteren in den Dingen,
also durch die universalia in re », lehre der Thomismus. (Frohschammer,
S. 30, zit. vom Verf. S. 38.) Dies ist aber nicht richtig. Die Idee im
göttlichen Geiste im eigentlichen Sinne ist nach dem hl. Thomas nicht ein
Allgemeinhegriff, sondern umfaßt die realen Einzeldinge in ihrer ganzen
Semsfülle, mit allen Akzidenzien, welche aus der Natur des Dinges fließen :

« Cum idea, proprie loquendo, sit forma rei operabilis in quantum huiusmodi,
subiecti cum omnibus accidentibus eius erit una idea » (De Ver. q. 3

a. 7). « Composito toti respondet una idea, quae est factiva totius et
quantum ad formam et quantum ad materiam » (a. 5, loc. cit.). Daß unsere
Begriffe universal sind, hat seinen Grund darin, daß der menschliche
Intellekt dieselben aus den Sinnendingen schöpft, dieselben aber nur durch
ihre Form, nicht aber durch die Materie auf den Geist einzuwirken imstande
sind. Da aber nach dem hl. Thomas in der Materie der Grund der
Individuation der sinnfälligen Dinge liegt, vermag der Intellekt die letzten
individuellen Differenzen des Einzeldinges nicht mehr zu erfassen. Trotzdem
ist nach dem hl. Thomas das Einzelne das wahrhaft Wirkliche und Wertvolle,

das immer vollkommener zu erfassen, das Ziel unseres Erkenntnistriebes

ist. Darum begnügt dieser sich nicht mit einer allgemeinen Definition,
mit einem bloßen Begriff, z. B. animal rationale, sondern sucht durch
Erforschung der Fähigkeiten, Tätigkeiten, Beziehungen des Menschen sich
immer mehr der im göttlichen Geiste vorhandenen Idee desselben, «

asymptotisch » zu nähern. Die soeben berührte Lehre vom Individuations-
prinzip hat der Verf., hier von Przywara S. J. irregeführt, ebenfalls gänzlich
mißverstanden, wenn er mit diesem Autor meint, daß nach ihr « aller
Eigenwert, ein so selbständiger Bereich ihm angewiesen werden mag,
bedauerliche, aber unvermeidliche Unvollkommenheit ist» (S. 15). Der
Eigenwert, d. h. die Ungeteiltheit und Unmitteilbarkeit des Seins, die zum
Begriff des Individuums gehört, gründet nach thomistischer Lehre nicht
in der Materie, sondern in der Form. Gerade die Freiheit von der Materie
vervollkommnet diese innere Geschlossenheit, indem sie zur Einheit die
Einzigkeit, d. i. den Ausschluß anderer Wesen derselben Art hinzufügt.
Die materia prima quantitate signata ist das materiale und potentiale, exigi-
tive Prinzip jener Unvollkommenheit der individuellen Einheit, vermöge
welcher ein Individuum nicht die vollkommene Realisierung einer Wesensidee

darstellt, also mehrere Individuen derselben Art möglich sind. (Vgl.



io6 Literarische Besprechungen

« Divus Thomas», 1929, 3. Heft, S. 358 ff., und Glossner, «Die Lehre des
hl. Thomas und seiner Schule vom Prinzip der Individuation » .Jahrbuch
für Philosophie und spekulative Theologie, I, 44.)

Dies sind sachlich die hauptsächlichsten Gründe, auf die hin der Verf.
der Scholastik für den Bereich der weltlichen Kultur und Wissenschaft die
Berechtigung abspricht und ihr bloß vorderhand den Charakter einer rein
innerkirchlichen Seminarwissenschaft zubilligt. Sie fußen auf einem
Mißverständnis dieser und treffen den hl. Thomas nicht.

Daß die scholastische Philosophie aber wesentlich pastorale Ziele verfolge,
was eine Vermengung theologischer und soziologischer Methode auf dem
Gebiete der Gesellschaftslehre zur Folge habe, ist ebenfalls eine grundlose
Behauptung. Der Verf. beruft sich dafür auf Kardinal Ehrle S. J., welcher
{Stimmen der Zeit, Erg. H. 1918) sagt, « daß die Kirche keine Sendung
hat, Philosophie zu lehren » (a. a. O. S. 29), und sich demgemäß mit
philosophischen Sätzen nur insoweit beschäftigt, als es die Reinerhaltung
und der Schutz der ihrer Obhut anvertrauten Glaubenslehren erheischt »

(ibid.). Daraus schließt der Verf. (S. 30), daß «.Philosophie als Wissenschaft
und die von der Kirche betriebene und überwachte Philosophie als Behelf
und Werkzeug der Theologie (philosophia ancilla theologiae) zwei durchaus

wesensverschiedene Disziplinen sind, die mit verschiedenen Methoden
arbeiten, und im Hinblick darauf auch zu verschiedenen Resultaten kommen
können ». Das ist aber doch ein einfacher Trugschluß vom finis operantis
zum finis operis, und die Unterscheidung zwischen Philosophie als Wissenschaft

und Scholastik solange eine leere Phrase, als der Verf. nicht wenigstens
an einer einzigen philosophischen Beweisführung des hl. Thomas einwandfrei
gezeigt hat, daß er sich von einem anderen Gesichtspunkt leiten ließ, als

von dem durch den Gegenstand selbst gegebenen.
Die beiden folgenden, die Naturrechtsmetaphysik und die Gesellschaftsmetaphysik

behandelnden Kapitel sollen, falls wir den Verf. verstanden
haben, was seinen Lesern wahrlich nicht leicht gemacht wird, dartun, wie
auf genannten beiden Gebieten die Verquickung theologischer und
soziologischer Methoden, in der Scholastik (d. h. bei einer Reihe von
neuscholastischen Autoren) zutage tritt, woraus sich dann die Unbrauchbarkeit
derselben für reine Wissenschaft ergeben soll. Wir bleiben auch hier bei
der uns auferlegten Beschränkung, zu zeigen, daß der Verf. den hl. Thomas
falsch aufgefaßt hat.

Ein Mißverständnis des hl. Thomas liegt in der Auffassung des

primären und sekundären Naturrechtes und ihres gegenseitigen Verhältnisses.

Nach dem Verf., der hier Kelsen folgt, ist das primäre Naturrecht
ein wesentlich revolutionäres (S. 52), eine « Ideologie des XJrdemokratismus
und Urkommunismus » (S. 72). Dieses primäre Naturrecht ersteht immer
nur dann aus der Versenkung, wenn irgendwie den durch das sekundäre
Naturrecht herrschenden Schichten moralistisch der Spiegel vorgerückt »

(S. 80) werden soll. « Die Verwendung des primären Naturrechtes ist eine

pastorale » (ibid.). Das sekundäre ist nach dem Verf. aber ein « modifiziertes »

oder denaturiertes Naturrecht, dessen Funktion darin besteht, die positive
Ordnung, das positive Recht zu legalisieren (S. 52). « In der losen



Literarische Besprechungen 107

Aneinanderfügung » dieser beiden Naturrechte, in Verbindung mit der
Paradiesestheologie, liegt nach dem Verf. das Geheimnis,' fast möchte man
sagen des Taschenkunstspielerstückes der Scholastik « sich allen erdenklichen

Systemen, die immer wieder auf diese drei Grundformen rückführbar
sind, zu akkommodieren, niemals eindeutig sagen zu müssen, welchen der
drei möglichen Standpunkte man selbst vertritt, immer auch anders zu
können, — liegt die Kunst, niemals verlegen zu sein und in allen Lagen
zu bestehen» (S. 72). Wieder ein «Beweis» dafür, daß die Scholastik
keine prinzipiellen Lösungen der Probleme bietet und alles auf eine mittlere
Linie, ihrem pastoralen Berufe entsprechend, zu schieben sucht.

In Wirklichkeit existiert diese Auffassung und Einteilung des
Naturrechtes beim hl. Thomas nicht. Das Naturrecht im engen Sinne, also das

primäre, ist jenes, das aus der menschlichen Natur, diese absolut betrachtet,
sich ergibt und umfaßt den bei weitem größten Teil jener Sätze, die zum
Naturrecht gezählt werden. Das sekundäre (nämlich das sogenannte ius
gentium) enthält das, was zur Aufrechthaltung des reinen Naturrechtes in
der gegenwärtigen, tatsächlichen Ordnung notwendig erfordert ist. So kann
z. B. ohne die Institution des Privateigentums ein friedliches Zusammenleben,

ein geordneter Gebrauch der irdischen Güter, was beides Postulat
des Naturrechtes ist, nicht erzielt werden (II-II q. 57 a. 3). Das reine
Naturrecht ist nicht in einer Versenkung verschwunden, aus der es von
Zeit zu Zeit hervorgeholt wird, so daß es vom « denaturierten », sekundären
in der tatsächlichen Ordnuug vertreten würde. Auch ist es kein
revolutionäres. Man kann mit Tischleder der Ansicht sein, daß das Volk der
ursprüngliche naturrechtliche Träger der Staatsgewalt ist ; dabei bleibt
doch bestehen, daß eine Übertragung dieser an bestimmte Personen ein
Verhältnis schafft, das in seinen Zielen und in seinem Inhalt naturrechtlich
festgelegt, und darum eine revolutionäre Änderung desselben unerlaubt ist.
Ferner enthält das Naturrecht nichts positiv von Kommunismus. Endlich
ist es eine bloße Behauptung, die Funktion desselben bestehe in der
Legalisierung des positiven Rechtes.

Die Einteilung der Gerechtigkeit in partikuläre und legale ist nach
dem Verf. lediglich eine historisch bedingte. Der hl. Thomas gründet diese

Unterscheidung letzthin auf die Tatsache, daß der Mensch von Natur aus
in die Gemeinschaft hineingestellt ist, somit auf etwas, das von zufälligen
geschichtlichen Voraussetzungen doch unabhänig ist.

Wie im primären Naturrecht angeblich lediglich « die latente Ordnung
eines vorkapitalistischen Urrechtes der Menschheit immer wieder an die
verriegelten Pforten des positiven Rechtes » (das durch das sekundäre
Naturrecht legalisiert wird) anklopft, so ist dem Verf. auch die Epikie
nur ein « Einbruch der Menschenrechte in das Naturrecht » (S. 87).
Tatsächlich findet sie im Rahmen der Gerechtigkeit, und damit auch des
scholastisch aufgefaßten Naturrechtes genügend Raum und hat ihren
Grund lediglich in dem Unvermögen unseres Geistes, die genannte, auf alle
möglichen Fälle sich erstreckende Rechtsordnung, adäquat in Sätze zu
fassen (II-II q. 120).

Das Gemeinwohl, als das die Staatsgewalt und das Staatsleben



io8 Literarische Besprechungen

beherrschende Prinzip, nennt der Verf. einen « durchaus leeren,
nichtssagenden, nahezu qualligen Begriff », in dem der Formalismus der Scholastik
seine letzten Triumphe feiere (S. 132). Ja, was ist denn nach dem Verfasser
anderes Ziel einer Gemeinschaft als das Gemeinwohl Dieses ist durchaus
kein bloß formaler Begriff, sondern umfaßt alles, was die Gemeinschaft
den einzelnen zu einem menschenwürdigen, sittlichen Dasein bieten kann,
was aber von diesen durch bloße Privattätigkeit nicht erreicht werden
kann. Eine taxative Aufzählung derartiger Güter, soweit die
Staatsgemeinschaft in Betracht kommt, finden wir in dem Rundschreiben Leo's XIII
«De conditione opificum » (15. Mai 1891).

Der Verf. versichert, daß der erste Ausgangspunkt für seine Studien
zur Scholastik kein kritischer, sondern ein innerkatholischer und
kulturpolitischer war (S. 176). Wir sind fest überzeugt, daß ein eingehendes
Studium des hl. Thomas aus den Quellen selbst die Anlässe
hinweggeräumt hätte, die ihn zum Kritizismus hindrängten. So aber hat er
seine Beurteilung der Scholastik Männern wie Günther, Frohschammer,
Eucken, Hessen, Kelsen entnommen, die ihn von vornherein in eine falsche
Stellung zu der von der Kirche so hoch gewerteten thomistischen Philosophie
gebracht haben. Und damit zugleich auch zu einer schiefen Auffassung
der kirchlichen Lehrautorität, obschon er gläubiger Katholik ist und bleiben
will. «Die Kirche hüte », sagt er (S. 173), «das Dogma, sie hüte die
herrschende Deutung des Dogmas als ehrwürdiges Erbe, an dem nicht
leichtfertig gerüttet werden darf, aber niemals präjudiziere sie durch Dogma
und formallogische Axiomatik die wissenschaftliche Sacherkenntnis. » « Es
ist die Tragik aller Auseinandersetzungen um Modernismus und Integralismus
daß sie vergessen haben, wie notwendig es ist, religiöse und wissenschaftliche
«Wahrheit» zu unterscheiden» (ibid.). Ist das nicht die von Pius X.
(Enc. « Pascendi ») verurteilte Spaltung des Gläubigen und Gelehrten in ein
und derselben Persönlichkeit Ist das noch mit dem Vaticanum vereinbar,
welches Sess. III (Denz. 1798) sagt : « Ecclesia ius etiam et officium divinitus
habet falsi nominis scientiam proscribendi »

Bei aller Anerkennung der guten Absichten des Verf. müssen wir
sein Buch sowohl wegen seines Standpunktes als wegen der sachlich
unrichtigen Beurteilung der Scholastik als ein verfehltes Unternehmen
bezeichnen.

Graz. P. Hyacinth Amschl O. P.

Tischleder P. : Die Staatslehre Leo XIII. M. Gladbach, Volksvereinsverlag.

1925. 538 SS.

Die vorliegende Schrift bringt eine möglichst erschöpfende Darlegung
der Staatslehre Leos XIII. auf Grund aller seiner auf Staat und Politik
sich beziehenden Kundgebungen. Dabei zeigt der Verfasser, wie es sich
bei Leo, dem großen Restaurator der Lehre des hl. Thomas, versteht,
immer die von Aristoteles über Thomas auf Leo einmündende
Entwicklungslinie auf. (Vorw.) Die in den Text hineinverwobenen Äußerungen
des Papstes finden sich im Original in den am Ende des Buches gegebenen



Literarische Besprechungen 109

Anmerkungen, sodaß dieses zugleich den Dienst eines rasch und zuverlässig

unterrichtenden Nachschlagewerkes leistet. Diesem Zwecke dient
auch das sorgfältige Namen- und Sachverzeichnis.

Der Verf. behandelt, nachdem er die geistes- und zeitgeschichtlichen
Voraussetzungen der Staatslehre Leos geschildert (S. 1-18), die Lehre
vom Naturrecht (S. 18-42), vom Ursprung (S. 42-60), Wesen (S. 60-133),
dem Zweck und der Aufgabe des Staates (S. 133-199), sodann von der
Staatsgewalt (S. 199-242), der Staatsform (S. 243-262), von dem Verhältnis
von Staat und Kirche (S. 262-342), dem Kirchenstaat und der weltlichen
Unabhängigkeit des Papstes (S. 343-382) und endlich die Stellung Leos XIII.
zum Völkerrecht (S. 388-429), sodaß wir im Werke des Verf. tatsächlich
ein vollkommenes Compendium der Staatslehre vor uns haben.

Die weltliche Gewalt des Papstes betreffend, zeigt sich bei Leo eine
Entwicklung der Lehre. Hatte er in seinem Hirtenbrief «Von der weltlichen
Macht des Heiligen Stuhles », den er als Bischof von Perugia am
r2. Februar i860 herausgab, die Notwendigkeit der weltlichen Gewalt aus
dem Begriff der geistlichen Höchstgewalt abgeleitet, so kommt er wenigstens
in keiner einzigen Kundgebung, die er als Papst erließ, auf diese Begründung
zurück. Was der Papst in diesen, und besonders in seinem Briefe an
Kardinal Rampolla, vom 15. Juni 1887, indem er sich am nachdrücklichsten
und ausführlichsten über den innigen Zusammenhang der weltlichen und
geistigen Souveränität des Papstes ausspricht, aufzeigen will, ist erstens die
gottgewollte, geistige Unabhängigkeit des Papstes und die Eigenart der
Kirche als einer vollkommenen Gesellschaft, und zweitens die praktische
Notwendigkeit auch der weltlichen Unabhängigkeit des Papstes als des
in der jetzigen ©rdnung der Dinge wirksamsten und besten Schutzmittels

seiner unbedingt und wesenhaft geforderten geistlichen
Unabhängigkeit. (S. 351.)

Interessant ist auch die Stellungnahme Leos zur Frage nach dem
naturrechtlichen Träger der Staatsgewalt bezw. zur Volkssouveränität.
Schrörs hat im «Neuen Reich» (2. Jahrg., Nr. 6, S. 89) und sonst die
Auffassung vertreten, Leo XIII. habe die scholastische Lehre von dem
Volksganzen als dem naturrechtlichen Träger der Staatsgewalt
stillschweigend verworfen. Es handelt sich um folgende Stelle : « Quo sane
delectu (nämlich durch die Wahl des Staatsoberhauptes) designatur prin-
ceps, non conferuntur iura principatus, neque mandatur imperium, sed

statuitur a quo sit gerendum. » (Vergl. Herder, Ausg. II 207, Alloc. I.)
Damit sei ausgesprochen, daß das Volk nur die Macht besitze, den Träger
der Gewalt zu bezeichnen, während letztere unmittelbar von Gott stamme.
Der Verf. weist nun mit Recht daraufhin, daß Leo XIII. mit seiner
Argumentation, die von der scholastischen wesentlich verschiedene
Rousseau'sche Lehre von der Volkssouveränität treffen will, wie es auch der
angeführte Brief eines römischen Kurienkardinals an Professor Feret
ausdrücklich feststellt : « Der Papst hat nicht die ganz und gar unschädlichen
Lehren der katholischen Gelehrtenwelt, sondern die verderblichen Lehren
der. Neuerer ins Auge gefaßt, welche nachweisen wollen, daß der
Ursprung der staatlichen Gewalt nicht in Gott, sondern in dem Willkür-



no Literarische Besprechungen

beschluß der Menschen zu suchen sei» (S. 217). Immerhin fügt sich die
Argumentation des Papstes besser in die Ansicht jener ein, die, wieZigliara,
Cathrein und andere, von der scholastischen abweichen. Es ist jedoch klar,
daß trotzdem von einer autoritativen Mißbilligung letzterer keine Rede
sein kann.

Der Verf. hofft mit Recht, mit seinem Werke nicht nur den
wissenschaftlichen Zielen der Fachgelehrten, sondern auch den praktischen
Bedürfnissen der Politiker und nicht zuletzt den Wünschen weiterer Kreise
der Gebildeten wie des Volkes einen Dienst erwiesen zu haben. (Vorw.)

Graz. P. Hyacinth Amschl O. P.

Küenburg M. S. J. : Der Begriff der Pflicht in Kants vorkritischen
Schriften. Aus Philosophie und Grenzwissenschaften, II. Band, 3. Heft.
Innsbruck, Rauch. 1927. vil-40 SS.

Der Begriff der Pflicht ist in jedem System der Ethik zu
berücksichtigen. Dabei ist es von Wert, neben der analytischen Betrachtung
die Genesis der historischen Seite zu verfolgen. In Kants System ist nach
dieser Seite hin des Materials genug vorhanden. Zu begrüßen ist es darum,
daß Kant ihm in einer Spezialarbeit nachgeht.

Verfasser behandelt sein Thema in drei Abschnitten. Der erste enthält :

1. Kants Schilderung des Pflichtbewußtseins ; 2. die Begriffe Pflicht,
Verbindlichkeit und deren Sprachgebrauch bei Kant. Der zweite Abschnitt
stellt den geschichtlichen Teil in folgender Gliederung dar : 1. Sichtung
des Materials. Chronologische Ordnung und Übersicht' ; 2. Kant in den
1750er Jahren. Der Wölfische Pflichtbegriff ; 3. Kants Pflichtbegriff in den
1760er Jahren. Der dritte Abschnitt enthält als systematischen Teil :

1. Kants Lehre von der Pflicht im Jahre 1762 ; 2. die angebliche Theorie
der « Träume » über die Verbindlichkeit. Ein kurzes Personen- und
Sachregister ist abschließend beigefügt.

Kants Arbeit stellt den ersten Teil eines größeren Werkes dar, das
eine vollständige Untersuchung des Pflichtproblems in allen Schriften
Kants zum Gegenstande haben sollte. An der Ausführung des ganzen
Planes hinderte ihn vorläufig die Berufung an die Lehranstalt in Tokio.
Kant ist mit den Quellen genügend vertraut. Ebenso mit der Literatur der
neueren Kantforschung, wie z. B. Reicke und Werda. Eine gewisse
Übereinstimmung der ältesten Ansicht Kants über die Verbindlichkeit mit
Wölfischen Lehren glaubt Kant nicht abweisen zu sollen. Darum nimmt
er Stellung zu Wolff und glaubt bei ihm nur eine hypothetische, keine
absolute Verpflichtung des Sittengesetzes zu finden. Die Begründung für
diese Behauptung scheint indes nicht einwandfrei durch seine Darlegungen
(S. 10-19) erbracht zu werden. Doch werden die übrigen Aufstellungen
Zustimmung finden können. Die Schrift verdient zweifellos sehr empfohlen
zu werden.

Siegburg-Bonn. Dr. Hubert Kießler S. V. D.



Literarische Besprechungen III
Handbuch der Philosophie. Herausgegeben von A. Baeumler und

M. Schröter. München-Berlin, R. Oldenbourg.

1. Howald E. : Ethik des Altertums. (Abt. III, Beitrag B), 1926.

2. Dempf A. : Ethik des Mittelalters. (Abt. III, Beitrag C), 1927.
3. Litt Th. : Ethik der Neuzeit. 2 Teile (Abt. III, Beitrag D), 1926.

1. « Die Ethik », sagt Howald in seiner Einleitung, « ist die Auseinandersetzung

des Menschen mit der in seinem Wesen begründeten, inneren
Disharmonie oder, anders ausgedrückt, seine Versuche, die nie zu erreichende
dauernde Glückseligkeit mit geistigen Mitteln zu erreichen oder eventuell
ihre Unerreichbarkeit zu motivieren. » In unseren Tagen, in denen so viele
Bücher geschrieben werden, bei denen man am Schlüsse noch nicht weiß,
was der Verfasser eigentlich will, muß man immer dankbar sein, wenn
ein Autor gleich am Anfange sagt, was von ihm zur Erörterung gestellt
wird. Wir haben also von Howald eine wissenschaftliche Darstellung der
Entwicklung des Altertums zu erwarten, soweit diese Ethik psychologisch
fundiert ist. Da aber « die Konstanz der psychischen Eigenschaften ein kaum
zu bekämpfendes Axiom ist », ka'nn es « eine Entwicklung im Sinne eines
Vorwärtsschreitens » auf diesem Gebiete nicht geben. Howald versteht
somit unter « Geschichte der Ethik » die Erfassung und Darstellung der
immer wieder erneuten, einmaligen und individuellen Versuche, durch
philosophisches Denken den Weg zum Glück ausfindig zu machen. Zwei
verschiedene Wege stehen — nach Howald — der Ethik offen. Der direkte
Weg stellt unmittelbar die seelischen Tatsachen dar mit dem Versuche,
diese entweder im Sinne irgendeiner Einheit und Harmonie zu deuten oder
diese Einheit und Harmonie durch Erziehung herbeizuführen. Der indirekte
Weg führt außerhalb der psychischen Sphäre zu irgendeiner Harmonie
(z. B. Gottheit, Makrokosmos, transzendenten Ideen), die an Stelle der
Seele tritt und durch einen Glaubensakt das gleiche Ziel erreicht, auf das
der direkte Weg hinführt. Der zweite Weg heißt Symbolweg. « Dieser zweite
Weg ist unzweifelhaft gangbarer, namentlich für geistig noch weniger
entwickelte Zeiten » (4). Diesen beiden Wegen im primitiven und kritischen
Denken der Griechen nachzuspüren, ist die Aufgabe einer Ethik des
Altertums von E. Howald.

« Was gemeinhin von einer Geschichte der Ethik erwartet wird, eine
Darstellung der sich wandelnden Anschauungen über die Pflichten der
Menschen untereinander und gegen ihre Gemeinschaft, ist in seiner Hauptsache

ein Kapitel der Kulturgeschichte » (1). Die Sozialethik aber ist
ein Stück Kultur. Dieses Stück fehlte in der Kultur der Griechen. « Die
Griechen haben keine soziale Ethik gehabt » (6). Deshalb glaubt Howald
seine geschichtlichen Untersuchungen auf die Individualethik einschränken
zu müssen, d. h. jene Ethik, die das Glück zum Ziel des Lebens erhebt.
Von den beiden Wegen zum Glück ist der Symbolweg der leichtere zwar,
aber weniger glückverheißende, weil er eine bloß gedachte Welt als eine
wirkliche betrachtet. Howald richtet demnach in seiner Geschichte der
Ethik des Altertums sein Hauptaugenmerk auf jene Entwicklungslinie
innerhalb der griechischen Philosophie, die auf rein psychologischen Voraus-



112 Literarische Besprechungen

Setzungen aufbaut, an rein psychologische Tatsachen sich hält und mit
rein psychologischen Mitteln das Glück zu gewinnen hofft.

Diese Auffassung der Ethik fordert notwendig die Kritik heraus.
Es soll selbstverständlich jedem das Recht bleiben, das Thema, das er
behandeln will, nach freiem Ermessen sich abzustecken. Wer aber über
Ethik schreiben will, soll auch wirklich über Ethik schreiben, und nicht
über Psychologie. In der Ethik aber handelt es sich um das, was sein soll
und nicht über psychologische Tatsachen. Eine Ethik ohne Sollen ist
ungefähr das, was eine Psychologie ohne Seele, was eine Religion ohne
Gott, was Metaphysik ohne ein Seiendes ist.

Howald durfte natürlich das Buch schreiben, das er geschrieben hat,
aber er durfte ihm nicht den Titel : Geschichte der Ethik des Altertums
geben, er mußte sagen : « Geschichte » eines psychologischen Einschlages
innerhalb der Ethik der Griechen oder : « Geschichte » von Nebensächlichkeiten

in der griechischen Ethik, die bisher nicht genügend berücksichtigt
wurden.

So aber meint es Howald nicht. Für ihn ist das Psychologische das
Entscheidende in der Ethik. Das Sollen wird aus psychologischen
Tatbeständen abgeleitet. Das Sollen, mit dem sich die griechischen Denker
und Dichter lebhaft beschäftigten und die Begründung des Sollens, um
die sich die Ernstesten unter ihnen ernstlich bemühten, verdeckt Howald
mit dem nichtssagenden Ausdruck « Symbol », « Symbolismus ». Wie leer
und nichtssagend dieses Wort im Munde Howald's ist, zeigt folgende Stelle :

« Homosexualität hat im Altertum nicht das Aussehen, das sie in unseren
Augen trägt, heute, wo sie verfolgt und geächtet ist. Sie konnte in ihrem
psychischen Auftreten und in ihren Äußerungen die gleiche Souveränität
entfalten wie die normale Sexualität ; sie konnte, wie diese es zu allen
Zeiten verstand, höchstes Symbol für alle Sehnsucht des menschlichen
Herzens sein. Daneben war sie in gewissen Klassen obendrein
Gesellschaftsstil und schon darum geschaffen als Gefäß für mancherlei
gesellschaftliche und geistige Dinge » (35-36). — Man muß den Geist sehr
verflüchtigt und das Symbol, das die Stelle des Geistes vertritt, allen Inhaltes
beraubt haben, wenn man die Homosexualität Symbol und Gefäß geistiger
Dinge zu nennen wagt.

Trotzdem ist die Schrift Howald's nicht wertlos. Die sprachliche
Darstellung ist meisterhaft. Es findet sich in ihr eine große Zahl äußerst
interessanter Kombinationen. Wer mit der Geschichte der Ethik des

Altertums schon vertraut ist, wird aus der Schrift noch manches lernen
können. Wer sie noch nicht kennt, wird durch Howald irregeführt.

2. Nachdem ich die « Ethik des Mittelalters » von Dr. Alois Dempf
gelesen hatte, war ich fast empört, nicht in erster Linie über die

Entgleisungen des Verfassers in seinem Werke, sondern darüber vor
allem, daß die herrliche christliche Ethik des Mittelalters in den
Beiträgen zum « Handbuch der Philosophie », die teilweise sehr wertvoll
sind, eine solche Darstellung finden mußte. Ein Geschichtsschreiber der
Ethik des Mittelalters muß sich auf drei Voraussetzungen berufen
können : 1. Er muß durch jahrzehntelange Studien sich in die Haupt-



Literarische Besprechungen 113

werke der mittelalterlichen Ethik hineingelebt haben ; 2. er muß in der
Lage sein, die philosophische Ethik und die theologische Moral ebenso
scharf voneinander zu unterscheiden, wie innig miteinander zu verbinden ;

3. er muß dem scholastischen Gedanken einen entsprechenden Ausdruck
zu geben wissen. Diese drei Voraussetzungen sind im vorliegenden Falle
nicht gegeben. Der Verfasser hat angefangen zu geben, bevor er fertig
war mit dem Empfangen. Wenn es bloß darauf ankäme, tapfer zu behaupten,
dann wäre Dempf Meister. Echte Behauptungen entsprechen der Sache.
Das Natürliche und Übernatürliche wird von ihm wirr durcheinandergeworfen.

Er sucht die alten Gedanken in neue Formen zu kleiden. Die
Absicht ist gut. Die Ausführung aber ist nicht gelungen. Nur allzu oft
wird durch seine modernen Ausdrücke und Bewunderungen der Sinn der
christlichen Gedanken bis zur Unkenntlichkeit verdeckt, so daß die
mittelalterlichen sinnvollen Auffassungen in dieser modernen Verkleidung einen
geradezu peinlichen Eindruck machen.

Ich will meine Kritik nicht auf Einzelheiten ausdehnen. Ich käme
an kein Ende. Statt dessen gebe ich einige Zitate.

«Damit liegt nun eigentlich alles reale sittliche Wirken (nach
Augustinus) bei Gott, selbst die Verdienste des freien Willens sind nur munera
Dei, aber dennoch notwendig für das Heil. Da Gott omnipotentissimus
ist, ist die Gnade unwiderstehlich. Die freie sittliche Wirkung des Menschen
braucht nicht in den Heilsplan Gottes eingestellt (zu) werden. Sein Vorherwissen

von ihr fällt zusammen mit seinem Prädestinationswillen. So vielen
ist das Heil gewiß, daß die Zahl der gefallenen Engel ergänzt wird, die
übrigen sind für die Verdammnis prädestiniert. Mit diesem numerus clausus
ist die Freiheit wirklich vernichtet. Die in der paulinischen Präszienz
des freien Menschensynergismus liegende Möglichkeit zur Freiheit ist
abgeschnitten und damit auch die richtige Beziehung zwischen Religion und
Ethik zerstört. Die polemische Überspitzung der Gnade zu einer
Alleinwirksamkeit Gottes vernichtet in der letzten Periode Augustins seine
Gedanken über die conversio, es bleibt nur mehr ein pragmatischer
Menschensynergismus übrig, wie bei Julian ein pragmatischer Gottessynergismus.
Deus facit, ut velimus bonum, Deus agit motum voluntatis, inclinât voluntatem,
praeparat voluntatem. Wir müssen trotz der Ungewißheit der Erwählung
so von Liebesgefühl erfüllt werden, daß wir alle gerettet werden wollen,
als ob wir alle gerettet werden könnten (De corr. 15). Es ist also im
wesentlichen die Verlegung der Schuld in den rein physischen Zusammenhang

der Erbsünde, der schroffe Leib-Geistdualismus und der philosophische
Augustinismus der Erkenntnis als direkter inspiratorischer Gotteswirkung,
die zur schaurigen Verirrung der Prädestination zur Verdammnis führte
und dies gerade bei dem Denker, der die Liebe zum Fundament der
Philosophie gemacht hat (53-54). » Das sagt Dr. Dempf vom hl. Augustinus.

Vom hl. Thomas sagt er folgendes : « Das Meisterstück der thomistischen
Entdeckung der praktischen Vernunft ohne direkte göttliche Illumination
und weit über Aristoteles hinaus ist geglückt durch die Analyse der
immanenten lex naturalis in ihren drei Schichten. — Die erste Schicht
des Naturgesetzes ist die ontologische Ordnung des substantiellen Bereichs

Divus Thomas. 8



ii4 Literarische Besprechungen

selbst, indem die Entelechie, die natürliche immanente Sinnvollendung
jedes in Dasein und Sosein gespaltenen Wesens nun auch als ein natürliches
Begehren nach der Selbsterhaltung gesehen wird, das alles will, wodurch
das Wesen und Leben bewahrt und seine Zerstörung verhindert wird. Die
aristotelische opeÇtç ist damit endgültig aus der ptolomäischen kosmischen
Sphärenspekulation herabgeholt auf den festen Boden der konkreten
Soseinsverwirklichung in jedem wesensgesetzlichen Dasein. Der kritische Realismus
der Erkenntnis, fundiert in der naturgesetzlichen Strukturordnung der
Ontologie und ergänzt durch die letzte Fundierung der Naturgesetzlichkeit
in ihrem Träger, dem transzendent idealistischen Geiste des Schöpfergottes
als des Gesetzgebers der Natur, wird nun auch auf das sittliche Gebiet
insofern übertragen, als das Naturgesetz des eigenen Seins zum sittlichen
Gesetz gemacht wird. Die sittliche Norm des absoluten Gesetzgebers wird
nun nicht mehr nur personalistisch angeschaut oder gar nur in ein absolutes
Symbol, in « Gott » in Anführungszeichen, projiziert und auch nicht mehr
nur nach der augustinischen Illuminationstheorie als Reinheit und Idealität
der Norm, als verum et bonum in se erlebt. Die Soseinsidealität wird als
die immanente Vollendungsaufgabe und Seinsverwirklichung, als die per-
fectio und das actu bonum des ontologischen Bereichs natürlich erkannt.
Die Zielstrebigkeit zu dieser Vollendung, diesem finis naturae, also der
Zweckgedanke des Eigenwesens wird als die o'ixsia ic.£T/j, der sittliche
Sinn jedes Wesens als seine ontologische Gutheit in der universalen
Weltordnung erkannt, der schon die unvernünftigen Wesen durch ihren Instinkt
notwendig unterworfen sind. — Im zweiten sinnlichen Bereich wird nun
ein altes, direkt von Isidor und indirekt aus dem römischen Recht stammendes

Inventarstück der Naturrechtslehre plötzlich lebendig : quod natura
omnia animalia docuit, Zeugung, Kinderaufzucht u. dgl. Damit wird nun
die eigentliche Vitalsphäre unter Überwindung des restlichen augustinischen
Dualismus in den Bereich der ontologischen Gutheit mit einbezogen. —
Im dritten menschlichen Bereich ist die naturgesetzlich eigentümliche, aber
nun erst freie sittliche Wesensvollendung die Verwirklichung der menschlichen

Naturanlage als animal rationale et sociale. Der Primat des
Geistwesens tritt nun klar hervor. Freilich ist animal rationale dem System
selber nach nicht ganz konsequent oder wenigstens des aristotelischen
Wortklangs wegen nicht deutlich komplex genug ausgedrückt. Es müßte
heißen animal spirituale, denn gemeint ist ja die ganze SinnVollendung
der Seele in ihrer intellektuell-voluntativen Wesensverwirklichung, das
volle Werde, der du bist» (93-94).

Diese beiden Textzitate, die zu den besseren Partien des Buches
gerechnet werden müssen, dürften den Leser des « Divus Thomas » wohl
überzeugen, daß Grund vorhanden ist, sich zu schämen, daß die herrliche
Ethik des Mittelalters im hervorragenden « Handbuch der Philosophie »

eine derartige Darstellung gefunden hat.
3. Litt's « Ethik der Neuzeit » ist eine Glanzleistung. Hier wird nicht

in der Luft herumgefuchtelt, hier wird nicht mit Pfundworten gespielt,
hier handelt es sich um einen Autor, der weiß, was er sagt. Er kennt das
neuzeitliche Problem der Ethik durch und durch und weiß darum auch.



Literarische Besprechungen 115

was in den neuzeitlichen ethischen Auseinandersetzungen in Frage steht.
Aus dem einleitenden Kapitel « Die Lage am Ausgang des Mittelalters »,

in dem er das ethische Problem der Neuzeit aus den Kämpfen des

ausgehenden Mittelalters heraus entstehen läßt, habe ich den Eindruck
gewonnen, daß Litt für die Ethik des Mittelalters ein Verständnis besitzt,
wie man es in modernen Kreisen nur selten antrifft. Die Einheit von
Erkennen und Leben, von Sollen und Sein, von Denken und Handeln, von
Wert und Wirklichkeit, von Individuum und Gemeinschaft, — das ist es,

was in den Augen Litt's die Zeit des Mittelalters so anziehend macht. In
der Neuzeit ist diese Einheit zerrissen worden. Aber als Aufgabe steht
die Einheit des Lebens doch hinter allen auseinanderdrängenden Bewegungen
der Neuzeit. Mit gewissenhafter Sorgfalt und mit bewunderungswürdiger
Sachkenntnis geht Litt in seiner Geschichte der Ethik der Neuzeit allen
Tendenzen nach, die auf die Trennung hinarbeiten, ohne jedoch die Fäden
je aus dem Auge zu verlieren, aus denen das Gewebe der Einheit wieder
hergestellt werden soll. Dadurch ist er in den Stand gesetzt, in der
Darstellung der geschichtlichen Entwicklung, d. h. der sich folgenden
Lösungen des ethischen Problems nicht nur Lösung an Lösung zu reihen,
sondern bei jeder einzelnen Lösung sowohl das Gute anzuerkennen, als
auch die Schwäche hervorzuheben.

In der « Phänomenologie », mit deren Besprechung Litt die « Geschichte
der Ethik der Neuzeit » schließt, sieht er vielversprechende Anfänge einer
tieferen Lösung des modernen « ethischen Problems ». Während alle Ethiker
der Neuzeit sich vor die Alternative gestellt sahen, sich entweder für den
Naturalismus oder den Idealismus, d. h. für die Lebendigkeit des Prozesses

gegen die Zeitlosigkeit der Idee oder für die Gegenständlichkeit des Logos
gegen die Spontaneität des Lebens zu entscheiden, zeigen sich dem Phäno-
menologen sowohl die reellen Bestandstücke wie die idealen Inhalte im
sittlichen Phänomen derart miteinander verbunden, daß beiden ihr Recht
wird und keines vor dem anderen zum bloßen Abbild oder Symbol
entwertet zu werden braucht. Litt, der von der Phänomenologie seine
fruchtbarsten Gedanken empfangen hat, geht so weit, im phänomenologischen

Grundgedanken jene Macht zu sehen, die « in neuer Form jene
Einheit der sittlichen Welt, die dem in der mittelalterlichen Glaubenswelt
Beheimateten als unreflektierte Gewißheit zu eigen gegeben war » (180),
herzustellen vermöge.

Es wäre schön, wenn diese Aussicht Litt's mehr als ein Traum wäre.
Soll sie mehr sein als ein Traum, soll die moderne Ethik in ihrer
Weiterentwicklung diesem Ziele zugeführt werden, dann muß sie sich zwei Sachen
sagen lassen : 1. Sie soll auf dem natürlichen Gebiete bleiben. Wenn sie
das Übernatürliche mit dem Natürlichen vermengt, leiden beide Schaden.
Die moderne Zeit hat den Sinn für den Glauben verloren. Durch
Philosophieren kann er nicht zurückgewonnen werden. Wir wären der modernen
Ethik schon dankbar, wenn sie auf natürlichem Boden (Natur genommen
als Synthese von Leben und Geist) eine Philosophie des richtigen Lebens
aufbauen wollte. Aristoteles hat das auch gekonnt. Ja, die aristotelische
Moralphilosophie hatte mit den Forderungen der übernatürlichen Lebens-



ii6 Literarische Besprechungen

Ordnung so viel Ähnlichkeit, daß sie der mittelalterlichen Moraltheologie
als Unterbau dienen konnte. — 2. Soll die moderne Ethik das Sollen
wieder mit dem Sein verbinden, dann muß ihr wieder die Metaphysik
vorangehen. Die Zweiteilung : Naturwissenschaft und Ethik, auf die die
ganze Geschichte der modernen Philosophie hingearbeitet hat, muß der
Metaphysik wieder ihren Platz einräumen. Zwischen die Philosophie der
Natur und die Philosophie des sittlichen Lebens muß die Metaphysik treten.

Ein Versuch aber, an die Stelle des Glaubenslebens die Sittlichkeit
und an die Stelle der Glaubenslehre eine Sittenlehre zu setzen (ein solcher
Versuch klingt aus den oben in Kursivdruck zitierten Worten Litt's heraus)
wäre nicht nur zwecklos und unfruchtbar, sondern gottlos. Trotzdem
empfehlen wir die Schrift. Sie führt sehr gut in die Geschichte der Ethik
der Neuzeit ein. Allerdings setzt sie vieles voraus. Anfänger im Studium
der Ethik greifen besser zu einer leichteren Darstellung derselben.

Freiburg. P. A. Itohner O. P.

Gierens M. S. J. : Ehre, Duell und Mensur. Darstellung und Begründung
der christlich-ethischen Anschauungen über Ehre und Ehrenschutz, Duell
und Mensur auf Grund einer Synthese historischer, biblischer, juristischer,
kanonistischer und philosophischer Erkenntnisse. Paderborn, Akademische
Bonifatius-Einigung. 1928. vni-381 SS.

Die Ehre des Menschen ist ein großes Gut. Darum spielt ihr Schutz
und ihre Wiederherstellung im Leben der Völker eine große Rolle. — Der
Verfasser, Professor der Theologie an der philosophisch-theologischen
Lehranstalt St. Georgen in Frankfurt a. M., behandelt im ersten Teile : die
Ehre, Lebenswert der Ehre und des Ehrgefühls, Bibel und Ehre,
Ehrverletzung und Ehrenschutz ; im zweiten Teile : das Duell und die Mensur :

Geschichte des Zweikampfes, Zweikampf und staatliches Recht, Kirche
und Zweikampf, Duell und Ethik.

Wir haben hier eine weit ausholende, gründliche, reichfundierte Arbeit.
Wer dieses Werk durchgeht, wird staunend gewahr, daß sich eine ganze
Welt dem Geistesauge auftut, wenn man im Leben und in der Geschichte
dem nachgeht, was durch dieses kurze Wort : Ehre, ausgedrückt wird.
Es bietet daher nicht nur Akademikern, solchen, die sich um Duell und
Mensur kümmern, sondern allen Gebildeten reiche Anregung. — Der
hl. Thomas handelt von der Ehre hauptsächlich II-II q. 103 a. 1 und 2.
Vom Duell redet er kurz, z. B. bei der Behandlung des Wahrsagens oder
Loswerfens. Es ist unerlaubt. « Et eadem ratio videtur esse de lege
duellorum ; nisi quod plus accedit ad communem rationem sortium, inquan-
tum non expectatur ibi miraculosus effectus, nisi forte, quando pugiles
sunt valde impares virtute vel arte. » II-II q. 95 a. 8 ad 3.

Baldegg (Luzern). Dr. K. Müller.


	Literarische Besprechungen

