
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.
Von G. M. MANSER O. P.

(Fortsetzung.)

I 6.

Der tiefste Unterschied

zwischen Gott und Geschöpf.

Gottes Dasein und die analoge Erkenntnis seiner Natur, beide
ruhen erkenntnistheoretisch auf dem Aufstieg von den Wirkungen zur
ersten Ursache. Beide legen uns die weitere Frage vom Unterschiede

zwischen Gott und Geschöpf nahe. Wie unendlich vielfach dieser
Unterschied sein muß, leuchtet ein. Allein die Vielheit hat überall,
auch in der Erkenntnisordnung, die Einheit zur Voraussetzung. So

drängt sich uns die Frage : welches ist der tiefste, der eigentliche
Wurzelunterschied zwischen Gott und Geschöpf, geradezu auf.

Der Leser ahnt, daß wir hier von dem Unterschiede von Wesenheit
und Existenz reden werden. Eine berühmte Streitfrage Die
Meinungen über den Wert der wissenschaftlichen Polemik gehen bekanntlich
weit auseinander. Wie auf religiös-politisch-sozialem Gebiete, gibt es

auch da extrem « kriegerische » und anderseits ausgesprochen «

pazifistische » Seelen. Anlage, Temperament, Erziehung und Interessen
machen sich verschieden geltend. Jedenfalls ist allda, wo der Gegenstand

und seine Entwicklung die Beleuchtung von Streitfragen von
selbst an die Hand gibt, die wissenschaftliche Polemik im Sinne einer
offenen, ruhigen Stellungnahme nicht bloß nützlich, sondern notwendig,
sei es in oder außer dem eigenen Lager. Der bestbekannte Ruf :

« Weg mit all diesen spekulativen, spitzfindigen Hausstreitigkeiten, wir
haben heutzutage Dringenderes zu tun », verrät zwar lange nicht immer
ein schlechtes Gewissen, offenbart aber doch oft Unkenntnis der

Probleme und ihrer Tragweite und unterschätzt zumeist die Bedeutung
der Wissenschaftsentwicklung selbst, die rücksichtslos mit ehernem

Schritte, im guten und bösen Sinne, die Jahrhunderte durchschreitet



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf 83

und aus der schließlich die kommenden Generationen, irrend oder

wahrheitsbeglückt, schöpfen werden.

Von jeher haben die konsequentesten Thomisten, wir nennen unter
den moderneren auch Sylvester Maurus S. J. und de Maria S. J. 1, den

tiefsten Unterschied zwischen Gott und Geschöpf auf das verschiedene

Verhältnis von Wesenheit und Existenz zurückgeführt. Sie stützen
sich dabei auf die Autorität des Englischen Lehrers. Wir verdammen

niemanden, der anders denkt, vindizieren uns aber das Recht, die

thomistische Stellung zu verteidigen.
Aber welches ist der Sinn der thomistischen Auffassung Darin

stimmen alle überein, Freunde und Gegner der Realdistinctio : zwischen

Akt und Potenz ist und muß ein realer Unterschied sein. Dieses
altaristotelische Prinzip auf Gott und Kreatur angewandt :

a) springt es in die Augen, daß in Gott, weil er ens a se, ens

necessarium und als actus purus aus seinem Wesen das absolute Sein

ist und nicht von einem anderen die Existenz haben kann, Essenz und
Existenz unmöglich voneinander reell verschieden sein können. Er
schließt jede Potenzialität aus. Auch hierin stimmen alle wieder überein ;

b) ganz anders, so schließen die Thomisten, verhält es sich mit
dem Geschöpfe. Da ist zwischen der aktualisierten Wesenheit 2 und
der Existenz, die sie aktualisiert, eine Realdistinctio, denn :

1. da die aktualisierte Wesenheit die Existenz nicht a se, sondern

von einem anderen, der Ursache erhielt, hat sie nur Sein und ist nicht
das Sein wie Gott. Sie ist nur empfangende Besitzerin der Existenz,
und diese ist das Besessene, das Empfangene. Besitzendes und Empfangendes

verhält sich aber zum Besessenen und Empfangenen wie Akt
und Potenz, also muß im Geschöpf zwischen Wesenheit und Existenz
ein Realunterschied sein. Weiter, 2. nur so läßt sich auch die Kreatur
als ens contingens im Gegensatz zu Gott als ens necessarium begründen.

1 Compend. Log. et Met. (1897), Ontol. p. II. q. î a. 3.
2 Wir reden also von der aktualisierten oder individualisierten Wesenheit,

nicht von der bloß möglichen. Christian Pesch S. J. hat die Freunde und Gegner
ziemlich gering eingeschätzt, wenn er beiden Parteien fortwährende Verwechslungen

vorwirft. Er sagt : « So sehen wir, daß die Verteidiger und die Leugner
der sachlichen Verschiedenheit von Wesenheit und Dasein in den « Geschöpfen
vielfach vollständig aneinander vorbei argumentieren. Die einen reden von dem
Unterschied des Daseins von der metaphysischen Wesenheit ; die anderen betonen
die Identität des Daseins mit der physischen Einzelwesenheit. » Vgl. Scholastik,
Vierteljahresschi. für Theol. u. Phil. I. Jahrg., H. 1 (1926), S. 19. Der Artikel
war nach dem Tode des Autors publiziert.



84 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf

Auch die durch die Existenz aktualisierte Wesenheit ist ein ens

contingens, das trotz und während dem Akt, den es besitzt, aus seiner
Natur zugleich nicht sein kann, denn sonst wäre es wieder ein necessa-
rium. Es besitzt somit mit dem Akt zugleich die potentia passiva nicht
zu sein, ist also notwendig aus Akt und Potenz zusammengesetzt.
Freilich 3. verhalten sich Wesenheit und Existenz zueinander nicht
wie « Ding » und « Ding » « ens » et « ens » — res et res — denn ein

jegliches «Ding » oder vollkommenes « Sein » resultiert ja erst aus Wesenheit

und Existenz. Sie verhalten sich zueinander nur wie zwei
verschiedene positive Realitäten ein und desselben Dinges, die infolgedessen
auch nicht trennbar sind, ebensowenig wie Materia und Form, die als

Akt und Potenz, auch nach den Gegnern, real verschieden und doch

nicht trennbar sind. Sind nicht auch in ein und derselben intellectio
Akt und Potenz als zwei verschiedene untrennbare Realitäten da :

Das aktive Erfassen (Akt) des passiv gegebenen, extramentalen
Gegenstandes, dem gegenüber der Verstand, auch während des aktuellen
Erkennens, passiv ist, weil er ihm gegeben ist, und er ihn nicht selber

hervorbringt Wer das leugnet, würde die Realität unserer Erkenntnis
in Frage stellen. 4. Berühmt ist die Formel « quod est » et « quo
est », mit der die Verteidiger seit Manlius Boëthius das Verhältnis
von Wesenheit und Existenz ausdrückten. Die Formel hat in der
vorthomistischen Zeit teilweise Verwirrung in das Problem
hineingetragen. Aber richtig verstanden, ist die aktualisierte Wesenheit
tatsächlich das, was ist, « id quod est », und die Existenz das, wodurch
die Essenz aktualisiert ist, « quo est ».

Wenige mittelalterliche Spezialfragen haben das Interesse der

modernen Historiker im gleichen Maße auf sich gezogen, wie unsere

Frage. Das bezeugt die reichhaltige Literatur. 1 Gewiß ist die

1 Vgl. Grabmann : in «Acta hebd. thoinisticae », Romae 1924, p. 131-190:
« Doctrina S. Thomae de dist. reali inter essentiam et esse ex documentis ineditis
saeculi XIII illustratur » ; derselbe in Festschrift Otto Willmann : « Die Schrift
de ente et essentia und die Seinsmetaphysik des hl. Thomas von Aquin »,

Sonderabdruck bei Herder, 1919; derselbe: «La scuola tomistica italiana nel XIII e

principio del XIV secolo » in Rivista di filosofia neo-scolast. 1923, p. 143-153.
Roland-Gosselin O. P. : « Le de ente et essentia de S. Thomas d'Aquin », Kain, 1926.

L. Baur : « S. Thomae Aquinatis De ente et essentia » (Opuscula et Textus, f. I),
Münster 1926. St. Schindele : « Zur Geschichte der Unterscheidung von Wesenheit
und Dasein in d er Scholastik », München 1900. M. Chossat S. J. : « Dieu », Dictionnaire
de Théol. cath., IV, 1180. Mandonnet O.P.: « I.es premières disputes sur la
distinction réelle entre l'essence et l'existence, 1282-1287 », Rev. Thomist. 1910.
741 ss. A. Gardeil O.P.: «Destruction des destructions», Rev. Thom. 1910.



Dur tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf 35

Geschichte der Realdistinctio immer noch lückenhaft und noch lange
nicht abgeschlossen. Aber die geschichtlichen Forschungen aus edierten
und nicht edierten Quellen haben teilweise ganz neue Resultate
erzielt. Wir treten niemanden zu nahe, wenn wir die wertvollen
Arbeiten von Grabmann und Roland-Gosselin O. P. besonders hervorheben.

Wir möchten die wichtigsten alten und neuen Resultate der

Geschichtsforschung, die in sprachlich und örtlich verschiedensten

Veröffentlichungen vorliegen, dem Leser, wenigstens in Abrißform,
vorführen, nicht ohne Eigenes ebenfalls beizufügen. Vielleicht
verbreitet die Geschichte über wenige Fragen so verblüffend interessantes
Licht wie über die vorliegende. Unsere Ausführungen über die berühmte
Realdistinctio werden also einen stark historischen Einschlag haben,
und das in dem Sinne, daß wir zuerst einen Rückblick bis Thomas

werfen, dann den Ursprung der Distinctio vor Thomas etwas beleuchten,
um endlich die Stellung des Aquinaten selbst zur Frage ins Auge
zu fassen.

a) Der Rückblick bis Thomas.

Gegner.

Geben wir zuerst den Gegnern der Realdistinctio das Wort. Die
Geschichte der Scholastik bezeugt, daß die berühmte Unterscheidung
in allen Jahrhunderten bis auf den heutigen Tag nie unangefochten
blieb. Sie zeigt uns auch, daß sie wenigstens vereinzelte Gegner in
allen Orden zählte, wie im Weltklerus. Zeitweilig waren die Gegner
wohl auch zahlreicher als die Freunde.

Im Mittelpunkt des Streites stand immer die gewaltige Autorität
des Aquinaten. Relativ wenige Gegner der Realdistinctio schreiben

361 ss. Henry : « Contribution à l'histoire de la dist. de l'essence et l'existence
dans la scolastique », Rev. Thom. 1911. 445 ss. R. Hourcade : « Essence et existence,
à propos d'un livre récent », Bulletin de literature ecclésiastique », 1908. 24 ss ;

59 ss. ; 90 ss. M. Wittmann : «Die Unterscheidung von Wesenheit und Dasein
in der arabischen Philosophie. » Festschr. Baumker, Münster 1913. 34 ss. Zigon :

« Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein », Jahrb. f. Phil. u. spek.
Theol. 1904. 396 ss. ; 1905, 53 ss. ; 193 ss ; 314 ss. C. J. Jellouschek O. S. B. :

« Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein in der Scholastik
des Predigerordens», « Divus Thomas», 1916. 645 ss. E. Krebs : «Le Traité de
esse et essentia de Thierry de Fribourg », Rev. néo-scolast. de phil. 1911. 516 ss.
G. Manser O. P. : « Die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz bei Joh. von
Ruppella », Rev Thom. 1911. 89 ss. Ders. Hugo von St. Victor und die
Realdistinctio vop Wesenheit und Existenz, « Divus Thomas » 8 (1930) 98 s,



86 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf

diese dem hl. Thomas zu. Zu diesen wenigen gehören die beiden

Kardinäle Sforza Pallavicini S. J. 1 und Toletus S. J.2 Ferner Pereira
S. J., Tiphanus S. J. 3 und unter den modernen wohl auch Christian
Pesch S. J., ganz sicher Palmieri S. J., der die Ansicht des hl. Thomas

von der Realdistinctio eine evident falsche nannte. 4 Aber selbst

Molina S. J. (j 1600) hatte, der Autorität des Aquinaten sich beugend,
den Realunterschied in modifiziertem Sinne noch angenommen.5 Die
suarezische Schule, deren Großzahl zu den Gegnern gehört, hielt die

Realdistinctio nicht für wirklich thomistisch oder zweifelte wenigstens
daran. Franz Suarez (t 1617) selber, der große Gegner derselben 6,

sagt zur thomistischen Ansicht nur : « Haec aestimatur esse opinio
D. Thomae. »7 Es war daher für viele eine längst gehegte Hoffnung
erfüllt, als P. Chossat S. J. den Beweis geliefert zu haben schien, die

Distinctio rühre nicht von Thomas her, sondern von Aegidius Romanus,
seinem Schüler. Darüber später.

Sehr entschiedene Gegner der Realdistinctio waren auch, wie schon

Suarez richtig berichtete 8, die Nominalisten Wilhelm Occam (t 1349),
Petrus Aureolus (t 1322) und Gabriel Biel (f 1495) 9, denen der gleiche

Suarez, und wieder mit Recht, noch die Averroisten Alexander Achillinns

(| 15x2) 10 und Augustinus Niphus (f 1550) 11 beigesellte. Mit Jandunus,
ihrem Vorgänger (f 1328) 12, folgten sie ihrem Meister Averroes, der
die Realdistinctio ebenfalls geleugnet hatte. Grabmann's Ansicht, daß

1 Assertiones theologicae, lib. 8, de Deo uno et trino, c. 8.
2 Enarratio in S. Thomam, I q. 3.
3 De hypostasi, c. 6. Vgl. Grabmann : Act. hebd. thom. p. 133.
4 Institut, phil. Ontol. c. 1. Thesis 3.
5 « Divus Thomas et alii existimant, existentiam ex natura rei distingui

ab essentia in rebus creatis. Quae opinio nobis est amplectenda. » Summ. q. 3 a. 4,
zitiert bei Pesch, « Scholastik », S. 30.

6 Disp. metaphys. disp. 31. sect. 4. 11. 3 (v. 26. 235) ; sect. 12 u. 13 das.
7 Ib. sect. 1. 11. 3. In seinem Kommentar in primam partem S. Thomae de

Deo uno et trino 1. 1. c. 4. n. 3 (vol. 1) beruft er sich auf die disputationes meta-
physicae (disp. 31). Er fühlt aber doch daselbst die Schwierigkeit bei der Identität
der Wesenheit und Existenz in der Kreatur, diese von Gott zu unterscheiden
und sagt von dem Geschöpfe : « Itaque compositio haec secum affert ad minimum
du as imperfectiones : una est, ut essentia ex se sit ens potentiale tantum ; alia
est, ut ratione entitatis actualis necessario pendeat ab alio dante illi esse. » Das
ist präzis der Grund, warum die Thomisten eine Realdistinctio annehmen.

8 Disp. met. disp. 31. sect. 1. n. 12.
9 In III. Sent. D. 6, wo auch die übrigen Nominalisten erwähnt werden.

10 I de Elem. dub. 3.
11 IV. Met. disp. 5.
12 IV. Met. c. 3. Vgl. Mahieu, François Suarez. Paris 1921, S. 166,



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf 87

Joh. Duns Skotus (f 1308) die thomistische Realdistinctio scharf

bekämpfte \ ist zwar unanfechtbar. Aber seine Formaldistinctio, die

er auch hier anwandte 2, ist mehr als eine bloß logische, und dennoch

nicht eine « realis », die in -seinen Augen nur « inter rem et rem »

vorhanden ist », während die Thomisten jede Distinctio zwischen zwei
verschiedenen realitates eine « realis » nennen. Anders verhält sich die
Sache mit den späteren Skotisten, von denen im folgenden die Rede

sein wird.
Auch der Dominikanerorden besaß zu verschiedenen Zeiten

vereinzelte Gegner der Realdistinctio. Unter den Modernen war Lepidi 3

mit manchem seiner Schüler bekannt. Bekannt als Gegner war auch
ein Vorarbeiter des Nominalismus, Willi. Durandus (| 1334), der, ohne
Thomas zu berühren, aber ausdrücklich gegen Boüthius die Identität
von Existenz und Essenz zu beweisen suchte. 1 Auffallenderweise
stimmt ihm da sein scharfer Gegner Herveus Natalis (j 1323) zu.5
In der gleichen stürmischen Zeit waren, wie Grabmann aus nicht
edierten Quellen nachwies, die Dominikaner Jakob von Metz und Johann
von Sterngassen, denen der Nichtdominikaner Petrus von Alvernia folgte,
Gegner der Realdistinctio. 6 Ein typischer Gegner war der deutsche,
stark neuplatonisch eingestellte Dominikaner Dietrich von Friberg
(t zirka 1310). Überzeugt davon, daß Thomas die Realdistinctio
gelehrt, bekämpft er in seinem eigenen Werklein De ente et essentia,
das Krebs veröffentlicht hat, teilweise Wort für Wort das, was Thomas
in seinem « de ente et essentia » gelehrt hatte. 7

Wenig bekannt war bisher der Kampf, der schon im XIII.
Jahrhundert, dem Thomas selbst angehörte, um die Realdistinctio getobt
hatte. Über diesen Kampf später eingehender. Wir wollen für den

Moment nur jene nennen, die der Realdistinctio feindlich waren.
Führende Rolle spielte unter ihnen der berühmte Pariser Lehrer aus

dem Weltklerus : Heinrich von Gent (f 1293). Er hat, vielleicht von

1 Act. hebd. th. 152.
2 II. Ox. D. 1. q. 2 u. D. 3. q. 3. Vgl. dazu das Scholion der Bonaventuraausgabe

zu I. Sent. D. 8. p. II. q. 2 (vol. I. 169).
3 Elem. phil. christ. II. 171.
1 I. Sent. D. 8. q. 2.
5 Quodlib. 7. q. 8.
0 Grabmann. Act. hebd. thom. 178-79 ; 191-203 ; derselbe : Xenia thomistica,

Romae 1925, v. III. 203-9.
7 Krebs, « Le Traité de esse et essentia de Thierry de Fribourg », Rev. Nép-

Sçr.l. 1911. 516-38.



88 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf

Grossetête beeinflußt, in seinen Quodlibeta genau die gleiche Ansicht
verfochten wie später Suarez. 1 Gegner der Realdistinctio aus der

gleichen Zeit sind auch : ein Magister Parisiensis Arnulphus 2, die beiden
Franziskaner Richard von Mediavilla ("f 1307) 3 und Petrus Johann
Olivi (f 1298) 4, die Weltpriester Gottfried von Fontaines5, Johannes
de Polliaco (f 1321) 6 und der Pariser Kanzler Thomas de Balliaco. "

Wichtiger noch ist es zu sagen, daß der scharfe Gegner und

Zeitgenosse des hl. Thomas, Siger von Brabant, seinem Meister Averroes

folgend, auch ein Gegner der Realdistinctio war.
So scheint der Weg, den die Opposition der Realdistinctio

eingeschlagen hat, von Averroes über Siger von Brabant, Heinrich von
Gent, den Okkamismns und späteren lateinischen Averroismus zu Suarez

zu führen. Schon das wäre ein nicht uninteressantes Resultat, das aber
noch weiterer Nachweise bedarf.

Anhänger.

Im Begriffe, von den Anhängern der Realdistinctio zu reden, ist
die Bemerkung am Platze, zu sagen, daß es in verschiedenen Zeiten
nicht an vermittelnden Auffassungen gefehlt hat. Manchen schien die

Realdistinctio zu viel und die rein logische zu wenig auszudrücken.
Während Suarez die skotistische Schule zu seinen Parteigängern rechnet8,
schreibt er dem Duns Skotus selbst und auch Soto als mittleren WTeg

eine Modalunterscheidung zu 9, die er aber des entschiedensten ablehnt,
weil sie schließlich doch wieder zu einer Realdistinctio führen müßte
und das wahre Verhältnis von Wesenheit und Dasein nicht erklären
würde.10 Andere befürworteten eine distinetio virtualis zwischen Essenz

1 Quodlib. I. q. 9, das schon 1276 verfaßt war, und Quodlib. X. q. 7.
2 Grabmann, Act. hebd. th. 148.
3 II. Sent. D. 3. q. 1, 11. Quodl. I. 8. Grabmann, ib. 151.
4 Vgl. Bernardus Jansen S. J., Fr. Petrus Johannis Olivi O. F. M. : « Quaestiones

in secundum librum Sentent. I ad Claras Aquas, 146-159.
5 Vgl. Les quatre premiers Quodlibets de Godefroid de Fontaines par de

Wulf et A. Pelzer, Philosophes Belges, II. Louvain 1904. 156 ff.
6 Quodlib. I. 6, nach einer vatikanischen Handschrift bei Grabmann, das. 150
7 Quodl. V. q. 4. Grabmann, ib.
8 Disp. metaph. Disp. 31. sect. 1. n. 12.
9 Ib. n. 11. Damit stimmt, was Skotus, Quodl. q. 1. n. 4. sagt: « Essentia

et eius existentia in creaturis se habent sicut quidditas et eius modus. » Es
widerspricht überhaupt nicht, daß man die formalitates als modi essendi auffasse.

10 Jb, sect. 6. n. 9.



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf 89

und Existenz. So Piccirelli S. J., der auch Thomas in diesem Sinne

interpretierte. 1 Allein all diese Vermittlungsversuche scheiterten und
führten die einen zur bloß logischen, die anderen zur Realdistinctio. 2

Die Gesetze der Logik sind stärker als die Menschen. Darin liegt eben

die Bedeutung der Wissenschaftsentwicklung.
Und diese Entwicklung war nicht zum Schaden der Realdistinctio.

Die Restauration des Thomismus, vorzüglich beeinflußt durch
Leo XIII., vollzog sich im Sinne des strengeren Thomismus. Irren
wir, wenn wir sagen, daß die größere Zahl der führenden Köpfe auf
dem Gebiete der Scholastik seit hundert Jahren zu den Anhängern
der Realdistinctio gehört Sicher ist die Phalanx eine stolze, und
sie besteht meist aus Autoren philosophischer Summen oder sonst
einflußreicher Werke. So : Liberatore S. J., Kardinal Zigliara O. P.,
Sanseverino, Kardinal Gonzalez O. P., Albert Stöckl, Cornoldi S. J.,
Ernest Commer, del Prado O. P., Th. Pègues O. P., Matth. Schneid,
de Maria S. J., Cardinal Lorenzelli, Schiffini S. J., Jos. Pecci S. J.,
Grimmich O. S. B., Garrigou-Lagrange O. P., Mauri S. J., Kardinal
Mercier, Mattiussi S. J., Vallet S. S., Gardeil O. P., de San S. J., Rein-

stadler, Kardinal Billot S. J., Albert Farges, Remer S. J., Marcellus a

Puero Jesu O. Carm., Hugon O. P., Geny S. J., H. E. Plaßmann,
J. Maritain, Dornet de Vorges, Lottini O. P., Terrien S. J., Jos. Gredt
O. S. B. Der letztere hat durch seine Thomastreue und seinen eminenten
Einfluß in hervorragenderWeise den Geist Babenstubers und der ganzen
alten Thomasschule der Benediktiner in Salzburg neu erweckt. Offenbar
ist die Realdistinctio heute weit mehr als ein Erbstück eines bestimmten
Ordens oder einer besonderen Richtung. Zu diesem Resultate hat

gesunde Polemik und die wissenschaftliche Weiterentwicklung geführt.
Viel haben zu dieser günstigen Wendung beigetragen die

neuaufgelegten Werke früherer tapferer Anhänger der Distinctio, die Werke
eines Goudin O. P. (1639-95) 3, eines Sylvester Maurus S. J. (f 1687) 4,

1 Disquisitio metaphysica, theologica, critica de distinetione actuatam inter
essentiam existentiamquo creati entis intercedente ac praeeipue de mente Angelici
Doctoris circa hanc quaestionem », Neapoli 1906.

3 So kam Liberatore S. J. von der bloß virtuellen distinctio zur Realdistinctio.
Vgl. Institutiones philosophicae, Romae 1861, u. Neapoli 1900. Auch der
ausgezeichnete Kleutgen S. J. gab zaudernd der distinctio virtualis den Vorzug.
Vgl. Philos, der Vorzeit (1878). B. II. S. 69.

3 Philosophia juxta inconcussa prineipia Divi Thomae. Parisiis 1886. Meta-
phys. q. 1. a. 3.

4 Ç) lui est. philosophicarum, v. 2. q. 6,



9° Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf

eines Billuart 0. P. (1685-1757) 1 und des klaren Cosmus Alamannus
S. J. (f 1634) 2 und endlich des vielgelesenen Johannes a S.Thoma 0. P.

(1589-1644). 3 Diese Namen bringen uns in eine ganz andere Zeit,
nennen wir sie die mittlere Periode. Es war die Sturmperiode für
die Realdistinctio in den verschiedenen Schulen und wo vor allem
der einflußreiche gelehrte Jesuit Franz Suarez + 1617) sie scharf

bekämpfte. Während mehr als 300 Jahren hat die thomistische Schule
im engeren Sinne ziemlich isoliert, aber fast geschlossen die
Realdistinctio Verteidigt. Nennen wir zuerst die führenden Köpfe aus dem

Predigerorden : « Gonet (f 1681) 4, Bahez (1527-1604) 5, Petrus Lemos

(| 1629), Didacus Alvarez (f 1624) 6, Dominicas de Flandria (f 1500) 7,

Paulus Soncinas (f 1494) 8, Chryst. Javellus (f zirka 1538) 9, Kardinal
Cajetanus (1469-1534) 10, Francisais Ferrariensis (1474-1528) u, Petrus

Nigri (t 1484) 12, Johannes Capreolus (1380-1444) 13, Thomas Claxton 14,

Gerardus de Monte. 15 Zu den Verteidigern der Realdistinctio gehörten,
neben Sylvester Maurus S. J. und Cosmus Alamannus S. J., auch die
Conimbricenses S. J. 16 Sie alle führten die Realdistinctio auf Thomas

von Aquin zurück. Am schärfsten hat diese Zugehörigkeit ein Gegner

derselben, Claudius Tiphanus S. J. (f 1641), ausgesprochen, indem er

von Thomas sagt : « Quod existentiam in creaturis re distinguât ab

1 Summa S. Thomae I. Diss. 3. a. 1.
2 Mctaphysica, q. 23. a. 3 ; dazu de Maria S. J. Compend. Ontol. p. II.

q. i. a. 3 (1897).
3 Cursus pliil. thomisticus. Philos. Naturalis, p. 1. q. 7. a. 4 (Paris. 1883).
4 Clypeus Theologiae thomisticae P. I. tr. 1. disp. 4. a. 1.
5 In Summ. I. q. 3. a. 4.
0 De incarnatione div. Verbi (Romae 1612), q. 1. disp. 14. n. 12. a Notandum

ergo primo existentiam sive esse in rebus creatis realiter distingui ab essentia

juxta sententiam S. Thomae. »

7 Quaestiones metaphysicales, 1. IV. q. 3. a. 4 (Bononiae 1622).
8 Quaestiones acutissimae metaphysicales, 1. IV. c. 12 (Lugduni 1579).
0 Tractatus de Transcendentibus, cap. 4 (Venedig 1554).

10 Comm. in I. p. Summae theol. q. 3. a. 4 ; Comment, in Analyt. post. 1. II,
c. 6 ; de ente et essentia, q. 10 (ed. Lugduni 1572).

11 In II. Contra Gentes, c. 52.
12 Clypeus Thomistarum .Venetiis 1504, fol. 54r ss. vgl. Grabmann, Act. hebd.

th. 186-88.
13 Joh. Capreoli O. P. Thomistarum Principis defensiones theologiae D. Thomae

Aq. I. D. 8. 1. (ed. C. Paban et Th. Pègues).
14 In Commentario inedito super Sententias, vgl. Grabmann, 1. c. 185.
15 Commentatio in S. Thomam de ente et essentia. Coloniae 148p' f°l- 4fir,

Grabmann, ib. 189.
16 I. Phys. c. 9. q. 6. a. 2. Vgl. de Maria, 1. Q,



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf 91

essentia, id vel negare vel in dubium revocare est hominis aid impudentis
aut in eins doctrina peregrini. » 1

Die Zukunft wird wohl noch Freunde der Realdistinctio aus
verschiedenen Orden in der erwähnten Zeit entdecken. Doch waren die

Gegner in jener Periode, bei der Macht des Okkamismus, Averroismus,
des Skotismus und der suarezischen Schule, zweifelsohne zahlreicher, wie

Chr. Pesch richtig betonte.

Tiefes, fast geheimnisvolles Dunkel lag bisher über dem Schicksale

der Realdistinctio in der ersten, ältesten Thomistenschule. Wir
sprechen hier, einen früheren Gedanken wieder aufnehmend, von der
Zeit unmittelbar vor und nach dem Tode des hl. Thomas (1274),
also von dem Ende des XIII. und der ersten Hälfte des XIV.
Jahrhunderts. Von Durandus 0. P., Herveus Natalis und anderen wenigen
Thomisten, die Gegner waren, haben wir gesprochen. Weiter wußte

man ehedem fast nur, daß Heinrich von Gent die Realdistinctio ebenso

scharf bekämpfte als der temperamentvolle Schüler des Aquinaten,
Aegidius Romanus O. S. A., sie energisch als Erbstück seines Meisters

verteidigte. So schien bei c'en spärlichen Nachrichten über jene Zeit
die These P. Chossat's S. J. auf den ersten Blick vielen ziemlich
plausibel, jedenfalls erwünscht, die These : Aegidius Romanus hat die

Realdistinctio erfunden und Heinrich von Gent hat sie bekämpft. 2

Hier setzte dann die neueste Forschung ein. Pierre Mandonnet O. P.

mit Gardeil O. P. haben nicht bloß auf verschiedene Mitkämpfer des

Aegidius hingewiesen, sondern Chossat's These aus chronologischen
Gründen umgestürzt. 3 Nicht Heinrich bekämpfte den Aegidius, sondern

Aegidius den Heinrich, da dieser schon 1276 in seinem ersten Quodlibet
die Realdistinctio bekämpfte, während Aegidius erst nach 1285 sein
« de ente et essentia » schrieb.4 Aber gegen wen hat Heinrich von Gent
gekämpft Aus seinen Ausführungen ist ersichtlich, daß er jene
Auffassung der Realdistinctio speziell bekämpft, welche zwar für die Real-

1 De hypoatasi et persona, c. 6. n. 7 (ed. 1881, wo der Nachsatz « id vel negare»
in Klammer steht, bei de Maria nicht, vgl. Ontol. p. II. q. 1. a. 3).

'- M. Chossat S. J. : « Dieu », in Dictionnaire de thcol. cath. IV, 1180.
3 Mandonnet O. P. : Les premières disputes sur la distinction réelle entre

l'essence et l'existence. Rev. thorn. 1910 (XVIII) ; Gardeil O. P. : Destruction des
destructions du R. P. Chossat. Rev. th. 1910 ; dazu Überweg-Geyer (1928), 499
und 545.

4 Neuestens hat P. Hocedez S. J. auf zwei weitere inedierte quaestiones de
esse et essentia, die anonym sind, hingewiesen, in denen Aegidius als Kämpfer
gegen Heinrich hervortritt. Vgl. Gregorianum, v. X, Fase. 3 (1929), S. 365 ff.



92 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf

distinctio von Essenz und Existenz eintrat, aber die Existenz nicht
im Sinne von Avicenna als Akzidens gelten lassen wollte. Das war
nun gerade die Ansicht des hl. Thomas. 1 Also hat schon der Zeitgenosse
Heinrich von Gent dem Aquinaten die Realdistinctio zugeschrieben,
aber ihn bekämpft.

Eine fast verblüffende Beleuchtung erhielt unsere Erage durch die
handschriftlichen Funde Grabmann's, die weiteste Kreise interessieren
werden und ein neues Stück Geschichte der Realdistinctio bloßgelegt
haben. Wir zerlegen die Resultate der gründlichen Untersuchung in
drei Hauptmomente.

1. Nach einem bisher inedierten und nun von Grabmann publizierten
Fragmente 2 fand im Jahre 1279, also 5 Jahre nach dem Tode des

hl. Thomas, in Paris eine Disputatio statt. In derselben verteidigte
ein Prämonstratenser Magister, Johannes, die Realdistinctio mit
ausdrücklicher Berufung auf die Summa theol. I q. 3 a. 4 : « utrum in
Deo sit idem essentia et esse » 3, und II C. Gentes, c. 52 : « quod in
substantiis intellectualibus differt esse et quod est. » 4 Neben Avicenna
wird Algazel zitiert, dem Thomas wahrscheinlich seine Ansicht
entnommen hätte : « Hec idem dicit Algazel, a quo forsan frater Thomas

aeeepit dictum suum. »5 — Hier also ein weiterer Beweis, daß man
damals schon die Realdistinctio verteidigte und Thomas zuschrieb. Dieses

Zeugnis hat auch dann noch seine große Bedeutung, wenn man das

Datum dieser Pariserdisputation um einige Jahre später ansetzen müßte.6
2.Von noch größerer Tragweite ist das zweite Moment. Mit dem Jahre

1268 begann in Paris bekanntlich der gewaltige Geisteskampf zwischen

Thomas und Siger von Brabant, die dort beide nebeneinander dozierten.

Damals, oder kurz nachher, hat Siger die großen Aristoteleskommentare
verfaßt, welche Grabmann erst jüngstens entdeckt hat. 7 In den Prole-

1 In IV. Met. lect. 1 (Ed. Vivès, v. 24, 467). In mehreren Thomaseditionen
ist es lect. 2. 2 Act. hebd. thom. 142-44.

3
« Hoc dicitur a Thoma parte prima Summae quaestione 3 articulo 4 ubi

quaeritur, utrum sit idem essentia et esse. ...» (142)
1

« Item Thomas Contra Gentiles, 1. 2. c. 52, in ultimo argumento dicit, quod
esse competit primo agenti secundum propriam naturam et ideo non convenit
aliis nisi per modum partieipationis sicut calor aliis corporibus ab igne » (143).

5 Ib.
6 Das letztere scheint uns wahrscheinlich, denn im Fragmente wird auch

das « de esse et essentia» des Aegidius Romanus zitiert, das erst nach 1285
entstanden. Übrigens ist das Datum « 1279» nur am schwerleserlichen Schlüsse
« in calce » des Fragmentes angegeben, wie Grabmann selber betont (142),

7 Vgl. Grabmann, Act. hebd. th. pag. 134-141,



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf 93

gomena in die Metaphysik stellt Siger die Frage : « Utrum ens vel
esse in rebus causatis pertineat ad essentiam causatorum vel sit aliquid
additum essentiae illorum. »1 Siger verteidigt mit vier Gründen aus

Averroes, der auch hier sein Führer ist, die bloß logische Unterscheidung
zwischen Essenz und Existenz, d. h. dön Satz, daß die Existenz zur
Wesenheit des kreatürlichen Dinges gehöre und nichts Beigefügtes,
« additum » sei. 2 Scharf bekämpft er die Meinung, die Existenz wäre
doch ein « additum », das zur Essenz hinzukommt, aber nicht wie ein

Akzidens — so hatte Avicenna behauptet —, sondern wié ein das

Ding mitkonstituierendes Prinzip : « non pertinens ad essentiam rei, nec

quod sit accidens, sed est aliquid additum per essentiam constitutum
sive ex principiis essentiae. » 3 Das ist nun genau die Ansicht des

hl. Thomas, wie er sie in 4. Met. lcct. 1 verteidigt4, die in
Randglossen von zeitgenössischer Hand ihm zuerteilt wird5 und die auf
Boöthius zurückläuft und den Siger mit eigenen Worten widerlegend
sagt : « Ad aliud : Omne per se subsistens citra primum compositum
est. Ista et ultima ratio movit fratrem Thomam. »6

Schon Siger, der Zeitgenosse und Mitdozent des Aquinaten, hat also

bereits die Realdistinctio dem hl. Thomas zuerteilt und sie im Sinn und
Geiste des Averroes bekämpft. Eine wertvolle Bestätigung von früher
Gesagtem

3. Endlich ist es Grabmann gelungen, durch seine reichhaltigen
handschriftlichen Untersuchungen, teils edierter, vor allem aber
inedierter Werke, in Hauptzügen ein Gesamtbild der ersten ältesten
Thomistenschule als Verteidigerin der Realdistinctio zu entwerfen.

Wichtige Vorarbeiten hatten freilich schon Mandonnet O. P. 7, Pelzer,
Ehrle S. J. und Pelster S. J. geleistet. Das Bild präsentiert uns eine

relativ außerordentlich zahlreiche Schar tapferer Verteidiger der
berühmten Distinctio, von denen wir hier nur die Namen hervorheben
dürfen. Neben Aegidius Romanus (1247-1316) 8 kämpften gegen

1 Ib. 135. 2 Ib. 137. 3 Ib. 138.
4 « Esse enira rei, quamvis sit aliud ab ejus essentia, non tarnen est intelli-

gendurn, quod sit aliquod supcradditum ad modum accidenlis, sed quasi consti-
tuitur per principia essentiae. » (Ed. Vivès, 24. 467.)

6 Grabmann, 138.
6 Ib. 141.
7 Premiers travaux de polémique thomiste. Rev. des sciences philosophiques

et théolog. VII (1913), 59 ss. Derselbe : Les premières disputes sur la dist. réelle
entre l'essence et l'existence, 1282-1287. Rev. thomiste 1910 (XVIII), 741 ss.

8 Quodl. I. q. 15 11. in Quaestionibus de esse et essentia, q. 9.



94 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf

Heinrich von Gent : der Spanier Bernardus von Trilia O. P. (t 1292) 1,

Bernardns von Gannato oder de Avernia O. P. (f 1304) in seinem

Defensorium2, Robert de Colletorto O. P. 3 — dozierte Ende des

XIII. Jahrhunderts in Paris ; der Augustinereremit Jacob Capocci

von Viterbo (f 1308) in seinen nicht edierten Quodlibeta. 4 Während
Nicolaus Trivet 0. P. (1307 Lehrer) anfangs eher zaudernd und unklar,
nachher entschieden für die Realdistinctio eintrat \ haben wir in
Johannes Quidort Parisiensis O. P. (f 1306) 6, Johannes de Lichtenberg

0. P.'7 und dem Engländer Thomas von Sutton O. P. — 1300 actu
legens in Oxford —, nach Kardinal Ehrle S. J. und Pelster ein

hochangesehener Lehrer jener Zeit8, drei entschiedene Verfechter der

Realdistinctio. 9 Dasselbe gilt von den beiden anderen Dominikanern :

Petrus Godinus, der 1312 den Purpur erhielt 10 und Armandus de Bello-
visu •— 1326 Magister S. Palati —, der bekanntlich der erste Herausgeber

von «de ente et essentia», des berühmten Opusculums war. 11

Auch die italienische Thomistenschule stellte ihre Verteidiger der
Distinctio. So Johannes von Neapel O. P., Lehrer in Paris und Neapel
und ein großer Förderer der Canonisatio des hl. Thomas, über den
C. J. Jellouschek O. S. B. uns längst unterrichtet hat. 12 Weiter war
auch Remigius Florentinus O. P. — Remigio di Chiaro dei Girolami

(f 1319), sehr wahrscheinlich noch ein Schüler des Aquinaten, sicher
der Lehrer des großen Dante — ein Verteidiger der Realdistinctio. 13

1 Vgl. G. S. André : « Les Quodlibeta de Bernard de Trilia », Gregorianum II
(1921). 226 ss ; Grabmann, Act. hebd. th. 159.

2 Grabmann, ib. 155-57.
3 Das. 4 Das. 162-76. 6 Das. 180.
6 Ib. 179 u. derselbe: Studien zu Johannes Quidort von Paris. Sitzb. der

Bayr. Akad. der Wissenschaften, München 1922.
7 Vgl. A. Landgraf : Joh. Piccardi de Lichtenberg und seine Quaestiones

disput., Zeitschr. für kath. Theol. 1922. 510 ff.
8 Fr. Card. Ehrle S. J. : Thomas de Sutton, s. Leben, s. Quodlibet u. s.

quaestiones disp. Festschr. Hertling, München 1914 ; Pelster S. J. Zeitschr. für kath.
Theol. 1922, S. 212 ff. ; 361 ff.

9 Grabmann, Act. hebd. th. 179-80. 10 Das 181. 11 184.
12 « Divus Thomas » 1916, S. 645 ff. ; Grabmann, Revista di lilosofia neo-scol.

1923- 143 ff-
13 Grabmann, in Miscellania Tomistica, Barcelona 1924. 257 ff. ; Überweg-

Geyer, S. 531 u. 539. Die Ansicht Pelsters S. J. : Remigius hätte trotz der
Realdistinctio hinsichtlich der unio hypostatica sich mit Thomas in Widersprüche
verwickelt, ist bisher in den verwiesenen Quellen nicht bewiesen. Vgl. Archives
de Philosophie, v. III (192$), p. 236. Auch Scholastik, Vierteljahressclir. für
Phil, und Theol. I. 143. Über Pelsters Artikel vgl. die Kritik von P. Adhrmar
d'Aies S. J., in Dictionnaire apol. de la foi cath., «Thomisme», col. 1707 b



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf 95

Endlich hat Bernardus Lombardi, obgleich er sonst von Durandus de

S. Portiano O. P., dem Mitbegründer des Nominalismus, stark beeinflußt

war 4, die Realdistinctio entschieden verfochten. 2 Er dozierte

1327 in Paris, und wie machtvoll der Nominalismus schon in jener
Zeit gegen die Realdistinctio sich geltend machte, zeigen seine Worte :

« Est duplex modus dicendi : Primus est Doctoris Su Thome, qui ponit,
quod in omnibus citra Deum differt esse ab essencia ; secundus est

omnium aliorum concorditer Parisijensium, qui dicunt oppositum. »3

Vieles wird die Zukunft über unsere Frage noch näher präzisieren.
Aber soviel ist jetzt schon historisch sicher : die Liste jener, welche die

Realdistinctio von Essenz und Existenz verteidigen und sie Thomas
zuerteilten, geht von unseren Tagen ununterbrochen zurück bis auf Thomas
selbst, und seine'größten zeitgenössischen Gegner haben ihm die Distinctio
zuerteilt und sie bekämpft Damit erklärt sich auch die unleugbare,
wichtige Tatsache, daß die eminentesten Kenner und modernen Historiker

des Mittelalters, fast ohne Ausnahme, die Realdistinctio dem

hl. Thomas zuerteilten. So 0. Bardenhewer, der sie einen Kardinalpunkt

der thomistischen Metaphysik nennt4, Heinrich Denifle O. P.,
M. Grabmann, P. Mandonnet O.P., Cl. Baumker5, M. de Wulf6,
Adhémar d'Alès S. J. 7

Seit dem Erscheinen des monumentalen Werkes von Norbert del
Prado « De veritate fundamentali philosophiae christianae » (1911) ist
der Streit um den Wert der berühmten Distinctio sehr stark in den

Vordergrund getreten. Selbst wenn die Distinctio begründet wäre, was
hätte sie für eine Bedeutung Die Kirche hat diese subtile Streitfrage
offen gelassen. Keine KirchenVersammlung hat der Distinctio Wert
beigemessen. Das Vaticanum hat Schöpfer und Geschöpf unterschieden,
ohne sie zu erwähnen. Um zu erfassen, daß ein Kieselstein nicht actus

purus ist, genügt es, ihn in die Hand zu nehmen, ohne zu untersuchen,

1 t'gl. Jos. Koch : Durandus de S. Portiano O. P., Beitr. zur Gesch. der
Phil, des Mittelalters, B. XXVI, 1. H. S. 314 ff.

2 I. Sent. D. 8. q. 1. b. Koch, 330.
3 Ibid.
4 Die pseudo-arist. Schrift über das reine Gute, bekannt unter dem Namen

«Liber de causis » (Freiburg 1882), 257.
5

« Die Versuche, Thomas von Aquin den realen Unterschied von Wesenheit
und Dasein abzusprechen, kann ich nicht als gelungen bezeichnen. » Witelo, ein
Philosoph u. Naturforscher des XIII. Jahrhunderts, in Beitr. zur Gesch. der Phil,
des Mittelalters, B. III. H. 2. S. 337.

6 « Hist, de la Philos, médiévale». Ed. 5. 1905. II. S. 12-13.
7 Vgl. « Thomisme », in Diet. Apol. de la foi cath. (Paris 1928), col. 1684 ss.



gß Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf

ob in ihm Essenz und Existenz real verschieden seien. Die früheren
Thomisten gaben ihr keinen grundlegenden Sinn. Thomas selbst hat
auf den fünf Wegen das Dasein Gottes bewiesen, ohne sie zu erwähnen.
Erst in Quaestio 3 der Summa kommt er auf sie zu reden. Tausend

Jahre lebte die christliche Philosophie ohne diese Distinctio. 1

Zwei Gebiete mögen hier genau unterschieden, wenn auch nicht
getrennt werden, das kirchliche und das wissenschaftliche.

Die Kirche weiß, was sie zu tun hat, ohne uns. Sie allein hat für
den Glauben und die übernatürliche Sendung zu sorgen. Sie hat die

Frage, wenigstens bis dato, der wissenschaftlichen Entwicklung
überlassen. Persönlich freuen wir uns dessen. Die innere Lehrentwicklung
soll einen möglichst weiten Spielraum haben. Sie wird von selbst zu
den innerlich notwendigen Resultaten gelangen. Dabei weiß auch die

Kirche, was sie eventuell von philosophischen Irrtümern, die im eigenen

Lager emporsprossen, zu leiden hat. Der Modernismus und die « Pas-

cendi » reden eine klare Sprache
Rein philosophisch, also wissenschaftlich betrachtet, hat die Frage

ein anderes Gesicht. Hier schalten und walten die Gesetze der
wissenschaftlichen Entwicklung bezüglich der Wahrheit und des Irrtums.
Wie viele Wahrheiten und Gesetze, aber auch Irrtümer, waren
Tausende von Jahren unbekannt oder hatten wenig Bedeutung und
wurden nachher zu herrschenden Doch treten wir etwas näher auf
unser Problem ein. Kein Mensch, der die Tiefe der Frage kennt, wird
die Realdistinctio in der Erkenntnisordnung für ein erstes Problem
halten. Aber ontologisch ist es grundlegend für die Erklärung des

Verhältnisses von Schöpfer und Geschöpf. Daher das Vorgehen des

hl. Thomas in beiden Summen. Auch ist die eigentlich wissenschaftliche

Frage nicht die : zu wissen « daß » der Kieselstein oder irgend ein

anderes begrenztes Ding nicht actus purus sei, sondern « warum ». Und
das leuchtet nicht jedermann ein, wenn man ihm sagt : Gott ist Gott
und ens a se und daher actus purus, weil in ihm Existenz und
Essenz real dasselbe sind, die Kreatur ist Kreatur und ens ab alio
und ens potentiale, trotzdem Essenz und Existenz in ihr real
dasselbe sind Hier liegt der Schwerpunkt der Realdistinctio und ihre
fundamentale Tragweite, die eine Menge anderer Fragen in ihrer Lösung

1 Vgl. Christian Pesch S. J. : Der Unterschied zwischen Wesenheit und
Existenz, «Scholastik», Vierteljahresschr. für Theol. u. Phil. I. (1926). S. 22
und 41-46.



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschöpf 97

bedingt. Daß nicht alle Thomisten aller Zeiten diese Tragweite mit der

gleichen Schärfe betonten, geben wir gerne zu. Dafür gibt es mannigfache

Gründe, innere und äußere : der Grad der Geistesschärfe, die

Schwierigkeit der Frage, anderweitige Inanspruchnahme der Gelehrten

in stürmischen Zeiten usw. Ähnliches ist in allen Schulen der Fall.
Doch hörten wir schon vorhin 0. Bardenhewer sagen, die Distinctio
wäre der Kardinalpunkt der thomistischen Metaphysik. Auch Denifle
O. P. gibt ihr fundamentalen Charakter im System des hl. Thomas. 1

Del Prado war daher lange nicht der erste, der dem Probleme
fundamentalen Wert zuschrieb. Vor ihm hatte de Maria S. J. die Distinctio
« fundamentum totius Metaphysicae » genannt. 2 Vor ihm hielt schon

Liberatore S. J. sie für die beste Erklärung des Unterschiedes von Gott
und Kreatur.3 Nicht anders dachte Sylvester Maurus S. J.4 und viel
früher Paulus Soncinas 0. P. 5 und vor allem der scharfsinnige Cajetan,
der sie das « maximum fundamentum doctrinae Thomae » genannt hat.6
Da hier noch nicht die Rede ist von Thomas selbst, noch von dem
Franziskaner Joh. von Ruppella, der vor Thomas die eminente Tragweite

der Distinctio markierte, schließen wir hier ab mit den Worten
des Aegidius Romanus, der im Kampfe gegen Heinrich von Gent schon

im XIII. Saeculum in wenigen Worten die hohe Tragweite der Distinctio
charakterisierte : « Ergo non ponentes compositionem ex essentia et

esse, poterunt fugere vel cavillare, sed nunquam vere salvare poterunt,
quomodo omnis creatura sit mutabilis vel factibilis, et quomodo per
creationem accipit esse et quomodo potest annihilari et desinere esse. » 7

(Fortsetzung folgt.)

1 Meister Eckharts lateinische Schriften und die Grundanschauungen seiner
Lehre. Archiv für Lit. u. Kgesch. des Mittelalters II. 488 ff.

2 Compendium, Ontol. p. II. q. I. a. 3.
3 Institut, phil. (1881 Ontol. c. I. a. 3.
4 Quaest. phil. v. II. q. 7 ; vgl. de Maria, 1. c.
5 Quaestiones acutissimae metaphysicales (Lugduni 1579), 1. IV. q. 12.
6 Comment, in Analyt. post. 1. II. c. 6.
7 In II. Sent. D. 3. p. 1. a. 2.

Divus Thomas. 7


	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

