Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P.
(Fortsetzung.)

§ 6.
Der tiefste Unterschied
zwischen Gott und Geschopf.

Gottes Dasein und die analoge Erkenntnis seiner Natur, beide
ruhen erkenntnistheoretisch auf dem Aufstieg von den Wirkungen zur
ersten Ursache. Beide legen uns die weitere Frage vom Unferschiede
zwischen Gott und Geschépf nahe. Wie unendlich vielfach dieser
Unterschied sein mul}, leuchtet ein. Allein die Vielheit hat {iberall,
auch in der Erkenntnisordnung, diec Einheit zur Voraussetzung. So
dringt sich uns die Frage: welches ist der tiefste, der eigentliche
Wurzelunterschied zwischen Gott und Geschipf, geradezu auf.

Der Leser ahnt, dall wir hier von dem Unterschiede von Wesenheit
und Existenz reden werden. Eine berithmte Streitfrage! Die Mei-
nungen iiber den Wert der wissenschaftlichen Polemik gehen bekanntlich
weit auseinander. Wie auf religis-politisch-sozialem Gebiete, gibt es
auch da extrem «kriegerische » und anderseits ausgesprochen « pazi-
fistische » Seelen. Anlage, Temperament, Erziechung und Interessen
machen sich verschieden geltend. Jedenfalls ist allda, wo der Gegen-
stand und seine Entwicklung die Beleuchtung von Streitfragen von
selbst an die Hand gibt, die wissenschaftliche Polemik im Sinne einer
offenen, ruhigen Stellungnahme nicht blo3 niitzlich, sondern notwendig,
sei es i oder aufler dem eigenen Lager. Der bestbekannte Ruf:
« Weg mit all diesen spekulativen, spitzfindigen Hausstreitigkeiten, wir
haben heutzutage Dringenderes zu tun », verrit zwar lange nicht immer
ein schlechtes Gewissen, offenbart aber doch oft Unkenntnis der
Probleme und ihrer Tragweite und unterschitzt zumeist die Bedeutung
der Wissenschaftsentwicklung selbst, die riicksichtslos mit ehernem
Schritte, im guten und bdsen Sinne, die Jahrhunderte durchschreitet



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschdpf 83

und aus der schlieBlich die kommenden Generationen, irrend oder
wahrheitsbegliickt, schopfen werden.

Von jeher haben die konsequentesten Thomisten, wir nennen unter
den moderneren auch Sylvester Maurus S. J. und de Maria S. J. 1, den
tiefsten Unterschied zwischen Gott und Geschopf auf das verschiedene
Verhilltnis von Wesenheit und Existenz zuriickgefiihrt. Sie stiitzen
sich dabei auf die Autoritit des Englischen Lehrers. Wir verdammen
niemanden, der anders denkt, vindizieren uns aber das Recht, die
thomistische Stellung zu verteidigen.

Aber welches ist der Sinn der thomistischen Auffassung ? Darin
stimmen alle iiberein, Freunde und Gegner der Realdistinctio : zwischen
Akt und Potenz ist und wmuf ein vealer Unterschied sein. Dieses alt-
aristotelische Prinzip auf Gott und Kreatur angewandt :

a) springt es in die Augen, dal in Gott, weil er ens a se, ens
necessarium und als actus purus aus seinem Wesen das absolute Sein
1st und nicht von einem anderen die Existenz haben kann, Essenz und
Existenz unmoglich voneinander reell verschieden sein kénnen. Er
schlieBt jede Potenzialitit aus. Auch hierin stimmen alle wieder iiberein ;

b) ganz anders, so schlieBen die Thomisten, verhilt es sich mit
dem Geschopfe. Da ist zwischen der aktualisierten Wesenheit 2 und
der Existenz, die sie aktualisiert, eine Realdistinctio, denn :

1. da die aktualisierte Wesenheit die Existenz nicht a se, sondern
von einem anderen, der Ursache erhielt, #af sie nur Sein und 7s¢ nicht
das Sein wie Gott. Sie ist nur empfangende Besitzerin der Existenz,
und diese ist das Besessene, das Empfangene. Besitzendes und Empfan-
gendes verhilt sich aber zum Besessenen und Ewmpfangenen wie Akt
und Potenz, also mull im Geschopf zwischen Wesenheit und Existenz
ein Realunterschied sein. Weiter, 2. nur so 1il3t sich auch die Kreatur
als ens contingens im Gegensatz zu Gott als ens necessarium begriinden.

! Compend. Log. et Met. (1897), Ontol. p. II. q. 1 a. 3.

2 Wir reden also von der aktualisierten oder individualisierten Wesenheit,
nicht von der blo moglichen. Christian Pesch S. ]. hat die Freunde und Gegner
ziemlich gering eingeschitzt, wenn er beiden Parteien fortwéhrende Verwechs-
lungen vorwirft. Er sagt: «So sehen wir, daB die Verfeidiger und die Leugner
der sachlichen Verschiedenheit von Wesenheit und Dasein in den « Geschopfen
vielfach vollstiandig aneinander vorbei argumentieren. Die einen reden von dem
Unterschied des Daseins von der metaphvsischen Wesenheit ; die anderen betonen
die Identitit des Daseins mit der physischen Einzelwesenheit. » Vgl. Scholastik,
Vierteljahresschi. fir Theol. u. Phil. 1. Jahrg., H. 1 (1926), S. 19. Der Artikel
war nach dem Tode des Autors publiziert.



84 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschopf

Auch die durch die Existenz aktualisierte Wesenheit ist ein ens
contingens, das trotz und wiahrend dem Akt, den es besitzt, aus seiner
Natur zugleich nicht sein kann, denn sonst wire es wieder ein necessa-
rium. Es besitzt somit mit dem Ak zugleich die pofentia pdssiva nicht
zu sein, ist also notwendig aus Ak und Pofenz zusammengesetzt.
Freilich 3. verhalten sich Wesenheit und Existenz zueinander nicht
wie «Ding» und «Ding» «ens» et «ens» — res et res — denn ein
jegliches « Ding » oder vollkommenes « Sein » resultiert ja erst aus Wesen-
heit und Existenz. Sie verhalten sich zueinander nur wie zwel ver-
schiedene positive Realititen ein und desselben Dinges, die infolgedessen
auch nicht #rennbar sind, ebensowenig wie Materia und Form, die als
Akt und Potenz, auch nach den Gegnern, real verschieden und doch
nicht trennbar sind. Sind nicht auch in ein und derselben intellectio
Akt und Potenz als zwei verschiedene untrennbare Realititen da :
Das aktive Erfassen (Akt) des passiv gegebenen, extramentalen Gegen-
standes, dem gegentiber der Verstand, auch wihrend des aktuellen
Erkennens, passiv ist, weil er ihm gegeben ist, und er ihn nicht selber
hervorbringt ? Wer das leugnet, wiirde die Realitdt unserer Erkenntnis
in Frage stellen. 4. Berithmt ist die Formel «quod est» et «quo
est », mit der die Verteidiger seit Manlius Boéthius das Verhiltnis
von Wesenheit und Existenz ausdriickten. Die Formel hat in der
vorthomistischen Zeit teilweise Verwirrung in das Problem hinein-
getragen. Aber richtig verstanden, ist die aktualisierte Wesenheit tat-
sdachlich das, was ist, «id quod est », und die Existenz das, wodurch
die Essenz aktualisiert ist, « quo est ».

Wenige mittelalterliche Spezialfragen haben das Interesse der
modernen Historiker im gleichen Malle auf sich gezogen, wie unsere
Frage. Das bezeugt die reichhaltige Liferatur.® Gewill ist die

1 Vgl. Grabmann : in « Acta hebd. thomisticae », Romae 1924, p. 131-190:
« Doctrina S. Thomae de dist. reali inter essentiam et esse ex documentis ineditis
saeculi XIII illustratur » ; derselbe in Festschrift Otto Willmann : « Die Schrift
de ente et essentia und die Seinsmetaphysik des hl. Thomas von Aquin », Sonder-
abdruck bei Herder, 1919 ; derselbe : « La scuola tomistica italiana nel XIII e
principio del XIV secolo» in Rivista di filosofia neo-scolast. 1923, p. 143-153.
Roland-Gosselin O. P. : « Le de ente et essentia de S. Thomas d’Aquin », Kain, 1920.
L. Baur : «S. Thomae Aquinatis De ente et essentia » (Opuscula et Textus, f. I),
Miinster 1926. St. Schindele : « Zur Geschichte der Unterscheidung von Wesenheit
und Dasein in der Scholastik », Miinchen 1900. M. Chossat S. J. : « Dieu », Dictionnaire
de Théol. cath., IV, 1180. Mandonnet O.P.: «I.es premiéres disputes sur la
distinction réelle entre ’essence et I’existence, 1282-1287 », Rev. Thomist. 1910,
741 ss. A. Gardeil O.P.: « Destruction des destructions », Rev. Thom. 1910,



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschopf 85

Geschichte der Realdistinctio immer noch liickenhaft und noch lange
nicht abgeschlossen. Aber die geschichtlichen Forschungen aus edierten
und nicht edierten Quellen haben teilweise ganz neue Resultate
erzielt. Wir treten niemanden zu nahe, wenn wir die wertvollen
Arbeiten von Grabmann und Roland-Gosselin O. P. besonders hervor-
heben. Wir méchten die wichtigsten alten und neuen Resultate der
Geschichtsforschung, die in sprachlich und értlich verschiedensten
Veroffentlichungen vorliegen, dem Leser, wenigstens in Abriiform,
vorfithren, nicht ohne Kigenes ebenfalls beizufiigen. Vielleicht ver-
breitet die Geschichte iiber wenige Fragen so verbliiffend interessantes
Licht wie iiber die vorliegende. Unsere Ausfiihrungen iiber die berithmte
Realdistinctio werden also einen stark historischen Linschlag haben,
und das in dem Sinne, daBl wir zuerst einen Riickblick bis Thomas
werfen, dann den Ursprung der Distinctio vor Thomas etwas beleuchten,
um endlich die Stellung des Aquinaten selbst zur Frage ins Auge
zu fassen.

a) Der Riickblick bis Thomas.
Gegner.

Geben wir zuerst den Gegnern der Realdistinctio das Wort. Die
Geschichte der Scholastik bezeugt, dal die berithmte Unterscheidung
in allen Jahrhunderten bis auf den heutigen Tag nie unangefochten
blieb. Sie zeigt uns auch, daBl sie wenigstens vereinzelte Gegner in
allen Orden zdhlte, wie im Weltklerus. Zeitweilig waren die Gegner
wohl auch zahlreicher als die Freunde.

Im Mittelpunkt des Streites stand immer die gewaltige Autoritit
des Aquinaten. Relativ wenige Gegner der Realdistinctio schreiben

301 ss. Henrvy : « Contribution & I'histoire de la dist. de l'essence et 'existence
dans la scolastique », Rev. Thom. 1911. 445 ss. R. Hourcade : « Essence et existence,
a propos d’un livre récent », Bulletin de litérature ecclésiastique », 1908. 24 ss;
59 ss.; 90 ss. M. Wittmann : « Die Unterscheidung von Wesenheit und Dasein
in der arabischen Philosophie. » Festschr. Biumker, Minster 1913, 34 ss. Zigon .
« Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein», Jahrb. f. Phil. u. spek.
Theol. 1904. 396 ss.; 1903, 53 ss.; 193 ss; 314 ss. C. J. Jellouschek O.S. B.:
« Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein in der Scholastik
des Predigerordens », « Divus Thomas », 1916. 645 ss. E. Krebs : « Le Traité de
esse et essentia de Thierry de Fribourg », Rev. néo-scolast. de phil. 1911. 516 ss.
G. Manser O. P.: « Die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz bei Joh. von
Ruppella », Rev. Thom. 1911. 89 ss. Ders. Hugo von St. Victor und die Real-
distinctio von Wesenheit und Existenz, « Divus Thomas » 8 (1930) 98 s,



36 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschopf

diese dem hl. Thomas zu. Zu diesen wenigen gehéren die beiden
Kardinile Sforza Pallavicind S. J.' und Toletus S. J. 2 Ferner Pereira
S. J., Tiphanus S. J.3 und unter den modernen wohl auch Christian
Pesch S. J., ganz sicher Palmieri S. J., der die Ansicht des hl. Thomas
von der Realdistinctio eine evident falsche nannte.® Aber selbst
Molina S. J. (+ 1600) hatte, der Autoritit des Aquinaten sich beugend,
den Realunterschied in modifiziertem Sinne noch angenommen. 3 Die
suarezische Schule, deren Grofzahl zu den Gegnern gehdrt, hielt die
Realdistinctio nicht fiir wirklich thomistisch oder zweifelte wenigstens
daran. Franz Suarez (t 1617) selber, der groBe Gegner derselben §,
sagt zur thomistischen Ansicht nur: « Haec aestimatur esse opinio
D. Thomae.»? Es war daher fiir viele eine lingst gehegte Hoffnung
erfilllt, als P. Chossat S. J. den Beweis geliefert zu haben schien, die
Distinctio riithre nicht von Thomas her, sondern von Aegidius Romanus,
seinem Schiiler. Dartiber spiter.

Sehr entschiedene Gegner der Realdistinctio waren auch, wie schon
Suarez richtig berichtete 8, die Nominalisten Wilhelm Occam (1 1349),
Petrus Aureolus (1 1322) und Gabriel Biel (t 1495) °, denen der gleiche
Suarez, und wieder mit Recht, noch die Averroisten Alexander Achillinus
(t 1512) 1% und Augustinus Niphus (T 1550) 1! beigesellte. Mit Jandunus,
threm Vorginger (1 1328) 12, folgten sie ihrem Meister Averroés, der
die Realdistinctio ebenfalls geleugnet hatte. Grabmann’s Ansicht, dal}

Assertiones theologicae, lib. 8, de Deo uno et trino, c. 8.
Enarratio in S. Thomam, 1 q. 3.
De hypostasi, c. 6. Vgl. Grabmann : Act. hebd. thom. p. 133.
Institut. phil. Ontol. c. 1. Thesis 3.
« Divus Thomas ... et alii existimant, existentiam ex natura rei distingui
ab essentia in rebus creatis. Quae opinio nobis est amplectenda. » Summ. q. 3 a. 4,
zitiert bei Pesch, « Scholastik », S. 30. _

6 Disp. metaphys. disp. 31. sect. 4. n. 3 (v. 26. 235) ; sect. 12 u. 13 das.

? Ib. sect. 1. n. 3. In seinem Kommentar in primam partem S. Thomae de
Deo uno et trine 1. 1. ¢. 4. n. 3 (vol. 1) beruft er sich auf die disputationes meta-
physicae (disp. 31). Er fithlt aber doch daselbst die Schwierigkeit bei der Identitat
der Wesenheit und Existenz in der Kreatur, diese von Gott zu unterscheiden
und sagt von dem Geschopfe : « Itaque compositio haec secum affert ad minimum
duas imperfectiones : una est, ut essentia ex se sit ens potentiale tantum ; alia
est, ut ratione entitatis actualis necessario pendeat ab alio dante illi esse.» Das
ist prazis der Grund, warum die Thomisten eine Realdistinctio annchmen.

8 Disp. met. disp. 31. sect. 1. n. 12.

? In III. Sent. D. 6, wo auch die {ibrigen Nominalisten erwihnt werden.

10 T de Elem. dub. 3.

11 TV. Met. disp. 5.

12 IV. Met. c. 3. Vgl. Mahieu, Frangois Suarez. Paris 1921, S. 100,

L I R



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschopf 87

Joh. Duns Skotus (+ 1308) die thomistische Realdistinctio scharf
bekampfte !, ist zwar unanfechtbar. Aber seine Formaldistinctio, die
er auch hier anwandte 2, ist mehr als eine bloB3 logische, und dennoch
nicht eine «realis», die in -seinen Augen nur «inter rem et rem »
vorhanden ist », withrend die Thomisten jede Distinctio zwischen zwei
verschiedenen realitates eine «realis » nennen. Anders verhilt sich die
Sache mit den spateren Skotisten, von denen im folgenden die Rede
sein wird.

Auch der Dominikanerorden besall zu verschiedenen Zeiten ver-
einzelte Gegner der Realdistinctio. Unter den Modernen war Le;bz'dz’ 3
mit manchem seiner Schiiler bekannt. Bekannt als Gegner war auch
ein Vorarbeiter des Nominalismus, Wilh. Durandus (+ 1334), der, ohne
Thomas zu berithren, aber ausdriicklich gegen Boéthius die Identitit
von Existenz und Essenz zu beweisen suchte. ! Auffallenderweise
stimmt ihm da sein scharfer Gegner Herveus Natalis (7 1323) zu.’®
In der gleichen stiirmischen Zeit waren, wie Grabmann aus nicht
edierten Quellen nachwies, die Dominikaner Jakob von Metz und Johann
von Sterngassen, denen der Nichtdominikaner Petrus von Alvernia folgte,
Gegner der Realdistinctio. ¢ Ein typischer Gegner war der deutsche,
stark neuplatonisch eingestellte Dominikaner Driefrich von IFriberg
(+ zirka 1310). Uberzeugt davon, daB Thomas die Realdistinctio
gelehrt, bekdmpft er in seinem eigenen Werklein De ente et essentia,
das Krebs veroffentlicht hat, teilweise Wort fiir Wort das, was Thomas
in seinem « de ente et essentia » gelehrt hatte. 7

Wenig bekannt war bisher der Kampf, der schon im XIII. Jahr-
hundert, dem Thomas selbst angehérte, um die Realdistinctio getobt
hatte. Uber diesen Kampf spiter eingehender. Wir wollen fiir den
Moment nur jene nennen, die der Realdistinctio feindlich waren.

Fithrende Rolle spielte unter ihnen der berithmte Pariser Lehrer aus
dem Weltklerus : Heinrich von Gent (1 1293). Er hat, vielleicht von

1 Act. hebd. th. 1352.

2 1I. Ox. D. 1. q. 2 u. D. 3. q. 3. Vgl. dazu das Scholion der Bonaventura-
ausgabe zu I. Sent. D. 8. p. II. q. 2 (vol. I. 169).

3 Elem. phil. christ. 1I. 171,

4 1. Sent. D. 8. q. 2.

5 Quodlib. 7. q. 8.

S Grabmann, Act. hebd. thom. 178-79 ; 191-203 ; derselbe : Xenia thomistica,
Romae 19235, v. III. 203-9.

7 Krebs, « Le Traité de esse et essentia de Thierrv de Fribourg », Rev. Néo-
Scal. 1911. 516-38. '



88 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschopf

Grossetéte beeinflu3t, in seinen Quodlibeta genau die gleiche Ansicht
verfochten wie spiter Suarez.! Gegner der Realdistinctio aus der
gleichen Zeit sind auch : ein Magister Parisiensis Arnulphus 2, die beiden
Franziskaner Richard von Mediavilla (1 1307)3 und Petrus Johann
Olivi (+ 1298) 4, die Weltpriester Goltfried von Fontaines®, [Johannes
de Polliaco (T 1321) ¢ und der Pariser Kanzler Thomas de Balliaco. "
Wichtiger noch ist es zu sagen, dall der scharfe Gegner und Zeit-
genosse des hl. Thomas, Siger von Brabant, seinem Meister Averroés
folgend, auch ein Gegner der Realdistinctio war.

So scheint der Weg, den die Opposition der Realdistinctio ein-
geschlagen hat, von Awverroés iiber Siger wvon Brabant, Heinrich von
Gent, den Okkamismus und spdteren lateinischen Averrvoismus zu Suarez
zu fiihren. Schon das wire ein nicht unintetessantes Resultat, das aber
noch weiterer Nachweise bedarf.

Anhanger.

[Im Begriffe, von den Anhidngern der Realdistinctio zu reden, ist
die Bemerkung am Platze, zu sagen, dall es in verschiedenen Zeiten
nicht an vermittelnden Auffassungen gefehlt hat. Manchen schien die
Realdistinctio zu viel und die rein logische zu wenig auszudriicken.
Wiihrend Suarez die skotistische Schule zu seinen Parteigingern rechnet 8,
schreibt er dem Duns Skotus selbst und auch Soto als mittleren Weg
eine Modalunterscheidung zu ®, die er aber des entschiedensten ablehnt,
weil sie schlieBlich doch wieder zu einer Realdistinctio fithren milite
und das wahre Verhiltnis von Wesenheit und Dasein nicht erkliren
wiirde. 1° Andere befiirworteten eine distinctio virtualis zwischen Essenz

Quodlib. I. q. 9, das schon 1276 verfal§t war, und Quodlib. X. q. 7.
Grabmann, Act. hebd. th. 148.

II. Sent. D. 3. q. 1, u. Quodl. 1. 8. Grabmann, ib. 151.

Vgl. Bernardus Jansen S. J., Fr. Petrus Johannis Olivi O. F. M. : « Quaestiones
in secundum librum Sentent. I ad Claras Aquas, 146-159.

% Vgl. Les quatre premiers Quodlibets de Godefroid de Fontaines par de
Wulf et A. Pelzer, Philosophes Belges, 11. Louvain 1904. 156 ff.

¢ Quodlib. 1. 6, nach einer vatikanischen Handschrift bei Grebmann, das. 150

" Quodl. V. q. 4. Grabmann, ib.

8 Disp. metaph. Disp. 31. sect. 1. n. 12,

9 Ib. n. r1. Damit stimmt, was Skotus, Quodl. q. 1. n. 4. sagt: « Essentia
et eius existentia in creaturis se habent sicut quidditas et eius modus. » Es wider-
spricht iiberhaupt nicht, daB man die formalitates als modi essendi auffasse,

0 Ib, sect. 6. n. 9.

Lo



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschopf 89

und Existenz. So Piccirelli S. J., der auch Thomas in diesem Sinne
interpretierte. ! Allein all diese Vermittlungsversuche scheiterten und
fithrten die einen zur bloB logischen, die anderen zur Realdistinctio. 2
Die Gesetze der Logik sind stirker als die Menschen. Darin liegt eben
die Bedeutung der Wissenschaftsentwicklung.

Und diese Entwicklung war nicht zum Schaden der Realdistinctio.
Die Restauration des Thomismus, vorziiglich beeinfluBt durch
Leo XIII., volizog sich im Sinne des strengeren Thomismus. Irren
wir, wenn wir sagen, daB die gréfere Zahl der fithrenden Kopfe auf
dem Gebiete der Scholastik seit hundert Jahren zu den Anhingern
der Realdistinctio gehért ?  Sicher ist die Phalanx eine stolze, und
sie besteht meist aus Autoren philosophischer Summen oder sonst
einflullreicher Werke. So: Liberatore S. J., Kardinal Zigliara O. P.,
Sanseverino, Kardinal Gonzalez O.P., Albert Stockl, Cornoldi S. J.,
Ernest Commer, del Prado O. P., Th. Pégues O.P., Matth. Schneid,
de Maria S.J., Cardinal Lorenzelli, Schiffini S.J., Jos. Pecci S.].,
Grimmich O. S. B., Garrigou-Lagrange O.P., Mauri S. J., Kardinal
Mercier, Mattiussi S. J., Vallet S. S., Gardeil O. P., de San S. J., Rein-
stadler, Kardinal Billot S. J., Albert Farges, Remer S. J., Marcellus a
Puero Jesu O. Carm., Hugon O. P., Geny S. J., H. E. Plalmann,
J. Maritain, Domet de Vorges, Lottini O. P., Terrien S. J., Jos. Gredt
O. S. B. Der letztere hat durch seine Thomastreue und seinen eminenten
EinfluB} in hervorragender Weise den Geist Babenstubers und der ganzen
alten Thomasschule der Benediktiner in Salzburg neu erweckt. Offenbar
ist die Realdistinctio heute weit mehr als ein Erbstiick eines bestimmten
Ordens oder einer besonderen Richtung. Zu diesem Resultate hat
gesunde Polemik und die wissenschaftliche Weiterentwicklung gefiihrt.

Viel haben zu dieser giinstigen Wendung beigetragen die neuauf-
gelegten Werke fritherer tapferer Anhinger der Distinctio, die Werke
eines Goudin O. P. (1639-95) 3, eines Sylvester Maurus S. J. (+ 1687) 4,

1 Disquisitio metaphysica, theologica, critica de distinctione actuatam inter
essentiam existentiamque creati entis intercedente ac praecipue de mente Angelici
Doctoris circa hanc quaestionem », Neapoli 1906.

® So kam Liberatore S. J. von der bloB virtuellen distinctio zur Realdistinctio.
Vgl. Institutiones philosophicae, Romae 1861, u. Neapoli 19oo. Auch der aus-
gezeichnete Kleutgen S. ]J. gab zaudernd der distinctio virtualis den Vorzug.
Vgl. Philos. der Vorzeit (1878). B. II. S. 69.

3 Philosophia juxta inconcussa principia Divi Thomae, Parisiis 1886, Meta-
phys. q. 1. a. 3.

4 Quaest. philosophicarum, v. 2. q. 6,



Qo0 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschdpf

eines Billuart O.P. (1685-1757) ! und des klaren Cosmus Alamannus
S. J. (1 1634) ? und endlich des vielgelesenen [Johannes a S.Thoma O. P,
(1589-1044). 3 Diese Namen bringen uns in eine ganz andere Zeit,
nennen wir sie die mittlere Periode. Es war die Sturmperiode fiir
die Realdistinctio in den verschiedenen Schulen und wo vor allem
der einflulireiche gelehrte Jesuit Franz Suarez (+ 1617) sie scharf
bekdmpfte. Wihrend mehr als 300 Jahren hat die thomistische Schule
im engeren Sinne ziemlich isoliert, aber fast geschlossen die Real-
distinctio verteidigt. Nennen wir zuerst die fithrenden Képfe aus dem
Predigerorden : « Gonet (t 1681) %, Banez (1527-1604) 3, Petrus Lemos
(T 1629), Didacus Alvarez (1 1624) 8, Dominicus de I'landria (+ 1500) 7,
Paulus Soncinas (1 1494) 8, Chryst. Javellus (t+ zirka 1538) 9, Kardinal
Cajetanus (1469-1534) 19, Franciscus Ferrariensis (1474-1528) 11, Petrus
Nigri (1 1484) 12, Johannes Capreolus (1380-1444) 13, Thomas Claxton 14,
Gerardus de Monte. > Zu den Verteidigern der Realdistinctio gehorten,
neben Sylvester Maurus S. J. und Cosmus Alamannus S. J., auch die
Contmbricenses S. J. 1% Sie alle fithrten die Realdistinctio auf Thomas
von Aquin zuriick. Am schirfsten hat diese Zugehorigkeit ein Gegner
derselben, Claudius Tiphanus S. J. (+ 16041), ausgesprochen, indem er
von Thomas sagt: «Quod existentiam in creaturis re distinguat ab

1 Summa S. Thomae I. Diss. 3. a. 1.

2 Metaphysica, q. 23. a. 3; dazu de Maria S. ]J. Compend. Ontol. p. IL
q. 1. a. 3 (1897).

% Cursus phil. thomisticus. Philos. Naturalis, p. 1. q. 7. a. 4 (Paris. 1883).

4 Clypeus Theologiae thomisticae P. I. tr. 1. disp. 4. a. I.
In Summ. I. q. 3. a. 4.

¢ De incarnatione div. Verbi (Romae 1612), q. 1. disp. 14. n. 12. « Notandum
ergo primo existentiam sive esse in rebus creatis realiter distingui ab essentia
juxta sententiam S. Thomae. »

7 Quaestiones metaphysicales, 1. IV. q. 3. a. 4 (Bononiac 1622).

8 Quaestiones acutissimae metaphysicales, 1. IV. ¢. 12 (Lugduni 1579).

Y Tractatus de Transcendentibus, cap. 4 (Venedig 1554).

10 Comm. in I. p. Summae theol. q. 3. a. 4 ; Comment. in Analyt. post. 1. II,
c. 6; de ente et essentia, q. 10 (ed. Lugduni 1572).

I Tn II. Contra Gentes, c. 2.

12 Clypeus Thomistarum ,Venetiis 1504, fol. 547 ss. vgl. Grabmann, Act. hebd.
th. 186-88.

13 Joh. Capreoli O. P. Thomistarum Principis defensiones theologiae D. Thomae
Ag. 1. D. 8. 1. (ed. C. Paban et Th. Pégues).

1 Tn Commentario inedito super Sententias, vgl. Grabmann, 1. ¢. 185.

15 Commentatio in S. Thomam de ente et essentia. Coloniac 1489, fol. 46T,
Grabmann, ib. 189,

16 T, Phys. c. 9. q. 6. a. 2. Vgl. de Mavia, 1, ¢,

5]



Der tiefste Unterschicd zwischen Gott und Geschopf o1

essentia, id vel negare vel in dubium revocare est hominis aul impudentis
aut tn eius doctrina peregrint. » !

Die Zukunft wird wohl noch Freunde der Realdistinctio aus ver-
schiedenen Orden in der erwihnten Zeit entdecken. Doch waren die
Gegner in jener Periode, bei der Macht des Okkamismus, Averroismus,
des Skotismus und der suarezischen Schule, zweifelsohne zahlreicher, wie
Chr. Pesch richtig betonte.

Tiefes, fast geheimnisvolles Dunkel lag bisher iber dem Schicksale
der Realdistinctio in der ersten, iltesten Thomistenschule. Wir
sprechen hier, einen fritheren Gedanken wieder aufnehmend, von der
Zeit unmittelbar vor und nach dem Tode des hl. Thomas (1274),
also von dem Ende des XIII. und der ersten Hilfte des XIV. Jahr-
hunderts. Von Durandus O. P., Herveus Natalis und anderen wenigen
Thomisten, die Gegner waren, haben wir gesprochen. Weiter wullte
man echedem fast nur, da3 Heinrich von Gent die Realdistinctio ebenso
scharf bekdmpfte als der temperamentvolle Schiiler des Aquinaten,
Aegidius Romanus O. S. A., sie energisch als Erbstiick seines Meisters
verteidigte. So schien bei cen spirlicten Nachriciiten iiber jene Zeit
die These P. Chossat’s S. J. auf den ersten Blick vielen ziemlich
plausibel, jedenfalls erwiinscht, die These : Aegidius Romanus hat die
Realdistinctio erfunden und Heinrich von Gent hat sie bekimpft. 2

Hier setzte dann die neueste Forschung ein. Pierre Mandonnet O. P.
mit Gardeil O. P. haben nicht bloB auf verschiedene Mitkimpfer des
Aegidius hingewiesen, sondern Chossat’s These aus chronologischen
Griinden umgestiirzt. 3 Nicht Heinrich bekidmpfte den Aegidius, sondern
Aegidius den Heinrich, da dieser schon 1276 in seinem ersten Quodlibet
die Realdistinctio bekdmpfte, wihrend Aegidius erst nach 1285 sein
«de ente et essentia » schrieb. ¢ Aber gegen wen hat Heinrich von Gent
gekdmpft ? Aus seinen Ausfithrungen ist ersichtlich, da er jene Auf-
fassung der Realdistinctio speziell bekampft, welche zwar fiir die Real-

! De hypostasi et persona, c. 6. n. 7 (ed. 1881, woder Nachsatz « id vel negare »
in Klammer steht, bei de Maria nicht, vgl. Ontol. p. IL. q. 1. a. 3).

2 M. Chossat S. J.: « Dieu », in Dictionnaire de théol. cath. IV, 1180.

8 Mandonnet O.P.: Les premiéres disputes sur la distinction réelle entre
I'essence et 'existence. Rev. thom. 1910 (XVIII) ; Gardeil O. P. : Destruction des
destructions du R. P. Chossat. Rev. th. 1910; dazu Uberweg-Geyer (1928), 499
und 5453.

4 Neuestens hat P. Hocedez S. J. auf zwei weitere inedierte quaestiones de
esse et essentia, die anonym sind, hingewiesen, in denen Aegidius als Kimpfer
gegen Heinrich hervortritt. Vgl. Gregorianum, v. X, Fasc. 3 (1929), S. 365 ff,



92 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschopf

distinctio von Essenz und Existenz eintrat, aber die Existenz nicht
im Sinne von Avicenna als Akzidens gelten lassen wollte. Das war
nun gerade die Ansicht des hl. Thomas. ! Also hat schon der Zeitgenosse
Heinrich von Gent dem Aquinaten die Realdistinctio zugeschrieben,
aber ihn bekdmpft.

Eine fast verbliffende Beleuchtung erhielt unsere Frage durch die
handschriftlichen Funde Grabmann'’s, die weiteste Kreise interessieren
werden und ein neues Stiick Geschichte der Realdistinctio bloBgelegt
haben. Wir zerlegen die Resultate der griindlichen Untersuchung in
drei Hauptmomente.

I. Nach einem bisher inedierten und nun von Grabmann publizierten
Fragmente 2 fand im Jahre 1279, also 5 Jahre nach dem Tode des
hl. Thomas, in Paris eine Disputatio statt. In derselben verteidigte
ein Primonstratenser Magister, Johannes, die Realdistinctio mit aus-
driicklicher Berufung auf die Summa theol. I q. 3 a. 4: «utrum in
Deo sit idem essentia et esse » 3, und II C. Gentes, c. 52: «quod in
substantiis intellectualibus differt esse et quod est.» # Neben Avicenna
wird Algazel zitiert, dem Thomas wahrscheinlich seine Ansicht ent-
nommen hétte : « Hec idem dicit Algazel, a quo forsan frater Thomas
accepit dictum suum.»?® — Hier also ein weiterer Beweis, dal man
damals schon die Realdistinctio verteidigte und Thomas zuschrieb. Dieses
Zeugnis hat auch dann noch seine groBe Bedeutung, wenn man das
Datum dieser Pariserdisputation um einige Jahre spiter ansetzen miillte.®

2.Von noch gréBerer Tragweite ist das zweite Moment. Mit dem Jahre
1268 begann in Paris bekanntlich der gewaltige Geisteskampf zwischen
Thomas und Siger von Brabant, die dort beide nebeneinander dozierten.
Damals, oder kurz nachher, hat Siger die gro8en Aristoteleskommentare
verfal3t, welche Grabmann erst jingstens entdeckt hat. 7 In den Prole-

1 In IV. Met. lect. 1 (Ed. Vivés, v. 24, 467). In mehreren Thomaseditionen
ist es lect. 2. 2 Act. hebd. thom. 142-44.

3 « Hoc dicitur a Thoma parte prima Summae quaestione 3 articulo 4 ubi
quaeritur, utrum sit idem essentia ct esse. ... » (142)

1 « Item Thomas Contra Gentiles, 1. 2. c. 52, in vltimo argumento dicit, quod
csse competit primo agenti secundum propriam naturam et ideo non convenit
aliis nisi per modum participationis sicut calor aliis corporibus ab igne» (143).

, 5 1b, :

6 Das letztere scheint uns wahrscheinlich, denn im Fragmente wird auch
das «de esse et essentia» des Aegidius Romanus zitiert, das erst nach 1:28;
entstanden. Ubrigens ist das Datum « 1279 » nur am schwerleserlichen Schlusse
«in calce » des Fragmentes angegeben, wie Grabmann selber betont (142),

7 Vgl. Grabmann, Act. hebd. th. pag. 134-141,



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschdpf 93

gomena in die Metaphysik stellt Siger die I'rage: « Utrum ens vel
esse in rebus causatis pertineat ad essentiam causatorum vel sit aliquid
additum essentiae illorum.» ! Siger verteidigt mit vier Griinden aus
Averroés, der auch hier sein Fiihrer ist, die bloB logische Unterscheidung
zwischen Essenz und Existenz, d. h. deén Satz, daBl die Existenz zur
Wesenheit des kreatiirlichen Dinges gehére und nichts Beigefiigtes,
«additum » sei. 2 Scharf bekdmpft er die Meinung, die Existenz wire
doch ein « additum », das zur Essenz hinzukommt, aber nicht wie ein
Akzidens — so hatte Avicenna behauptet —, sondern wié¢ ein das
Ding mitkonstituierendes Prinzip : « non pertinens ad essentiam rei, nec
quod sit accidens, sed est aliquid additum per essentiam constitutum
sive ex principils essentiae.»® Das ist nun genau die Ansicht des
hl. Thomas, wie er sie in 4. Met. lect. 1 verteidigt ¢, die in Rand-
glossen von zeitgendssischer Hand ihm zuerteilt wird ® und die auf
Bocthius zuriicklauft und den Siger mit eigenen Worten widerlegend
sagt : « Ad aliud : Omne per se subsistens citra primum compositum
est. Ista et ultima ratio movit fratrem Thomam. » ¢

Schon Siger, der Zeitgenosse und Mitdozent des Aquinaten, hat also
bereits die Realdistinctio dem hl. Thomas zuerteilt und sie im Sinn und
Geiste des Awverroés bekimpft. Eine wertvolle Bestitigung von frither
Gesagtem !

3. Endlich ist es Grabmann gelungen, durch seine reichhaltigen
handschriftlichen Untersuchungen, teils edierter, vor allem aber ine-
dierter Werke, in Hauptziigen ein Gesamtbild der ersten iltesten
Thomistenschule als Verteidigerin der Realdistinctio zu entwerfen.
Wichtige Vorarbeiten hatten freilich schon Mandonnet O. P. 7, Pelzer,
Ehrle S. J. und Pelster S. J. geleistet. Das Bild pridsentiert uns eine
relativ auBerordentlich zahlreiche Schar tapferer Verteidiger der be-
rithmten Distinctio, von denen wir hier nur die Namen hervorheben
diirfen. Neben Aegidius Romanus (1247-1316) % kampften gegen

1 1Ib. 135 2 Ib. 137. 3 Ib. 138.

4 « Esse enim rei, quamvis sit aliud ab ejus essentia, non tamen est intelli-
gendum, quod sit aliquod superadditum ad modum accidentis, sed quasi consti-
tuitur per principia essentiae.» (Ed. Vivés, 24. 467.)

5 Grabmann, 138.

6 Ib. 141.

7 Premiers travaux de polémique thomiste. Rev. des sciences philosophiques
et théolog. VII (1913), 59 ss. Derselbe : Les premiéres disputes sur la dist. réelle
entre I'essence et l'existence, 1282-1287. Rev. thomiste 1910 (XVIII), 7471 ss,

8 Quodl. I. g. 15 u. in Quaestionibus de esse et essentia, q. 9.



94 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschépf

Heinrich von Gent : der Spanier Bernardus von Trilia O. P. (+ 1292) !,
Bernardus von Gannato oder de Avernia O.P. (t 1304) in seinem
Defensorium 2, Robert de Colletorto O.P.3* — dozierte Ende des
XIII. Jahrhunderts in Paris; der Augustinereremit Jacob Capocci
von Viterbo (+ 1308) in seinen nicht edierten Quodlibeta. * Wihrend
Nicolaus Trivet O. P. (1307 Lehrer) anfangs eher zaudernd und unklar,
nachher entschieden fiir die Realdistinctio eintrat ®>, haben wir in
Johannes Quidort Parisiensis O.P. (T 1300)8, Johannes de Lichten-
berg O.P.7 und dem Englinder Thomas von Sutton O. P. — 1300 actu
legens in Oxford —, nach Kardinal Ehrle S. J. und Pelster ein hoch-
angesehener Lehrer jener Zeit8, drei entschiedene Verfechter der
Realdistinctio. ® Dasselbe gilt von den beiden anderen Dominikanern :
Petrus Godinus, der 1312 den Purpur erhielt '° und Armandus de Bello-
visu — 1326 Magister S. Palati —, der bekanntlich der erste Heraus-
geber von «de ente et essentia », des beriihmten Opusculums war. '
Auch die italienische Thomistenschule stellte ihre Verteidiger der
Distinctio. So Johannes von Neapel O. P., Lehrer in Paris und Neapel
und ein groBer Forderer der Canonisatio des hl. Thomas, iiber den
C. J. Jellouschek O.S. B. uns lingst unterrichtet hat. !> Weiter war
auch Remigius Floventinus O.P. — Remigio di Chiaro dei Girolami
(t 1319), sehr wahrscheinlich noch ein Schiiler des Aquinaten, sicher
der Lehrer des groBen Dante — ein Verteidiger der Realdistinctio. 13

L Vgl. G. S. André : « Les Quodlibeta de Bernard de Trilia », Gregorianum I1
(1921), 226 ss; Grabmann, Act. hebd. th. 159.

2 Grabmann, ib. 155-57.

3 Das. 4 Das. 162-76. 5 Das. 180.

6 Ib. 179 u. devselbe : Studien zu Johannes Quidort von Paris. Sitzb. der
Bayr. Akad. der Wissenschaften, Miinchen 1922.

" Vgl. A. Landgrvaf : Joh. Piccardi de Lichtenberg und seine Quaestiones
disput., Zeitschr. fiir kath. Theol. 1922. 510 ff.

8 Fr. Card. Ehvle S. J. : Thomas de Sutton, s. Leben, s. Quodlibet u. s. quae-
stiones disp. Festschr. Hertling, Miinchen 1914 ; Pelster S. J. Zeitschr. fiir kath.
Theol. 1922, S. 212 ff.; 361 ff.

9 Grabmann, Act. hebd. th. 179-80. 10 Das 181. 11 184.
12 « Divus Thomas » 1916, S. 645 ff. ; Grabmann, Revista di filosofia neo-scol.
1923. 143 ff.

13 Gyabmann, in Miscellania Tomistica, Barcelona 1924. 257 ff.; Uberweg-
Geyer, S. 531 u. 539. Die Ansicht Pelsters S. J.: Remigius hitte trotz der Real-
distinctio hinsichtlich der unio hypostatica sich mit Thomas in Widerspriiche
verwickelt, ist bisher in den verwiesenen Quellen nicht bewiesen. Vgl. Archives
de Philosophie, v. III (1925), p. 236. Auch Scholastik, Vierteljahresschr. fiir
Phil. und Theol. 1. 143. Uber Pelsters Artikel vgl. die Kritik von P. Adhémar
d'Ales S. J., in Dictionnaire apol. de la foi cath., « Thomisme », col. 17071,



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschdpf 95

Endlich hat Bernardus Lombardi, obgleich er sonst von Durandus de
S. Portiano O. P., dem Mitbegriinder des Nominalismus, stark beein-
fluBt war!, die Realdistinctio entschieden verfochten.? Er dozierte
1327 in Paris, und wie machtvoll der Nominalismus schon in jener
Zeit gegen die Realdistinctio sich geltend machte, zeigen seine Worte :
« Est duplex modus dicendi : Primus est Doctoris SU Thome, qui ponit,
quod in omnibus citra Deum differt esse ab essencia ; secundus est
omnium aliorum concorditer Parisijensium, qui dicunt oppositum. » 3

Vieles wird die Zukunft iiber unsere Frage noch niher priizisieren.
Aber soviel ist jetzt schon historisch sicher : die Liste jener, welche die
Realdistinctio von Essenz und Existenz verteidigen und sie Thomas zu-
erteilten, geht von unseren Tagen ununterbrochen zuriick bis auf Thomas
selbst, und seine grofiten zeitgenéssischen Gegner haben thm die Distinctio
zuerteilt und sie bekdampft | Damit erklart sich auch die unleugbare,
wichtige Tatsache, dall die eminentesten Kenner und modernen Histo-
riker des Mittelalters, fast ohne Ausnahme, die Realdistinctio dem
hl. Thomas zuerteilten. So O. Bardenhewer, der sie einen Kardinal-
punkt der thomistischen Metaphysik nennt 4, Heinrich Denifle O. P.,
M. Grabmann, P. Mandonnet O.P., Cl. Bdumker®, M. de Wulf®,
Adhémar d’Alés S. J. 7

Seit dem Erscheinen des monumentalen Werkes von Norbert del
Prado «De veritate fundamentali philosophiae christianae » (1911) ist
der Streit um den Wert der berithmten Distinctio sehr stark in den
Vordergrund getreten. Selbst wenn die Distinctio begriindet wire, was
hitte sie fuir eine Bedeutung ? Die Kirche hat diese subtile Streitfrage
offen gelassen. Keine Kirchenversammlung hat der Distinctio Wert
beigemessen. Das Vaticanum hat Schopfer und Geschopf unterschieden,
ohne sie zu erwahnen. Um zu erfassen, daf3 ein Kieselstein nicht actus
purus ist, geniigt es, ihn in die Hand zu nehmen, ohne zu untersuchen,

1 Vgl. Jos. Koch : Durandus de S. Portiano O. P., Beitr. zur Gesch. der
Phil. des Mittelalters, B. XXVI, 1. H. S. 314 ff.

2 1. Sent. D. 8. q. 1. b. Koch, 330.

3 Ibid.

4 Die pseudo-arist. Schrift iiber das reine Gute, bekannt unter dem Namen
« Liber de causis » (Freiburg 1882), 257.

5 « Die Versuche, Thomas von Aquin den realen Unterschied von Wesenheit
und Dasein abzusprechen, kann ich nicht als gelungen bezeichnen. » Witelo, ein
Philosoph u. Naturforscher des XIII. Jahrhunderts, in Beitr. zur Gesch. der Phil.
des Mittelalters, B. III. H. 2. S. 337.

6 « Hist. de la Philos. médiévale », Ed. 5. 1905. II. S. 12-13.

7 Vgl. « Thomisme », in Dict. Apol. de la foi cath. (Paris 1928), col. 1684 ss,



96 Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschépf

ob in ihm Essenz und Existenz real verschieden seien. Die fritheren
Thomisten gaben ihr keinen grundlegenden Sinn. Thomas selbst hat
auf den fiinf Wegen das Dasein Gottes bewiesen, ohne sie zu erwihnen.
Erst in Quaestio 3 der Summa kommt er auf sie zu reden. Tausend
Jahre lebte die christliche Philosophie ohne diese Distinctio. !

Zwei Gebiete mogen hier genau unterschieden, wenn auch nicht
getrennt werden, das kirchliche und das wissenschaftliche.

Die Kirche weil}, was sie zu tun hat, ohne uns. Sie allein hat fiir
den Glauben und die iibernatiirliche Sendung zu sorgen. Sie hat die
Frage, wenigstens bis dato, der wissenschaftlichen Entwicklung {iber-
lassen. Personlich freuen wir uns dessen. Die innere Lehrentwicklung
soll einen moglichst weiten Spielraum haben. Sie wird von selbst zu
den innerlich notwendigen Resultaten gelangen. Dabei weill auch die
Kirche, was sie eventuell von philosophischen Irrtiimern, die im eigenen
I.ager emporsprossen, zu leiden hat. Der Modernismus und die « Pas-

cendi » reden eine klare Sprache !

Rein philosophisch, also wissenschaftlich betrachtct hat die Frage
ein anderes Gesicht. Hier schalten und walten die Gesetze der wissen-
schaftlichen Entwicklung beziiglich der Wahrheit und des Irrtums.
Wie viele Wahrheiten und Gesetze, aber auch Irrtiimer, waren
Tausende von Jahren unbekarnt oder hatten wenig Bedeutung und
wurden nachher zu herrschenden ! Doch treten wir etwas ndher auf
unser Problem ein. Kein Mensch, der die Tiefe der Frage kennt, wird
die Realdistinctio in der Erkenntnisordnung fir ein erstes Problem
halten. Aber ontologisch ist es grundlegend fiir die Erklirung des
Verhiltnisses von Schopfer und Geschépf. Daher das Vorgehen des
hl. Thomas in beiden Summen. Auch ist die eigentlich wissenschaftliche
Frage nicht die: zu wissen «dall» der Kieselstein oder irgend ein
anderes begrenztes Ding nicht actus purus sei, sondern « warum ». Und
das leuchtet nicht jedermann ein, wenn man ihm sagt: Gott ist Gott
und ens a se und daher actus purus, weil in ihm Existenz und
Essenz real dasselbe sind, die Kreatur ist Kreatur und ens ab alio
und ens potentiale, trotzdem Essenz und Existenz in ihr real das-
selbe sind! Hier liegt der Schwerpunkt der Realdistinctio und ihre
fundamentale Tragweite, die eine Menge anderer Fragen in ihrer L.osung

L Vgl. Christian Pesch S.].: Der Unterschied zwischen Wesenheit und
Existenz, « Scholastik », Vierteljahresschr. fiir Theol. u. Phil. I. (1g926). S. 22
und 41-46.



Der tiefste Unterschied zwischen Gott und Geschopf 97

bedingt. DaB nicht alle Thomisten aller Zeiten diese Tragweite mit der
gleichen Schirfe betonten, geben wir gerne zu. Dafiir gibt es mannig-
fache Griinde, innere und &duBere: der Grad der Geistesschirfe, die
Schwierigkeit der Frage, anderweitige Inanspruchnahme der Gelehrten
in stiirmischen Zeiten usw. Ahnliches ist in allen Schulen der Fall.
Doch horten wir schon vorhin O. Bardenhewer sagen, die Distinctio
wire der Kardinalpunkt der thomistischen Metaphysik. Auch Denifle
0. P. gibt ihr fundamentalen Charakter im System des hl. Thomas. !
Del Prado war daher lange nicht der erste, der dem Probleme funda-
mentalen Wert zuschrieb. Vor ihm hatte de Maria S. J. die Distinctio
« fundamentum totius Metaphysicae » genannt. 2 Vor ihm hielt schon
Liberatore S. J. sie fiir die beste Erklirung des Unterschiedes von Gott
und Kreatur.® Nicht anders dachte Sylvester Maurus S. J.* und viel
friher Paulus Soncinas O. P. ® und vor allem der scharfsinnige Cajetan,
der sie das « maximum fundamentum doctrinae Thomae » genannt hat.
Da hier noch nicht die Rede ist von Thomas selbst, noch von dem
Franziskaner Joh. von Ruppella, der vor Thomas die eminente Trag-
weite der Distinctio markierte, schlieBen wir hier ab mit den Worten
des Aegidius Romanus, der im Kampfe gegen Heinrich von Gent schon
im XIII. Saeculum in wenigen Worten die hohe Tragweite der Distinctio
charakterisierte : « Ergo non ponentes compositionem ex essentia et
esse, poterunt fugere vel cavillare, sed nunquam vere salvare poterunt,
quomodo omnis creatura sit mutabilis vel factibilis, et quomodo per
creationem accipit esse et quomodo potest annihilari et desinere esse. » 7

(Fortsetzung folgt.)

1 Meister Eckharts lateinische Schriften und die Grundanschauungen seiner
Lehre. Archiv fir Lit. u. Kgesch. des Mittelalters II. 488 ff.

? Compendium, Ontol. p. IL. q. 1. a. 3.

3 Institut. phil. (1881), Ontol. c. I. a. 3.

4 Quaest. phil. v. IL. q. 7; vgl. de Mavria, 1. c.

5 Quaestiones acutissimae metaphysicales (Lugduni 1579), 1. IV. q. 12.

6 Comment. in Analyt. post. 1. IIL. c. 6.

7 In IL Sent. D. 3. p. 1. a. 2.

Divus Thomas. 7



	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

